«Khre to légein te noein £’ eon émmenai», Parménide

«Moins tu manges, moins tu bois, moins tu achetes de livres, moins tu vas au théatre,
au bal, au bistrot, moins tu penses, moins tu aimes, moins tu fais de la théorie, moins
tu chantes, moins tu peins, moins tu te bats a Iépée, etc., et plus tu épargnes, et plus
grand e§t ton magot — que ne boufferont ni les mites ni la poussiére — ton capital. [...]
Moins tu es, moins tu exprimes ta vie, et plus tu as, plus grande et ta vie sans
expression, plus tu accumules de ton étre aliéné.»

Karl Marx, Manuscrits économico-philosophiques de 1844

«La garde de létre — puisque Iétre n'e§t jamais simple réel — ne peut aucunement
étre comparée au role d’un poste de garde qui défend contre les voleurs les trésors
conservés dans un batiment. La garde de étre n'e§t pas fascinée par les choses
existantes. Jamais en celles-ci, prises pour elles-mémes, un appel de Iétre ne sera
entendu. La garde et la vigilance qui veille a la Dispensation, qui a été et qui e§t

en venue, de Iétre; et cette vigilance nait elle-méme d’une longue prudence, qui se
renouvelle sans cesse et qui, attentive a la maniere dont [étre nous parle, y trouve une
direction.»

Martin Heidegger, La chose, (post-scriptum,)

Si lon suit la formule que tu as employée il y a quelques jours sur les rivages
de la Méditerranée, /a pensée se désengage de la dépense, alors il nous faut en
comprendre les enjeux. Que signifient les termes, penser, dépenser, désengager?
Comment pouvons-nous engager une déconétruction de cette formule,
en sachant qu’il y a ici un paradoxe comme sens méme de la métaphysique
occidentale ? Comment le pensable peut-il étre hors de mesure de tout ce qui
est engagé dans la dépense ? En ce sens nous devrions étre en mesure de pouvoir
indiquer ce que signifie, pour nous, un engagement dans le dépensable.

¥

Si penser dit ce qui est relatif a la mesure, & lévaluation, dépenser est la
consommation de cet acte. Le désengagement et ce qui fait dévier la trajectoire
initiée par le mouvement. Le paradoxe se trouve dans le fait que la pensée peut
se regarder dans son propre mouvement tout en en produisant un autre. La
pensée eSt un mouvement qui permettrait de faire entrer toutes les temporalités
dans un continuum, dans des parts de présent; la dépense serait peut-étre ce
qui use ce qui a été rassemblé — par le Jogos — pour le dispenser de fixation
et pour relacher pour l'autre ce qui e§t en trop afin de lui donner 2 voir la
possibilité d’'une chose; le désengagement serait alors induit par la dispense de
la pensée qui, dans le temps, lui offre la possibilité dobjectiver pour l'autre et
de chosifier en vue de I'interrogation particuliere de I'agir poétique. La pensée
pése ce qui est a disposition dans un temps donné, et rendrait la présence au
monde appréhendable dans ce qu'elle sélectionne et organise; dans cet acte
de mondanisation le temps donné est peut-étre ce qu'Heidegger appelle le
quotidien. Par tranches, par slices, par époke, la pensée s'arrange du monde et
range économiquement et efficacement les fournitures, ce qui vient, ce que
I'homme fait venir comme objet. Il ne peut y avoir dépense que comme perte

Ce texte a été rédigé en aolt 2013.

Le sens méme de la metaphysique et
que nous ne pensons pas encore
assez ce que signifie la dépense :

la métaphysique est dés lors
interprétation de la consommation.

Désengagement signifie se séparer
de ce qui demande de fournir une
réponse en tant que caution (le vas
latin).

Dispensare : faire Iépreuve de

la séparation de la pesée, de
lappréciation (pensare). Clest en
cela que le verbe dispenser a le sens
d’une distribution de 'usage des
choses.

Martin Heidegger,
Litre et temps, § 35-38.



de ce qui a été engrangé, assimilé, capitalisé, une perte qui permet de recevoir
a nouveau car un espace vide a été créé. Le pensable peut étre hors de mesure
de ce qui e§t engagé dans la dépense, parce qu’il y a perte de ce qui nest pas
mondanisé, de ce qui et indicible : «ce qui, du monde, ne§t pas mondanisé,
re§te du monde, hors limite et hors rivage de la sémiotisation et des langages».
La pensée eét illimitée mais délimitée par ce quelle mondanise, la dépense est
limitée par le fait que la pensée délimite et concerne. E§t-ce que lengagement
dans le dépensabble peut étre ce qui et déposé comme gage dans les mains de
l'autre, comme garantie et reconnaissance ? E§t-ce que l'objet d’art peut étre cet
engagement dans le dépensable, en interprétant l'objet d’art comme un langage
particulier adressé, comme dépense de temps et d’argent, et comme tentative
de mettre en gage ce qui peut étre dépensé ? Lobjet d’art e&t le délai nécessaire
a la perception du mouvement, le désengagement par lexposition d’une
temporalité comme présent, passé, futur; il e§t le prétexte au commentaire, a
linterprétation singuliére, a la puissance de l'ceuvre. Y a-t-il une nécessité de
la dépense, comme faire place et sélection du mieux, comme distribution pour
lautre et réorganisation pour soi?

¥

Admettons alors qu'il soit impossible de tenir la formule la pensée se désengage
de la dépense. D’abord parce que le pensable n'e§t jamais en mesure de sortir de
ce que signifie 'usage de ce qui e§t donné ou pour demeurer dans l'acte. Il y a
donc bien ici un probléme métaphysique du retrait de la pensée du dépensable.
Dans ce cas elle et alors hypo$tasiée et ouverte a la possibilité de lesprit absolu
et de ses conséquences ravageantes : la premiére et d’avoir congu I'idée d’'un
absolu (de lesprit) interne & 'homme, la seconde e§t d’avoir assumé que la
propriété est de fatfo interne 4 'homme. La conséquence en et I'affirmation de
la puissance d'objectivation : le pensable et la propriété comme objets purs. Or, il
s'agit bien de trouver ce qui demeurerait dépensable, ce§t-a-dire partageable en
dehors de toute mesure absolue de ce qui est objectivement pensée et propriété.
I1 faut donc interpréter la dépense, ainsi que tu le suggeres, comme ce qui et
usage et dispense. Dépenser signifie faire usage en absorbant le sens du préfixe
de-, cest-a-dire en saisissant ce qui constitue la différence. Eét différent ce qui
se maintient séparé, en tant qu'il ne fait pas un, en tant que ni la pensée ni le
propre ne font inséparablement un avec Iétre. Dispenser signifie s’accorder ce
retrait essentiel comme possibilité de se dégager de ce quest la pensée autant
que /en-propre. Dispenser est alors le mouvement qui permet a Iétre dentrer
a nouveau dans ce que peut étre lexpérience de la dose. Si dispenser a eu le
sens de doser ce§t qu'il est le mouvement qui permet a la pensée, non de se
désengager de la dépense, mais au contraire de sengager dans la dispense. La
pensée e§t [engagement dans la dispense, signifie que 'aéte méme de la pensée est
la possibilité de venir dans lexpérience inétable du don et de la dose. Zout ce
qui se donne est une dose, e§t lexpérience métaphysique de l'étre, et l'expérience
économique du vivant. Tout ce qui ne se pense pas en ces termes et un retrait
de l'usage.

¥

La pensée pese. Dépenser serait enlever le poids de la balance pour que dans
sa tension vers Iéquilibre ou le déséquilibre le plus parfait — l'expérience de la
différence — refte en tant qu’indécision la valeur de toutes choses. Si le retenir

Georges Molinié,
Hermés mutilé, p. 176.

La modernité est fondée sur I'idée
que la puissance de l'esprit est
interne en tant que propriété, ce qui
est le propre de la pensée de Luther
quant au religieux et des pensée de
Kant et d’Hegel quant au GeisZ.

Par ailleurs la modernité,
corrélativement, e§t fondée sur 'idée
que la propriété et proprement
interne a l'étre en tant que privus,
cest-a-dire propre et spéciale, ce qui
est 'idée méme du capitalisme.

Len-propre est le sens méme

de ce que l'adjectif latin privus
signifie : opérer une séparation a
partir de I'idée de l'&tre spécial. Le
propre suppose infailliblement une
séparation.

Dose et don ont, en frangais, la méme
étymologie, le verbe grec didomi,
donner. Tout don et donc une

dose et réciproquement. Cest ce

qui se retrouve dans 'anglais gif?,

le don et I'allemand gif?, le poison.
Jacques Derrida, La dissémination,

p- 150, Donner le temps, (1. La fausse

monnaie), p. 53.



cest faire paraitre, que fait paraitre la dépense et que retient-elle? La dépense
retient ce qui ne peut-étre dépensé et fait paraitre la chose comme objet dans
la dispense de son don. La chose e$t une chose en ce quelle rassemble «le ciel
et la terre», ce qui peut-étre dépensé nest donc que 'aspect de la chose, son
pendant, son moment. Celui qui regoit, recoit le don partiellement puisque il
prend ce qui le concerne; le reste et la perte sont ce qui sert a faire différence.
E§t-ce que la réponse est une dépense et la question un wversement pour que ce
qui se consomme ne soit pas perdu mais transformé ? La lassitude de la dépense
est-elle 'instant ot la totalité de ce qui peut étre dépensé touche a sa fin?

¥

Retenir cest faire paraitre en tant que quelque chose passe du venir au tenir,
en tant que quelque chose passe du regard au garder. Cette garde, cette retenue,
cette garance, e§t la possibilité du paraitre. Or nous le savons le probleme eét
linterprétation de la garde comme économie et comme capitalisation. La
capitalisation, au sens propre, opére une garde et une retenue de ce qui a lieu
comme dis-parition, Cest-a-dire comme ce qui ne parait pas, tandis que la
dépense laisse advenir une garde comme paraitre. La dispense est la possibilité de
la parution de la chose. Cest en cela que la dépense est nécessaire puisque qulelle
est chrématiStique. Ce§t pour cette raison que lobjet d’art ne§t qu'une garde
presque sans paraitre, puisqu’il nest pas ouvert a autre chose qu’a une parution
privée et ritualisée. En revanche il est possible d’entendre que ce qui est nommé
arti§tisation soit la possibilité d’'un lieu du paraitre, en tant que ce qui parait
nest pas l'oeuvre mais I'adresse. Nous n'avons en ce cas ni besoin d'ceuvres ni de
musées ni de collections. Reste alors a savoir, dans l'usage, ce que retient, encore,
le musée et le collectionneur?

¥

Le musée retient les effluves et cerne les constellations qu’il tente a toute vitesse
de §tabiliser et denfermer dans un signe, ce qui revient sirement a désartistiser
et 4 coaguler les sens. Si lon sen tient 4 la formule «qu’a régime d’art le
langage n'est signe de rien (qui fit autre), mais qu’il exhibe le geste de sa propre
construction sémiotique», alors l'artiStisation ne§t plus possible dans un lieu
qui conditionne les langages, les garde pour faire paraitre la sy§tématisation
de lexpérience e§thétique. Comme tu le dis, l'artiStisation est la possibilité
du paraitre de l'adresse et non pas de l'ceuvre; comment redéfinir le musée
pour qu’il soccupe de la parution des points d’acheminement et non plus de
la garde des apparences? Ce que le colleGtionneur retient ce sont alors des
reliques, des traces d’histoires, des anecdotes, des morceaux de matiére qui par
ses intéréts se transforment en valeur et leur donnent un sens. Il garde l'objet
mais il ne détiendra jamais I'ceuvre, si ce n'est comme fantasme et accumulation
des aspects. Lobjet d’art ne§t plus percu que par un sens obvie, on en oublie
qu’il retient lui-méme — dans l'idée de sa production — la démonétration de
notre puissance d’agir, qu’il et un geste qui montre la propre constrution de
sa présence; pour ce faire il faudrait non plus regarder les objets d’art mais leur
processus et réinterpreter leurs contextes d’apparition, leurs rythmes. Le musée
ajourne la disparition de lobjet, il conserve sa facticité, mais quen est-il de la
retenue des actes comme actes?

F

Martin Heidegger, Essais et
conférences, « La chose», 1949.

Il me faudra mesurer Iécart

de mon incompréhension par
rapport au versement, au don du
texte d’Heidegger sur la chose et
la chose en soi, dans lequel il se
montre cheminant et regardant son
cheminement, par une poétique en
mouvement, une interrogation qui
s'attarde sur le quest-ce que cest?
«Mais doucement!».

La garance traduit le terme
Wabrnis et dit a la fois la garde
et la garantie.

Georges Molinié,
«Pour une sémiotique de I'art
verbal», Quaderni del Circil, 2006.

Au sens premier de «configuration
spatiale définie par I'arrangement
et la proportion distinctive des
éléments », Emile Benveniste,
Problemes de linguistique générale I,

p-330.



Le cours Was heifit denken? tente de donner quelques réponses a cette double
question que tu poses, le paraitre et la garde (ou la retenue). Soccuper de la
parution et de la garde des apparences est peut-étre ce qu’il faut entendre,
précisément, dans ce que lon appelle penser. Plus exactement ce que 4bre dit :
il e§t d’usage. Cette manceuvre particuliére suppose alors trois mouvements :
d’abord une inflexion profonde vers la chrématistique (le £47¢) en tant que
pensée de ce qui nest pas nécessairement disponible; ensuite une inflexion vers
ce que nous pourrions nommer une crise de la garde dans le regard; enfin une
inflexion sur I‘élément fondamental de la critique (la Zrisis en tant que mettre
devant), a savoir ce qui concerne. En quoi la garde des actes comme actes
nous regarde-t-elle et nous concerne-t-elle ? Or aujourd’hui le musée, a savoir
Iin§titution muséographique (sans doute apres le religieux et le capitalisme)
ne cesse de vouloir sen occuper en nous privant de toute possibilité den étre
concerné. Or il nous fait alors penser, ce§t-a-dire saisir ce qui e§t d’'usage, dans
ce qui nous concerne.

Fabien Vallos &3 Jérémie Gaulin, aoiit MMXTIT

Martin Heidegger, Qu'appelle-
t-on penser 2 cours du séminaire
dété de 1952.

Khre to légein te noein te écrit
Parménide qu'Heidegger
traduit par «il e§t d’usage : le
laisser étre posé-devant et le
prendre en garde, Brauchet es
das Vorliegenlassen und so das
In-die-Acht-nehmen auch». In

Quiappelle-t-on penser? p. 259.



