
Koiliodaimôn signifie donc ventre-esprit ou ventre-dieu, c’est-à-dire celui qui fait de 
son ventre un esprit. Daimôn a aussi le sens de destin et plus précisément de partage. 
L’idée d’un ventre-partage. Le banquet une fois encore est dressé mais à la condition 
qu’il éprouve, ici, l’idée collective d’un partage. L’adresse du banquet suppose que 
nous venions avec notre pain et nos couverts. Il répond ainsi à cette formule que 
Marcel Broodthaers donnait en 1974 (lors d’un entretien avec Irmeline Lebeer) à 
propos de la profusion des coquilles d’œufs dans ces œuvres : « mais sur la table où il 
y a trop d’œufs il y manque le couteau, la fourchette et l’assiette ». Mais cette absence 
est fondamentale en ce qu’elle permet de « faire parler l’œuf à table » ou ajoute-t-il 
« pour que le spectateur ait une idée originale sur la poule ». Ainsi si l’on vient avec 
son pain et ses couverts, c’est pour que puisse se montrer l’image non pas de quelque 
chose, mais d’un usage laissé en suspens. Ici l’usage est double, il est à la fois plastique 
en tant qu’il fait parler le réel et lui laisse la possibilité d’une teneur poiètique dans 
l’épreuve d’une adresse avec nous et avec notre étonnement devant ce qui advient 
et à la fois théorique en tant qu’il affirme, toujours, la nécessité de la puissance du 
spectateur pour qu’il y ait la possibilité d’un processus artistique. Ce que l’idée de 
l’activité artistique indique est qu’il s’agit toujours d’une manière non pas close et 
passive d’éprouver un dispositif extérieur, mais au contraire de l’épreuve d’une co-
réalisation effective. Le signe d’une crise sans précédent pour l’activité artistique 
se trouve dans sa transformation irréductible en objets et en valeurs symboliques 
caduques et silencieuses. Ce silence est infini parce qu’il replie l’être sur une perte de 
la connaissance. La connaissance n’est pas l’accumulation du savoir mais l’épreuve 
de l’usage de celui-ci. C’est parce que nous confondons toujours l’accumulation et 
l’usage que nous perdons le sens de l’activité, c’est-à-dire de l’agir et donc de l’activité 
artistique. C’est pour cela qu’il nous importe toujours de penser que la relation 
infiniment oubliée et occultée entre aliment et élément est fondamentale. Elle indique 
ce que nous refusons de penser et qui est que dans l’usage il nous est impossible 
d’accumuler : c’est le silence de cette relation qui est inscrit dans la racine des termes 
aliment et élément. Or si nous accumulons nous perdons la possibilité d’une épreuve 
de l’activité artistique et la teneur de notre vivant matériel. C’est cela qui est aussi 
indiqué dans le koiliodaimôn.

						      Fabien Vallos, juin 2016


