Cette discussion fait suite a une conférence

donnée par Alessandro De Francesco, le 13 UN ENTRETIEN

décembre 2013 a La Panacée Centre de culture

ALessanDro DE FRANCESCO
& FABIEN VALLOS

contemporaine de Montpellier dans le cadre du

projet Art by Telephone.

Fabien Varros : Cher Alessandro, nous aimerions, dans le cadre du projet de
recherche Art by Telephone, discuter avec toi des relations quentretiennent
art et poésie, mais aussi sur ce que nous pourrions nommer une généalogique
critique de la crise de 'ceuvre et du vers. L'exposition de Jan van der Marck
a eu lieu en 1969 dans un temps particulier pour I’histoire I'art; nous la
convoquons a nouveau, en 2012-2014.

Avant méme de commencer, je voudrais d’abord te poser une question
relative & ce que 'on nomme une actualité. Tu as récemment soutenu ta
thése qui portait le joli titre de Pour une théorie non-dualiste de la poésie
(1960-1989). Que signifie donc, pour toi, le non-dualisme et que signifie
déslors de I'encadrer dans cette période ?

Alessandro DE Francesco : Cher Fabien, oui, cette these marque pour moi une mise

au point théorique de ma vision de la poésie et de la création aussi en tant
que poéte et artiste. Tout comme l'exposition Art by Telephone, cette étude se
focalise au départ sur'époque 1960, mais afin de réactiver et de réinterroger
I'époque contemporaine, I'époque de la création dont nous faisons partie.
J’entends la notion de non-dualisme en deux sens : 'adhérence de la
poésie a son propre geste d’énonciation et le rapprochement entre le langage
poétique et le réel quil'entoure et le contient. Le premier aspect répond aux
critéres cognitifs et logiques du rule following wittgensteinien, dont Henri
Meschonnic avait bien saisi les potentialités poétologiques dés les années
1970, et qui a influencé en profondeur plusieurs figures significatives de
la poésie, notamment frangaise, a cheval entre deux générations : André
du Bouchet, Jacques Roubaud, Jean Daive, Jean-Marie Gleize, Claude
Royet-Journoud, entre autres. Meschonnic soutient que le poéme « fait les
régles de salecture a mesure qu’on avance ' » et a la fois Gleize et Roubaud
affirment que «la poésie dit ce qu’elle dit en le disant ». Chez Wittgenstein

1. H. Meschonnic, Sur Wittgenstein. Philosophie du langage et poésie, in Id., Pour la poétique
V': Poésie sans réponse, Paris, Gallimard, coll. « Le Chemin », 1978, p. 57.

189



190

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

la construction de la régle qu'implique la notion de rule following est une
maniére au fond d’échapper a la régle dogmatique du code : si, comme il
le dit par rapport aux séries mathématiques, « a chaque pas une nouvelle
décision est nécessaire >, le rule following produit des régles autonomes et
contingentes qui ne dépendent pas d"une décision préalable. Transposé en
poésie, cela implique que ’écriture ébranle les codes partagés au profit de
cette adhérence du geste d’énonciation a lui-méme. Cette adhérence est
donc éminemment non-dualiste.

Le second aspect s’articule a son tour en deux éléments complémentaires,
ou, plutdt, jentends la notion de « réel » en deux sens : le réel-réel, espace
«innommable », selon un terme de Samuel Beckett repris par Christian
Prigent, extériorité para-perceptuelle énigmatique a laquelle la poésie
moderne s’adresse de facon nouvelle ; et le réel-monde-histoire, a savoir les
modalités spatio-temporelles, verbales et sociétales par lesquelles I'étre
humain organise et parcourt le réel. L'adresse au réel-réel est une adresse avant
tout cognitive, au sens non pas des sciences cognitives mais des possibilités
de la connaissance : comme l'ont remarqué par exemple Francis Ponge (dans
ses entretiens avec Philippe Sollers) et Maurice Blanchot dans L'Entretien
infini, la poésie, dans le sillage des évolutions philosophiques mais aussi
épistémologiques de la modernité (géométries n-dimensionnelles et non-
euclidiennes, systémes complexes, etc.) interroge de fagon nouvelle les limites
et les enjeux ontiques du rapport entre le langage et le réel. L'adresse au
réel-monde-histoire, elle, est une adresse politique et éthique, due a I'exigence
de répondre a la phrase trop citée de Th. W. Adorno selon laquelle il serait
devenu « barbare » d’écrire des poémes aprés Auschwitz. Je soutiens que
I’évolution et I'expérimentation des formes poétiques de la modernité est
due a deux facteurs archétypaux du réel-monde-histoire, qui ont en plus la
propriété d’étre chronologiquement contigus : la Shoah et I'introduction
des médias de masse dans les familles occidentales, & commencer par la
télévision au cours des années 1960. Le langage poétique de la modernité se
mesure contre ces deux formes historiques et complémentaires d’autorité,
de normalisation, de codification et d’effacement de I’humain par de la
technologie. Ces deux formes sont a entendre comme archétypes : dans leur
moule peuvent entrer d’autres faits ot1 le sens et "humain ont été effacés et
remplacés parle code. Laliste est longue. Sije devais penser a des faits récents,
je dirais la guerre en Syrie, elle-méme médiatisée, et Facebook, qui est un
grand moteur de production de I'identité et d’évidement de la perception.



UN ENTRETIEN

Dans le cas du réel-réel le poétique sera donc non-dualiste puisque
afin de produire ce rapprochement avec le non-verbal dans le langage
il est impossible de passer par toute sorte de dédoublement fictionnel,
métaphorique ou représentationnel, dont la réalité, que nous opposons
tous les deux au réel en tant qu’organisation représentationnelle premiére
duréel, estle premier degré. De méme, dans le cas du réel-monde-histoire, le
poétique est non-dualiste car, d'une part, il choisit non pas de représenter
la Shoah, mais plutéot d’utiliser les possibilités que le langage offre a la place
de I'image afin de créer une re-narration fracturée de I'événement (Celan,
Royet-Journoud, Daive, etc.) ; d’autre part, il refuse les techniques sournoises
de représentation et de figement d’identités et de points de vue qui sontle
propre de la société du spectacle et de I'information.

Il me semble que tout cela est en résonance profonde avec ce que tu
entends par poiésis, n’est-ce pas 2 Comment décrirais-tu la fagon dont la
poiésis, des 'étymologie de ce mot, agit sur 'économie du réel ?

Fabien varros: Sil'on suit I"hypotheése d’Heidegger (Séminaire du Thor, 1969 2)
la philosophe serait I'activité d’'une humanité étonnée par la surmesure du
réel (de ce que tu nommes réel-réel) mais aussi par la surmesure de la réalité,
autrement dit de la production (ce que tu nommes réel-monde-histoire et
ce que je nomme réalité). A cela il faudrait encore ajouter 'étonnement
trés profond devant le monde, c’est-a-dire la relation entre le réel et la
réalité. Or cette relation est voilée et maintenue dans les systémes de la
gouvernance. Poiésis est précisément le mouvement qui consiste a passer
par transformation de I'un & 'autre, du réel a la réalité. Ce qui sera nommé
production ou représentation selon les enjeux politiques et moraux de son
usage. C’est pour cette raison que la poiésis a été ontologiquement pensée a
partir de 'opposition dualiste réel-représentation, mais surtout interprétée a
I'intérieur méme d’une tension irrésolue entre sa nécessaire présence dans
le commun (utilité morale de la poiésis comme apaisement et plaisir tel qui
est possible de le lire chez Aristote) et sa nécessaire interdiction au risque
d’une dégradation du commun (tel qu'il est possible de le lire chez Platon).
On sait par ailleurs que le danger majeur, pour Platon, dans cette saisie du
réel, s’incruste  la fois dans ce qui est doxa, opinion commune invérifiée
et non-fondée, et dans ce qui est pharmakéia, industrie des systémes de

2.In Question I1I & IV, Gallimard, 1990, p. 420.

191



192

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

laltération?. Il me semble que c’est bien de ce dont tu parles, maximalement,
avec la Shoah et les médias de masse.

Ce que l'on pourrait nommer trés grossiérement arts — quels qu’ils soient
- est donc systématiquement étriqué dans la dialectique irrésolue, nécessaire-
dangeureux, et immédiatement absorbé dans ce que tu nommes dualisme.

Pour répondre a ta question, je pourrais te dire que la poiésis agit sur
I’économie du réel de deux grandes maniéres : soit en assumant le role d'un
agir illimité en ce qu’il nest pas fermé dans la détermination d'un usage
(C’est, je pense, ce que tu as nommé le subversif, lors de ta conférence,
c’est encore ce que Georges Molinié nomme le réel historique survenant,
non prévisible*) et qu’il est dés lors lié a I'éthique, soit en assumant un
agir illimité encerclé dans la détermination morale de I'interprétation de
son usage et de son utilité. Cette tension irrésolue est, & mon avis, le sens
profond de la poiésis, c’est-a-dire de l'art, en tant qu’économie particuliére
du réel et de I'ceuvre.

Pour le dire autrement I’ histoire de la philosophie est cette permanente
vigilance sur ce que Platon nommait pharmakéia et doxa, c’est-a-dire la
puissance d’altération du réel : c’est pour cette raison que I'histoire de I'art, de
la poiésis, est avant tout un placement dans ces systémes idéologico-politiques
de I'agir : le poiétés nest ni praxique ni eupraxique, parce qu’il ne peut pas
I'étre (histoire la délégation), mais le commun peut transfigurer la poiésis
en eupraxie, c’est-a-dire en objets faits comme il convient qu’ils soient faits.

La modernité est alors la réinterrogation exigeante de cette vigilance
et la tentative de sortir I'agir poiétique de ce que tu nommes dualisme.
Dés lors, est-ce en ce sens qu’il faut comprendre, dans ta théorie, que la
poésie est un art récent ? Pourrait-on alors, méme, dire que la poésie et ce
que nous nommons improprement arts plastiques, sont des arts récents 2
Est-ce que cela signifierait qu’il y a dans les deux, une tentative de ce que
tu nommes adhérence?

Ce qui est passionnant, est, qu'a la méme période se joue I’épreuve d’un
tournant en philosophie, qui consiste justement a ne plus interpréter la
poiésis de la méme maniére et que se joue une révolution en art qui consiste
a saisir la puissance énonciative du langage. Il nous semble qu’a cet égard

I'exposition de Jan van der Marck est remarquable en ce sens qu’elle pointe

3. Voir a ce propos lensemble des textes du Livre IV in www.chrematistique.fr
4. Georges Molini¢, Hermés mutilé, Champion, 2005.



UN ENTRETIEN

I'extréme difficulté de 'ceuvre a ne pas suspendre la fixation d’une forme
comme achévement, comme blocage, comme finalité, etc.

Jaimerais, a ce propos, que tu me dises, & partir de tes théories, comment
tu regardes la production des artistes de cette période et essentiellement,
ceux de l'exposition Art by Telephone.

Alessandro DE Francesco : Oui, la question que pose ce que tu nommes la poiésis

est, me semble-t-il, comment opérer et ensuite décrire cette rupture a la fois
esthétique et épistémologique du poétique, au point que j’indique dans ce
que jappelle dépassement de la distinction entre esthétique et épistémologie un
état ot I'écriture est soustraite au dualisme réel-représentation. Cette question
est, comme tu le montres en proposant cette articulation fondamentale
entre ce que je nomme en effet le subversif et ce que tu qualifies de moral,
également éthique. Comme l'ont écrit a la fois Wittgenstein et Musil, « Ethik
und Asthetik sind eins® », 'éthique et l'esthétique sont une seule et méme
chose. J’ajouterais | épistémique dans cette nouvelle équivalence poiétique,
car la poésie de la modernité interroge ses propres procédés de dicibilité
et son rapport a la connaissance et a la modification du réel-réel, lieu du
cognitif et de 'épistémique, au méme titre que du réel-monde-histoire, lieu
del'esthétique et de I'éthique, et au méme titre que d’autres disciplines de
la pensée, comme les sciences et la philosophie. C’est dans ce sens que je
dis en effet que la poésie est un art récent : il me semble qu’une prise de
conscience de la portée a la fois politique, philosophique et cognitive de
cette équivalence entre esthétique, épistémique et éthique de la poésie
ne peut qu'étre moderne et a des conséquences majeures sur les formes
poétiques. Le vers libre oule poéme en prose, par exemple, sont des formes
poétiques exclusives de la modernité qui découlent de ce shift de paradigme
et de la convergence subversive entre ces différents niveaux de la pensée, du
langage et de I'action.

Quand je dis que la poésie est un art récent, je pense précisément a cette
prise de conscience des enjeux cognitifs du poétique qu’ont manifestée
de facon nouvelle Holderlin et Leopardi, et, peu de temps aprés eux,
Baudelaire, Rimbaud et Mallarmé. Je pense également a la structure textuelle

5. L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, prop. 6.421. Musil aurait annoté cela dans
un feuillet retrouvé par sa femme dans son manteau (information provenant du séminaire
de recherche en Histoire de la philosophie contemporaine de Aldo G. Gargani, Université
de Pise).

193



194

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

et rhétorique de Hailfte des Lebens de Holderlin, a la réduction presque
totale de la métaphore chez Leopardi, au poéme en prose chez Novalis
et Baudelaire, au Coup de dés de Mallarmé, etc., & savoir a des ceuvres qui
révolutionnent de fagon indélébile et permanente le role et les formes de la
poésie au point que la notion méme de « poésie » en sort complétement
reconnotée. Ceci se propage au Xx° siécle ou1 justement les événements
que je qualifie d’archétypaux de la Shoah et des médias de masse attribuent
un sens nouveau et complétement différent aux évolutions formelles de
l'expérience-expérimentation poétique, qui est en méme temps imbibée
dans la mémoire de ce grand changement qui ne cesse de se produire depuis
la fin du xvIIr siécle.

L’art au sens ou tu I'entends pourrait tout aussi bien étre dit un « art
récent », méme si les critéres de définition sont plus complexes & mon avis.
Mais il est vrai qu’il y a un premier commencement avec I'impressionnisme,
et peut-étre déja aI'époque baroque : il s’agit de tendre a restituer le réel
I'image en refusant le réalisme mais aussi les mondes paralleles, et quoiqu'il en
soit la représentation. En effet, a la fois en poésie et en art, je parle d’adhérence
dansle sens de cette proximité que, pour des raisons historiques, le langage
cherche a rétablir de fagon nouvelle avec le réel, en produisant des formes
poiétiques, d’action et de connaissance, que j'appelle non-dualistes. Réel
contre réalité, a nouveau, ou, comme le dirait Jean-Marie Gleize, réelisme
vs réalisme. Kandinsky marque dans ce sens une rupture épistémologique
et esthétique irréversible en détachant complétement la peinture de la
représentation, en montrant cette possibilité de pénétrer le réel parce que
nous nous autorisons a ne plus le représenter. Un changement qui ne me
parait pas moins significatif est I'avénement de I'art conceptuel aprés et
d’aprés Duchamp : dans l'art dit « conceptuel » la poiésis de I'écriture et de
I'objectalité plastique existent, agissent et interagissent par définition depuis ce
dépassement de la distinction entre esthétique et épistémologie. La question
delareprésentation n’est pas dépassée par son contraire ontologique, a savoir
I'abstraction, mais par une multiplicité de processus de langage et de pensée
al'ceuvre. De ce point de vue, d’autres grands dualismes historiquement
trés dangereux sont déconstruits : ceux entre pensée et action, concept
et expérience, intellect et émotion (ces dualismes restent cependant bien
ancrés encore aujourd hui dans la vulgate). Dans ce sillage mais aussi
aprés 'expérience conceptuelle historiquement connotée, une perspective
vraiment innovante en art me semble étre aujourd’hui, encore plus que le



UN ENTRETIEN

numérique ou l'interactionnel, qui sont trés a la mode, la déconstruction
en réalité pas-encore-advenue de la séparation disciplinaire entre pratique
artistique et pensée théorique.

Mais revenons, pour répondre a la partie finale de ta question, au geste
conceptuel et a la fagon dont celui-ci s’enchevétre avec le langage, car il
me semble qu’il s’agit bien de cela dans Art by Telephone. Les instructions
d’Art by Telephone, a la fois celles de I'exposition de I'époque et celles
réinventées récemment par les artistes invités, sont ni plus ni moins de la
poésie au sens de la poiésis telle que tu I'entends : elles font usage d’une
pratique textuelle pour produire une stratégie d’action dans le réel. J’ai moi-
méme congu mon instruction en méme temps que je pensais a la gestion
poétique de celle-ci, c’est-a-dire que j’ai fait trés attention au texte que j’ai
décidé de dire au téléphone et que je n’ai pas séparé le geste d’écriture de
I'impact sur ceux qui sont censés réaliser mon instruction. Je suppose que
beaucoup d’autres artistes, méme et peut-étre encore plus ceux qui ont
produit les instructions les plus bréves, comme Robert Barry, IKHEA@
Services et Fabrice Reymond®, ont pensé leur instruction tout d’abord
comme texte. Au terme de poiésis j’aimerais donc ajouter un terme que
j'utilise au départ pour décrire mon propre travail mais qui pourrait trés
bien décrire I'ensemble des contributions a cette exposition, a savoir celui
de language art, ou méme de text art.

Le téléphone, s’il crée une médiation et produit donc une distance, montre
en méme temps deux choses parmi beaucoup d’autres qui intéressent la
perspective que 'on est en train d’évoquer : la fagon dont la forme méme
du texte est influencée par la technologie a 'époque moderne - ce qui nous
place dans une perspective épistémo-poétique — et le fait que la distance
qui est créée par ce dispositif ne s’interpose pas entre le langage et le réel,
mais elle vise plutot a questionner les codes de la communication et de la
réception d’un message. En utilisant le téléphone, donc un dispositif de
communication, pour produire un texte qui est en soi une piéce et qui invite
en méme temps a l'activation d'une piéce (le terme d’« activation » que vous
utilisez n’est pas anodin en ce sens), Art by Telephone montre, d"une part, la
différence irréductible entre langage et communication mais, d’autre part, la
ligne de continuité qui subsiste entre le texte et ses possibilités d’action dans
le réel. Dans Art by Telephone il n'y a pas un use, une utilisation ordinaire du

6. wwwartbytelephone.com

198



196

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

dispositif, mais un misuse, un dysfonctionnement dans 'utilisation a Ia fois
du dispositif technologique de communication, car il n’est plus utilisé pour
communiquer en dehors de la piéce qui est dictée, et du dispositif textuel,
qui se dérobe en permanence au statut de message transitif.

Ily ala ce que j'appelle paradoxe du langage ordinaire : cependant que la
poésie et 'art de la modernité font usage de champs sémantiques ordinaires
et d'objets-dispositifs de la vie quotidienne, ces mémes champs sémantiques
et objets-dispositifs sont réactivés afin de produire des langages subversifs,
qui s’'opposent aux codes partagés et au consensus de la représentation.

Est-ce que tu es d’accord avec cette lecture, une lecture parmi les multiples
lectures possibles, d’Art by Telephone comme lieu de proximité entre art
et poésie ? Et est-ce que tu détectes des diftérences entre les instructions
téléphonées en 1969 et les instructions que vous nous avez demandé de
produire récemment ? Sans doute y a-t-il une différence dans la clarté du
message, les téléphones d’aujourd’hui étant beaucoup plus performants, et une
différence dans les stratégies esthétiques et épistémologiques des artistes de
I'époque et celles dartistes contemporains, mais, sans trop savoir comment le
dire, j’ai 'impression qu’il y a plus que cela. Par ailleurs, des artistes déja actifs
al’époque, comme Robert Barry et Lawrence Weiner, n'ont participé qu’ala
nouvelle édition de I'exposition. Comment situerais-tu leur contribution ?

Fabien Varros : Si 'on admet qu’il y a eu, a ce point, des changements de
paradigmes, il faut, comme tu le fais, en saisir les raisons et la résonance. On
pourrait alors admettre que les trois plus grands changements de paradigmes
ont consisté a : premiérement faire en sorte que la philosophie moderne
reprenne a son compte I'urgence de la pensée platonicienne quant a la
vigilance sur ce qui est nommé pharmakéia (les entreprises de l'altération
du réel et de la réalité). Ce sera, & notre avis, le lieu profond de la pensée
philosophique qui n’aura cessé de penser structurellement les liens que
nous entretenons avec la poiésis, qui n’aura eu de cesse d’inviter cette méme
poiésis a penser le poématique, mais qui aura aussi pour conséquence de
maintenir un état de suspicion quant a I'art. Deuxiémement, il s’agit alors
pour les artistes et les poétes de prendre en compte ce doute spéculatif quant
alapoiésis en émettant la possibilité d’une réduction ou d’un dépassement
de ce que tu nommes la distinction entre esthétique et éthique, autrement
dit la distinction entre le représenté et le présenté. Ce qui est donc récent
est un déplacement conséquent du paradigme de la représentation : faire



UN ENTRETIEN

de l'art ou de la poésie n’est plus exactement représenter mais penser les
conséquences d’un dispositif de présentation, par dela les catégorisations des
systémes métaphoriques et métonymico-symboliques. Enfin troisiémement,
il s’agit que la modernité a consisté et consiste encore en I’élaboration d’'une
généalogie critique et éthique de la poiésis, c’est-a-dire de I'opérativité.
Or, il me semble que ce qui est nommé une conscience de la portée
politique, philosophique, éthique et cognitive, consiste précisément a
ne cesser de penser la trés complexe interprétation morale de la poiésis,
c’est-a-dire de 'opérativité, en tant que puissance de présentation et de
représentation, en tant que gouvernance et en tant que délégation.
Cependant I'achévement de la modernité aura consisté justement a
regarder impuissant la mise en scéne doxique de la séparation de l'art et de
la poiésis, la non-résolution des rapports entretenus avec le théorique et la
puissance infinie de ce que tu nommes médias de masse. En somme et méme
si la philosophie ne cesse de réinterpréter la mise en garde platonicienne,
notre modernité contemple cette déconstruction non-encore-advenue des liens
symboliques entre art et poésie entre art et théorie. C’est précisément pour
cette raison qu’il nous a semblé intéressant de travailler sur cette exposition
Art by Telephone et d’en tenter une réactivation. Il y a, pour nous, la mise en
place d’un observatoire des propositions qui ont tenté, en tant que modernité,
l'achévement des grands dualismes : les oppositions archaiques et infertiles
entre pensée et agir, autrement dit entre pensée et poiésis. Il faut se souvenir
ici dela fin de la Lettre sur I'humanisme de Martin Heidegger” : ala question
de Beaufret (si 'on considére que 'on ne peut redonner un sens au terme
humanisme), reste-t-il un élément d’aventure, Heidegger répond qu’il s"agit
de la poésie (Dichtung) parce qu’elle se tient devant la méme question (la
Seinsfrage) et de laméme maniére que la pensée (Denken). Ce sont ces modes
de rassemblement qu’il faut étre en mesure de penser. Pour cette raison je
suis particuliérement heureux de ton emploi de deux concepts, a la fois
pour penser les relations art et poésie mais aussi pour penser les maniéres
propres a Art by Telephone, que sont use et misuse. Usage et mésusage. Je crois
qu’'il y a ici un des lieux les plus obscurément impensés, celui précisément
de la relation entre use et misuse, celui de la relation (qui marquera l'entrée
dans la modernité) entre usus et abusus, celui de la relation entre khrésis
et katakhrésis. Ceci pourrait étre le lieu d’une trés intéressante recherche.

7.Martin Heidegger, Lettre sur 'humanisme (1946), in Questions 111 & IV, op. cit.

197



198

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

Il y aurait pour nous, et pour le moment, deux possibilités d’entendre
cette relation entre use et misuse, comme déconstruction du paradigme de
fonctionnalité et comme saisie de la puissance de I'intransitivité. Sila poiésis
est considérée comme un agir inférieur (a la praxis et a la théoria) c’est bien
parce qu’elle ouvre a la possibilité d'un mésusage. Il suffit alors — non pas
d’inverser le systéme, ce qui n’aurait pas de sens — mais de déconstruire cette
interprétation hiérarchique de I'agir poiétique. Cette déconstruction peut
avoir lieu & partir du moment ot 'on cesse de considérer que les formes
mémes des langages sont de facto transitives. L'expérience maximale de la
poiésis est dés lors bien une intransitivité, comme effet de rien d’autre qu'une
possibilité. Art by Telephone est le lieu de cette expérience : la transitivité
supposée des énoncés est suspendue dans la délégation et suspendue dans
la possibilité laissée ouverte d’advenir a une forme, autant que de ne pas
advenir, que de ne plus advenir, que d’advenir a peine différemment ou a
peine a coté, etc. Clest précisément en cela, et pour répondre a ta question,
que je considére qu’Art by Telephone est 'exposition de cette proximité
radicale entre art et poésie. Il ne faut pas oublier, par ailleurs, que Jan van
der Marck avait réalisé, deux ans plus tdt, une exposition intitulée, Pictures
to be read, Poetry to be seen. Pour ces raisons je suis convaincu que la question
de la proximité art et poésie et la question de I'intransitivité sont au coeur
des préoccupations intellectives de Jan van der Marck. Quoiqu’il en soit
de nos préoccupations contemporaines.

S’il y a donc des différences dans les stratégies artistiques et esthétiques
entre 1969 et 2014, elles tiennent sans doute a des maniéres différentes
d’interpréter et de saisir ces deux questions. Maniéres différentes parce
que I'économie de I'ceuvre n’est substantiellement pas la méme. Maniéres
différentes parce que nous avons traversé une série de crises : affirmation de
la puissance irréductible de la doxa, affaiblissement des conditions mémes
de la vivabilité, affirmation d’un ordre morale et achévement du capitalisme.

Je suis donc bien d’accord avec toi pour dire qu’Art by Telephone est le
lieu d’une proximité entre art et poésie. Or il semble que la fin des années
60 ait été une tentative d’exploration de cette proximité, chez les artistes
conceptuels, pour Robert Smithson avec I'exposition Language to be Looked
at and/or Things to be Read®, pour Jan van der Marck (avec deux expositions),
mais aussi pour Broodthaers dont le projet Département des Aigles devait

8. Dwan Gallery, New York, 1967.



UN ENTRETIEN

consisté’ a « faire briller, main dans la main, la poésie et les arts plastiques ».
J’aimerai beaucoup que nous puissions discuter de cet intérét que le monde
del'art a témoigné de cette proximité et que nous puissions discuter de ce

qu’il en est, maintenant, quarante années plus tard.

Alessandro DE Francesco : Oui, les questions du misuse et de la subversion,

étroitement reliées a ce que tu appelles la puissance de 'intransitivité,
sont en effet centrales en général dans I'histoire de I'art et en particulier
pour cette convergence entre art et poésie qui peut se jouer a I'intérieur du
langage. Ce n’est pas un hasard si Jan van der Marck, dans I'introduction au
catalogue de I'exposition que tu as citée et que jai pu découvrir a l'occasion
de nos échanges a La Panacée de Montpellier, parle des interactions entre
la conception wittgensteinienne du jeu de langage dans une forme de vie et
les productions poétiques-artistiques qui étaient présentées a l'exposition
Poetry to be Seen'®. Or la question de I'usage dans une forme de vie montre
la contingence et la fragilité du fait langagier lorsque celui-ci est mis en
interaction directe avec le monde qui 'entoure et le contient. La question
du mésusage montre les possibles que le fait poétique ouvre a 'intérieur
du fait langagier en état de relation avec cette contingence et cette fragilité
du rapport langage-monde. Ces possibles, comme nous 'avons dit, sont
autant cognitifs que politiques et éthiques. Ces possibles sont une affaire de
présentation — ou de présentification — plutdt que de représentation. Clest
dans ce contexte, me semble-t-il, que 'on pourrait approfondir la question
de la proximité entre art et poésie dans la modernité que tu résumes dans
la belle formulation de Broodthaers.

Il faut peut-étre d’abord retracer et relire une histoire pour y voir plus clair.
Cette histoire est tracée au départ par Michel Foucault et par la réception
de Mallarmé pendant les années 1960. Dans Les mots et les choses Foucault
parle d’une intransitivité historique du langage qui n’est pas seulement celle
du processus que nous avons qualifié de misuse, mais aussi et surtout celle
d’une intransitivité réflexive du langage, propre a la modernité, que Foucault
identifie avec la notion, elle aussi moderne ayant été diffusée au x1x° siecle,

9. Lettre du 7 septembre 1968.

10. Pictures to be Read, Poetry to be Seen, Jan van der Mark, Museum of Contemporary Art of
Chicago, 24 octobre — 3 décembre 1967 avec Shusaku Arakawa, Gianfranco Baruchello, Mary
Bauermeister, George Brecht, Oyvind Fahlstrom, Ray Johnson, Allan Kaprow, R.B. Kitaj, Alison
Knowles, James Nutt, Gianni-Emilio Simonetti et Wolf Vostell.

199



Couverture du catalogue de Iexposition : Pictures to be read / poetry to be seen, (cur. Jan van der Marck) 1967
© MCA Archives, Chicago



UN ENTRETIEN

de littérature. Cette intransitivité réflexive incarne, nous dit Foucault, la
modalité principale par laquelle le langage a réagi a 'objectification et au
«nivellement » (terme de Foucault) auxquels il a lui-méme été soumis
dans la modernité. On connait sa position : selon Foucault, la conception
pré-moderne du langage comme véhicule de connaissance du monde céde la
place, al’époque moderne, a une prise de distance cognitive entre le langage
et le monde du fait de la plus grande épaisseur acquise par le langage, qui
devient lui-méme un « objet de la connaissance > parmi d’autres. Cette prise
de distance, qui est vécue comme la fin de I"époque de la « nomination >,
ou le langage pouvait nommer le monde, rend le langage lui-méme un objet
et, tout en le placant parmi les autres objets, réduit son pouvoir cognitif et sa
« transparence > vers le monde. Selon Foucault, plus précisément, il y a trois
modalités par lesquelles le langage parvient, depuis le x1x° siecle, a réactiver
ses possibilités cognitives a 'époque moderne et a se dérober au nivellement
de son objectification : la logique, I'interprétation (que Foucault repére
historiquement chez Marx, Nietzsche et Freud) et, justement, la littérature .
Or, dans les trois cas, selon Foucault, cette réflexion nouvelle du langage sur ses
propres modes de fonctionnement implique un mouvement autoréférentiel
quiI'éloigne de sa transitivité vers le réel. Le cas de la littérature est le plus
éclatant selon Foucault car la notion de « littérature » méme nait, au XI1x*
siécle, dans ce nouveau climat cognitif d’objectification autoréflexive du
langage. Le langage qui devient « objet de connaissance > dans la modernité,
c’est le langage ordinaire : «le langage comme parole répandue >, écrit
Foucault, I« universel reportage '* », écrit Mallarmé. Ce ne sont pas tout a
fait la poésie et la poétique de Mallarmé qui sont traitées ici, c’est plutot le
Mallarmé des années 1960 qui est un Mallarmé parmi d’autres possibles, qui
incarne ala fois une fonction poétique précise de la modernité et une tradition
littéraire acquérant une étendue européenne, voire occidentale. Cette fonction
poétique — Mallarmé nous dit qu’afin de se dérober au « nivellement » du
langage ordinaire la poésie, faudrait-il dire la littérature, doit constituer un
espace langagier autonome, et surtout un espace langagier dont'autonomie
implique I'autoréférentialité. En d’autres termes : dans la vision foucaultienne,
la littérature au sens moderne du terme, tout en essayant de se soustraire a
l'objectification du langage ordinaire, se soustrait en méme temps au monde.

11. Michel Foucault, Les mots et le choses, Gallimard, p. 310-313.
12 Stéphane Mallarmé, Avant-dire au « Traité du verbe > de René Ghil, désormais in GEuvres
complétes. Tome II, Paris, Gallimard, Bibliothéque de la Plé¢iade, 2003, p. 677-678.

201



202

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

I3

On revient ala fois a ce que j’ai appelé le paradoxe du langage ordinaire et aux
raisons pour lesquelles j’ai affirmé que la poésie est un art récent. Un certain
nombre de pratiques d’écriture, que nous nommerons donc « poésie »
par opposition & cette conception autoréférentielle de la littérature, tout
en maintenant une méfiance radicale a I'égard des langages ordinaires et
des codes et en visant pour cela a poursuivre le combat contre I« universel
reportage », et tout en continuant a réfléchir sur leurs propres processus
de dicibilité, ne renoncent pas a leur « transparence » vers le monde et
développent des techniques et des stratégies textuelles adéquates a ce
propos. C’estla qu'intervient le deuxiéme sens que jattribue a la notion de
non-dualisme, car cette transparence ne se joue plus dans les termes, pré-
modernes, de la correspondance : si d’une part la poésie de la modernité est
une forme de constructivisme langagier, conscient de ses propres procédés
formels et sémantiques au méme titre que la littérature au sens foucaultien,
d’autre part elle tache, 4 la différence de celle-ci, de faire en sorte que son
jeu de langage la dirige vers le réel extra-verbal.

Il me semble que la poésie au sens moderne est dans ce sens plutdt une
pratique artistique qu’un genre littéraire, et c’est pour cela, aussi, que je
considére qu’il s’agit d"un art récent. Déja au x1x° siécle donc, mais encore
plus a partir des années 1960, une fois commencée la déconstruction des
genres, la poésie et 'art dit « conceptuel » sont des pratiques de traitement
objectal et matérique du langage, de la pensée ou de n'importe quel autre
matériau ; ils sont, dans tes termes, des activités poiétiques, qui se proposent
d’interroger et de modifier le réel en méme temps qu’elles se proposent
d’interroger et de modifier leurs propres procédés formels. Interroger et
modifier non pas, justement, dans le sens de la représentation ou de la
fiction, mais dansle sens, a la fois cognitif et éthique, de la présentification
et de la subversion. La poésie et l'art, dans leur convergence, engendrent
des formes de la narration qui sont autant de re-syntaxisations du rapport
langage-monde.

Pour faire bref, la convergence « main dans la main » de I'art et de
la poésie se manifeste 3 mon avis autour de deux choses : autour de
I'avénement de la littérature au sens foucaultien et de la nécessité de
formuler d’autres paradigmes éthiques et cognitifs; et autour de la
technologie en tant que mise au point moderne de ce que tu appelles la
pharmakéia et en tant qu'avénement des codes de la représentation dans
la société du spectacle.



UN ENTRETIEN

Pour répondre a la fin de ta question, je répondrai de fagon tautologique
avec une reformulation de ta méme question, & témoigner d’une impasse
que, je crois, nous ressentons tous : quen est-il de tout cela aujourd’hui ?
Ou, plutdt : qu’est-ce qui a évolué dans ce rapport entre art et poésie depuis
Broodthaers ? Art by Telephone cherche peut-étre & donner une réponse a
cette continuité historique entre la tradition moderne artistico-poétique
et I'actualité, et a rendre possible en méme temps la réactivation de cette
continuité dans le présent grice a la version contemporaine de I'exposition.
Mais cette exposition témoigne aussi d’un rapport a la modernité qui ne
cesse de se produire. Je ne pense pas que nous soyons sortis de la modernité.
Ceux qui croient avoir aujourd hui dépassé le xx° siécle, ce sont souvent les
conservateurs, et, en poésie, les néo-lyriques, qui en remployant de fagon
artificielle des mots comme «amour », « rose » et «larmes » croient
avoir mis de coté I'héritage moderniste. D’autre part, en méme temps, le
risque est celui d'un certain épigonisme expérimental, malheureusement
tres répandu de nos jours en poésie aussi bien qu’en art. Ou encore il y en
a qui croient que les innovations du numérique suffisent & produire une
nouvelle rupture épistémologique que, je crois, nous attendons un peu tous.

J’ai de plus en plus tendance a penser, en méme temps, que cette
convergence moderne entre art et poésie que tu évoques peut nous amener
vraiment ailleurs et nous affranchir du xx° siécle. La ligne a suivre est peut-
étre justement, dans cette époque multi-médiale, celle qui releve du refus ou
du moins d’une reconnotation radicale de la représentation et de la fiction.
Essayons d’éliminer les personnages et les histoires tout en produisant un
texte et peut-étre méme une narration, ou bien d’éliminer les images et les
performances en art, tout en restant peut-étre en méme temps dans une
exposition. S’échapper au spectacle et aux interfaces codifiées, y compris celles
des avant-gardes ; étre iconoclastes et, comme j’aime le dire, grammoclastes
(a savoir destructeurs de la norme langagiére en méme temps que de la
représentation), voici peut-étre une piste que nous héritons de la modernité
et qui peut en méme temps nous amener dans le présent. Mais nous n’avons
peut-étre pas encore créé de nouveaux dispositifs adéquats a cela, ou en tout
cas : il faut savoir le faire. La déconstruction de la séparation entre théorie
et pratique que j évoquais dans ma réponse précédente, une séparation qui
subsistait en réalité encore dans la modernité avant-gardiste, est peut-étre
une piste intéressante. Le probléme plus général c’est aussi que ces genres
de tentatives n'ont pas (plus ?) d’impact direct sur le réel-monde-histoire.

203



204

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

Comment est-ce que tu te situes, justement en tant que figure polymorphe
de théoricien, d’écrivain et d’artiste, dans ce contexte historique qui est
celui de 2014 plutot que de 1969 2 Et quel role Art by Telephone joue-t-il
pour toi ici? Quel est son impact aujourd’hui dans 'avancement de cette
convergence entre art et poésie comme moteur du possible 2

FabienVarros : Tu as raison de regarder une histoire de la littérature a partir des
paradigmes posés par Foucault. Quoiqu’il en soit de regarder I'idée de ce
que tu nommes littérature a partir du concept de 'intransitivité. Littéraire
est un usage et un regard de la lettre qui ne prétend pas qu’elle soit a ce
point littérale qu’elle se maintienne, en permanence, dans une transitivité.
L 'histoire de la littérature est cette lente, complexe et quelque fois dangereuse
maniére de refuser a la lettre son caractére transitif : d’accorder, méme, que les
langages sont maximalement intransitifs, en tant qu’ils sont d’abord — pour
paraphraser Georges Molinié " — des effets de rien. Quoiqu’il en soit qu’ils
ne sont pas des effets de ce qu’il est attendu qu’ils soient : communication,
sens, orientation, valeur, etc. Littéraire est ce qui a maintenu durant des
siecles la difficile tenue éthique de I'intransitivité. Mais le paradoxe de la
littérature est bien précisément la ot elle assume tout a Ia fois 'expérience
de cette intransivité, mais ol elle assume en méme temps la pertinence
et la vérité de I'image qui est convoquée dans le tressage littéraire. C’est
précisément pour cette raison - si je suis ton hypothése de la modernité de
la poésie — que je peux énoncer que la littérature et les arts de I"image sont
des systémes archaiques en ce qu’ils ne peuvent jamais résoudre le paradoxe
d’une irréductible tension a la transitivité des effets dans une nécessaire
intransitivité comme processus moral.

Et c’est aussi, trés exactement pour I'ensemble de ces raisons que le x1x*
siécle a été le siécle de la crise iconique et mythographique : produire
des images et produire du récit ont conduit aux crises exemplaires du
vers (Mallarmé) et de I'ceuvre (Duchamp). Le x1x° siécle est le temps
de Iépreuve critique de la déconstruction des systémes métaphoriques
et métonymico-symboliques tant pour la littérature, que pour la poésie
que pour la musique que pour l'art : abandonner ce qui avait pu étre

nommeé une seconda prattica’* qui consiste a faire des images de tout : en

13. Georges Molini¢, Hermés mutilé, op.cit.
14. Le terme est emprunté a Claudio Monteverdi : la seconda prattica (introduction au Livre V des
madrigaux, 1605) consiste a determiner un style représentatif parfait.



UN ENTRETIEN

somme rendre transitifs tous les langages. Le X1x° siécle est celui de la
crise de ces systémes : c’est-a-dire de la mise en place de 'afirmation de
ce que Mallarmé appelle «I'universel reportage > et en méme temps une
nouvelle exploration, en philosophie, de ce que je nomme, justement,
pharmakéia. 11 y aurait alors pour Foucault, trois paradigmes en vue d’une
interprétation autoréférentielle de la lettre : ce qu’il nomme la logique,
'interprétation et le littéraire. Je soutiens, quant a moi, que ce que l'on peut
trouver sous la forme du tractatus (Nietzsche, Wittgenstein, Benjamin®,
etc.), de I'herméneutique philosophique, autrement dit de la philologie
(Nietzsche, Benjamin, Heidegger, Foucault, etc.) et la crise du littéraire
(comme crise de I'auteur et affirmation non d’une vision mais seulement
d’une ambiance : Proust, Musil, etc.) participe d'une réélaboration du
concept de langage : déconstruction de 'autoréférentialité, remise ne cause
de la transitivité, affirmation du caractére instable du sens, déconstruction
de 'universalisme de l'art, affirmation que toute lecture est contextuelle,
qu’elle est un hapax, et qu’elle est ouverte a un péril.

Ce que tu appelles modernité, est alors cette succession de crises, qui,
somme toute, n’a jamais cessé d’étre un probléme d’interprétation de notre
relation a l'occultation du réel et de la transformation du réel. Or il est évident
que pour la pensée du x1x° et du xx° siécle il a fallu réinterroger cette relation
occultée, le rapport que nous entretenons a la pharmakéia, I'industrie de
cette transformation, le rapport que nous entretenons a la production des
images, le rapport que nous entretenons a la production des mythes, des
mythologies et des machines mythologiques. Cette premiére phase est une
préparation a la déconstruction de I'interprétation de I'agir humain en agir
théorétique, praxique et poiétique. Et en cela qu’il s’agit pour la modernité
de diriger autrement un regard vers a la fois le réel, la réalité et ce je nommele
monde, c’est-a-dire les maniéres avec lesquelles nous transposons le réel dans
la réalité. Il n’y a plus de direction vers le réel, parce que le réel est occulté.
La crise majeure de la modernité consiste 4 la fois a concevoir que le réel
est occulté et que la réalité (en tant que construction du monde, en tant que
réel-monde-histoire) est ouverte  la catastrophe. Si la direction vers le réel
n'est pas possible ni en tant qu’expérience matérielle ni en tant quexpérience

métaphysique, alors il faut penser d’autres maniéres pour s’affranchir de la

15. Il s'agit par exemple de Iécriture du Gai savoir, de 'écriture du Tractatus logico-philosophicus
ouencore del'affirmation de la forme du traité dans!'introdution de Benjamin a L'Origine du drame
baroque allemand.

208



206

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

puissance de la transitivité des systémes de la gouvernance, c’est-a-dire des
systémes de l'arkhé (I'affirmation autoritaire de la fondation comme origine et
comme fonds). Comment penser d’autres maniéres, ¢ 'est-a-dire une maniére
qui ne consiste pas a faire croire qu’on dit le réel — puisque le réel est occulté
— mais qui consiste 2 maintenir I'instabilité fondamentale de I'intransivité
des langages et surtout de I'intransivité de nos modes de réceptions des
langages. Parce qu’il ne sert a rien d’affirmer I'intransivité des langages si
nous ne soutenons pas que ce sont nos modes propres de réceptions qui
sont maximalement intransitifs. C’est précisément pour cette raison que
Duchamp - définissant le processus créatif — reléve a la fois que l'art est
inqualifiable et qu’il existe dans la relation avec le récepteur. Sont intransitifs
nos modes de relations. Si I'art est philologique c’est que nous sommes
intéressés par le regard porté sur nos modes si particulier de produire. Le
xx° est alors le siécle de la préparation de la rupture qui consiste a ne plus
hiérarchiser les agir : déconstruction de I'agir théorétique (idéologiquement
et moralement non tenable), déconstruction de la prévalence de la praxis
sur la poiésis, déconstruction de l'affirmation que la réalité n’est construite
et opérée qu’a partir de la praxis. La reformulation de nouveaux paradigmes
— autres que la littérature, la mythologie, I'image et I'art — présuppose que
nous puissions penser non pas en terme générique mais en tant que poiésis,
c’est-a-dire en tant que garde et regard sur la maniére de transformer. C’est
pour cela que je suis d’accord avec toi quand tu proposes deux hypotheses :
'une consistant a reformuler d’autres paradigmes, 'autre qui consiste a
affirmer que nous sommes toujours plus dans ce regard sur ce que nous
nommons pharmakéia. Que peut-on formuler comme autres paradigmes 2
L'effondrement des systéme de mesures ; 'impossibilité de redonner un sens
au terme humanisme, parce que le terme humanisme est idéologiquement
nonrecevable ; Iaffirmation que nous ne pensons pas encore suffisamment
le lieu de I'agir, en tant que poiésis; énoncer que I'art n’est pas dans les
objets (dans ce cas il s’agit d’une simple valeur ou transaction) mais dans
le rapport que nous entretenons aux objets ; dire que l'art (la poiésis) n’est
pas une valeur mais un processus qui consiste & maintenir I'expérience de
I'intransitivité, de la délégation, de I'impuissance, du désceuvrement.
L'un de ces paradigmes a été celui, formulé dans les années 60, d’une
relation contigué entre arts plastiques et poésie. C’est a la fois tout le travail
de Jan van der Marck, aussi bien avec Poetry to be Seen, Art to be Read
(1967) qu'avec Art by Telephone, mais c’est aussi tout le travail de Marcel



UN ENTRETIEN

Broodthaers, de Pense Béte au principe d’insincérité, au Musée d'art moderne,
Département des Aigles. Annoncer I'ouverture d'un musée qui fera briller main
dans la main art et poésie. Cependant, il y a dans la lettre de Broodthaers,
l'ombre prémonitoire d’une formule de séduction, celle du désintéressement
et de 'admiration, autrement dit celle d'une relecture — parodique, sérieuse
ou comme parodie sérieuse — des formules kantienne et aristotélicienne
de l'art comme plaisir : celui de se plaire d soi-méme. Or, en ce sens, 'acte
prémonitoire de Marcel Broodthaers est pleinement réalisé. L'art ne s’affirme
que comme absolu modeéle de la satisfaction médiocre de deux étres (artistes
et récepteurs) qui n'ont a valider que la puissance de la valeur, mais pas
(plus ou pas encore) comme poiésis. Cest aussi pour cette raison qu'il est
important de jouer une fois encore Art by Telephone : Jan van der Marck écrit
«Lart conceptuel comme document, enregistrement, objet ou performance
dans Art by Telephone est une nouvelle étape vers la réconciliation des arts
littéraires, plastiques et performatifs qui caractérise les années 1960 > :
il s’agit ici de la réconciliation. Ce qui supposerait un désaccord ancien
entre art et poésie fondé sur les systémes de représentation du monde
comme mimeésis, et les systémes de la représentation de la représentation
du monde comme subjectivité, parce que I'un et 'autre ne produise pas de
la méme maniére la relation indexée a l'ordre de la représentation. Ce qui
supposerait qu’ait été préparée la possibilité d’'une réconciliation fondée
sur la déconstruction de ces systémes et 'affirmation qu’art et poésie, en
somme, ne regardent pas la représentation mais la présentation, non pas
du réel parce qu’il n’existe pas en tant que tel, mais bien de la présentation
de la réalité comme production et la présentation de notre disruption
essentielle avec le réel et morale avec la réalité. Art et poésie seraient deux
modes de regard de la densité métaphysique et morale de notre rapport
a la fois au voilement du réel et au voilement de l'interprétation de la
production. C’est précisément pour cette raison qu’il semble important de
lire et de proposer a lire le projet Art by Telephone, et c’est aussi pour cette
raison qu’il est important de tenir une position théorétique qui ne cesse de
produire une théorie critique de I'économie de I'ceuvre et de I'interprétation
complexe et problématique de la poiésis. Pour le dire encore autrement il
me semble qu’il est important de jouer encore Art by Telephone parce qu’il
est crucial de penser ce que signifie, aujourd’hui, la réconciliation art et
poésie, la délégation de la puissance d’agir, le déplacement de la puissance
d’actorialité, la versionnabilité infinie de 'ceuvre, I'inoriginalité de I'ceuvre,

239

207



208

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

l'achévement possible de 'ceuvre, la non conservation, etc. Quelque chose
se joue dans I’ histoire d’une préparation théorique et esthétique qui ne fait,
a peine, que commencer. En voici donc I'enjeu.

Alessandro DEFRANCESCO: J€ pense aussi que nous ne sommes qu'au commencement

de quelque chose, qu’il s’agit maintenant, avec la mémoire des changements
de paradigmes qui ont été produits au xx° siécle, de produire un nouveau
ou des nouveaux changements de paradigmes dont une premiére diftérence
par rapport au siécle précédent serait de ne pas penser le changement de
paradigme de la méme fagon. Art by Telephone est dans ce sens un anneau
de conjonction entre cette mémoire et ce présent. Peut-étre qu’il s’agit de
plus en plus de déployer des processus au lieu de ruptures, des ceuvres-
expériences plutdt que des ceuvres-interprétation, des gestes de recherche
critique qui remplacent la vieille sémantique militaire de I'avant-garde.
Nous avons besoin en méme temps de gestes radicalement critiques car
nous sommes toujours et plus que jamais dans la société du spectacle. Et, en
termes curatoriaux et éditoriaux, nous avons besoin, face a4 I’hypertrophie de
contenus a laquelle nous sommes soumis — et sans doute, historiquement,
pour la premiére fois d une telle maniére —, de réduire, d’interdire, de limiter
les lieux et les contextes « culturels » et « artistiques » pour éviter de vider
définitivement le peu de contenu qui nous reste a repenser, a réactiver, a
démultiplier & nouveau. Il y a un déséquilibre majeur, en art comme en
littérature, entre quantité et qualité. La diffusion démagogique incontrolée de
la réception artistique et culturelle donne I'illusion d’étre dans une époque
de plus grande instruction et liberté d’expression, tandis que devant nos
yeux quelque chose de contraire se produit : comme dans un moteur de
recherche internet, une quantité hypertrophique d’informations est rendue
disponible mais la puissance du contenu et la possibilité de I'expérience
de ce contenu sont réduites et affaiblies. La fiction remplace l'expérience,
I'information remplace la critique, la vastité de I'offre culturelle et artistique
donne l'illusion d’éduquer et d’épanouir, tandis que la structure de cette
offre et sa fréquente médiocrité gomment le potentiel de changement
contenu dans I'expérience de 'ceuvre.

Ala fois pour les artistes, pour les curateurs et pour les éditeurs, il sagit
donc peut-étre déja de repenser la relation entre l'expérience de I'ceuvre et
la critique du réel-monde-histoire.



Art by Telephone... Recalled (vue de lexposition) 2014
(a gauche : Lszlo Moholy-Nagy, Silvia Kolbowski,  droite : catalogue-vinyle de 1969)
LaPanacée © ABTR, courtesy les artistes.



210

ART BY TELEPHONE (RECALLED)

Tu énonces quelques-uns de ces changements de paradigmes possibles,
dont un, trés important, me parait étre la fagon dont nous pensons le rapport
aux objets dans 'art. Au-dela de I'immatériel, de I'interactionnel et de
I'interactif, il me semble que l'objet peut revenir dans la pratique artistique
non pas justement comme objet, mais comme relation d’expérience al'objet.
Cette relation d’expérience (une expérience, faut-il le préciser, qui est a
entendre comme Erlebnis, comme une traversée de vie et non pas comme
une curiosité ou un divertissement ni, dans ce cas, comme expérience au
sens d’« expérimentation » ) peut réduire en 'occurrence la domination
de I'image et déplacer I'expérience du coté de I'écriture, de I'écriture d’un
objet d’expérience et, par 13, d’augmentation de I'intensité perceptuelle de
l'expérience du réel a I'encontre de I'image-représentation-fiction. Nous
pouvons sans doute repérer dans ce processus, qui est celui de mon travail
entre autres, cette nouvelle alliance entre art et poésie que nous sommes
en train d’explorer.

Un autre élément central donc, que nous avons évoqué a plusieurs reprises,
est la question de la présentification 4 la place de la représentation. Je vois
bien ce que tu veux dire quand tu soutiens qu'un rapport direct au réel est
impossible ou que le réel n'existe pas. On entend bien évidemment la le
niveau cognitif du réel que j’ai appelé réel-réel. Mais la lecon de la modernité,
et aussi en méme temps la possibilité de dépasser cette modernité, c’est-
a-dire de faire en sorte que le xx° siécle arréte de déborder dans le xx1°,
consistent peut-étre dans une pensée directe de 'expérience du réel, qui ne
passe ni par la métaphysique ni par les modes représentationnels (dont la
réalité, comme tu le rappelles, et le premier degré) ou de la fiction narrative.
La nouvelle alliance entre art et poésie (ot1 « poésie », encore une fois, est
a entendre dans le sens de cet art récent que je nomme « poésie ») peut
se situer également ici. Le réel, dans lequel nous sommes immergés, se
dérobe en méme temps par définition — ce sont ses propriétés cognitives — a
la possibilité d’une expérience compléte de son mystére. Mais nous nous
redécouvrons, et nous découvrons le langage, comme étant une portion
méme du réel. Sans vouloir le représenter ni dévoiler son essence, nous
(penseurs, artistes, etc.) pouvons formuler des langages ou des dispositifs -
Art by Telephone en est peut-étre un — pour sentir cette immersion, ce contact,
et en faire quelque chose (poiein). C’est pourquoi le téléphone dans Art by
Telephone n’est pas (plus) un dispositif de médiatisation, mais un processus

d’activation perceptuelle, émotive et cognitive. Dans la convergence entre



UN ENTRETIEN

éthique, cognitif, émotif et poiétique, entre pensée et pratique, se situe peut-
étre la possibilité d'un nouveau geste critique, qui se déploie, malgré ou
plutodt grace a la mémoire historique qui I’habite, malgré ou plutot grace a
sa dimension ouverte et contingente, dans I'expérience du présent. Voici,
me semble-t-il, le sens que nous attribuons au concept de présentification :
expérience du présent comme possible du réel vs dévoilement de la présence
ou re-narration de la réalité.



