OPERATIONS ANCILLAIRES

« Cest 'obscur des poémes, et non ce qui est pensé en eux,
qui rend nécessaire le recours a la philosophie. »
Theodor W. Adorno, Notes sur la littérature.

« La tache du “philosophe”, comme celle du traducteur,

est, en effet, la “description” et le “pressentiment” de cette

unique langue vraie qui tente de “sexposer” et de se “constituer”
dans le devenir des langues. A la fin de essai, cette langue pure est
décrite 4 travers la figure décisive d’une “parole sans expression”
qui s'est libérée du poids et de I'étrangeté du sens. »

Giorgio Agamben, La puissance de la pensée.

Proposer une réflexion sur la traduction ou sur les phénomenes
de traductibilité revient, en somme, a proposer une réflexion
sur la question de lintention’. Il serait possible de prétendre
que ce que nous nommons traduction n'est pas autre chose que
intention de notre étre linguistique & produire du langage et &
présentifier cette production dans une actualité et dans une forme.
Cette actualité, ce devenir forme est la parole livrée brutalement a
Iexercice de la compréhension parcellaire et fragmentée de autre,
de celui qui écoute et lit. Lintention est la saisie d’une origine
dans une projection d’'un objet langagier vers quelqu'un en vue
de quelque chose. Si le « quelqu'un » peut étre déterminé dans

la figure d’adversité de I'autre comme face a face, en revanche le

1 Sur la question de lintention nous devons — méme si ici nous nous
centrons sur lintentio benjaminiénne — renvoyer a la querelle entre
Jacques Derrida et John Searle. Voir Derrida/Searle, déconstruction et
langage ordinaire de Raoul Moati, Puf, 2009. Voir aussi Giorgio Agamben,
Profanations, Rivages, 2006.



« en vue de quelque chose » nest semble-t-il jamais déterminable,
a moins d’admettre qu’il ne soit qu'un simulacre. Admettre qu’il
est un simulacre Cest refuser I'idée que l'origine — que loriginal
— puisse étre en amont alors quelle n'est que la puissance de
projection. Lintention n'est que la volonté de projeter un objet
vers un guodlibet ens, un premier venu et d’en assumer la puissance
dans cette contingence. Traduire C’est assumer, matériellement, la
forme de ce paradoxe. Il y a tout a dire et pourtant ce tout dire ne
dit rien. Si I'intention reléve de ce pacte parrhésiastique, il assume
— il doit assumer — éthiquement de ne trés peu communiquer.
Cest la tiche du traducteur. Cette tiche paradoxale — le travail de
Paeuvre — est enjeu de 'exposition Double Bind. Arrétez d'essayer
de me comprendre : certains artistes qui y sont exposés assument et
affirment la problématique de la traductibilité et de I'opérativité.
Autrement dit, ce que montre Double Bind n'est autre que cette
figure réversible qui soutiendrait que toute ceuvre, si elle échappe
au dire, échappe, de facto 3 une quelconque traductibilité et donc &
une quelconque opérativité. La double contrainte est la monstration
d’ceuvres qui réussissent a faire voir 'échec de cette tentative de
traductibilité et qui s'exposent alors dans la pleine puissance de
leur inopérativité. Linopérativité signifie le retrait de la puissance
du faire comme possibilité inépuisable et intacte de cette puissance.
La tiche du traducteur est un « dépassement » de ce faire comme
possibilité de livrer I'ceuvre a une actualité, parce que traduire ne
signifie pas autre chose qu'un « faire passer » et une « traversée ».
Bien siir de quelqu'un 4 quelqu’un et non de quelque chose en
quelque chose comme nous pourrions avoir tendance 2 le croire,
car traduire ne peut pas étre exclusivement un dispositif technique
mais doit pouvoir étre une position éthique. Il s'agira de proposer
une double réflexion sur la traduction, sur la tiche du traducteur et
sur le poématique et la tAche du poématique, autrement dit, tenter
de formuler une herméneutique matérielle de I'ceuvre.

On peut assumer de croire que 'herméneutique moderne



commence avec les travaux de ED.E Schleiermacher®. 1l faut
préciser que la pensée de '’herméneutique est indéfectiblement liée
a la question de la traduction et a la question de l'interprétation des
textes sacrés, A la théologie et & I'exégese. En somme le probléme
essentiel de I'’herméneutique est de savoir quoi faire avec le sens
d’un texte quil faut traduire, transmettre et conserver. Toute
herméneutique de la signification est une relecture qui cherche
a sincruster dans le sens. Dans la premiére version de son cours,
Schleiermacher (1809-1810) présuppose que I’herméneutique
repose sur le fait de la non-compréhension : 'interprétation permet
desaisirleszones d’indétermination qu’il convient, contextuellement
de désambiguiser. Dans la seconde version (1819) Schleiermacher
affirme (§1) qu’il ne peut y avoir que des herméneutiques spéciales,
singuliéres et techniques, ce qui permet de fonder ce qu’il appelle
des communautés de pensée (§4), cest-a-dire une socialité et une
éthique : Cest en somme reconnaitre que tout espace langagier releve
d’un factum pluralitatis. La compréhension se fait en deux temps
(§5), comprendre un extrait de langue, un fait de langue, puis,
comprendre ce fait de langue comme la réalité d’un sujet pensant,
autrement dit un fait d’éthicisation. Cette double temporalité,
inscrite dans un factum pluralitatis — qu’il serait ici judicieux de
nommer factum socialitatis — est celle d’'une tension dialectique
entre un factum loquendi (un fait de langage) et une mérousia* (une
co-existence comme participation). Tout fait de langue n'existe que
dans une tension vers la possibilité de son existence dans I'espace

de l'ad-versité, dans I'espace commun : 'expérience linguistique

2 ED.E Schleiermacher, Des différentes méthodes du traduire (1813), trad.
A. Berman, Seuil, 1999, Hermeneutik und Kritik, mit besonderer Beziehung
auf das Neue Testament, Berlin, 1938 & Herméneutique (1809-1810 / 1919),
trad. C. Berner, Cerf, 1987.

3 Expression empruntée & Giorgio Agamben, Moyens sans fin, trad. D.
Valin, Rivages, 2002

4 Le concept de métousia est d’'une grande importance; nous le devons au
Peri hupsos du Pseudo-Longin, trad. J. Pigeaud, Rivages, 1991, xxx1X, 3.



est une co-existence comme expérience d’un espace d’éthicisation
(ou de déséthicisation dans le cas du mot d’ordre ou d’un exercice
brutal de la parrhésie’). Cette dialectique qui maintient en tension
une compréhension en fait de langue et un contexte suppose, pour
Schleiermacher, un certain nombre de corollaires : interpréter est
un art® (§9), interpréter est fondé sur la gradualité de trois données,
historiques, factuelles et allégoriques” (§11), interpréter est fondé
sur la gradualité de l'intention® (S14), enfin 'art de l'interprétation
repose sur deux « canons » épistémologiques, celui d’une aire
linguistique et celui de l'insertion dans un contexte.

Traduire ne serait que cette volonté de comprendre comme

déplacement d’un fait de langage d’'un espace a un autre espace

5 La parrhésie signifie, précisément, par-rhétos, tout-dire, elle est tradition-
nellement vue comme la figure de la franchise, elle est plus exactement une
sorte de non-rhétorique dont I'enjeu essentiel est de ne rien occulter dans
le langage. Voir, Michel Foucault, Le courage de la vérizé, Gallimard, 2009.

6 « Das Auslegen ist Kunst » : il faut entendre dans le terme art (Kunst) le sens
ancien grec de techné et latin d’ars. 1l serait, sans doute, judicieux de tenter
de penser que le terme Kunst utilisé ici signifie précisément la combinaison
complexe des termes grecs technéma (Uceuvre produite par celui qui a un
métier, techné), épiméléia (le soin et occupation), poiéma (U'ceuvre comme
invention) et ergon (I'ceuvre comme produit).

7 Ce deuxi¢me corollaire précise que tout fait de langue repose sur une
instabilité fondamentale parce que tout fait de langue est un dispositif
intégralement graduel : si la langue est la construction de histoire, elle
est aussi, factuellement, la contraction de ce temps historique comme
événement et comme allégorie. Il faut entendre l'interprétation allégorique
(sensus allegoricus) comme un fait de langue autre, — allos-agoréué —, Cest-
a-dire lexpérience précise de ce que nous nommons tra-duction, comme
déplacement de la langue.

8 Le troisi¢me corollaire est la figure éthique de la gradualité. Ici la pensée
de Georges Molinié est importante — Hermés mutilé, Champion, 2005 —
puisqu’elle théorise que toute substance du contenu de tout fait de langage
est constituée d’une teneur noétique (ratio-conceptuelle), d’'une teneur
thymique (somatique) et d’'une teneur éthique comme gradualité de ce que
'on accepte ou pas de recevoir, de ce que 'on accepte ou pas de comprendre.



(plus précisément d’un dispositif a un autre). Dans la version de
1809-1810, Schleiermacher écrit « tout élément d’un discours
pris pour lui-méme oriente vers un divers® ». Il y a ici une sorte
de proto-définition de I'énoncé. Michel Foucault écrit : « On
appellera énoncé la modalité propre & un ensemble de signes :
modalité qui lui permet d’étre autre chose qu'une série de traces,
autre chose qu'une succession de marques sur une substance,
autre chose qu'un objet quelconque fabriqué par un étre humain;
modalité qui lui permet d’étre en rapport avec un domaine
d’objets, de prescrire une position définie a tout sujet possible,
d’étre situé parmi d’autres performance verbales, d’étre doté enfin
d’une matérialité répétable™ ». La formule de Schleiermacher,
en donnant une définition de I'énoncé, propose d’entendre trois
éléments définitoires de la fonction énonciative, l'instanciation,
cest-a-dire ce qui met en acte la langue, I'intention, cest-a-dire ce
qui adresse et enfin, le divers, c'est-a-dire la figure de 'usage et de sa
contextualisation. Tout élément de langue pris pour lui-méme est
un énoncé parce qu’il est sa propre modalité d’existence. On peut
en déduire, d’apres la définition de Foucault, quand il affirme que
toute unité de langage ou toute instance énonciative suppose deux
modalités, qu'un énoncé est toujours « autre chose » qu'une marque
mais une combinatoire d’éléments comme saisie momentanée de ce

qui se trouve étre-13, en d’autres termes un énoncé est un dispositif

9 §18, il précise « Parce qu’il y a pour chaque élément une multiplicité
d’usages qui appartiennent tous également au mot ».

10 Archéologie du savoir, Gallimard, 1969, p. 147-148. Ce que Michel
Foucault appelle un ensemble de signes est une performance linguistique.
Un énoncé est I'unité élémentaire du discours (op. cit., p. 109-120). Cest,
d’autre part, un acte de formulation et cest enfin, non pas une structure,
mais « une fonction d’existence qui appartient aux signes et a partir de
laquelle on peut décider, ensuite, par I'analyse ou l'intuition, s'ils “font
sens” ou non, selon quelle régle ils se succedent ou se juxtaposent, de quoi
ils sont signe et quelle sorte d’acte se trouve effectué par leur formulation

(orale ou écrite) » (ibid., p. 120).



qui assume et arraisonne ['étre dans 'espace et dans le temps de la
langue. Lénoncé est la puissance prosaique de la langue. L'énoncé
est la forme méme, étroite, sténosique du temps. Traduire serait
alors se saisir de cette modalité qui consiste & doter le langage
« d’'une matérialité répétable » en lui redonnant, diversement, cette
puissance prosaique, en lui redonnant une puissance énonciative.
Reste alors en suspens une appréhension claire et matérielle
du traduire. Que signifie, en somme, traduire, si nous échappons,
peut-étre définitivement, 4 la traditionnelle formule italienne du
traduttore traditore. Supposons deux textes, deux méthodes, deux
approches, 'une de Schleiermacher et lautre de Benjamin''.
Pour Schleiermacher il y aurait deux traduires, soit la langue
de lautre, soit sa propre langue et, l'un et l'autre, en dehors de
données simplement techniques, seraient fondée sur un « besoin
plus ou moins momentané de la sensibilité » (ein augenblikkliches
Bediirfnif§ des Gemiithes)'*. Quand aux données techniques, il s'agit
du mot (Worz) comme unité fondamentale de la langue, de la
liaison (Verbindungsweisen) comme modalité de connexion, et de
Peffet (Wirkungen) comme instanciation. Cependant la traduction
nexiste que dans une tension irrésolue entre la langue (Sprache)
et ce que le francais nomme dialecte et ce que I'allemand nomme
Mundart. 1A encore nous devrions avoir recours aux méthodes
du traduire pour en saisir la tension; si le terme dialecte dit le
dialektos grec comme conversation et dia-legein comme « méthode
de sélection » et si le terme allemand Mund-art dit littéralement
la « technique de la bouche » alors ce que nous traduisons ne

releve jamais de la langue mais reléve de ce qui est séparé d’elle et

11 ED.E. Schleiermacher, Des différentes méthodes du traduire (Ueber die
verschiedenen Methoden des Uebersezens), 1813, op. cit. & Walter Benjamin,
« La tache du traducteur » (Die Aufgage des Ubersetzers), 1923, (Buvres 1,
Gallimard, trad. M. de Gandillac, 2000, p. 244-262 & Gesammelte
Schriften, Suhrkamp Verlag, 1974-1989, t. 1v(1), p. 9-21.

12. Ibid., p. 33.



releve de exposition du particulier. Il n’y a d’usages de la langue
que particuliers et cet usage n'est pas prévisible. C’est pour cela
qu’il ne peut y avoir d’histoire de la langue, mais qu'en revanche
il peut y avoir ce que Roland Barthes’> nomme une idiolectologie,
Cest-a-dire une formation particuli¢re du langage. En ce sens,
précise Schleiermacher, ’homme est singulierement sous 'emprise
de la puissance de sa langue et c’est en méme temps lui, toujours
singuli¢rement, qui produit « dans la matiere ductile » (in
dem bildsamen Sroff) des langues de « nouvelles formes » (neue
Formen). La langue de Schleiermacher est trés précise puisqu’il
sagit d’une matiere, Stzoff; la langue, formante ou plus précisément,
bild-samen, génératrice d’images, c’est-a-dire que nous parlons dans
une mati¢re qui est un stock de formes a I'intérieur de laquelle nous
en produisons d’incessantes : la langue est a la lettre « imageante »,
bildend. 11 est évident que ces moments formants de la langue sont
non seulement ce qui émerge comme formes singulieres (nous ne
disons pas nouvelles parce qu'il semblerait inopportun de penser
la langue en terme de nouveauté : il s'agit de quelque chose qui se
répéte de maniére toujours différente : il n'y a pas en somme de
nouveauté dans la langue il n’y a toujours que du différent) mais
Cest aussi ce que Foucault nomme instanciation® et ce que nous
nommons actualisation. La langue existe dans cette tension entre
ce qui est toujours imminent et ce qui est toujours déja dans le
moment. Cette relation entre imminence et acte est I'étroitesse du
temps du maintenant, [étroitesse du temps linguistique de cette

puissance formante. Lactualisation de la langue se réalise a partir

13 Roland Barthes, « Mythologie aujourd’hui », 1971 in Bruissement de la
langue, Seuil, 1984, p. 81-85.

14 Schleiermacher, op. cit., p. 41.

15 Emile Benveniste, Problémes de linguistique générale, Gallimard, 1966,
p. 251 (« actes discrets et chaque fois uniques par lesquels la langue est
actualisée en parole par un locuteur ») & Michel Foucault, op. cit., p. 39
(« il ne faut pas renvoyer le discours a la lointaine présence de l'origine; il
faut le traiter dans le jeu de son instance »).



des éléments internes de la langue que 'individu « anime » & partir
de sa propre sensibilité, de sa propre maniere d’étre (als nur aus
seinem Wesen) : « On ne comprend le discours (Rede) aussi comme
action (Handlung) de celui qui le parle que lorsque l'on sent
simultanément o1 et comment la puissance de la langue (Gewalr
der Sprache) s'est emparée de lui, ot sous la direction de celle-ci,
les éclairs de pensée (die Blize der Gedanken) ont serpenté, ou et
comment Uerrante fantaisie (umberschweifende Fantasie) a trouvé 2
se fixer (festgehalten) dans ses formes*® »

Cependant Schleiermacher achéve pour partie son texte
en soulignant deux tensions dialectiques qui constituent la
tiche du traducteur. Il sagit d’'une tension et d’une hésitation
(Herschwanken) entre ce qu'il nomme la fidélité¢ rythmique et
mélodique (die rhythmische und melodische Treue) et ce quiil
nomme la fidélité dialectique et grammaticale (die dialektische und
grammatische Treue)'7. Cette tension est fondamentale puisquielle
définit, elle aussi, le rapport que nous entretenons au dit et au
texte'®. En somme elle définit ce que nous pourrions nommer une
tension entre le poétique et le prosaique. Il est bien siir évident
que la tension poétique ne reléve pas exclusivement d’une fidélité
rythmique tandis que la tension prosaique releverait d’une fidélité
dialectique. Mais il y a ces deux tensions paralléles, adjacentes,
paradigmatiques, 'une entre le rythme et lordre, lautre entre
Paeuvre et la prose. Toute langue existe entre ces deux couples
de tensions irréconciliables. Tout traduire tAchera, sans solution,
d’y étre fidele. Si traduire n'est que projeter la langue de lautre
avec la sienne, alors 'expérience de la langue est cette situation

chancelante oll nous nous trouvons tiraillés entre la puissance

16 Schleiermacher, op. cit., p. 43.

17 Ibid., p. 61.

18 Nous renvoyons aux travaux de Giorgio Agamben, Idée de la prose,
Bourgois, 1998, p. 21, La fin du poéme, Circé, 2003, p. 131-133 et de
Pauteur, Le poétique est pervers, éditions Mix. 2006, p. 7-11.



mélodique de la langue, entre sa puissance herméneutique, entre
sa puissance 2 faire ceuvre et sa puissance 2 se livrer dans son
intégralité, dans son prosaisme. Cette instabilité, cette hésitation
semble, selon Schleiermacher, étre maintenue par ce qu'il nomme
une unverfilschter Genuff, cest-a-dire une jouissance intacte, non
faussée®. Cette jouissance est le plaisir de la langue, dans I'étroitesse
de son actualisation.

Il y a, semble-t-il, une tiche du traducteur qui consisterait
4 maintenir, en somme, la tension de toute langue en ce qu'elle
ne parvienne jamais a résoudre sa propre tension entre puissance
herméneutique et puissance prosaique.

En 1923, Walter Benjamin publie une traduction allemande
de textes de Charles Baudelaire, il y ajoute une préface qui porte
le titre « Die Aufgabe des Ubersetzers® ». Traduire, dit Benjamin
est « la seule raison qu’on puisse avoir de redire la “méme chose” »
(Dasselbe). 1l poursuit : « Mais que “dit” une ceuvre littéraire ? (Was
Sagt” denn eine Dichtung?) Que communique-t-elle ? (Was reilt sie
mit?) Trés peu & qui la comprend. Ce qu’elle a d’essentiel nest pas
communication, n'est pas message. Une traduction cependant qui
cherchea transmettre ne pourrait transmettre que lacommunication,
et donc quelque chose d’inessentiel** ». Le traduire serait donc a la
fois cette substantielle possibilité de répéter et I'inessentielle figure
de ce qui tente de dire. Et si le traduire n'est jamais autre chose
que lexercice de la langue alors nous devons accepter qu'il y ait
quelque chose d’inessentiel dans ce qui se dit dans la parole. Cest
pour cette raison que Benjamin affirme que « la traduction est une
forme (Ubersetzung ist eine Form)* ». 1l précise que pour saisir cette

forme « il faut revenir a l'original ». Loriginal signifie précisément

19 Schleiermacher, op. cit., p. 87.

20 « La tAche du traducteur », 9p. cit., voir aussi, les séminaires d’Antoine
Berman, Lige de la traduction, presses universitaires de Vincenne, 2008.
21 Ibid., p. 244-245.

22 Ihidem.



se tenir face devant celui qui formule, Cest-a-dire se tenir face
devant le locuteur. La forme du traduire est alors déterminée, selon
Benjamin, par un recours 2 la puissance médiate du locuteur et la
puissance immédiate du dire — parole, texte, ceuvre, poeme. Il ne
faut pas oublier que la figure de l'original et de l'origine est chére
a Benjamin; dans l'introduction de sa thése? il précisera le sens
de ce que nous pourrions appeler « originalité », Cest-a-dire ce qui
fait que nous ayons recours 4 quelque chose qui se pose comme un
original. Loriginalité serait d’une part, le principe de nomination
et, d’autre part, la primauté du symbolique. Chez Walter Benjamin,
Porigine (Ursprung) n’est pas une arché éloignée mais bien quelque
chose qui revient comme un cycle, sous la forme d’une spirale, sous
la forme d’« un tourbillon dans le fleuve du devenir » (imz Fluss des
Werdens als Strudel) : « Uorigine ne désigne pas le devenir de ce qui
est né, mais bien ce qui est en train de naitre dans le devenir et le
déclin** ». Theodor W. Adorno précise que « le but ne serait pas &
retrouver dans l'origine, dans le fantasme d’une nature bonne, mais
lorigine n'incomberait qu'au but, ne se constituerait qu'a partir
de lui. Il n'y a pas d’origine hors de la vie de I'éphémere® ». Il y
aurait une seconde figure de cet « original » chez Benjamin dans
ce quil nomme étre la finalité de la traduction, cest-a-dire ce qui
exprime « le rapport le plus intime entre les langues® » : « Il lui est
impossible [a la traduction] de révéler, de créer ce rapport caché
lui-méme; mais elle peut le représenter en le réalisant en germe
ou intensivement (Sie kann indem sie es keimbaft oder intensiv
verwirklicht, kan sie es). Et cette représentation d’un signifié par
Vessai (Darstellung eines Bedeuteten durch den Versuch), par le germe

de sa création, est un mode de représentation tout 2 fait original, qui

23 Origine du drame baroque allemand, 1925, trad. S. Muller, Flammarion,
1974.

24 Ibid. p. 43.

25 Theodor W. Adorno, Dialectique négative, Payot, 2003, p. 192.

26 « La tache du traducteur », gp. cit. p. 248.

10



n’a guére d’équivalent dans le domaine de la vie non langagiére*” ».
Ce rapport caché est ce que Benjamin nommera la « parenté »
(Verwandrschafi) : les langues sont parentes et Cest la traduction
qui le montre, mais cette parenté n'implique cependant pas qu’il y
ait une origine et un point unique vers lequel tendre. Si les langues
sont parentes, cela signifie qu’elles sont, simplement, face a face,
qu’elles se font face dans une sorte d’adversité langagiére, un point
de non ressemblance. La traduction ne révéle pas cette parenté
mais la représente, la figure, lui donne forme. Pour Benjamin cette
représentation se réalise par une puissance « porteuse de forme », ou
par une intensité. Ce qui se per¢oit dans la traduction est la présence
de ces « moments formants » de ces formations, Bildend. Et ce qui
se pergoit aussi est cette permanente tension 2 ce que se réalise le
langage et la traduction. Clest cette intensivité qui détermine ce
que nous nommons instanciation et actualisation. Le langagier, dit
Benjamin, ne reléve que de la tentative (Versuch). Il n'accede en
somme a rien d’autre. La vie langagiére est intégralement ouverte
a cette permanente tentative. Si nous sommes les étres de la vie
langagicre et si nous sommes dans cette tension, alors nous sommes
livrés 4 l'inessentiel. Le vivant fait en sorte que ce qui est produit
— Cest-a-dire ce qui est dévoilé — se livre soit & 'accomplissement,
soit & l'anéantissement. Il y aurait alors un vivant, le langagier, qui
ne se préoccuperait ni de 'un ni de 'autre mais qui sefforcerait
de maintenir cette puissance formante, cette intensivité, cette
puissance anticipatrice (vorgreifende). Anticiper signifie que 'on
pressent et que l'on saisit quelque chose (capere, greifen) pour le
pousser dans le temps. Dans le temps linguistique. Cest 4 la lettre
ce que nous appelons le bios théorétikos ou la vie théoretique.

Il reste cependant un certain nombre de points a analyser pour
nous permettre de saisir dans cette tension le paradoxe de cette
parenté comme « intentions complémentaires », comme visée vers

ce que Benjamin nomme un « pur langage » et nous permettre de

27 Ibhidem.

II



saisir la figure d’une visée théoretique.

Il y a chez Benjamin I'idée que la traduction serait la figure
messianique de la puissance de la langue : « Mais, lorsqu’elles
[les langues] croissent de la sorte jusquau terme messianique
(messianische Ende) de leur histoire, cest A la traduction, qui tire
sa flamme de I'éternelle survie (ewigen Fortleben) des ceuvres et de
la renaissance indéfinie (unendlichen Aufleben) des langues, quil
appartient de mettre toujours derechef A I'épreuve cette sainte
croissance des langues, pour savoir & quelle distance de la révélation
(Offenbarung) se tient ce quelles dissimulent, combien il peut
devenir présent dans le savoir de cette distance®® ». Le messianisme
signifie tout ce qui tend a 'accomplissement, tout ce qui tend a
une visée historique. On pourrait alors penser que le messianisme
de Benjamin est matériel et quil ne tend qu'a la figure satisfaite de
I'étre-dans-la-langue®. Il y a ici un point d’une grande importance.
La traduction révele les langues en ce quelles ont de véritablement
vivant. Il y a une vie langagiére (sprachlichen Lebens®). Et cette
vie, celle de I'étre-dans-le-langage est une vie particuliere parce
qulelle reléve, assez systématiquement chez Benjamin, d’une vie en

plus, qu'il s'agisse dans le cas de I'ccuvre et de la traduction d’une

28 Ibid. p. 251.

29 Giorgio Agamben écrit (Le temps qui reste, trad. J. Rrevel, Payot &
Rivages, 2000, p. 46) « le messianisme nest pas une autre figure, un
autre monde : Cest le passage de la figure du monde », cest-a-dire que
le messianisme signifie (comme temps) le passage des maniéres d’étre du
monde et, d’autre part, logiquement, le messianisme signifierait alors,
selon Reyes Mate (Minuit dans [histoire, éditions Mix. 2009, trad. A.
Talbot, p. 65), ce qui « conduit & mettre sur la table toute la misere du
présent en I'exposant non pas comme un factum ou un destin mais comme
une frustration et donc une aspiration au bonheur. Le regard messianique
nous permet de voir la misére du présent ou du passé comme une atteinte
insupportable au droit du bonheur ».

30 « La tache du traducteur », gp. cit., p. 248.

12



sorte de sur-vie (Uber-leben’"), qU'il s'agisse pour la puissance des
langues d’une sorte de vie-sans-arrét (Forz-leben) ou quil sagisse
enfin d’une sorte de vie-ouverte (Auf-leben). En somme I'exercice
de la langue, qulelle soit expression ou traduction est, & chaque
fois une vie-séparée; Cest ce que dit 2 la lettre cette succession des
préfixes siber-, fort-, auf~; Cest a la lettre ce que dit, encore, le terme
dia-lecte. Si la traduction est la figure messianique des langues c’est
parce quelle leur offre la possibilité d’une « re-sponsa-bilité » dans
ce que nous pourrions nommer un g-venir.

Ce qui reléve de la tAche du traducteur, est de saisir cette
tension entre ce qui est traduisible et ce qui ne I'est pas. Pour le
dire autrement, il s’agit de saisir, dans la langue de l'autre ce qui
releve de la teneur interne (Gebalt) et ce qui reléve d’une sorte de
figmen, ce que Benjamin appelle une « teneur comme un manteau
royal aux larges plis (ihren Gehalr wie ein Konigsmantel in weiten
Falten)’* ». Le figmen®® est une représentation, c’est ce qui fixe la
Gehalt dans une Gestalt, dans une forme. Cette visée vers la teneur
interne est I'intention : la tAche du traducteur « consiste a découvrir
Iintention, visant la langue dans laquelle on traduit, & partir de

laquelle on éveille en cette langue 'écho de l'original® ».

31 Ibid., p. 246-247. Si nous reprenons U'expression de Pierre-Damien
Huyghe qui disait que la « survie est au-dessus des forces de la vie », il
faut faire I'effort, aujourd’hui, de lire le concept de survie (Uberleben) chez
Benjamin comme I'idée matérielle de cette vie langagi¢re qui est séparée de
ce quon nomme la vie nue, parce que l'existence linguistique, parce que
Pexistence de I'étre-dans-le-langage est toujours disjointe.

32 Jbid. p. 252.

33 Nous renvoyons aussi au sens que le mot figmen a pris dans la latinité
impériale, 4 savoir 'ensemble des insignes et des vétements — le manteau
royal — qui constitue 'image du princeps ou de l'empereur. Voir Giorgio
Agamben, Le régne et la gloire, trad., . Gayraud & M. Rueff, Seuil, 2008,
ch. 7. Voir aussi de Benjamin, « Deux po¢mes de E Holderlin » (Zwei
Gedichte von E Holderlin), in Euvres 1, op. cit. p. 91-124 & Gesammelte
Schriften, op. cit., t. 11(1), p. 105-126.

34 « La tache du traducteur », gp. cit., p. 254.

13



Ici, comme chez Schleiermacher, est posé la problématique
de la fidélité, mais en des termes résolument différents. Benjamin
convoque une figure singuli¢re qui pourrait, sans doute, passer
pour une simple métaphore, mais qui vraisemblablement est
plus complexe, celle des « débris d’un récipient®s » (Scherben eines
GefifSes) : la traduction serait en somme une intentio semblable
A celle qui consiste & reconstituer un vase ou une mosaique a
partir de fragments (reconstituer et restituer un figmen  partir
de fragmina). Cette restitution (Wiedergabe) ne doit exister, selon
Benjamin, que comme possibilité « de faire résonner son propre
mode d’intentio en tant quharmonie, complément de la langue
dans laquelle cette intentio se communique’ ». Il y a donc, au sens
propre, une responsabilité, & faire en sorte que la langue, traduite,
ne se fige pas, mais puisse alors résonner dans la nouvelle langue :
Cest la tiche éthique du traducteur. Il y aurait une autre fagon
de lentendre, en ayant recours aux commentaires de Louria®
qui avait proposé d’entendre la création du monde comme une
contraction volontaire de toute puissance pour pouvoir créer autre
chose (tsimtsoum, en somme avant de produire il faut produire du
vide). Dans la création il y a alors une tension, insoluble, entre le
hors-temps du créé et le temps du produire humain et de ses traces
(rechimou), Cest le chevirat hakelim, autrement dit la « brisure
des récipients » : ce qui reste & notre disposition ce sont les éclats
(Scherben) et les fragments (Bruchstiick) dont il semblerait que nous
ayons pour tiche leur restitution (Wiedergabe). Cette restitution
Cest le tigoun, Cest-a-dire cette tache intégralement humaine qui
consiste a réparer le vase ou le contenant en recollant les fragments.
C’est une tache éthique dont lintention, pour Benjamin nest
pas la restitution d’un original mais bien la possibilité que le

contenant, le récipient, puisse a nouveau résonner (ertdnen)

35 Jbid., p. 256.
36 lbid., p. 257.
37 Rabbi Issac Ashkenazi Louria (1534-1572).

14



comme complément (Erginzung), cest-3-dire comme quelque
chose qui s'ajoute. Il 'y a donc pas, dans la traduction, restitution
d’un original mais pro-duction d’une complémentarité¢ des
langues (Spracherginzung) : « La vraie traduction est transparente
(durchscheinend), elle ne cache pas l'original, ne I'éclipse pas, mais
laisse, d’autant plus pleinement, tomber sur l'original le pur langage
(reine Sprache), comme renforcé par son propre medium?®».

Nous devons effleurer, 4 présent, sans doute une des plus vastes
problématiques du texte de Benjamin, & savoir tenter de saisir ce
que peut bien vouloir signifier ce reine Sprache, ce pur langage.
Matériellement le pur langage est effacement (Ldschung) : « Dans
ce pur langage qui ne vise et n'exprime plus rien, mais, parole
inexpressive et créatrice, est ce qui est visé par toutes les langues,
finalement toute communication, tout sens et toute intention se
heurtent A une strate ol leur destin est de s’effacer (erldschen)> ».
Benjamin écrit, quelques lignes aprés « La tAche du traducteur
(die Aufgabe des Ubersetzers) consiste A racheter (erlisen) dans sa
propre langue le pur langage exilé ailleurs et a le libérer (befreien)
de la captivité de P'ccuvre en le transposant (Umdichtung)®® ».
Il est évident que ce passage pose 'immense probleme de la
compréhension et de la traduction du terme Umdichtung. Nous
avons intentionnellement laissé le terme « transposition » de
la traduction de Gandillac, mais qui & notre avis ne peut rentre
le sens complexe de ce terme. Le préfixe um- induit I'idée d’une
modification et I'idée d’une tension vers quelque chose d’autre.
Dichtum est le poéme, Cest-a-dire ce qui releve du poéma, de
la création, de la pro-duction et le Gedichrete, le poématique.
Il y aurait plusieurs facons d’entendre le terme Umdichtung :
matériellement il s’agirait d’une sorte de paraphrase et d’'une sorte

de re-formulation. Conceptuellement, Umdichtung dit une tension

38 Ihidem.
39 Jbid., p. 258.
40 Ibid., p. 259. La traduction ici est enti¢rement revue.

15



et une intension 3 re-poématiser, C'est-a-dire A saisir le poéme
(exilé ailleurs) a le livrer comme un ex-ergue”’, un hors-d’ceuvre
en le « libérant de la captivité de 'ceuvre » pour le racheter (le
restituer) éthiquement dans une sorte de re-poématisation. La
tiche du traducteur est dans cet Umdichtung. Il y a matériellement,
ici, une transposition de la pensée juive du #igoun dans cette tiche
de I'Umdichtung qui consiste en somme 3 n'exister quau centre
d’une tension, inscrite par Benjamin dans ce miroir et dans cette
parenté formelle entre erldschen et erlosen, entre effacement et le
rachat. Si la traduction est une figure messianique, matérielle, Cest
parce qulelle rachéte, en le re-poématisant, ce qui s'efface, sans le
restituer, mais en le déplagant. Le pur langage n'est autre que la
langue entre I'effacement et le rachat, la langue qui surgit.

Il existe alors deux figures matérielles de ce pur langage. La
premiére est donnée par Benjamin a la fin de son texte : il Sagit de
ce qu’il nomme un « point d’arrét** » (Halten), une sorte de temps
de suspens : « La version interlinéaire du texte sacré est 'archétype
ou l'idéal de toute traduction® ». Une traduction interlinéaire est
un texte rythmé par le mot & mot mais surtout par 'alternance
des langues qui persistent, qui se maintiennent, quelques fois dans
le plus grand silence. Une traduction interlinéaire C’est aussi ce
quon appelle une glose : la glose est 4 la lettre un commentaire
étymologique d’une langue qui devient archaique. Cest enfin ce
quon appelle une exégese, autrement dit une explicitation, une
exposition mot & mot du texte.

La seconde figure est postérieure, chiffrée dans un des
paralipoménes* aux « Concepts sur I'histoire ». Benjamin écrit « Le

monde messianique est le monde de I'actualité intégrale et, de tous

41 Ex-ergue (ex-ergon) dit ce qui reléve pour Benjamin de cet effacement
(Léschung). Voir Pierre-Damien Huyghe, Moderne sans modernité, Lignes,
2009, p. 67.

42 « La tache du traducteur », 0p. cit., p. 261. 1l faudrait penser, ici, a la
figure benjaminienne de la dialectique & 'arrét, la Dialektik im Stillstands.
43 Ibid., p. 262.

44 Ms 470, in Ecrits frangais, Gallimard, 19971, p. 453.

16



cotés, ouverte. Ce n'est qu'en elle quexiste Phistoire universelle.
Mais non pas en tant quhistoire écrite, plutdt accomplie comme
une féte. Cette féte est purifiée de toute solennité. Aucune espece de
chant ne 'accompagne. Sa langue est une prose intégrale, qui fait
sauter les chaines de I'écriture, et est comprise de tous les hommes ».
Louverture 4 la puissance de I'inopérativité et aux temps de la
suspension est ce que Benjamin appelle le monde messianique en
ce qu'il est « le monde de Iactualité intégrale » absolument ouvert.
Quest-ce que cette actualité intégrale ? Lactualité intégrale est le
temps qui se concentre A ce point sur sa dimension opérative qu’il
expulse de tous c6tés les formes de histoire. Lactualité intégrale est
la puissance intacte de la virtualité : la virtualité est ce qui concentre
en elle son caractere irrésolu et déja achevé, déja définitivement
fini, sans que cet achévement soit appréhendé ni comme matériau
mémoriel ni comme empathie. Lactualité intégrale, est le temps,
non de l'étre-disposé, mais de I'étre-jeté dans une « disposition
corporante ». Le monde de lactualité intégrale est un monde
explosif. Lactualité « ouverte de tous cotés » signifierait, quant a
elle, un monde qui est ouvert aux autres formes de temporalités.
Le monde de l'actualité intégrale est un monde poreux, troué de
tous cOtés, aussi bien vers les différents passés que vers les différents
futurs. Le monde de l'actualité intégrale est une demeure sans murs
— sans parois — et autour de laquelle attendent les « machines® »
et les dispositifs, qui sont incapables d’y entrer, dans lespoir
d’y récupérer les objets qui y sont laissés a4 I'abandon, qui y sont
jetés. Clest pour cela que « lhistoire écrite » est sur le seuil de la
demeure de l'actualité intégrale. Si I'actualité intégrale, comme le
dit Benjamin, s’accomplit comme une féte, elle est, au sens propre,
I'expérience de la festivité puisque cest une féte « purifiée de toute

solennité ». « Aucune espece de chant ne 'accompagne » signifie

45 Le terme « machine » renvoie aux pensées de Michel Foucault, Furio
Jesi et Giorgio Agamben : une machine est un dispositif doxique qui
fonctionne de maniére autonome (ou qui en donne 'impression).

17



que la féte, comme festivité, est sans rituel, sans doxologie et sans
hymnologie. La festivité n'est habitée que du bruit incessant et
arythmique de la parole. Ce qui signifie alors que le temps de la
parole est le temps de l'actualité intégrale qui restitue a I'expérience
de notre temporalité la mesure d’un maintenant qui chaque fois
tombe pour un autre maintenant. Benjamin ajoute : « sa langue
est une prose intégrale ». Il S'agirait ici d’une prose entiére et sans
altération. Une prose comme pur langage. La prose du monde
messianique est un bloc, ou plus précisément une succession
de blocs, quon ne peut ni découper ni déconstruire ni tailler ni
creuser. Elle se maintient dans son intégralité et dans sa continuité.
Cette prose intégrale, ce pur langage, n’est donc altérée par aucun
dispositifs, puisqu'au moment méme ot elle apparai, elle disparait
sous la forme méme d’une transposition. Le temps messianique
chez Benjamin, est le temps de cette prose qui se pro-duit et se
percoit en un bloc, sans qu'il soit possible jamais, d’en faire autre
chose que d’appréhender sa densité. Le caractére d’intégralité de
la prose benjaminienne est la densité. La prose est le rythme d’un
langage qui n’est pas soumis aux régles de la versification. La prose
(prorsus) dit, tres précisément pour Benjamin, ce qui ne peut aller
que de l'avant sans jamais produire de demi-tour comme le fait
le vers (versus). On peut alors entendre que la langue du monde
messianique ne peut étre que la prose sous la forme qui ne commet
jamais de retour et qui n'est que dans la continuité intégrale. Le
vers est inapte A la langue messianique, parce qu’il enchaine la
langue dans les chaines de la versification et parce qu’il produit sans
cesse des retours et des incrustations ('enjambement et la rime)
qui produisent des césures dans la langue et la laissent dans un
état de non intégralité. Que faire alors de la langue poétique, et
que faire de I'Umdichtung ? La langue du poéte n'est pas celle du
monde messianique mais elle est celle des mythes (de lhistoire).
Elle est celle de 'expérience de la puissance de 'hymne et de la
liturgie. Enfin, que faire de la langue poétique ? Il n’y aurait alors
que trois solutions : la premiére consisterait & vider I'ccuvre de la
versification, & décanter le poétique; la deuxiéme, consisterait 2

considérer que la langue poétique est intégralement vide, ce qui

18



permettrait de la restituer A la puissance prosaique et, enfin, la
troisiéme, consisterait & admettre que le poétique, que la langue du
poétique, sous la forme de son achévement, est une langue, non pas
du prorsus, non pas du versus, mais du perversus et du transversus,
Cest-a-dire la transformation opérée par I Umdichtung.
Lhypothese est alors la suivante, le pur langage est vide et C'est
lui qui nous fait entendre que le poétique est pervers. Le temps
messianique signifie, 2 la lettre, le temps qui libére, le temps qui
permet a 'homme d’étre intégralement immergé — ne serait-ce
quun instant — dans l'actualité. Le pur langage est donc ce qui
libére du temps historique de la langue, puisque qu’il ne s'agit pas
d’une écriture, mais d’une parole rendue 4 la parole, celle d’'une
langue exposée dans son devenir, celle de la participation, celle du
bavardage, celle que I'on ne peut pas traduire, celle peut-étre du

barbare.

Fabien Vallos juillet 2010

19



