
1

		 Opérations ancillaires

« C’est l’obscur des poèmes, et non ce qui est pensé en eux, 
qui rend nécessaire le recours à la philosophie. »

Theodor W. Adorno, Notes sur la littérature. 

« La tâche du “philosophe”, comme celle du traducteur, 
est, en effet, la “description” et le “pressentiment” de cette 

unique langue vraie qui tente de “s’exposer” et de se “constituer” 
dans le devenir des langues. À la fin de l’essai, cette langue pure est 

décrite à travers la figure décisive d’une “parole sans expression” 
qui s’est libérée du poids et de l’étrangeté du sens. »

Giorgio Agamben, La puissance de la pensée.

		 Proposer une réflexion sur la traduction ou sur les phénomènes 
de traductibilité revient, en somme, à proposer une réflexion 
sur la question de l’intention1. Il serait possible de prétendre 
que ce que nous nommons traduction n’est pas autre chose que 
l’intention de notre être linguistique à produire du langage et à 
présentifier cette production dans une actualité et dans une forme. 
Cette actualité, ce devenir forme est la parole livrée brutalement à 
l’exercice de la compréhension parcellaire et fragmentée de l’autre, 
de celui qui écoute et lit. L’intention est la saisie d’une origine 
dans une projection d’un objet langagier vers quelqu’un en vue 
de quelque chose. Si le «  quelqu’un  » peut être déterminé dans 
la figure d’adversité de l’autre comme face à face, en revanche le 

1 Sur la question de l’intention nous devons – même si ici nous nous 
centrons sur l’intentio benjaminiènne – renvoyer à la querelle entre 
Jacques Derrida et John Searle. Voir Derrida/Searle, déconstruction et 
langage ordinaire de Raoul Moati, Puf, 2009. Voir aussi Giorgio Agamben, 
Profanations, Rivages, 2006. 



2

« en vue de quelque chose » n’est semble-t-il jamais déterminable, 
à moins d’admettre qu’il ne soit qu’un simulacre. Admettre qu’il 
est un simulacre c’est refuser l’idée que l’origine – que l’original 
– puisse être en amont alors qu’elle n’est que la puissance de 
projection. L’intention n’est que la volonté de projeter un objet 
vers un quodlibet ens, un premier venu et d’en assumer la puissance 
dans cette contingence. Traduire c’est assumer, matériellement, la 
forme de ce paradoxe. Il y a tout à dire et pourtant ce tout dire ne 
dit rien. Si l’intention relève de ce pacte parrhèsiastique, il assume 
– il doit assumer – éthiquement de ne très peu communiquer. 
C’est la tâche du traducteur. Cette tâche paradoxale – le travail de 
l’œuvre – est l’enjeu de l’exposition Double Bind. Arrêtez d’essayer 
de me comprendre : certains artistes qui y sont exposés assument et 
affirment la problématique de la traductibilité et de l’opérativité. 
Autrement dit, ce que montre Double Bind n’est autre que cette 
figure réversible qui soutiendrait que toute œuvre, si elle échappe 
au dire, échappe, de facto à une quelconque traductibilité et donc à 
une quelconque opérativité. La double contrainte est la monstration 
d’œuvres qui réussissent à faire voir l’échec de cette tentative de 
traductibilité et qui s’exposent alors dans la pleine puissance de 
leur inopérativité. L’inopérativité signifie le retrait de la puissance 
du faire comme possibilité inépuisable et intacte de cette puissance. 
La tâche du traducteur est un « dépassement » de ce faire comme 
possibilité de livrer l’œuvre à une actualité, parce que traduire ne 
signifie pas autre chose qu’un « faire passer » et une « traversée ». 
Bien sûr de quelqu’un à quelqu’un et non de quelque chose en 
quelque chose comme nous pourrions avoir tendance à le croire, 
car traduire ne peut pas être exclusivement un dispositif technique 
mais doit pouvoir être une position éthique. Il s’agira de proposer 
une double réflexion sur la traduction, sur la tâche du traducteur et 
sur le poématique et la tâche du poématique, autrement dit, tenter 
de formuler une herméneutique matérielle de l’œuvre. 
		 On peut assumer de croire que l’herméneutique moderne 



3

commence avec les travaux de F. D. E Schleiermacher2. Il faut 
préciser que la pensée de l’herméneutique est indéfectiblement liée 
à la question de la traduction et à la question de l’interprétation des 
textes sacrés, à la théologie et à l’exégèse. En somme le problème 
essentiel de l’herméneutique est de savoir quoi faire avec le sens 
d’un texte qu’il faut traduire, transmettre et conserver. Toute 
herméneutique de la signification est une relecture qui cherche 
à s’incruster dans le sens. Dans la première version de son cours, 
Schleiermacher (1809-1810) présuppose que l’herméneutique 
repose sur le fait de la non-compréhension : l’interprétation permet 
de saisir les zones d’indétermination qu’il convient, contextuellement 
de désambiguiser. Dans la seconde version (1819) Schleiermacher 
affirme (§1) qu’il ne peut y avoir que des herméneutiques spéciales, 
singulières et techniques, ce qui permet de fonder ce qu’il appelle 
des communautés de pensée (§4), c’est-à-dire une socialité et une 
éthique : c’est en somme reconnaître que tout espace langagier relève 
d’un factum pluralitatis. La compréhension se fait en deux temps 
(§5), comprendre un extrait de langue, un fait de langue, puis, 
comprendre ce fait de langue comme la réalité d’un sujet pensant, 
autrement dit un fait d’éthicisation. Cette double temporalité, 
inscrite dans un factum pluralitatis3 – qu’il serait ici judicieux de 
nommer factum socialitatis – est celle d’une tension dialectique 
entre un factum loquendi (un fait de langage) et une métousia4 (une 
co-existence comme participation). Tout fait de langue n’existe que 
dans une tension vers la possibilité de son existence dans l’espace 
de l’ad-versité, dans l’espace commun  : l’expérience linguistique 

2 F. D. E Schleiermacher, Des différentes méthodes du traduire (1813), trad. 
A. Berman, Seuil, 1999, Hermeneutik und Kritik, mit besonderer Beziehung 
auf das Neue Testament, Berlin, 1938 & Herméneutique (1809-1810 / 1919), 
trad. C. Berner, Cerf, 1987. 
3 Expression empruntée à Giorgio Agamben, Moyens sans fin, trad. D. 
Valin, Rivages, 2002
4 Le concept de métousia est d’une grande importance ; nous le devons au 
Peri hupsos du Pseudo-Longin, trad. J. Pigeaud, Rivages, 1991, xxxix, 3.  



4

est une co-existence comme expérience d’un espace d’éthicisation 
(ou de déséthicisation dans le cas du mot d’ordre ou d’un exercice 
brutal de la parrhèsie5). Cette dialectique qui maintient en tension 
une compréhension en fait de langue et un contexte suppose, pour 
Schleiermacher, un certain nombre de corollaires  : interpréter est 
un art6 (§9), interpréter est fondé sur la gradualité de trois données, 
historiques, factuelles et allégoriques7 (§11), interpréter est fondé 
sur la gradualité de l’intention8 (§14), enfin l’art de l’interprétation 
repose sur deux «  canons  » épistémologiques, celui d’une aire 
linguistique et celui de l’insertion dans un contexte. 
		 Traduire ne serait que cette volonté de comprendre comme 
déplacement d’un fait de langage d’un espace à un autre espace 

5 La parrhèsie signifie, précisément, par-rhètos, tout-dire, elle est tradition-
nellement vue comme la figure de la franchise, elle est plus exactement une 
sorte de non-rhétorique dont l’enjeu essentiel est de ne rien occulter dans 
le langage. Voir, Michel Foucault, Le courage de la vérité, Gallimard, 2009.
6 « Das Auslegen ist Kunst » : il faut entendre dans le terme art (Kunst) le sens 
ancien grec de technè et latin d’ars. Il serait, sans doute, judicieux de tenter 
de penser que le terme Kunst utilisé ici signifie précisément la combinaison 
complexe des termes grecs technèma (l’œuvre produite par celui qui a un 
métier, technè), épiméléia (le soin et l’occupation), poièma (l’œuvre comme 
invention) et ergon (l’œuvre comme produit).
7 Ce deuxième corollaire précise que tout fait de langue repose sur une 
instabilité fondamentale parce que tout fait de langue est un dispositif 
intégralement graduel  : si la langue est la construction de l’histoire, elle 
est aussi, factuellement, la contraction de ce temps historique comme 
événement et comme allégorie. Il faut entendre l’interprétation allégorique 
(sensus allegoricus) comme un fait de langue autre, – allos-agoréuô –, c’est-
à-dire l’expérience précise de ce que nous nommons tra-duction, comme 
déplacement de la langue. 
8 Le troisième corollaire est la figure éthique de la gradualité. Ici la pensée 
de Georges Molinié est importante – Hermès mutilé, Champion, 2005 – 
puisqu’elle théorise que toute substance du contenu de tout fait de langage 
est constituée d’une teneur noétique (ratio-conceptuelle), d’une teneur 
thymique (somatique) et d’une teneur éthique comme gradualité de ce que 
l’on accepte ou pas de recevoir, de ce que l’on accepte ou pas de comprendre. 



5

(plus précisément d’un dispositif à un autre). Dans la version de 
1809-1810, Schleiermacher écrit «  tout élément d’un discours 
pris pour lui-même oriente vers un divers9  ». Il y a ici une sorte 
de proto-définition de l’énoncé. Michel Foucault écrit  : «  On 
appellera énoncé la modalité propre à un ensemble de signes  : 
modalité qui lui permet d’être autre chose qu’une série de traces, 
autre chose qu’une succession de marques sur une substance, 
autre chose qu’un objet quelconque fabriqué par un être humain ; 
modalité qui lui permet d’être en rapport avec un domaine 
d’objets, de prescrire une position définie à tout sujet possible, 
d’être situé parmi d’autres performance verbales, d’être doté enfin 
d’une matérialité répétable10  ». La formule de Schleiermacher, 
en donnant une définition de l’énoncé, propose d’entendre trois 
éléments définitoires de la fonction énonciative, l’instanciation, 
c’est-à-dire ce qui met en acte la langue, l’intention, c’est-à-dire ce 
qui adresse et enfin, le divers, c’est-à-dire la figure de l’usage et de sa 
contextualisation. Tout élément de langue pris pour lui-même est 
un énoncé parce qu’il est sa propre modalité d’existence. On peut 
en déduire, d’après la définition de Foucault, quand il affirme que 
toute unité de langage ou toute instance énonciative suppose deux 
modalités, qu’un énoncé est toujours « autre chose » qu’une marque 
mais une combinatoire d’éléments comme saisie momentanée de ce 
qui se trouve être-là, en d’autres termes un énoncé est un dispositif 

9 §18, il précise « Parce qu’il y a pour chaque élément une multiplicité 
d’usages qui appartiennent tous également au mot ». 
10 Archéologie du savoir, Gallimard, 1969, p. 147-148. Ce que Michel 
Foucault appelle un ensemble de signes est une performance linguistique. 
Un énoncé est l’unité élémentaire du discours (op. cit., p. 109-120). C’est, 
d’autre part, un acte de formulation et c’est enfin, non pas une structure, 
mais « une fonction d’existence qui appartient aux signes et à partir de 
laquelle on peut décider, ensuite, par l’analyse ou l’intuition, s’ils “font 
sens” ou non, selon quelle règle ils se succèdent ou se juxtaposent, de quoi 
ils sont signe et quelle sorte d’acte se trouve effectué par leur formulation 
(orale ou écrite) » (ibid., p. 120).



6

qui assume et arraisonne l’être dans l’espace et dans le temps de la 
langue. L’énoncé est la puissance prosaïque de la langue. L’énoncé 
est la forme même, étroite, sténosique du temps. Traduire serait 
alors se saisir de cette modalité qui consiste à doter le langage 
« d’une matérialité répétable » en lui redonnant, diversement, cette 
puissance prosaïque, en lui redonnant une puissance énonciative. 
		 Reste alors en suspens une appréhension claire et matérielle 
du traduire. Que signifie, en somme, traduire, si nous échappons, 
peut-être définitivement, à la traditionnelle formule italienne du 
traduttore traditore. Supposons deux textes, deux méthodes, deux 
approches, l’une de Schleiermacher et l’autre de Benjamin11. 
Pour Schleiermacher il y aurait deux traduires, soit la langue 
de l’autre, soit sa propre langue et, l’un et l’autre, en dehors de 
données simplement techniques, seraient fondée sur un « besoin 
plus ou moins momentané de la sensibilité » (ein augenblikkliches 
Bedürfniß des Gemüthes)12. Quand aux données techniques, il s’agit 
du mot (Wort) comme unité fondamentale de la langue, de la 
liaison (Verbindungsweisen) comme modalité de connexion, et de 
l’effet (Wirkungen) comme instanciation. Cependant la traduction 
n’existe que dans une tension irrésolue entre la langue (Sprache) 
et ce que le français nomme dialecte et ce que l’allemand nomme 
Mundart. Là encore nous devrions avoir recours aux méthodes 
du traduire pour en saisir la tension ; si le terme dialecte dit le 
dialektos grec comme conversation et dia-legein comme « méthode 
de sélection » et si le terme allemand Mund-art dit littéralement 
la «  technique de la bouche  » alors ce que nous traduisons ne 
relève jamais de la langue mais relève de ce qui est séparé d’elle et 

11 F.D.E. Schleiermacher, Des différentes méthodes du traduire (Ueber die 
verschiedenen Methoden des Uebersezens), 1813, op. cit. & Walter Benjamin, 
« La tâche du traducteur » (Die Aufgage des Übersetzers), 1923, Œuvres i, 
Gallimard, trad. M. de Gandillac, 2000, p. 244-262 & Gesammelte 
Schriften, Suhrkamp Verlag, 1974-1989, t. iv(1), p. 9-21.
12. Ibid., p. 33.



7

relève de l’exposition du particulier. Il n’y a d’usages de la langue 
que particuliers et cet usage n’est pas prévisible. C’est pour cela 
qu’il ne peut y avoir d’histoire de la langue, mais qu’en revanche 
il peut y avoir ce que Roland Barthes13 nomme une idiolectologie, 
c’est-à-dire une formation particulière du langage. En ce sens, 
précise Schleiermacher, l’homme est singulièrement sous l’emprise 
de la puissance de sa langue et c’est en même temps lui, toujours 
singulièrement, qui produit «  dans la matière ductile  » (in 
dem bildsamen Stoff) des langues de «  nouvelles formes  » (neue 
Formen)14. La langue de Schleiermacher est très précise puisqu’il 
s’agit d’une matière, Stoff, la langue, formante ou plus précisément, 
bild-samen, génératrice d’images, c’est-à-dire que nous parlons dans 
une matière qui est un stock de formes à l’intérieur de laquelle nous 
en produisons d’incessantes : la langue est à la lettre « imageante », 
bildend. Il est évident que ces moments formants de la langue sont 
non seulement ce qui émerge comme formes singulières (nous ne 
disons pas nouvelles parce qu’il semblerait inopportun de penser 
la langue en terme de nouveauté : il s’agit de quelque chose qui se 
répète de manière toujours différente  : il n’y a pas en somme de 
nouveauté dans la langue il n’y a toujours que du différent) mais 
c’est aussi ce que Foucault nomme instanciation15 et ce que nous 
nommons actualisation. La langue existe dans cette tension entre 
ce qui est toujours imminent et ce qui est toujours déjà dans le 
moment. Cette relation entre imminence et acte est l’étroitesse du 
temps du maintenant, l’étroitesse du temps linguistique de cette 
puissance formante. L’actualisation de la langue se réalise à partir 

13 Roland Barthes, « Mythologie aujourd’hui », 1971 in Bruissement de la 
langue, Seuil, 1984, p. 81-85.
14 Schleiermacher, op. cit., p. 41.
15 Émile Benveniste, Problèmes de linguistique générale, Gallimard, 1966, 
p. 251 (« actes discrets et chaque fois uniques par lesquels la langue est 
actualisée en parole par un locuteur ») & Michel Foucault, op. cit., p. 39 
(« il ne faut pas renvoyer le discours à la lointaine présence de l’origine ; il 
faut le traiter dans le jeu de son instance »).



8

des éléments internes de la langue que l’individu « anime » à partir 
de sa propre sensibilité, de sa propre manière d’être (als nur aus 
seinem Wesen) : « On ne comprend le discours (Rede) aussi comme 
action (Handlung) de celui qui le parle que lorsque l’on sent 
simultanément où et comment la puissance de la langue (Gewalt 
der Sprache) s’est emparée de lui, où, sous la direction de celle-ci, 
les éclairs de pensée (die Blize der Gedanken) ont serpenté, où et 
comment l’errante fantaisie (umherschweifende Fantasie) a trouvé à 
se fixer (festgehalten) dans ses formes16 ». 
		 Cependant Schleiermacher achève pour partie son texte 
en soulignant deux tensions dialectiques qui constituent la 
tâche du traducteur. Il s’agit d’une tension et d’une hésitation 
(Herschwanken) entre ce qu’il nomme la fidélité rythmique et 
mélodique (die rhythmische und melodische Treue) et ce qu’il 
nomme la fidélité dialectique et grammaticale (die dialektische und 
grammatische Treue)17. Cette tension est fondamentale puisqu’elle 
définit, elle aussi, le rapport que nous entretenons au dit et au 
texte18. En somme elle définit ce que nous pourrions nommer une  
tension entre le poétique et le prosaïque. Il est bien sûr évident 
que la tension poétique ne relève pas exclusivement d’une fidélité 
rythmique tandis que la tension prosaïque relèverait d’une fidélité 
dialectique. Mais il y a ces deux tensions parallèles, adjacentes, 
paradigmatiques, l’une entre le rythme et l’ordre, l’autre entre 
l’œuvre et la prose. Toute langue existe entre ces deux couples 
de tensions irréconciliables. Tout traduire tâchera, sans solution, 
d’y être fidèle. Si traduire n’est que projeter la langue de l’autre 
avec la sienne, alors l’expérience de la langue est cette situation 
chancelante où nous nous trouvons tiraillés entre la puissance 

16 Schleiermacher, op. cit., p. 43. 
17 Ibid., p. 61. 
18 Nous renvoyons aux travaux de Giorgio Agamben, Idée de la prose, 
Bourgois, 1998, p. 21, La fin du poème, Circé, 2003, p. 131-133 et de 
l’auteur, Le poétique est pervers, éditions Mix. 2006, p. 7-11. 



9

mélodique de la langue, entre sa puissance herméneutique, entre 
sa puissance à faire œuvre et sa puissance à se livrer dans son 
intégralité, dans son prosaïsme. Cette instabilité, cette hésitation 
semble, selon Schleiermacher, être maintenue par ce qu’il nomme 
une unverfälschter Genuß, c’est-à-dire une jouissance intacte, non 
faussée19. Cette jouissance est le plaisir de la langue, dans l’étroitesse 
de son actualisation. 
		 Il y a, semble-t-il, une tâche du traducteur qui consisterait 
à maintenir, en somme, la tension de toute langue en ce qu’elle 
ne parvienne jamais à résoudre sa propre tension entre puissance 
herméneutique et puissance prosaïque. 
		 En 1923, Walter Benjamin publie une traduction allemande 
de textes de Charles Baudelaire, il y ajoute une préface qui porte 
le titre « Die Aufgabe des Übersetzers20 ». Traduire, dit Benjamin 
est « la seule raison qu’on puisse avoir de redire la “même chose” » 
(Dasselbe). Il poursuit : « Mais que “dit” une œuvre littéraire ? (Was 
“sagt” denn eine Dichtung?) Que communique-t-elle ? (Was teilt sie 
mit?) Très peu à qui la comprend. Ce qu’elle a d’essentiel n’est pas 
communication, n’est pas message. Une traduction cependant qui 
cherche à transmettre ne pourrait transmettre que la communication, 
et donc quelque chose d’inessentiel21 ». Le traduire serait donc à la 
fois cette substantielle possibilité de répéter et l’inessentielle figure 
de ce qui tente de dire. Et si le traduire n’est jamais autre chose 
que l’exercice de la langue alors nous devons accepter qu’il y ait 
quelque chose d’inessentiel dans ce qui se dit dans la parole. C’est 
pour cette raison que Benjamin affirme que « la traduction est une 
forme (Übersetzung ist eine Form)22 ». Il précise que pour saisir cette 
forme « il faut revenir à l’original ». L’original signifie précisément 

19 Schleiermacher, op. cit., p. 87.
20 « La tâche du traducteur », op. cit., voir aussi, les séminaires d’Antoine 
Berman, L’âge de la traduction, presses universitaires de Vincenne, 2008. 
21 Ibid., p. 244-245. 
22 Ibidem. 



10

se tenir face devant celui qui formule, c’est-à-dire se tenir face 
devant le locuteur. La forme du traduire est alors déterminée, selon 
Benjamin, par un recours à la puissance médiate du locuteur et la 
puissance immédiate du dire – parole, texte, œuvre, poème. Il ne 
faut pas oublier que la figure de l’original et de l’origine est chère 
à Benjamin ; dans l’introduction de sa thèse23 il précisera le sens 
de ce que nous pourrions appeler « originalité », c’est-à-dire ce qui 
fait que nous ayons recours à quelque chose qui se pose comme un 
original. L’originalité serait d’une part, le principe de nomination 
et, d’autre part, la primauté du symbolique. Chez Walter Benjamin, 
l’origine (Ursprung) n’est pas une archè éloignée mais bien quelque 
chose qui revient comme un cycle, sous la forme d’une spirale, sous 
la forme d’« un tourbillon dans le fleuve du devenir » (im Fluss des 
Werdens als Strudel) : « l’origine ne désigne pas le devenir de ce qui 
est né, mais bien ce qui est en train de naître dans le devenir et le 
déclin24 ». Theodor W. Adorno précise que « le but ne serait pas à 
retrouver dans l’origine, dans le fantasme d’une nature bonne, mais 
l’origine n’incomberait qu’au but, ne se constituerait qu’à partir 
de lui. Il n’y a pas d’origine hors de la vie de l’éphémère25 ». Il y 
aurait une seconde figure de cet « original » chez Benjamin dans 
ce qu’il nomme être la finalité de la traduction, c’est-à-dire ce qui 
exprime « le rapport le plus intime entre les langues26 » : « Il lui est 
impossible [à la traduction] de révéler, de créer ce rapport caché 
lui-même ; mais elle peut le représenter en le réalisant en germe 
ou intensivement (Sie kann indem sie es keimhaft oder intensiv 
verwirklicht, kan sie es). Et cette représentation d’un signifié par 
l’essai (Darstellung eines Bedeuteten durch den Versuch), par le germe 
de sa création, est un mode de représentation tout à fait original, qui 

23 Origine du drame baroque allemand, 1925, trad. S. Muller, Flammarion, 
1974.
24 Ibid. p. 43.
25 Theodor W. Adorno, Dialectique négative, Payot, 2003, p. 192.
26 « La tâche du traducteur », op. cit. p. 248. 



11

n’a guère d’équivalent dans le domaine de la vie non langagière27 ». 
Ce rapport caché est ce que Benjamin nommera la «  parenté  » 
(Verwandtschaft)  : les langues sont parentes et c’est la traduction 
qui le montre, mais cette parenté n’implique cependant pas qu’il y 
ait une origine et un point unique vers lequel tendre. Si les langues 
sont parentes, cela signifie qu’elles sont, simplement, face à face, 
qu’elles se font face dans une sorte d’adversité langagière, un point 
de non ressemblance. La traduction ne révèle pas cette parenté 
mais la représente, la figure, lui donne forme. Pour Benjamin cette 
représentation se réalise par une puissance « porteuse de forme », ou 
par une intensité. Ce qui se perçoit dans la traduction est la présence 
de ces « moments formants » de ces formations, Bildend. Et ce qui 
se perçoit aussi est cette permanente tension à ce que se réalise le 
langage et la traduction. C’est cette intensivité qui détermine ce 
que nous nommons instanciation et actualisation. Le langagier, dit 
Benjamin, ne relève que de la tentative (Versuch). Il n’accède en 
somme à rien d’autre. La vie langagière est intégralement ouverte 
à cette permanente tentative. Si nous sommes les êtres de la vie 
langagière et si nous sommes dans cette tension, alors nous sommes 
livrés à l’inessentiel. Le vivant fait en sorte que ce qui est produit 
– c’est-à-dire ce qui est dévoilé – se livre soit à l’accomplissement, 
soit à l’anéantissement. Il y aurait alors un vivant, le langagier, qui 
ne se préoccuperait ni de l’un ni de l’autre mais qui s’efforcerait 
de maintenir cette puissance formante, cette intensivité, cette 
puissance anticipatrice (vorgreifende). Anticiper signifie que l’on 
pressent et que l’on saisit quelque chose (capere, greifen) pour le 
pousser dans le temps. Dans le temps linguistique. C’est à la lettre 
ce que nous appelons le bios théorètikos ou la vie théorètique.
		 Il reste cependant un certain nombre de points à analyser pour 
nous permettre de saisir dans cette tension le paradoxe de cette 
parenté comme « intentions complémentaires », comme visée vers 
ce que Benjamin nomme un « pur langage » et nous permettre de 

27 Ibidem. 



12

saisir la figure d’une visée théorètique. 
		 Il y a chez Benjamin l’idée que la traduction serait la figure 
messianique de la puissance de la langue  : «  Mais, lorsqu’elles 
[les langues] croissent de la sorte jusqu’au terme messianique 
(messianische Ende) de leur histoire, c’est à la traduction, qui tire 
sa flamme de l’éternelle survie (ewigen Fortleben) des œuvres et de 
la renaissance indéfinie (unendlichen Aufleben) des langues, qu’il 
appartient de mettre toujours derechef à l’épreuve cette sainte 
croissance des langues, pour savoir à quelle distance de la révélation 
(Offenbarung) se tient ce qu’elles dissimulent, combien il peut 
devenir présent dans le savoir de cette distance28 ». Le messianisme 
signifie tout ce qui tend à l’accomplissement, tout ce qui tend à 
une visée historique. On pourrait alors penser que le messianisme 
de Benjamin est matériel et qu’il ne tend qu’à la figure satisfaite de 
l’être-dans-la-langue29. Il y a ici un point d’une grande importance. 
La traduction révèle les langues en ce qu’elles ont de véritablement 
vivant. Il y a une vie langagière (sprachlichen Lebens30). Et cette 
vie, celle de l’être-dans-le-langage est une vie particulière parce 
qu’elle relève, assez systématiquement chez Benjamin, d’une vie en 
plus, qu’il s’agisse dans le cas de l’œuvre et de la traduction d’une 

28 Ibid. p. 251.
29 Giorgio Agamben écrit (Le temps qui reste, trad. J. Rrevel, Payot & 
Rivages, 2000, p. 46) « le messianisme n’est pas une autre figure, un 
autre monde : c’est le passage de la figure du monde », c’est-à-dire que 
le messianisme signifie (comme temps) le passage des manières d’être du 
monde et, d’autre part, logiquement, le messianisme signifierait alors, 
selon Reyes Mate (Minuit dans l’histoire, éditions Mix. 2009, trad. A. 
Talbot, p. 65), ce qui « conduit à mettre sur la table toute la misère du 
présent en l’exposant non pas comme un factum ou un destin mais comme 
une frustration et donc une aspiration au bonheur. Le regard messianique 
nous permet de voir la misère du présent ou du passé comme une atteinte 
insupportable au droit du bonheur ».
30 « La tâche du traducteur », op. cit., p. 248. 



13

sorte de sur-vie (Über-leben31), qu’il s’agisse pour la puissance des 
langues d’une sorte de vie-sans-arrêt (Fort-leben) ou qu’il s’agisse 
enfin d’une sorte de vie-ouverte (Auf-leben). En somme l’exercice 
de la langue, qu’elle soit expression ou traduction est, à chaque 
fois une vie-séparée ; c’est ce que dit à la lettre cette succession des 
préfixes über-, fort-, auf- ; c’est à la lettre ce que dit, encore, le terme 
dia-lecte. Si la traduction est la figure messianique des langues c’est 
parce qu’elle leur offre la possibilité d’une « re-sponsa-bilité » dans 
ce que nous pourrions nommer un à-venir.
		 Ce qui relève de la tâche du traducteur, est de saisir cette 
tension entre ce qui est traduisible et ce qui ne l’est pas. Pour le 
dire autrement, il s’agit de saisir, dans la langue de l’autre ce qui 
relève de la teneur interne (Gehalt) et ce qui relève d’une sorte de 
figmen, ce que Benjamin appelle une « teneur comme un manteau 
royal aux larges plis (ihren Gehalt wie ein Königsmantel in weiten 
Falten)32 ». Le figmen33 est une représentation, c’est ce qui fixe la 
Gehalt dans une Gestalt, dans une forme. Cette visée vers la teneur 
interne est l’intention : la tâche du traducteur  « consiste à découvrir 
l’intention, visant la langue dans laquelle on traduit, à partir de 
laquelle on éveille en cette langue l’écho de l’original34 ».

31 Ibid., p. 246-247. Si nous reprenons l’expression de Pierre-Damien 
Huyghe qui disait que la «  survie est au-dessus des forces de la vie  », il 
faut faire l’effort, aujourd’hui, de lire le concept de survie (Überleben) chez 
Benjamin comme l’idée matérielle de cette vie langagière qui est séparée de 
ce qu’on nomme la vie nue, parce que l’existence linguistique, parce que 
l’existence de l’être-dans-le-langage est toujours disjointe. 
32 Ibid. p. 252.
33 Nous renvoyons aussi au sens que le mot figmen a pris dans la latinité 
impériale, à savoir l’ensemble des insignes et des vêtements – le manteau 
royal – qui constitue l’image du princeps ou de l’empereur. Voir Giorgio 
Agamben, Le règne et la gloire, trad., J. Gayraud & M. Rueff, Seuil, 2008, 
ch. 7. Voir aussi de Benjamin, « Deux poèmes de F. Hölderlin  » (Zwei 
Gedichte von F. Hölderlin), in Œuvres i, op. cit. p. 91-124 & Gesammelte 
Schriften, op. cit., t. ii(1), p. 105-126.  
34 « La tâche du traducteur », op. cit., p. 254. 



14

		 Ici, comme chez Schleiermacher, est posé la problématique 
de la fidélité, mais en des termes résolument différents. Benjamin 
convoque une figure singulière qui pourrait, sans doute, passer 
pour une simple métaphore, mais qui vraisemblablement est 
plus complexe, celle des « débris d’un récipient35 » (Scherben eines 
Gefäßes)  : la traduction serait en somme une intentio semblable 
à celle qui consiste à reconstituer un vase ou une mosaïque à 
partir de fragments (reconstituer et restituer un figmen à partir 
de fragmina). Cette restitution (Wiedergabe) ne doit exister, selon 
Benjamin, que comme possibilité « de faire résonner son propre 
mode d’intentio en tant qu’harmonie, complément de la langue 
dans laquelle cette intentio se communique36 ». Il y a donc, au sens 
propre, une responsabilité, à faire en sorte que la langue, traduite, 
ne se fige pas, mais puisse alors résonner dans la nouvelle langue : 
c’est la tâche éthique du traducteur. Il y aurait une autre façon 
de l’entendre, en ayant recours aux commentaires de Louria37 
qui avait proposé d’entendre la création du monde comme une 
contraction volontaire de toute puissance pour pouvoir créer autre 
chose (tsimtsoum, en somme avant de produire il faut produire du 
vide). Dans la création il y a alors une tension, insoluble, entre le 
hors-temps du créé et le temps du produire humain et de ses traces 
(rechimou), c’est le chevirat hakelim, autrement dit la «  brisure 
des récipients » : ce qui reste à notre disposition ce sont les éclats 
(Scherben) et les fragments (Bruchstück) dont il semblerait que nous 
ayons pour tâche leur restitution (Wiedergabe). Cette restitution 
c’est le tiqoun, c’est-à-dire cette tâche intégralement humaine qui 
consiste à réparer le vase ou le contenant en recollant les fragments. 
C’est une tâche éthique dont l’intention, pour Benjamin n’est 
pas la restitution d’un original mais bien la possibilité que le 
contenant, le récipient, puisse à nouveau résonner (ertönen) 

35 Ibid., p. 256.
36 Ibid., p. 257. 
37 Rabbi Issac Ashkenazi Louria (1534-1572).



15

comme complément (Ergänzung), c’est-à-dire comme quelque 
chose qui s’ajoute. Il n’y a donc pas, dans la traduction, restitution 
d’un original mais pro-duction d’une complémentarité des 
langues (Sprachergänzung) : « La vraie traduction est transparente 
(durchscheinend), elle ne cache pas l’original, ne l’éclipse pas, mais 
laisse, d’autant plus pleinement, tomber sur l’original le pur langage 
(reine Sprache), comme renforcé par son propre medium38».
		 Nous devons effleurer, à présent, sans doute une des plus vastes 
problématiques du texte de Benjamin, à savoir tenter de saisir ce 
que peut bien vouloir signifier ce reine Sprache, ce pur langage. 
Matériellement le pur langage est effacement (Löschung) : « Dans 
ce pur langage qui ne vise et n’exprime plus rien, mais, parole 
inexpressive et créatrice, est ce qui est visé par toutes les langues, 
finalement toute communication, tout sens et toute intention se 
heurtent à une strate où leur destin est de s’effacer (erlöschen)39 ». 
Benjamin écrit, quelques lignes après «  La tâche du traducteur  
(die Aufgabe des Übersetzers) consiste à racheter (erlösen) dans sa 
propre langue le pur langage exilé ailleurs et à le libérer (befreien) 
de la captivité de l’œuvre en le transposant (Umdichtung)40  ». 
Il est évident que ce passage pose l’immense problème de la 
compréhension et de la traduction du terme Umdichtung. Nous 
avons intentionnellement laissé le terme «  transposition  » de 
la traduction de Gandillac, mais qui à notre avis ne peut rentre 
le sens complexe de ce terme. Le préfixe um- induit l’idée d’une 
modification et l’idée d’une tension vers quelque chose d’autre. 
Dichtum est le poème, c’est-à-dire ce qui relève du poèma, de 
la création, de la pro-duction et le Gedichtete, le poèmatique. 
Il y aurait plusieurs façons d’entendre le terme Umdichtung  : 
matériellement il s’agirait d’une sorte de paraphrase et d’une sorte 
de re-formulation. Conceptuellement, Umdichtung dit une tension 

38 Ibidem. 
39 Ibid., p. 258. 
40 Ibid., p. 259. La traduction ici est entièrement revue.   



16

et une intension à re-poèmatiser, c’est-à-dire à saisir le poème 
(exilé ailleurs) à le livrer comme un ex-ergue41, un hors-d’œuvre 
en le «  libérant de la captivité de l’œuvre  » pour le racheter (le 
restituer) éthiquement dans une sorte de re-poématisation. La 
tâche du traducteur est dans cet Umdichtung. Il y a matériellement, 
ici, une transposition de la pensée juive du tiqoun dans cette tâche 
de l’Umdichtung qui consiste en somme à n’exister qu’au centre 
d’une tension, inscrite par Benjamin dans ce miroir et dans cette 
parenté formelle entre erlöschen et erlösen, entre l’effacement et le 
rachat. Si la traduction est une figure messianique, matérielle, c’est 
parce qu’elle rachète, en le re-poématisant, ce qui s’efface, sans le 
restituer, mais en le déplaçant. Le pur langage n’est autre que la 
langue entre l’effacement et le rachat, la langue qui surgit. 
		 Il existe alors deux figures matérielles de ce pur langage. La 
première est donnée par Benjamin à la fin de son texte : il s’agit de 
ce qu’il nomme un « point d’arrêt42 » (Halten), une sorte de temps 
de suspens : « La version interlinéaire du texte sacré est l’archétype 
ou l’idéal de toute traduction43 ». Une traduction interlinéaire est 
un texte rythmé par le mot à mot mais surtout par l’alternance 
des langues qui persistent, qui se maintiennent, quelques fois dans 
le plus grand silence. Une traduction interlinéaire c’est aussi ce 
qu’on appelle une glose : la glose est à la lettre un commentaire 
étymologique d’une langue qui devient archaïque. C’est enfin ce 
qu’on appelle une exégèse, autrement dit une explicitation, une 
exposition mot à mot du texte. 
		 La seconde figure est postérieure, chiffrée dans un des 
paralipomènes44 aux « Concepts sur l’histoire ». Benjamin écrit « Le 
monde messianique est le monde de l’actualité intégrale et, de tous 

41 Ex-ergue (ex-ergon) dit ce qui relève pour Benjamin de cet effacement 
(Löschung). Voir Pierre-Damien Huyghe, Moderne sans modernité, Lignes, 
2009, p. 67.
42 « La tâche du traducteur », op. cit., p. 261. Il faudrait penser, ici, à la 
figure benjaminienne de la dialectique à l’arrêt, la Dialektik im Stillstands. 
43 Ibid., p. 262. 
44 Ms 470, in Écrits français, Gallimard, 1991, p. 453. 



17

côtés, ouverte. Ce n’est qu’en elle qu’existe l’histoire universelle. 
Mais non pas en tant qu’histoire écrite, plutôt accomplie comme 
une fête. Cette fête est purifiée de toute solennité. Aucune espèce de 
chant ne l’accompagne. Sa langue est une prose intégrale, qui fait 
sauter les chaînes de l’écriture, et est comprise de tous les hommes ». 
L’ouverture à la puissance de l’inopérativité et aux temps de la 
suspension est ce que Benjamin appelle le monde messianique en 
ce qu’il est « le monde de l’actualité intégrale » absolument ouvert. 
Qu’est-ce que cette actualité intégrale ? L’actualité intégrale est le 
temps qui se concentre à ce point sur sa dimension opérative qu’il 
expulse de tous côtés les formes de l’histoire. L’actualité intégrale est 
la puissance intacte de la virtualité : la virtualité est ce qui concentre 
en elle son caractère irrésolu et déjà achevé, déjà définitivement 
fini, sans que cet achèvement soit appréhendé ni comme matériau 
mémoriel ni comme empathie. L’actualité intégrale, est le temps, 
non de l’être-disposé, mais de l’être-jeté dans une « disposition 
corporante ». Le monde de l’actualité intégrale est un monde 
explosif. L’actualité « ouverte de tous côtés » signifierait, quant à 
elle, un monde qui est ouvert aux autres formes de temporalités. 
Le monde de l’actualité intégrale est un monde poreux, troué de 
tous côtés, aussi bien vers les différents passés que vers les différents 
futurs. Le monde de l’actualité intégrale est une demeure sans murs 
– sans parois – et autour de laquelle attendent les « machines45 » 
et les dispositifs, qui sont incapables d’y entrer, dans l’espoir 
d’y récupérer les objets qui y sont laissés à l’abandon, qui y sont 
jetés. C’est pour cela que « l’histoire écrite » est sur le seuil de la 
demeure de l’actualité intégrale. Si l’actualité intégrale, comme le 
dit Benjamin, s’accomplit comme une fête, elle est, au sens propre, 
l’expérience de la festivité puisque c’est une fête « purifiée de toute 
solennité ». « Aucune espèce de chant ne l’accompagne » signifie 

45 Le terme « machine » renvoie aux pensées de Michel Foucault, Furio 
Jesi et Giorgio Agamben  : une machine est un dispositif doxique qui 
fonctionne de manière autonome (ou qui en donne l’impression).



18

que la fête, comme festivité, est sans rituel, sans doxologie et sans 
hymnologie. La festivité n’est habitée que du bruit incessant et 
arythmique de la parole. Ce qui signifie alors que le temps de la 
parole est le temps de l’actualité intégrale qui restitue à l’expérience 
de notre temporalité la mesure d’un maintenant qui chaque fois 
tombe pour un autre maintenant. Benjamin ajoute  : «  sa langue 
est une prose intégrale ». Il s’agirait ici d’une prose entière et sans 
altération. Une prose comme pur langage. La prose du monde 
messianique est un bloc, ou plus précisément une succession 
de blocs, qu’on ne peut ni découper ni déconstruire ni tailler ni 
creuser. Elle se maintient dans son intégralité et dans sa continuité. 
Cette prose intégrale, ce pur langage, n’est donc altérée par aucun 
dispositifs, puisqu’au moment même où elle apparaît, elle disparaît 
sous la forme même d’une transposition. Le temps messianique 
chez Benjamin, est le temps de cette prose qui se pro-duit et se 
perçoit en un bloc, sans qu’il soit possible jamais, d’en faire autre 
chose que d’appréhender sa densité. Le caractère d’intégralité de 
la prose benjaminienne est la densité. La prose est le rythme d’un 
langage qui n’est pas soumis aux règles de la versification. La prose 
(prorsus) dit, très précisément pour Benjamin, ce qui ne peut aller 
que de l’avant sans jamais produire de demi-tour comme le fait 
le vers (versus). On peut alors entendre que la langue du monde 
messianique ne peut être que la prose sous la forme qui ne commet 
jamais de retour et qui n’est que dans la continuité intégrale. Le 
vers est inapte à la langue messianique, parce qu’il enchaîne la 
langue dans les chaînes de la versification et parce qu’il produit sans 
cesse des retours et des incrustations (l’enjambement et la rime) 
qui produisent des césures dans la langue et la laissent dans un 
état de non intégralité. Que faire alors de la langue poétique, et 
que faire de l’Umdichtung ? La langue du poète n’est pas celle du 
monde messianique mais elle est celle des mythes (de l’histoire). 
Elle est celle de l’expérience de la puissance de l’hymne et de la 
liturgie. Enfin, que faire de la langue poétique ? Il n’y aurait alors 
que trois solutions : la première consisterait à vider l’œuvre de la 
versification, à décanter le poétique ; la deuxième, consisterait à 
considérer que la langue poétique est intégralement vide, ce qui 



19

permettrait de la restituer à la puissance prosaïque et, enfin, la 
troisième, consisterait à admettre que le poétique, que la langue du 
poétique, sous la forme de son achèvement, est une langue, non pas 
du prorsus, non pas du versus, mais du perversus et du transversus, 
c’est-à-dire la transformation opérée par l’Umdichtung.
		 L’hypothèse est alors la suivante, le pur langage est vide et c’est 
lui qui nous fait entendre que le poétique est pervers. Le temps 
messianique signifie, à la lettre, le temps qui libère, le temps qui 
permet à l’homme d’être intégralement immergé – ne serait-ce 
qu’un instant – dans l’actualité. Le pur langage est donc ce qui 
libère du temps historique de la langue, puisque qu’il ne s’agit pas 
d’une écriture, mais d’une parole rendue à la parole, celle d’une 
langue exposée dans son devenir, celle de la participation, celle du 
bavardage, celle que l’on ne peut pas traduire, celle peut-être du 
barbare.

						     Fabien Vallos juillet 2010


