
		 Contemplation

	 « Au point de coïncidence parfaite avec la gloire, la louange est 
sans contenu, elle culmine dans l’amen qui ne dit rien, mais seulement 
permet et conclu ce qui a déjà été dit. Ce que les Élégies pleurent et 
en même temps célèbrent (selon le principe que c’est seulement dans 
la sphère de la célébration qu’on peut se lamenter) est proprement 
l’incurable absence de contenu de l’hymne et le fait que la langue 
tourne à vide comme forme suprême de la glorification. L’hymne est la 
radicale désactivation du langage signifiant, la parole reste absolument 
désœuvrée et cependant comme telle elle forme la liturgie. » 

	             Giorgio Agamben, Il regno e la gloria, p. 260

		  Le terme contemplation a été vidé par l’usage, ne signifiant 
aujourd’hui pas beaucoup plus qu’être plus ou moins absorbé par 
quelqu’un ou quelque chose. Nous pouvons bien sûr nous estimer 
heureux de ce ménage et de pouvoir ainsi contempler, à son aise, 
un nuage, une tarte aux framboises dans la vitrine du pâtissier, un 
corps ou un visage, voire la photographie d’un corps… Si nous 
nous interrogeons sur la signification du mot contemplation, c’est 
donc pour y trouver autre chose, peut-être, que ce qui le lie à cette 
problématique de la foi et de la croyance. Nous devons revenir 
sur le sens du mot contemplation et du verbe contempler, à partir 
de cette idée d’être absorbé et le penser au centre d’une analyse 
des régimes des langages. Que signifie exactement aujourd’hui le 
terme contemplation ? c’est regarder et considérer avec assiduité, 
dit le dictionnaire in Trésor de la langue française informatisée. Deux éléments 
essentiels à noter, la notion d’assiduité, c’est-à-dire d’intensité de 
l’action et la notion du regard et de l’observation. Il s’agit même, 
en plus du regard, du verbe considérer, c’est-à-dire d’une action 

1



2

cum-sideris, faite avec – les étoiles – les signes de ce que l’on voit. 
Il s’agit donc bien, a priori, d’un rapport évident au regard et à 
l’observation, plus précisément même, il s’agit – et c’est le sens réel 
du verbe considérer – de mesurer, de considérer l’événement, ce 
qui arrive, ce qui ce passe, ce que j’ai devant les yeux. Contempler 
c’est regarder avec attention et intensité ce qui se passe, ce que nous 
avons devant les yeux. 

		 Il y a deux exemples, sans doute frappants, de ce sens du verbe 
contempler, dans la modernité : c’est-à-dire considérer le mouvement 
et les transformations comme contemplation et observation de 
l’instabilité des phénomènes. Il s’agit, vraisemblablement, des 
deux plus saisissants romans du xx° siècle, La recherche du temps 
perdu et la puissance d’observation du héros proustien, et L’homme 
sans qualité de Robert Musil. L’observation des événements est 
chez Marcel Proust cette contemplation double et intense, c’est 
celle de l’instabilité des phénomènes (ou de la neurasthénie des 
observateurs), de l’instabilité du nénuphar Du côté de chez Swann, p. 166 et 

167, Gallimard 1987

« poussé vers la rive, son pédoncule se dépliait, s’allongeait, filait, atteignait 

l’extrême limite de sa tension jusqu’au bord où le courant le reprenait, le 

vert cordage se repliait sur lui-même et ramenait la pauvre plante à ce qu’on 

peut d’autant mieux appeler son point de départ qu’elle n’y restait pas une 

seconde sans en repartir par une répétition de la même manœuvre » 

et celle de l’intensité du regard, de l’acuité qui fait que cette fois 
« ça et là, à la surface, rougissait comme une fraise une fleur de nymphéa 

au cœur écarlate, blanc sur les rebords. Plus loin, les fleurs plus nombreuses 

étaient plus pâles, moins lisses, plus grenues, plus plissées, et disposées par 

le hasard en enroulements si gracieux qu’on croyait voir flotter à la dérive, 

comme après l’effeuillement mélancolique d’une fête galante, des roses 

mousseuses en guirlande dénouées ». 

On trouve d’une manière plus frappante encore ce rapport 
d’observation dans le texte de Robert Musil dont les premiers mots 
sont les suivants L’homme sans qualité, p. 11, Seuil, 1956 : 



3

«  On signalait une dépression au-dessus de l’Atlantique ; elle se 

déplaçait d’ouest en est en direction d’un anticyclone situé au dessus de la 

Russie, et ne manifestait encore aucune tendance l’éviter par le nord. Les 

isothermes et les isothères remplissaient leurs obligations. Le rapport de 

la température annuelle moyenne, celle du mois le plus froid et du mois 

le plus chaud, et ses variations mensuelles apériodiques, était normal. Le 

lever, le coucher du soleil et de la lune, les phases de la lune, de Vénus et de 

l’anneau de Saturne, ainsi que nombre d’autres phénomènes importants, 

étaient conforment aux prédictions qu’en avaient faites les annuaires 

astronomiques. La tension de vapeur dans l’air avait atteint son maximum, 

et l’humidité relative était faible. Autrement dit, si l’on ne craint pas de 

recourir à une formule démodée, mais parfaitement judicieuse : c’était une 

belle journée d’août 1913. »

Ce qui est saisissant, c’est que c’est au cœur de cette observation 
attentive et assidue, qu’apparaît Ulrich, mesure de l’homme 
sans qualité. Dans l’un et l’autre cas, chez Proust et chez Musil, 
l’observation et la contemplation des phénomènes ne prennent 
donc jamais un sens moral, mais seulement le sens d’une attention 
assidue  : il s’agit toujours de la mesure de l’événement, de son 
intensité. La précision du fait météorologique et la précision du 
caractère de perversité avec en son centre la figure de la fête, fête 
galante et impossible chez Proust et fête de l’Action parallèle chez 
Musil comme dédoublement du calendrier à l’intérieur duquel la 
fête devient perpétuelle. 
	 Le sens le plus contemporain de la contemplation serait alors 
le maintien d’une position d’observation des phénomènes : c’est le 
verbe latin contemplari. La contemplation serait alors une double 
action, celle de l’observateur et la mesure du désœuvrement. Ce texte 
voudrait pouvoir monter que ce que nous appelons contemplation 
est un rapport incessant et puissant à l’événement comme mesure 
du désœuvrement, autrement dit comme mesure de l’actuel. 

	 Le verbe latin contemplari est lié au terme templum et au 
verbe grec tèmnein que l’on doit entendre comme la portion du 



4

réel qu’on regarde, qu’on observe. Contemplari signifie bien sûr 
regarder attentivement (l’espace du regard donc) et signifie enfin 
l’étudier. Le verbe grec théorēo signifie observer et contempler. 
Mais ce qui est beaucoup plus intéressant ici c’est que ce verbe 
est lié au substantif théoria qui signifie l’observation et donc la 
visée théorique mais qui signifie aussi, la fête. On revient donc 
ici au terme de fête, qui semble être très profondément lié à la 
contemplation et au théorétique. Théoria semble liée à théos, c’est-
à-dire la mesure de la contemplation qui permettrait d’atteindre le 
divin et qui permettrait de l’atteindre en fonction d’une découpe 
du temps, en fonction donc d’un calendrier ; un calendrier n’est 
jamais rien d’autre que la régularité et la récurrence de ce qu’on 
appelle les fêtes ; une fête c’est précisément faire un espace consacré 
(éortazein en grec et fanare en latin) à un temps séparé des rythmes 
quotidiens, l’espace donc d’une observation renforcée, l’espace 
du spectateur (théoros), l’espace de celui qui assiste au spectacle 
(théorèma). 
	 Con-templer c’est donc mesurer la séparation des rythmes entre 
la sphère de l’activité et celle de la célébration, mais surtout c’est, au 
sens propre, une visée d’expérience par l’observation. On retrouve 
ici les deux hypothèses que nous avions avancées : la contemplation 
est une observation attentive et assidue de deux choses, d’une part 
de l’événement, comme perception d’un segment, d’un fragment 
de temps marqué, et d’autre part ce qu’on nomme la fête (théoria), 
autrement dit la mesure de l’intensité de la perception de ce 
fragment. Il y aurait une façon plus simple de le dire, « ce qui se 
passe » est alors la mesure « de ce qui se passe », c’est donc bien 
l’expérience de l’actualité, de notre mesure épocale. 
	 Ici la contemplation n’existe plus comme simple et traditionnelle 
opposition au terme action. Elle n’est plus cette latence mystique. 
Elle est d’une part la consécration de cet espace de l’intensité ou 
du festif et d’autre part elle est la mesure, non pas exacte mais 
singulière, de ce qui se passe, de ce qui arrive, de l’événement 
et de ce qui vient d’arriver. Le contemplatif n’est plus alors une 



5

inoccupation, un désœuvrement (l’état pénible de la privation de 
l’activité), mais bien la mesure active de notre participation aux 
événements dont la fête est le modèle maximal. 

	 Mais nous devons au préalable, définir quelques éléments très 
précieux dans la compréhension du terme contemplation. Les 
pensées juives et chrétiennes ont développé un saisissant rapport à 
la contemplation et à la fête. Ce sont sans doute, essentiellement, 
des pensées de la fête, ou du festif. Les textes premiers, autrement 
dit la Tora ou le Pentateuque – quand ils ne s’occupent pas de 
crimes – s’occupent de rappeler l’action de contempler et celui du 
festif Genèse 2, 2.3 : 

Dieu bénit le septième jour et le met à part

Il arrête tout son travail, tout ce que Dieu a créé pour faire

Et encore Exode 20, 8.11 :
Souviens-toi du jour du shabbat et qu’il soit saint : six jours tu serviras et 

tu feras tout ton travail, mais, le septième jours, shabbat pour Yhwh, ton 

Dieu ! Tu ne feras aucun travail […] Parce qu’en six jours Yhwh a fait les 

cieux et la terre, la mer et tout ce qui est en eux et au septième jours il s’est 

reposé : c’est pour cela que Yhwh a béni le jour du shabbat et l’a rendu 

saint.

Et encore Deutéronome 5, 12.15 :
Observe et sanctifie le jour du shabbat, comme te l’a ordonné Yhwh, ton 

Dieu. 

Le septième jour, le shabbat ou le dimanche est au sens propre le 
jour de la fête, d’abord parce qu’il revient très périodiquement et 
qu’il fonde ainsi le calendrier, mais surtout parce qu’il est le jour de 
la contemplation comme cessation de l’activité. Giorgio Agamben 
écrit dans Il regno e la gloria p. 268-269, Neri Pozza, Vincenza, 2007 : 

L’oikonomia du pouvoir pose solidement en son centre, sous forme de fête et 

de gloire, ce qui apparaît à ses yeux comme l’insupportable désœuvrement 

de l’homme et de Dieu. La vie humaine est désœuvrée et sans but, mais 

cette argia et cette absence de but rendent possible l’œuvre incomparable 

de l’espèce humaine. L’homme, est voué à la production et au travail, parce 



6

qu’il est dans son essence entièrement privé d’œuvre et parce qu’il est par 

excellence un animal sabbatique. 

Le shabbat ou le dimanche est le jour de la cessation de l’activité 
de production (shabbat, anapausis) pour la contemplation de la 
gloire (kavôd, doxa) de Dieu et de ce que nous sommes, c’est-à-dire 
contempler la création mais aussi se contempler comme événement. 
Giorgio Agamben, dans l’analyse de ce repos, de cette cessation, 
nous donne ibid. p. 273 la démonstration de la proposition 52 du 
livre quatre de l’Éthique de Spinoza : « Le repos (l’acquiescentia) 
est en soi une joie, du fait que l’homme se contemple lui-même 
et sa propre puissance d’agir  ». La contemplation n’est donc pas 
en soi inactivité, mais mesure de l’activité dans la forme de la 
cessation ou du repos, dans la forme très particulière de la fête, du 
festive, de la récurrence du calendrier. La fête est donc le calendrier 
et ce qui revient, principalement de manière hebdomadaire, mais 
c’est surtout la mesure d’une participation au spectacle que nous 
produisons sans cesse, une participation, intense et assidue, à 
l’expérience de celui ou ceux qui observent un jeu ou une activité, 
une participation comme spectateur. 
	 La pensée grecque, et essentiellement la pensée aristotélicienne, 
nous a fournit une large et complexe analyse de la contemplation 
(théoria). Toujours lié aux mêmes problématiques, mais cette fois 
dans une visée politique, Aristote, dans l’Éthique à Nicomaque, 
analyse ce qui serait capable de définir l’œuvre de l’homme, to 
ergon tou anthropou 1097b25 dans la mesure où l’homme pourrait en 
être dispensé et pourrait ne pas avoir d’œuvre à accomplir (argia) 
1097b30. Aristote pour se sortir de cette impasse théorique, reconnaît 
que l’homme est lié à une sorte de réalité pratique, une pragmatikè 
zoè 1098a3 comme exercice de la raison mais qui n’est pas encore 
une expérience de la contemplation (théoria). Or la fonction ou 
l’activité de l’homme (ergon) est intrinsèquement liée à la cessation 
de cette activité comme repos (anapausis) 1128a33 qui consiste, très 
précisément dans ce passage, en une activité de loisir (diagogè) 
qui comme fin de la pratique est une ouverture au jeu et à la vie 



7

contemplative. C’est ici que pour Aristote les choses deviennent 
dialectiquement complexes et impossible (aporia)  : l’homme ne 
peut trouver la mesure de son bonheur (eudaimonia, qui est l’enjeu, 
politique, de l’ensemble du texte) dans la forme de la distraction et 
du jeu (anapausis) 1177a mais sous la forme de la vie contemplative 
ou théorétique (théoria et sophia) livre x, 7  : pour Aristote la vie 
contemplative (théoria) est donc l’enjeu de notre expérience 
humaine puisque ce que nous avons de mieux c’est notre puissance 
intellective 1177a19, puisque ce n’est pas épuisant 1177a23, puisque 
c’est du plaisir 1177a24, puisque c’est une activité indépendante 
1177a28 qui garantie à l’homme son inconditionnalité, puisque 
c’est une activité en soi 1177b, puisque c’est un loisir (anapausis et 
skolastikè zoè) 1177b5, puisque c’est une activité théorétique 1177b26 
et enfin parce que c’est la véritable vie de l’homme 1178a2. Ceci 
constitue les huit arguments d’Aristote pour prouver que la vie 
contemplative (théoria) est la meilleure. Cependant il y a ici un 
problème théorique de taille, c’est le sixième argument : comment 
cette théoria peut-elle être un loisir alors qu’Aristote a condamné 
cette activité (anapausis) ? Aristote y répond en jouant sur le sens du 
mot anapausis, le repos, le loisir et le sens de skolè, le loisir consacrer 
à quelque chose, autrement dit l’étude et on revient ici au sens 
premier qu’on a donné aux verbes contemplari et théorein. Mais 
si nous poussons un peu encore cette analyse, il est important de 
préciser que ce repos, c’est-à-dire la mesure de la contemplation, est 
à entendre comme un désœuvrement, mais un désœuvrement, au 
sens propre, actif. Qu’est-ce que ça signifie ? Ça signifie d’abord que 
c’est une activité qui doit désœuvrer l’essence productive des œuvres 
pour les ouvrir à ce régime de la participation et de la célébration, 
en somme qui doit pouvoir les ouvrir au jeu ; ça signifie encore que 
désœuvrement est à entendre comme une activité et non sous le sens 
traditionnel de cette situation pénible d’une privation de l’activité. 
Le désœuvrement est donc, non plus un état, mais une activité, 
au sens propre, infinie et inconditionnelle (donc une argia), une 
activité de participation et de célébration ; contempler c’est  alors la 



8

mesure de notre participation à ce que nous nommons les régimes 
de la festivité. La contemplation, ou l’activité de contemplation 
est donc d’une part la double observation de la création et de 
la production de l’œuvre, et d’autre part c’est une fête comme 
célébration (du kavôd et de la doxa) et comme participation. 

	 Il reste alors la problématique appréhension de la fête et des 
régimes festifs, autrement dit l’expérience de ce double régime de 
la célébration et de la participation. Notre statut ou notre existence 
est double ; c’est celui de l’observateur et celui du participant nous 

renvoyons ici à La fête et la machine mythologique de Furio Jesi, éd. Mix., 2008 c’est-
à-dire que nous sommes toujours, et sans jamais pouvoir garantir 
l’intégralité de l’un ou de l’autre, et espion, et participant des 
régimes collectifs ou des régimes du festifs, s’il s’agit de cette mesure 
de l’intensité. Le philosophe italien Furio Jesi ibid. p. 38 a développé 
le concept de l’espionnabilité, autrement dit l’exercice de cette 
observation assidue et attentive du rythme et de la participation des 
autres, de ce qui constitue la mesure de la différence et surtout ce 
qui conditionne la participation commune à un modèle collectif, 
c’est-à-dire à la fête, c’est-à-dire aux régimes de la participation et 
de la célébration. L’hypothèse de Jesi est que nous n’avons donc 
pas la possibilité d’une expérience intégrale soit de notre position 
d’espion, soit de notre position de participant. Et il va de soit que 
ce que nous espionnons et ce à quoi nous participons sont, ce que 
nous nommons, les régimes de l’intensité voir à ce propos Fabien Vallos, Six 

modèles d’analyse herméneutique (avec Jacopo Baboni Schilingi), p. 32-37, éd. Mix., 2008, 
ou les régimes de la festivité. 
		 Participer au festif dit trois choses fondamentales. 1. qu’il s’agit 
d’une participation au non-mesurable. 2. que la participation est 
sans fin mais surtout que la participation implique de rien faire 
d’autre que d’adhérer à sa viduité. Qu’est-ce que ça signifie ? Ça 
confirme l’inactualité des dispositifs et de leur fonctionnement, du 
fait de sa permanence comme répétabilité, pour appréhender notre 
propre actualité (notre propre impermanence, c’est-à-dire notre 



9

appartenance, au virtuel comme ouverture à la mise en œuvre). C’est 
ce qu’on appelle l’expérience brutale du présent comme cruauté du 
présent absolue voir Furio Jesi Inattualità di Dioniso in Materiali mitologici, p. 127, 

Einaudi, Turin, 2001 ou comme expérience de l’ennui profond voir Martin 

Heidegger, in Les concepts fondamentaux de la métaphysique, p. 203, sq., Gallimard, 

2001 et qui prendra la forme soit de la joie (expérience soit de 
l’immanence, soit de la zoè aion dans la pensée chrétienne) soit du 
bonheur (expérience de l’eudaimonia ou de l’eu zèn aristotélicien) 
soit enfin de ce que nous nommons le festif. Enfin, 3. il s’agit 
d’adhérer aux « œuvres » non pour ce qu’elles sont mais parce 
qu’elles sont en puissance (virtuelles). Ça ouvre alors à deux choses : 
soit à la spéculation, c’est-à-dire à la forme la plus spectaculaire de la 
marchandise (on ne détermine pas sa valeur mais alors sa puissance 
d’échange et de permanence) ; soit alors à l’inopérativité… ça 
semble paradoxale et insoutenable et pourtant c’est bien la limite 
de notre expérience dialectique. Inopérativité parce que les œuvres 
sont vides (sans valeur et donc toujours actuelle (la forme inversée 
de la permanence)) et on y adhère alors par participation, par jeu… 
et toute participation n’existe que comme maintien d’une position, 
d’un lieu de guet, d’observation, d’espionnage et de contemplation. 
Notre mesure dialectique est alors paradigmatique de la figure 
ambiguë du speculator : celui qui guette et qui garde, autrement 
dit celui qui fabrique une contemplation et qui conserve dans un 
devenir désœuvré. La mesure de ce que nous sommes est alors notre 
devenir festif : c’est-à-dire notre ouverture au désœuvrement en ce 
sens que nous désœuvrons.
		 La fête, le festif est donc ce qu’on observe et ce à quoi on participe 
(théoria). Il y aurait alors cette possibilité d’entendre le sens du verbe 
contempler et l’état de contemplation comme cette observation 
attentive et cette participation aux régimes de l’intensité, c’est-à-dire 
les régimes de la collectivité qui célèbrent et qui fêtent. Ce que 
nous contemplons c’est l’intensité de ces événements. Le festif est 
donc cette puissance de l’observation comme fonction théorétique 
(ou contemplative) et cette puissance de la participation comme 



10

appréhension du phénoménique. L’expérience de la contemplation 
est donc, précisément, l’expérience de l’observation de l’intensité 
des régimes de la célébration (doxazein) et de l’intensité des régimes 
de la participation, ce que Walter Benjamin avait appelé, dans le 
commentaire Ms. 470 des paralipomènes aux Concepts sur l’histoire 
Écrits français p. 453, op. cit., une prose intégrale :

Le monde messianique est le monde de l’actualité intégrale et, de tous 

côtés, ouverte. Ce n’est qu’en elle qu’existe l’histoire universelle. Mais non 

pas en tant qu’histoire écrite, plutôt accomplie comme une fête. Cette fête 

est purifiée de toute solennité. Aucune espèce de chant ne l’accompagne. 

Sa langue est une prose intégrale, qui fait sauter les chaînes de l’écriture, 

et est comprise de tous les hommes (comme la langues des oiseaux par 

les enfants qui sont nés un dimanche). – L’idée de la prose coïncide avec 

l’idée messianique de l’histoire universelle (les différentes sortes de proses 

artistiques forment le spectre de l’universel historique (universalhistorische) 

– dans Le narrateur.

		 Le temps messianique signifie, ici, à la lettre, le temps qui libère, 
le temps qui permet à l’homme d’être intégralement immergé – 
ne serait-ce qu’un instant – dans l’actualité, c’est-à-dire dans la 
vie contemplative. C’est donc ce qui libère du temps historique 
de la langue, puisque qu’il ne s’agit pas d’une écriture mais d’une 
fête, c’est-à-dire celle de la parole rendue à la parole, celle de 
langue exposée dans son devenir, celle de la participation, celle du 
bavardage, celle peut-être du barbare. 
		 Qu’est-ce  alors qu’une prose intégrale ? c’est une langue qui n’a 
pas été privée de son désœuvrement, de sa mesure à désœuvrer, de 
sa fête, de sa participation. 
		 L’œuvre, si elle est une fête, n’a donc rien à dire, ou si peu ; si 
elle est du festif, elle est « l’affirmation du nœud asémantique de la 
parole » selon les mots de Furio Jesi in Cultura tedesca, n°12 1999, p. 120.

						     Fabien Vallos



11



12


