CONTEMPLATION

« Au point de coincidence parfaite avec la gloire, la louange est
sans contenu, elle culmine dans 'amen qui ne dit rien, mais seulement
permet et conclu ce qui a déja été dit. Ce que les Elégies pleurent et
en méme temps célébrent (selon le principe que Cest seulement dans
la sphére de la célébration quon peut se lamenter) est proprement
lincurable absence de contenu de 'hymne et le fait que la langue
tourne 4 vide comme forme supréme de la glorification. Chymne est la
radicale désactivation du langage signifiant, la parole reste absolument
désceuvrée et cependant comme telle elle forme la liturgie. »

Giorgio Agamben, 1/ regno e la gloria, p. 260

Le terme contemplation a été vidé par l'usage, ne signifiant
aujourd’hui pas beaucoup plus quétre plus ou moins absorbé par
quelqu'un ou quelque chose. Nous pouvons bien siir nous estimer
heureux de ce ménage et de pouvoir ainsi contempler, 4 son aise,
un nuage, une tarte aux framboises dans la vitrine du patissier, un
corps ou un visage, voire la photographie d’'un corps... Si nous
nous interrogeons sur la signification du mot contemplation, c’est
donc pour y trouver autre chose, peut-étre, que ce qui le lie a cette
problématique de la foi et de la croyance. Nous devons revenir
sur le sens du mot contemplation et du verbe contempler, a partir
de cette idée d’étre absorbé et le penser au centre d’une analyse
des régimes des langages. Que signifie exactement aujourd’hui le
terme contemplation ? cest regarder et considérer avec assiduité,
dit le dictionnaire in Tiésor de la langue francaise z'nformatz'sée. Deux éléments
essentiels 2 noter, la notion d’assiduité, c’est-3-dire d’intensité de
Iaction et la notion du regard et de I'observation. Il sagit méme,

en plus du regard, du verbe considérer, c’est-a-dire d’'une action
p i



cum-sideris, faite avec — les étoiles — les signes de ce que 'on voit.
Il sagit donc bien, & priori, d'un rapport évident au regard et a
observation, plus précisément méme, il s'agit — et C’est le sens réel
du verbe considérer — de mesurer, de considérer I'événement, ce
qui arrive, ce qui ce passe, ce que j’ai devant les yeux. Contempler
Cest regarder avec attention et intensité ce qui se passe, ce que nous

avons devant les yeux.

Il y a deux exemples, sans doute frappants, de ce sens du verbe
contempler, danslamodernité: c’est-a-dire considérer le mouvement
et les transformations comme contemplation et observation de
linstabilité des phénomeénes. Il sagit, vraisemblablement, des
deux plus saisissants romans du xx° si¢cle, La recherche du temps
perdu et la puissance d’observation du héros proustien, et Lhomme
sans qualité de Robert Musil. Lobservation des événements est
chez Marcel Proust cette contemplation double et intense, Cest
celle de linstabilité des phénoménes (ou de la neurasthénie des

observateurs), de l'instabilité du nénuphar 2% €9#¢ 4 chez Swan, p. 166 et

167, Gallimard 1987
« poussé vers la rive, son pédoncule se dépliait, s'allongeait, filait, atteignait
extréme limite de sa tension jusqu'au bord ot le courant le reprenait, le
vert cordage se repliait sur lui-méme et ramenait la pauvre plante 4 ce qu'on
peut d’autant mieux appeler son point de départ quelle n’y restait pas une
seconde sans en repartir par une répétition de la méme manceuvre »

et celle de l'intensité du regard, de I'acuité qui fait que cette fois
« ¢a et I3, & la surface, rougissait comme une fraise une fleur de nymphéa
au cceur écarlate, blanc sur les rebords. Plus loin, les fleurs plus nombreuses
étaient plus pales, moins lisses, plus grenues, plus plissées, et disposées par
le hasard en enroulements si gracieux qu’on croyait voir flotter 4 la dérive,
comme aprés 'effeuillement mélancolique d’une féte galante, des roses
mousseuses en guirlande dénouées ».

On wtouve d’une maniére plus frappante encore ce rapport

d’observation dans le texte de Robert Musil dont les premiers mots

sont les suivants Lhomme sans qualité, p. 11, Seuil, 1956 .



« On signalait une dépression au-dessus de I'Atantique; elle se
déplacait d’ouest en est en direction d’un anticyclone situé au dessus de la
Russie, et ne manifestait encore aucune tendance I'éviter par le nord. Les
isothermes et les isothéres remplissaient leurs obligations. Le rapport de
la température annuelle moyenne, celle du mois le plus froid et du mois
le plus chaud, et ses variations mensuelles apériodiques, était normal. Le
lever, le coucher du soleil et de la lune, les phases de la lune, de Vénus et de
l'anneau de Saturne, ainsi que nombre d’autres phénoménes importants,
étaient conforment aux prédictions qu'en avaient faites les annuaires
astronomiques. La tension de vapeur dans l'air avait atteint son maximum,
et humidité relative était faible. Autrement dit, si I'on ne craint pas de
recourir 4 une formule démodée, mais parfaitement judicieuse : ¢’était une
belle journée d’aofit 1913. »

Ce qui est saisissant, cest que Cest au cceur de cette observation
attentive et assidue, quapparait Ulrich, mesure de 'homme
sans qualité. Dans 'un et l'autre cas, chez Proust et chez Musil,
Pobservation et la contemplation des phénoménes ne prennent
donc jamais un sens moral, mais seulement le sens d’une attention
assidue : il s'agit toujours de la mesure de I'événement, de son
intensité. La précision du fait météorologique et la précision du
caractere de perversité avec en son centre la figure de la féte, féte
galante et impossible chez Proust et féte de 'Action paralléle chez
Musil comme dédoublement du calendrier 4 l'intérieur duquel la
féte devient perpétuelle.

Le sens le plus contemporain de la contemplation serait alors
le maintien d’une position d’observation des phénomenes : Cest le
verbe latin contemplari. La contemplation serait alors une double
action, celle del'observateur etla mesure du désceuvrement. Ce texte
voudrait pouvoir monter que ce que nous appelons contemplation
est un rapport incessant et puissant a 'événement comme mesure

du désceuvrement, autrement dit comme mesure de 'actuel.

Le verbe latin contemplari est 1ié au terme templum et au

verbe grec zémnein que 'on doit entendre comme la portion du



réel quon regarde, quon observe. Contemplari signifie bien str
regarder attentivement ('espace du regard donc) et signifie enfin
Pétudier. Le verbe grec théoréo signifie observer et contempler.
Mais ce qui est beaucoup plus intéressant ici c’est que ce verbe
est lié au substantif zhéoria qui signifie I'observation et donc la
visée théorique mais qui signifie aussi, la féte. On revient donc
ici au terme de féte, qui semble étre trés profondément lié a la
contemplation et au théorétique. 7héoria semble liée A théos, Cest-
a-dire la mesure de la contemplation qui permettrait d’atteindre le
divin et qui permettrait de I'atteindre en fonction d’une découpe
du temps, en fonction donc d’un calendrier; un calendrier n'est
jamais rien d’autre que la régularité et la récurrence de ce qu'on
appelle les fétes; une féte C'est précisément faire un espace consacré
(ortazein en grec et fanare en latin) A un temps séparé des rythmes
quotidiens, 'espace donc d’une observation renforcée, I'espace
du spectateur (théoros), lespace de celui qui assiste au spectacle
(théoréma).

Con-templer c’est donc mesurer la séparation des rythmes entre
la sphére de activité et celle de la célébration, mais surtout C’est, au
sens propre, une visée d’expérience par 'observation. On retrouve
ici les deux hypotheses que nous avions avancées : la contemplation
est une observation attentive et assidue de deux choses, d’une part
de I'événement, comme perception d’un segment, d’un fragment
de temps marqué, et d’autre part ce qu'on nomme la féte (héoria),
autrement dit la mesure de l'intensité de la perception de ce
fragment. Il y aurait une fagon plus simple de le dire, « ce qui se
passe » est alors la mesure « de ce qui se passe », Cest donc bien
Pexpérience de I'actualité, de notre mesure épocale.

Icila contemplation n’existe plus comme simple et traditionnelle
opposition au terme action. Elle n’est plus cette latence mystique.
Elle est d’'une part la consécration de cet espace de l'intensité ou
du festif et d’autre part elle est la mesure, non pas exacte mais
singuli¢re, de ce qui se passe, de ce qui arrive, de I'événement

et de ce qui vient d’arriver. Le contemplatif n'est plus alors une



inoccupation, un désceuvrement (I'état pénible de la privation de
Pactivité), mais bien la mesure active de notre participation aux

événements dont la féte est le modéle maximal.

Mais nous devons au préalable, définir quelques éléments trés
précieux dans la compréhension du terme contemplation. Les
pensées juives et chrétiennes ont développé un saisissant rapport &
la contemplation et 2 la féte. Ce sont sans doute, essentiellement,
des pensées de la féte, ou du festif. Les textes premiers, autrement
dit la 7orz ou le Pentateugue — quand ils ne soccupent pas de
crimes — s'occupent de rappeler 'action de contempler et celui du
festif Genése 2, 2.3 .

Dieu bénit le septi¢me jour et le met & part

1l arréte tout son travail, tout ce que Dieu a créé pour faire
Et encore Exode 20, 8.11 .

Souviens-toi du jour du shabbat et qu’il soit saint : six jours tu serviras et

tu feras tout ton travail, mais, le septiéme jours, shabbat pour Yhwh, ton

Dieu ! Tu ne feras aucun travail [...] Parce qu'en six jours Yhwh a fait les

cieux et la terre, la mer et tout ce qui est en eux et au septiéme jours il s'est

reposé : Cest pour cela que Yhwh a béni le jour du shabbat et I'a rendu
saint.
Ft encore Deutéronome s, 12.15 .

Observe et sanctifie le jour du shabbat, comme te I'a ordonné Yhwh, ton

Dieu.

Le septi¢me jour, le shabbat ou le dimanche est au sens propre le
jour de la féte, d’abord parce quil revient trés périodiquement et
qu’il fonde ainsi le calendrier, mais surtout parce qu’il est le jour de
la contemplation comme cessation de I'activité. Giorgio Agamben
écrit dans 7/ regno e la glorz'ﬂ p- 268-269, Neri Pozza, Vincenza, 2007 .

Loikonomia du pouvoir pose solidement en son centre, sous forme de féte et
de gloire, ce qui apparait 4 ses yeux comme I'insupportable désceuvrement
de 'homme et de Dieu. La vie humaine est désceuvrée et sans but, mais

cette argia et cette absence de but rendent possible I'ceuvre incomparable

de I'espece humaine. Chomme, est voué a la production et au travail, parce



qu'il est dans son essence enti¢rement privé d’ceuvre et parce qu'il est par

excellence un animal sabbatique.

Le shabbat ou le dimanche est le jour de la cessation de activité
de production (shabbat, anapausis) pour la contemplation de la
gloire (kavid, doxa) de Dieu et de ce que nous sommes, c’est-a-dire
contempler la création mais aussi se contempler comme événement.
Giorgio Agamben, dans I'analyse de ce repos, de cette cessation,
nous donne P73 |3 démonstration de la proposition 52 du
livre quatre de I’Ethique de Spinoza : « Le repos (Uacquiescentia)
est en soi une joie, du fait que 'homme se contemple lui-méme
et sa propre puissance d’agir ». La contemplation n’est donc pas
en soi inactivité, mais mesure de lactivité dans la forme de la
cessation ou du repos, dans la forme trés particuliére de la féte, du
festive, de la récurrence du calendrier. La féte est donc le calendrier
et ce qui revient, principalement de mani¢re hebdomadaire, mais
Cest surtout la mesure d’une participation au spectacle que nous
produisons sans cesse, une participation, intense et assidue, a
expérience de celui ou ceux qui observent un jeu ou une activité,
une participation comme spectateur.

La pensée grecque, et essentiellement la pensée aristotélicienne,
nous a fournit une large et complexe analyse de la contemplation
(théoria). Toujours lié aux mémes problématiques, mais cette fois
dans une visée politique, Aristote, dans l’Et/ﬂique a Nicomagque,
analyse ce qui serait capable de définir I'ccuvre de '’homme, to
ergon tou anthropou "97°%5 dans la mesure oti ’homme pourrait en
étre dispensé et pourrait ne pas avoir d’ceuvre 4 accomplir (argia)
1097b3°_ Aristote pour se sortir de cette impasse théorique, reconnait
que 'homme est lié & une sorte de réalité pratique, une pragmariké

208 1098a3

comme exercice de la raison mais qui n'est pas encore
une expérience de la contemplation (zhéoria). Or la fonction ou
Pactivité de '’homme (ergon) est intrinsequement liée a la cessation

de cette activité comme repos (anapausis) 1128233

qui consiste, tres
précisément dans ce passage, en une activité de loisir (diagoge)

qui comme fin de la pratique est une ouverture au jeu et 2 la vie



contemplative. C’est ici que pour Aristote les choses deviennent
dialectiquement complexes et impossible (aporia) : 'Thomme ne
peut trouver la mesure de son bonheur (exdaimonia, qui est 'enjeu,
politique, de I'ensemble du texte) dans la forme de la distraction et
u jeu (anapausis mais sous la forme de la vie contemplative
duj e la f del templat

) livre x,

ou théorétique (¢#héoria et sophia 7 : pour Aristote la vie

contemplative (théoria) est donc lenjeu de notre expérience
humaine puisque ce que nous avons de mieux c’est notre puissance
77319 puisque ce n'est pas épuisant *77%*3
1177324

b

intellective , puisque
cest du plaisir
1177228

puisque C'est une activité indépendante
qui garantie & 'homme son inconditionnalité, puisque

7

Cest une activité en soi *'77°, puisque c’est un loisir (anapausis et

skolastiké zoé) "7, puisque Cest une activité théorétique 1177226
et enfin parce que Cest la véritable vie de 'homme "7%%, Ceci
constitue les huit arguments d’Aristote pour prouver que la vie
contemplative (théoria) est la meilleure. Cependant il y a ici un
probléme théorique de taille, c’est le sixiéme argument : comment
cette théoria peut-elle étre un loisir alors qu'Aristote a condamné
cette activité (anapausis) ? Aristote y répond en jouant sur le sens du
mot anapausis, le repos, le loisir et le sens de sko/é, le loisir consacrer
a quelque chose, autrement dit 'étude et on revient ici au sens
premier quon a donné aux verbes contemplari et théorein. Mais
si nous poussons un peu encore cette analyse, il est important de
préciser que ce repos, ¢'est-a-dire la mesure de la contemplation, est
a entendre comme un désceuvrement, mais un désceuvrement, au
sens propre, actif. Qu'est-ce que ¢a signifie ? Ca signifie d’abord que
cest une activité qui doit désceuvrer I'essence productive des ceuvres
pour les ouvrir A ce régime de la participation et de la célébration,
en somme qui doit pouvoir les ouvrir au jeu;; ¢a signifie encore que
désceuvrement est  entendre comme une activité et non sous le sens
traditionnel de cette situation pénible d’une privation de l'activité.
Le désceuvrement est donc, non plus un état, mais une activité,
au sens propre, infinie et inconditionnelle (donc une argia), une

activité de participation et de célébration ; contempler cest alors la



mesure de notre participation a ce que nous nommons les régimes
de la festivité. La contemplation, ou l'activité de contemplation
est donc d’une part la double observation de la création et de
la production de I'ceuvre, et d’autre part Cest une féte comme

célébration (du kavéd et de la doxa) et comme participation.

Il reste alors la problématique appréhension de la féte et des
régimes festifs, autrement dit I'expérience de ce double régime de
la célébration et de la participation. Notre statut ou notre existence

est double; C’est celui de I'observateur et celui du participant "

renvoyons ici & La féte et la machine mythologique de Furio Jesi, éd. Mix., 2008 Cest-
a-dire que nous sommes toujours, et sans jamais pouvoir garantir
lintégralicé de I'un ou de lautre, et espion, et participant des
régimes collectifs ou des régimes du festifs, §'il s’agit de cette mesure

ibid. p. 38 o développé

de l'intensité. Le philosophe italien Furio Jesi
le concept de I'espionnabilité, autrement dit 'exercice de cette
observation assidue et attentive du rythme et de la participation des
autres, de ce qui constitue la mesure de la différence et surtout ce
qui conditionne la participation commune a un modéle collectif,
Cest-a-dire & la féte, Cest-a-dire aux régimes de la participation et
de la célébration. Chypothese de Jesi est que nous n’avons donc
pas la possibilité d’'une expérience intégrale soit de notre position
d’espion, soit de notre position de participant. Et il va de soit que
ce que nous espionnons et ce 2 quoi nous participons sont, ce que

) . . 4 voir A Fabien Vallos, Si:
nous nommons, les régimes de l'intensité Y & e propos Fabien Vallos, Six

modeéles d'analyse herméneutique (avec Jacopo Baboni Schilingi), p. 32-37, éd. Mix., 2008
b

ou les régimes de la festivité.

Participer au festif dit trois choses fondamentales. 1. qu’il s'agit
d’une participation au non-mesurable. 2. que la participation est
sans fin mais surtout que la participation implique de rien faire
d’autre que d’adhérer 2 sa viduité. Quest-ce que ¢a signifie ? Ca
confirme I'inactualité des dispositifs et de leur fonctionnement, du
fait de sa permanence comme répétabilité, pour appréhender notre

propre actualité (notre propre impermanence, c’est-a-dire notre



appartenance, au virtuel comme ouverture a la mise en ceuvre). Clest
ce quon appelle I'expérience brutale du présent comme cruauté du

pl‘éSCnt absolue voir Furio Jesi Inattualiti di Dioniso in Materiali mitologici, p. 127,

Einaudi, Turin, 2001 d voir Martin

ou comme expérience de 'ennui profon
Heidegger, in Les concepts fondamentaux de la métaphysique, p. 203, sq., Gallimard,

209t et qui prendra la forme soit de la joie (expérience soit de

I'immanence, soit de la zoé aion dans la pensée chrétienne) soit du
bonheur (expérience de 'eudaimonia ou de l'eu zén aristotélicien)
soit enfin de ce que nous nommons le festif. Enfin, 3. il sagit
d’adhérer aux « ceuvres » non pour ce quelles sont mais parce
qu’elles sont en puissance (virtuelles). Ca ouvre alors & deux choses :
soit a la spéculation, C’est-a-dire a la forme la plus spectaculaire de la
marchandise (on ne détermine pas sa valeur mais alors sa puissance
d’échange et de permanence); soit alors & l'inopérativité... ca
semble paradoxale et insoutenable et pourtant c’est bien la limite
de notre expérience dialectique. Inopérativité parce que les ceuvres
sont vides (sans valeur et donc toujours actuelle (la forme inversée
de la permanence)) et on y adhére alors par participation, par jeu. ..
et toute participation n'existe que comme maintien d’une position,
d’un lieu de guet, d’observation, d’espionnage et de contemplation.
Notre mesure dialectique est alors paradigmatique de la figure
ambigué du speculator : celui qui guette et qui garde, autrement
dit celui qui fabrique une contemplation et qui conserve dans un
devenir désceuvré. La mesure de ce que nous sommes est alors notre
devenir festif : Cest-a-dire notre ouverture au désceuvrement en ce
sens que nous désceuvrons.

La féte, le festif est donc ce qu'on observe et ce 2 quoi on participe
(théoria). Iy aurait alors cette possibilité d’entendre le sens du verbe
contempler et I'état de contemplation comme cette observation
attentive et cette participation aux régimes de I'intensité, cest-a-dire
les régimes de la collectivité qui célebrent et qui fétent. Ce que
nous contemplons cest l'intensité de ces événements. Le festif est
donc cette puissance de 'observation comme fonction théorétique

(ou contemplative) et cette puissance de la participation comme



10

appréhension du phénoménique. Lexpérience de la contemplation
est donc, précisément, 'expérience de I'observation de I'intensité
des régimes de la célébration (doxazein) et de I'intensité des régimes
de la participation, ce que Walter Benjamin avait appelé, dans le
commentaire Ms. 470 des paralipoménes aux Concepts sur ['histoire
Efrz'tsfmnmz'x p- 453, op. [z't.) une prose intégrale .

Le monde messianique est le monde de Iactualité intégrale et, de tous

cotés, ouverte. Ce nest quen elle qu'existe I'histoire universelle. Mais non

pas en tant qu histoire écrite, plutdt accomplie comme une féte. Cette féte
est purifiée de toute solennité. Aucune espéce de chant ne 'accompagne.

Sa langue est une prose intégrale, qui fait sauter les chaines de Iécriture,

et est comprise de tous les hommes (comme la langues des oiseaux par

les enfants qui sont nés un dimanche). — Lidée de la prose coincide avec

I'idée messianique de I'histoire universelle (les différentes sortes de proses

artistiques forment le spectre de 'universel historique (universalhistorische)

— dans Le narrateur.

Le temps messianique signifie, ici, a la lettre, le temps qui libére,
le temps qui permet a4 'homme d’étre intégralement immergé —
ne serait-ce qu'un instant — dans lactualité, Cest-a-dire dans la
vie contemplative. C’est donc ce qui libére du temps historique
de la langue, puisque qu’il ne s'agit pas d’une écriture mais d’une
fete, Cest-a-dire celle de la parole rendue i la parole, celle de
langue exposée dans son devenir, celle de la participation, celle du
bavardage, celle peut-étre du barbare.

Quest-ce alors qu'une prose intégrale ? Cest une langue qui n'a
pas été privée de son désceuvrement, de sa mesure a désceuvrer, de
sa féte, de sa participation.

Lceuvre, si elle est une féte, n'a donc rien a dire, ou si peu; si
elle est du festif, elle est « laffirmation du nceud asémantique de la

. - in Cultura tedesca, n° » p-
parole » selon les mots de Furio Jesi ' “#77 74h 112 1999, p- 120,

Fabien Vallos



II



I2



