ConNprTioNS DE LUMIERE DE EMMANUEL HOCQUARD
L’ECRITURE DE L’AFFUT

« Lénoncé est A la fois non visible et non caché »

Michel Foucault, Archéologie du savoir

Le texte Conditions de Lumiére de Emmanuel Hocquard (R.O.L,
2007) est un texte de poésie, d’abord parce qu'il est précisé que ce
sont des élégies, ensuite parce qu’il y a quelque chose qui ressemble
a des enjambements ou plus précisément dans la mesure ot le texte
a une forme, un rectangle resserré dans la page et dans la mesure ou
il y a un retrait de la phrase (absence totale de ponctuation) telle
quon l'entend habituellement. Il s'agit donc d’un texte constitué
d’une série de propositions ou d’une série d’énoncés (voir note 4,
p. 185).

Structurellement le texte est donc composé d’un poeme (de
vingt et un ensembles de cinq élégies), d’'un commentaire (« Dans
une coupe en verte ») et de notes. Les notes sont en fait huit
propositions de lecture.

Formellement il persiste une ambiguité dans la nature méme
du texte, savoir s'il est constitué de propositions ou d’énoncés.
S’il S'agit de propositions alors nous sommes dans le régime du
fonctionnement de la logique, il y a donc la mesure possible
d’une interprétation, d’un sens : il sagit alors de grammaire, de
sens, d’effectivité du sens, c’est donc un texte de la relation et de la
construction. S’il s'agit d’énoncés — un énoncé Cest, selon Michel
Foucault, in Archéologie du savoir, « ce qui fait exister [des] ensembles
de signes, et permet 2 ces régles ou ces formes de sactualiser » (p.
121), donc « I'énonciation peut-étre recommencée ou réévoqué,

alors qu'une forme (linguistique ou logique) peut-étre réactualisée,



10

énoncé, lui, a en propre de pouvoir étre #épézé » (p. 145) — nous
sommes alors dans 'événement, dans la puissance saisissante de la
langue et de la parole. Il ne s'agit plus de grammaire, ni d’effectivité
du sens mais de la mesure la plus aczuelle du langage dans I'exercice
de la relation, son instance, son existence, son intonation (p. 183).
Alors Pexercice de la langue devient autre, le poéme devient autre :
comme suite d’énoncés il devient un espace de résonance (p. 182)
— on se souvient aussi du propos de Lucrece « tout espace a écho
est un temple » — mais ici (Cest-3-dire maintenant pour Emmanuel
Hocquard;; « ce qu'on appelle ici est une bréve durée » p. 78) temple
ne signifie pas le lieu du sacré mais le lieu de la découpe, le rectangle,
ce qui a été saisi dans le langage, Cest-a-dire — ce que Michel

Foucault appelle — le discontinu, la série, la transformation.

Texte des relations donc. A partir du moment ol nous sommes
face 4 des énoncés le jeu de la langue est de les mettre en relation (en
somme faire des images : il faut relire les notes s et 8 et donc relire
encore le texte...). Mettre d’abord en relation les mots de la langue,
autrement dit travailler sur la signification, mais surtout fabriquer
des relations syntaxiques, grammaticale, au sens de la possibilité
d’un tracé, grammé, A établir entre les mots et la possibilité de son
effacement, la possibilité de « 'arasement de la tablette » (p. 173),
le grammatéion.

S’il s'agit de relation de grammaire, on se souvient alors que
dans ma haie et surtout dans Linvention du verre éraient déja
en jeu ces réflexions sur les liaisons grammaticales. Nous avions
proposé une lecture de LTnvention du verre & partir des Catégories
d’Aristote [1a, 16], considérant que le primat de toute grammaire
— de toute langage donc — Clest le choix d’opérer les mots de la
langue en combinaison, kata sumploken, ou de les opérer sans
combinaison, aneu sumplokes : ici (p. 176) Emmanuel Hocquard
nous en livre un magnifique exemple : « Entendre des espaces :
coq voix tesson En méme temps séparés Sans cause Ne pas ». Il

s'agit bien d’'une grammaire par juxposition construisant « des liens



par juxtaposition » (p. 81), construisant un exercice de la langue
par juxtaposition « sans autre formule ». La premitre solution,
proposée par Emmanuel Hocquard (le texte s'ouvre presque avec le
mot solution, p. 13), autrement dit ce qui permet la juxtaposition,
Cest le geste ou 'événement et la vitesse, celle de la langue et de
lintonation (p. 183). A ces deux premiéres solutions quatre autres
sont proposées — ou exposées — p. 16 : quatre énoncés mais aussi
quatre propositions logiques de lecture : 1. « Nuit d’il y a » propose
deux mesures, celle du déictique (montrer, indiquer) et celle de la
mémoire, du rappel mais ici sans objet; 2. « Aimer par définitions »,
ici le pluriel indique qu'aimer, le verbe, se fait par les définitions,
le nom, cest-a-dire par la mesure du langage dans la puissance du
nom : aimer ce n'est que dire des noms; 3. « Les mots dans un
ordre quelconque », autrement dit ce que nous venons d’écrire
sur la grammaire; enfin 4. « Penser A sépare », cest-3-dire que la
langue produit deux discontinuités, celle de 'objet et du signe et
celle du signe et du sens : Cest ¢a le langage et la proposition de sy

abandonner...

C’est donc bien, au-dela de propositions, des séries d’énoncés,
mais des énoncés qui, dans la mesure ot ils constituent un poé¢me,
dans la mesure ou ils éprouvent donc le production du texte,
acquiérent un statut supplémentaire, celui de paradigme.

Qulest-ce qu'un paradigme ? et que signifie ici, dans ce texte de
Emmanuel Hocquard, d’appréhender cette série d’énoncés comme
des paradigmes ? Si nous nous référons au texte « Qu’est-ce qu’un
paradigme » de Giorgio Agamben (p. 34) nous retenons deux
définitions possibles : d’abord cest « quelque chose qui procede de
singularité en singularité » ensuite c’est quelque chose qui « est en
méme temps exemplarité et singularité ».

Ici ¢a signifie que le texte procéde d’exemples : d’exemples
en exemples (dans la langue hocquardienne nous devrions dire
d’anecdotes en anecdotes) au point que chaque élément puisse étre

lu dans sa singularité. Ca signifie aussi, et si nous admettons que

II



12

(ibid. p. 25) « le paradigme tout en étant un phénomene singulier
sensible, contient en quelque sorte I'éidos, la forme méme quil
sagit de définir », que le texte ici est I'exposition d’une langue qui
produit sa propre forme (grammaire et intonation) et qui définit 2
chaque fois 'usage des éléments de la langue : si « on n’a pas trouvé
quel rapport établir entre un nom et son objet » (p. 128) — puisque
la pensée sépare (p. 16) — alors le « mot définit un usage » (p. 129)
en 'exposant.

Ici le mot acquiert une prégnance, une polyvalence, presque,
qui viderait le texte de toute ou presque expression analytique et qui
'apparenterait formellement au « phrasé », au 4ix (ou intonation)
de la poésie chinoise.

Ici chaque énoncé — mais aussi chaque rectangle, chaque zemplum
qui possede dés lors une fonction énonciative — est donc 'exposition
de la langue, la « mise en lumiére » de la langue, de I'événement de
la parole et des relations qui s’y établissent : chaque énoncé est donc
bien un paradigme puisque — pour paraphraser Giorgio Agamben
— le paradigme se produit au moyen d’un « mettre & c6té », d’'un
« joindre ensemble » (paradeiknumi) et d'un « exposer » (deiknumi).
Mais la langue ’Emmanuel Hocquard expose singuli¢rement et
toujours la partie pour la partie (ho méros pros méros) — le méme
pour le méme, si on préfere : « toutes les choses qui ont des qualités
similaires sont les mémes » (p. 23) —, car ici il ne s'agit jamais du
régime de la métaphore mais bien du régime du paradigme qui
« n'obéit pas a la logique du transfert métaphorique d’un signifié,

mais au modele analogique de 'exemple » (ibid. p. 19).

Le modele central de ce texte est bien lexpérience de
exposition, exemplaire, des énoncés de la langue (para-deiknumi).
Ce modele, objectivement, se trouve caché, comme replié dans les
méandres des langues : cC’est un effet de réel, une écymologie donc,
une surprise cachée dans « la forme en verre rose » de la page 128.
Il est écrit : « On a pas encore trouvé quel rapport établir entre le

nom et l'objet », C'est-a-dire entre I'objet et le signe et donc par voie



de conséquence le rapport entre sémiotique et herméneutique;
Iobjet est une « forme en verre rose » ; le nom de I'objet est szropper.
Les dictionnaires américains donnent pour le verbe 70 strop : « to
sharpen (a razor) on a strop » et pour szrop : « 1. a strap, especially
a short rope whose ends are spliced together to make a ring. 2. a
flexible strip of leather or canvas used for sharpening a razor »;
un stropper Cest cette petite forme en verre qui sert a afftter, 2
aiguiser, 3 maintenir tranchant. Le terme américain stropper vient
du latin stroppus ou struppus, la corde, la sangle (on se souviendra
ici du ruban qui n’a qu'une seule face de LTnvention du verre) ; plus
saisissant encore stroppus vient du grec strophos, la corde, la bande
mais surtout du verbe stréphein, enrouler et donc rythmer, marquer
la cadence du poéme (strophe en francais). Autrement dit le texte
de Emmanuel Hocquard convoque le lecteur — et la littérature —
a un poste de guetteur; étre & l'affiit de la mesure rythmique de
la langue, de ses relations, de sa pro-duction — de sa fabrique (p.
63, 78), de sa signature, de sa disposition (p. 161, 175), de ses
systémes de représentation (p. 169), etc. Plus encore il s'agit d’étre
a lafftit du rythme le plus complexe et le plus sourd, celui de la
contemplation (p. 40, 48) — la singuliére mesure théorique du texte
—, mais de la contemplation que nous ne devons pas entendre ici
de maniére romantique mais comme mesure d’une observation
assidue — le resserrerent dans le rectangle — : autrement dit étre a
laffGt du calendrier (p. 22, 29, 103) de I'anniversaire (p. 142), voire
encore de larchive (p. 173), de la dynastie (p. 128). Retrouver ici
la figure de l'archéologue mais un archéologue inversé, non des
objets ni méme des signes, mais un archéologue des calendriers,
C’est-a-dire de I'instance du texte (ici!) et de I'observation.
Derni¢re proposition (n° 6), je relis Conditions de lumiére
au soleil : manifestement la lumiére est bien la condition de
observation attentive de la langue — derriére le verre ou dans une

coupe en verre — et la certitude que ce texte est éblouissant.

Fabien Vallos

13



