
9

		 Conditions de lumière de Emmanuel Hocquard

			  l’écriture de l’affût

	         « L’énoncé est à la fois non visible et non caché »

	                         Michel Foucault, Archéologie du savoir

		 Le texte Conditions de Lumière de Emmanuel Hocquard (P.O.L, 
2007) est un texte de poésie, d’abord parce qu’il est précisé que ce 
sont des élégies, ensuite parce qu’il y a quelque chose qui ressemble 
à des enjambements ou plus précisément dans la mesure où le texte 
a une forme, un rectangle resserré dans la page et dans la mesure ou 
il y a un retrait de la phrase (absence totale de ponctuation) telle 
qu’on l’entend habituellement. Il s’agit donc d’un texte constitué 
d’une série de propositions ou d’une série d’énoncés (voir note 4, 
p. 185). 
		 Structurellement le texte est donc composé d’un poème (de 
vingt et un ensembles de cinq élégies), d’un commentaire (« Dans 
une coupe en verre  ») et de notes. Les notes sont en fait huit 
propositions de lecture. 
		 Formellement il persiste une ambiguïté dans la nature même 
du texte, savoir s’il est constitué de propositions ou d’énoncés. 
S’il s’agit de propositions alors nous sommes dans le régime du 
fonctionnement de la logique, il y a donc la mesure possible 
d’une interprétation, d’un sens  : il s’agit alors de grammaire, de 
sens, d’effectivité du sens, c’est donc un texte de la relation et de la 
construction. S’il s’agit d’énoncés – un énoncé c’est, selon Michel 
Foucault, in Archéologie du savoir, « ce qui fait exister [des] ensembles 
de signes, et permet à ces règles ou ces formes de s’actualiser » (p. 
121), donc «  l’énonciation peut-être recommencée ou réévoqué, 
alors qu’une forme (linguistique ou logique) peut-être réactualisée, 



10

l’énoncé, lui, a en propre de pouvoir être répété » (p. 145) – nous 
sommes alors dans l’événement, dans la puissance saisissante de la 
langue et de la parole. Il ne s’agit plus de grammaire, ni d’effectivité 
du sens mais de la mesure la plus actuelle du langage dans l’exercice 
de la relation, son instance, son existence, son intonation (p. 183). 
Alors l’exercice de la langue devient autre, le poème devient autre : 
comme suite d’énoncés il devient un espace de résonance (p. 182) 
– on se souvient aussi du propos de Lucrèce « tout espace à écho 
est un temple » – mais ici (c’est-à-dire maintenant pour Emmanuel 
Hocquard ; « ce qu’on appelle ici est une brève durée » p. 78) temple 
ne signifie pas le lieu du sacré mais le lieu de la découpe, le rectangle, 
ce qui a été saisi dans le langage, c’est-à-dire – ce que Michel 
Foucault appelle – le discontinu, la série, la transformation. 

		 Texte des relations donc. À partir du moment où nous sommes 
face à des énoncés le jeu de la langue est de les mettre en relation (en 
somme faire des images : il faut relire les notes 5 et 8 et donc relire 
encore le texte…). Mettre d’abord en relation les mots de la langue, 
autrement dit travailler sur la signification, mais surtout fabriquer 
des relations syntaxiques, grammaticale, au sens de la possibilité 
d’un tracé, grammè, à établir entre les mots et la possibilité de son 
effacement, la possibilité de « l’arasement de la tablette » (p. 173), 
le grammatéion. 
		 S’il s’agit de relation de grammaire, on se souvient alors que 
dans ma haie et surtout dans L’Invention du verre étaient déjà 
en jeu ces réflexions sur les liaisons grammaticales. Nous avions 
proposé une lecture de L’Invention du verre à partir des Catégories 
d’Aristote  [1a, 16], considérant que le primat de toute grammaire 
– de toute langage donc –  c’est le choix d’opérer les mots de la 
langue en combinaison, kata sumploken, ou de les opérer sans 
combinaison, aneu sumplokès  : ici (p. 176) Emmanuel Hocquard 
nous en livre un magnifique exemple  : « Entendre des espaces : 
coq voix tesson  En même temps séparés   Sans cause   Ne pas ». Il 
s’agit bien d’une grammaire par juxposition construisant « des liens 



11

par juxtaposition » (p. 81), construisant un exercice de la langue 
par juxtaposition «  sans autre formule  ». La première solution, 
proposée par Emmanuel Hocquard (le texte s’ouvre presque avec le 
mot solution, p. 13), autrement dit ce qui permet la juxtaposition, 
c’est le geste ou l’événement et la vitesse, celle de la langue et de 
l’intonation (p. 183). À ces deux premières solutions quatre autres 
sont proposées – ou exposées – p. 16 : quatre énoncés mais aussi 
quatre propositions logiques de lecture : 1. « Nuit d’il y a » propose 
deux mesures, celle du déictique (montrer, indiquer) et celle de la 
mémoire, du rappel mais ici sans objet ; 2. « Aimer par définitions », 
ici le pluriel indique qu’aimer, le verbe, se fait par les définitions, 
le nom, c’est-à-dire par la mesure du langage dans la puissance du 
nom : aimer ce n’est que dire des noms ; 3. « Les mots dans un 
ordre quelconque  », autrement dit ce que nous venons d’écrire 
sur la grammaire ; enfin 4. « Penser à sépare », c’est-à-dire que la 
langue produit deux discontinuités, celle de l’objet et du signe et 
celle du signe et du sens : c’est ça le langage et la proposition de s’y 
abandonner…

		 C’est donc bien, au-delà de propositions, des séries d’énoncés, 
mais des énoncés qui, dans la mesure où ils constituent un poème, 
dans la mesure où ils éprouvent donc le production du texte, 
acquièrent un statut supplémentaire, celui de paradigme. 
		 Qu’est-ce qu’un paradigme ? et que signifie ici, dans ce texte de 
Emmanuel Hocquard, d’appréhender cette série d’énoncés comme 
des paradigmes ? Si nous nous référons au texte « Qu’est-ce qu’un 
paradigme  » de Giorgio Agamben (p. 34) nous retenons deux 
définitions possibles : d’abord c’est « quelque chose qui procède de 
singularité en singularité » ensuite c’est quelque chose qui « est en 
même temps exemplarité et singularité ». 
		 Ici ça signifie que le texte procède d’exemples  : d’exemples 
en exemples (dans la langue hocquardienne nous devrions dire 
d’anecdotes en anecdotes) au point que chaque élément puisse être 
lu dans sa singularité. Ça signifie aussi, et si nous admettons que 



12

(ibid. p. 25) « le paradigme tout en étant un phénomène singulier 
sensible, contient en quelque sorte l’éidos, la forme même qu’il 
s’agit de définir », que le texte ici est l’exposition d’une langue qui 
produit sa propre forme (grammaire et intonation) et qui définit à 
chaque fois l’usage des éléments de la langue : si « on n’a pas trouvé 
quel rapport établir entre un nom et son objet » (p. 128) – puisque 
la pensée sépare (p. 16) – alors le « mot définit un usage » (p. 129) 
en l’exposant. 
		 Ici le mot acquiert une prégnance, une polyvalence, presque, 
qui viderait le texte de toute ou presque expression analytique et qui 
l’apparenterait formellement au « phrasé », au kiu (ou intonation) 
de la poésie chinoise. 
		 Ici chaque énoncé – mais aussi chaque rectangle, chaque templum 
qui possède dès lors une fonction énonciative – est donc l’exposition 
de la langue, la « mise en lumière » de la langue, de l’événement de 
la parole et des relations qui s’y établissent : chaque énoncé est donc 
bien un paradigme puisque – pour paraphraser Giorgio Agamben 
– le paradigme se produit au moyen d’un « mettre à côté », d’un 
« joindre ensemble » (paradeiknumi) et d’un « exposer » (deiknumi). 
Mais la langue d’Emmanuel Hocquard expose singulièrement et 
toujours la partie pour la partie (ho méros pros méros) – le même 
pour le même, si on préfère : « toutes les choses qui ont des qualités 
similaires sont les mêmes » (p. 23) –, car ici il ne s’agit jamais du 
régime de la métaphore mais bien du régime du paradigme qui 
« n’obéit pas à la logique du transfert métaphorique d’un signifié, 
mais au modèle analogique de l’exemple » (ibid. p. 19). 

		 Le modèle central de ce texte est bien l’expérience de 
l’exposition, exemplaire, des énoncés de la langue (para-deiknumi). 
Ce modèle, objectivement, se trouve caché, comme replié dans les 
méandres des langues : c’est un effet de réel, une étymologie donc, 
une surprise cachée dans « la forme en verre rose » de la page 128. 
Il est écrit : « On a pas encore trouvé quel rapport établir entre le 
nom et l’objet », c’est-à-dire entre l’objet et le signe et donc par voie 



13

de conséquence le rapport entre sémiotique et herméneutique ; 
l’objet est une « forme en verre rose » ; le nom de l’objet est stropper. 
Les dictionnaires américains donnent pour le verbe to strop : « to 
sharpen (a razor) on a strop » et pour strop : « 1. a strap, especially 
a short rope whose ends are spliced together to make a ring. 2. a 
flexible strip of leather or canvas used for sharpening a razor  » ; 
un stropper c’est cette petite forme en verre qui sert à affûter, à 
aiguiser, à maintenir tranchant. Le terme américain stropper vient 
du latin stroppus ou struppus, la corde, la sangle (on se souviendra 
ici du ruban qui n’a qu’une seule face de L’Invention du verre) ; plus 
saisissant encore stroppus vient du grec strophos, la corde, la bande 
mais surtout du verbe stréphein, enrouler et donc rythmer, marquer 
la cadence du poème (strophe en français). Autrement dit le texte 
de Emmanuel Hocquard convoque le lecteur – et la littérature – 
à un poste de guetteur ; être à l’affût de la mesure rythmique de 
la langue, de ses relations, de sa pro-duction – de sa fabrique (p. 
63, 78), de sa signature, de sa disposition (p. 161, 175), de ses 
systèmes de représentation (p. 169), etc. Plus encore il s’agit d’être 
à l’affût du rythme le plus complexe et le plus sourd, celui de la 
contemplation (p. 40, 48) – la singulière mesure théorique du texte 
–, mais de la contemplation que nous ne devons pas entendre ici 
de manière romantique mais comme mesure d’une observation 
assidue – le resserrèrent dans le rectangle – : autrement dit être à 
l’affût du calendrier (p. 22, 29, 103) de l’anniversaire (p. 142), voire 
encore de l’archive (p. 173), de la dynastie (p. 128). Retrouver ici 
la figure de l’archéologue mais un archéologue inversé, non des 
objets ni même des signes, mais un archéologue des calendriers, 
c’est-à-dire de l’instance du texte (ici !) et de l’observation. 
		 Dernière proposition (n° 6), je relis Conditions de lumière 
au soleil  : manifestement la lumière est bien la condition de 
l’observation attentive de la langue – derrière le verre ou dans une 
coupe en verre – et la certitude que ce texte est éblouissant. 
		  
						     Fabien Vallos


