Jean-Baptiste Farkas
& Fabien Vallos

LE BEAU MAINTIEN

ou Propos de table

Exposition Convivio
Centre d’art contemporain de 'Onde

du 2 avril au 2 juillet 2011






N33

Inertie : « Le beau maintien »

NOUS LE REALISONS POUR VOUS ou A VOUS DE LE
REALISER

Mode demploi : déterminer ce qui ne devra ni croitre ni diminuer.
S’acharner a le maintenir au point mort.

Remarques : c’est fou les dispositions qu’il faut prendre pour en rester
toujours au méme point ! Inertie, cest « tout pour le stationnaire »,
qu’il sagisse, en matiére d'ouvrage, de « maintenir un lieu dans Iétat
esthétique ol on I'a trouvé »*, de bloquer une bibliothéque a cent livres
ou d’imposer un « personne nentre ou ne sort de cette piece »* dans
un repas mondain. Des mises en pratique visionnaires de ce service
pourront faire « résonner 4 l'intérieur » des sentiments élevés comme
la permanence ou le juste milieu. Il faudra préalablement étudier avec
soin les mises en pratique incluant des denrées périssables. Autre titre
(trop équivoque pour étre retenu) : La prestationnaire.

Parentés : King Ludd, « rebelle contre le futur »; la force d’inertie qui
« donne a I'impuissance le nom de force ».

Contre-parentés : Soustraire (N°32); Ajouter (N°32 variante 1);
Ajouter-Soustraire (N°32 variante 2); Les lecons de la soustraction (N°32
variante 3); la rupture; I'Evénement; le micro-événement.

Glitch 2008

BEAUCOUP PLUS DE NOINS !

1 Lexpression est de Jean-Paul Guidoni.

2 Difficile de taire ici un cas de figure comique ayant vu le jour dans une institution
qui a récemment consacré une exposition collective a la thématique du vide. Celle-ci
se composait de plusieurs espaces intégralement peints en blanc et ne contenant rien.
Chacun de ces espaces figurait (de maniére allusive) la fagon dont le vide avait pu étre
envisagé stratégiquement par un artiste, 2 un moment donné de sa carriére (de grands
cartels avaient été placardés et fournissaient des explications). Or, pour que ces espaces
restent immaculés tout au long de l'exposition, il fallait conjuguer leffort de plusieurs
peintres qui recouvraient chaque nuit de blanc — apparemment, la couleur la plus
représentative du vide ! — les graffitis et autres commentaires sauvages griffonnés par le

public pendant les heures douverture de l'exposition. Inertie !






A toute personne qui passera le seuil de lexposition, confier ceci :

« Rappelez-vous que tout ce que vous allez voir

est présenté au point mort ».



Cet entretien a été réalisé du 31 janvier au 24 mars 2011.
Nous avons choisi de le publier tel quel, sans réécriture.



31 janvier 2011

Pourquoi avoir choisi Inertie 2 Pour toi, ce service évoque~t-il quelque chose
de particulier 2 Recoupe-t=il ta pratique d’une certaine fagon 2 Ou bien
penses—tu que le service puisse tentrainer sur un autre terrain 2

Cher Jean-Baptiste, il y a plusieurs questions dans ta question.
Cependant si je t’ai proposé de travailler avec le service N°33 Inertie :
« le beau maintien », cest pour une double fascination et pour le terme
maintien et pour le terme inertie et, bien sfir, pour ce que ce service
implique. D’abord un mot du maintien, qui signifie, je suppose ici, la
conservation de létat d'une personne ou d’une chose et de l'y faire
demeurer : le mot maintien dit, 4 la lettre, ce que « je tiens dans ma
main » pour l'y faire demeurer. Ce qui y est alors saisi est un maintenant.
Maintenir est une figure essentielle de la perception du présent qui
repose sur un paradoxe saisissant : pour qu’il y ait présent il faut que
nous soyons capables d’agir 4 maintenir suspendues toutes choses
dans une inertie. L'inertie dit alors précisément ce qui est incapable
du mouvement. Uinertie dit une abstention de l'agir. Le présent est
seulement possible dans ce paradoxe. Tu le sais sans doute, aussi, que
toutes mes recherches depuis quelques temps s'obstinent 4 comprendre
ce paradoxe et sobstinent a saisir cette figure de ce qui s’abstient, aussi
bien autour des figures de la festivité, que de 'autre comme convive, de
l'ivresse, de la suspension de lopérativité, de 'ceuvre et de la figure de
'adresse. J'imagine donc et jespére que l'activation de ce service nous
entrainera a réfléchir et a expérimenter des formes de cette abstention.
o2 février 2011

Je repars de tes mots : « Pour qu’il y ait présent il faut que nous soyons
capables d’agir & maintenir suspendues toutes choses dans une inertie ».
Ce qui abstient favoriserait un rapport au présent 2 Peux-tu explorer
davantage ce paradoxe ?

Oui tu as raison, la formule devrait étre celle-ci, « il faut s’abstenir
pour qu'il y ait du présent ». Cela signifie précisément qu’il ne peut y
avoir de présent qu'a la condition quon s’abstienne de quelque chose.
Abs-tenere dit tenir a [écart, maintenir a Iécart. Il y a alors deux formes
majeures de cet écart. La premiére est celle des pensées juives de la
contraction de Dieu (#simtsoum) qui détermine le commencement
et celle de la réserve de Dieu (sabbaf) en ce sens que le sabbat clest
s’abstenir de l'opérativité afin de faire place aux temps historiques de
I'Adam (ziggoun). Cest bien str plus complexe, mais cest & mon sens,



un modéle essentiel de ce qui sabstient. Par ailleurs tu noteras que je
n'utilise jamais les substantifs francais dérivés de ce verbe, abstention et
abstinence, trop connotés : je leur préfere la formule « ce qui s’abstient ».
La seconde forme est celle d’une historicité matérielle. Lhistoricité
clest le vécu matériel humain et sa manifestation. Autrement dit clest
'usage. On sen doute, ce qui est important ici cest la manifestation de
ce vécu humain. Ce qui est manifeste, ce qui est mani-festus, est ce que
T'on touche de la main, ce qui est saisi en flagrant délit. Le manifestus
cest aussi le voleur... Ce qui est manifeste est ce qui en méme temps se
heurte 2 moi et qui est a portée de ma main : si je men saisis, il se forme
alors un main-tenant, et cest dans cette retenue et cette contraction du
temps que se forme le présent. Tout présent est en somme un usage
maintenu a [écart, saisi et tout présent est alors ce moment ol je me
tiens & [€écart, maintenu sur cet usage. Le présent, qui en fait nexiste
pas vraiment, est la contraction de ce qui en se manifestant, s’abstient
et se maintient (on pourrait méme oser dire, mais il s’agirait 1a d’'une
formule poétique, que le présent est ce qui en se manifestant, s'abstient
de se maintenir !). Ceest effectivement un beau paradoxe. Et cest sans
doute aussi pour cela que tu le nommes le « beau maintien » !

o6 février 2011

1] me semble a présent indispensable d’aborder la notion d’usage. Quen
dirais-tu, dans la perspective qui est celle de I'euvre 2 Que permet-il, en
somme 2

Question bien complexe ! Pour commencer je vais paraphraser, de
mémoire, un propos de Georges Molinié disant que « 'usage nest pas
prévisible comme réel historique survenant et pourtant seul l'usage
existe ». Cet énoncé nest pas trés simple ! Si je paraphrase encore
cela pourrait vouloir dire que l'usage nlest jamais autre chose que le
vécu matériel humain, en cela il n'est ni histoire ni anticipation. Or,
dit Molinié, seul l'usage existe. Paradoxe éblouissant ! Cela suppose
que matériellement I'histoire n'a plus prise, si ce nest comme images
du jadis et que I'anticipation ne peut avoir de sens. Il n'y a alors que le
présent, le saisissant maintenant, le quotidien. Cependant ce présent
n'a de sens que comme usage. Mais tu aurais raison de dire que je ne
réponds pas réellement a ta question ! Lusage pourrait étre ce que je
fais avec ce qui se manifeste. Cependant l'usage dit quelque chose de
la fagon avec laquelle je fais avec. Lusage clest la maniére avec laquelle
je fais quelque chose avec ce qui surgit, soit de maniére matérielle et



économique comme consommation et transformation, soit de maniére
éthique comme espace possible ou lon s'installe. Il s’agit d’user et il
s'agit d’habiter. Autrement dit on pourrait poser la question : que faire
de l'eeuvre ? Ou plus précisément, et particulierement pour toi, que
faire avec I'ceuvre ? Trés sincérement, peut-étre que je ne sais pas... On
s'accorde a dire qu’ici il s’agit bien, pour toi, d'ceuvre d’art. Je pourrais
te répondre quantité de choses, quune ceuvre on en fait des lectures,
des objets sacrés, des interprétations, des commentaires, des musées,
qu'une ceuvre on fait avec en vue d’un plaisir, d'une réinterprétation
des éléments du monde, en vue d’un jeu, d’'un loisir peut-étre méme,
en vue d’un vivre avec, en vue d’'une augmentation de sofi, en vue d’une
satisfaction, etc. Certes cest sans doute un peu tout cela a la fois, mais
je crois aussi que cest un peu rien de tout cela. Mais, trés sincérement,
jose penser qu'une ceuvre on en fait rien parce qu'elle n’a pas d’usage.
Enfin plus exactement quelle n'a pas d’'usage prédéterminé, attendu,
elle est donc, en tant quceuvre suspendue dans un non usage. Ce
que je voudrais dire clest que devant une ceuvre on ne sait pas quoi
faire. On pourrait dire aussi quon ne sait pas faire avec une ceuvre.
Ce serait la puissance méme de l'ceuvre. Il y aurait deux fagons de
saisir cet étonnement, soit avec la figure adornienne de l'ivresse, soit
avec la figure de lirrésolution de l'ceuvre. Il y a, tendantiellement, une
intransitivité dans l'ceuvre. Et pourtant, on répéte, seul 'usage existe.
On ne résout pas cette aporie, mais on peut cependant dire ce qulest ce
reste d’'usage. Il y aurait trois maniéres de faire avec, trois usages, soit
nous ignorons I'ceuvre, soit nous discutons I'ceuvre (ce que nous faisons
— tu remarqueras que je n'ai pas dis que nous discutons de l'ceuvre), soit
nous suspendons cet effet détonnement.

10 février 2011

Ces « trois maniéres de faire avec » me semblent trés pertinentes. Pour
toi, lequel de ces « trois usages » le service Inertie réclame-t-il ou
sollicite-t-il 2

Il semble, dans le cas qui nous intéresse, cest-a-dire ton travail et le
service N“33, que ce soit d’abord une question de discussion. Discuter
I'ceuvre, bien str. Discuter I'ceuvre signifie la secouer, Iébranler et
signifie aussi lexposer a une tension dialectique. Discuter I'ceuvre est
une activité transitive directe. Discuter I'ceuvre est un in fleri ce nest
donc ni un a priori ni un a posteriori. Maintenant il faut réfléchir sur
cette question de suspension comme usage. Que s’agit-il de mettre en



suspens ? Mais avant de continuer, j’aimerais 4 mon tour te poser cette
question : pour toi lequel de ces trois usages le service Inertie sollicite-
t-il ?

14 février 2011

Pour aller dans ton sens, je dirais qu'lnertie a pour objectif de susciter la
mise en question : mise en question de ce quest une euvre, le statut de celle-
ci devrait étre d’une fagon générale beaucoup plus discuté a mes yeusx, car
« faire ceuvre » ou méme tout simplement « euvrer » est aujourd hui plus
que jamais problématique, mais surtout (cest autrement plus important)
mise en question de la réalité que nous vivons. En imposant un décalage,
en subvertissant le cours normal de nos actions, en déréglant nos usages
Inertie souhaite discuter la réalité que nous vivons. Qu'arrive-t-il quand
nous abordons cette réalité de facon biaisée, « anormale » 2 Inertie (soit
maintenir en [ état, ﬁger pour invalider un régime, un cours) pourrail servir
de point de départ pour redéfinir ce quest I'usage, mais aussi, peut=étre et si
l'on envisage cette action (qui est le contraire d’une action !) de fagon plus
globale, pour faire une relecture de l'usage en le plagant sous l'angle de la
morale : peut-on, a juste titre, parler de bons ou de mauvais usages 2 Cela
Jait-il sens de relier la notion d’usage & une quelconque morale 2 J'imagine
que tu auras beaucoup de choses a mécrire a ce sujet qui nous interpelle tous
deux. Un autre point m’intéresse et concerne plus directement ce que nous
souhaiterions concrétement faire dans le cadre de Convivio : mes services
Jfont mal. Or avec le banquet, que tu soubaites offrir au public de I"Onde,
ton objectif nest-il pas, a lencontre du mien, fonciérement généreux ?
Relativement & ce paradoxe contenu dans notre proposition commune, ma
question alors serait : comment penses-tu que ces deux 0bjectif5 en apparence
contraires pourront se croiser (rendre problématique d’une part et offrir
de lautre), conwerger, coincider, ou simplement trouver un équilibre 2 En
d’autres termes et pour revenir i cette « trivialité » qui nous anime fous
deux, quelle forme pourrait avoir ce banquet si nous soubaitons satisfaire
simultanément nos deux objectifs 2

Tu as raison de dire que faire ceuvre, discuter l'ceuvre et discuter de
l'ceuvre reléeve de l'usage. Et ne releve que de 'usage, puisque seul
l'usage existe. Tu écris précisément qu'il s’agit de « mettre en question
la réalité que nous vivons ». Que signifie cette formule « mettre en
question » alors méme que nous ne cessons de tourner autour de cette
question de linertie ? Mettre en question, matériellement, pourrait
signifier saisir la facon dont le vivant, dont le commun, dont la

I0



technique nous convoque, nous arraisonne a chaque instant. Mettre
en question, philosophiquement, pourrait signifier la fagon dont ces
éléments nous interpellent 4 en discuter mais surtout la fagon avec
laquelle ils nous invitent non pas 2 penser, mais a re-penser. Toute
« mise en question » est en ce sens éthique a la condition quelle nous
convoque a un re-penser. Re-penser signifie que nous sommes dans
une situation telle que nous ne puissions pas faire sans, et quand je
dis « situation telle » je ne présuppose pas nécessairement quelle
soit catastrophique ou traumatisante. Une situation telle signifie,
simplement, que nous ne puissions plus saisir et penser la réalité,
le réel, de fagon identique (il faudrait, ici, réfléchir longuement a ce
que signifie cet « identique » : en quelques mots il signifie penser a
partir de modeles historiques, monistes, conservateurs, économiques,
etc.). Re-penser cest penser le non-identique. Le non-identique est
la réalité surgissante, disséminée, discontinue, interrompue, poreuse,
etc. Le non-identique permet de penser la différence et permet de
saisir ce qulest la réalité : elle ne peut plus étre cette adaequatio entre
la chose et la perception (commune) mais seulement le vécu humain
matériel. Il s’agit donc de saisir dans le réel survenant, dans le vécu
humain ce qu’il y a de non-identique. Tu imagines bien quici j’ai
quelques problémes a appréhender la question de la morale. Le non-
identique, & mon sens, empéche de penser la morale, comme code,
comme mesure, comme régle. Dans ce cas comment peut-on parler,
si je te cite, de « bons ou de mauvais usages » puisqu’il ne s’agit que
d’usages différents, que d’usages non-identiques. Mais, me diras-tu,
nous sommes des étres de lexpérience, du code, de la mémoire et de
la corruptibilité : nous existons dans ce paradoxe. Qulest-ce que cela
suppose ? Qu’il faut repenser la question de la morale et de I'éthique
et repenser cette distinction que fait Hegel entre Moralitit, Ethik et
Sittlichkeit : différence entre la morale comme code (privée ou public),
éthique comme technicisation de la morale (le politique) et enfin
quelque chose d’autre qui serait cette convocation a ce saisir de notre
puissance a ceuvrer en vue d’une éthique (user et habiter), afin que
nous puissions accéder a notre étre éthopoiétique. Cette puissance
ne serait ni la conservation ni la subversion mais bien, a la lettre,
lexpérience de l'inertie : 'inertie est ce qui se suspens, ici, un temps,
cest-a-dire le temps que je fasse avec ce qui surgit,la morale et Iéthique
comme morale technicisée. Cest, je pense lexpérience moderne de la

I1



dialectique et l'expérience contemporaine de 'inadéquation, du non-
identique. Seul le non-identique est éthique parce que seul le non-
identique est l'expérience de l'usage, aussi bien comme jouissance,
comme préservation, comme profanation, comme consommation,
mais une expérience d’'un usage en vue de quelque chose qui n'est
ni le bon ni le mauvais, mais le bien aristotélicien (hénéken tou eu),
comme on pourrait dire « clest bien ». Je considére que ce bien peut-
étre lexpérience de la letitia, la joie matérielle. Je crois que ce bien
ou cette /etitia est ce que nous expérimentons lorsque nous avons la
possibilité de penser le non-identique. Cest ce que Spinoza appelle
la satisfaction. Pour répondre a ta question, oui 'usage est toujours 1ié
a la morale comme code, comme effort pour supporter le survenant,
comme angoisse, comme souci, comme précaution. Mais il doit
étre impérativement cette morale comme expérience, comme usage
du non-identique. L'usage est le non-identique et non lidentique.
Llexpérience de l'inertie est ce qui permet, sans doute un temps de
désactiver une partie de la morale afin de souligner lexpérience du
non-identique : cest la vie contemplative (l'expérience théorétique)
chez Aristote. En ce sens oui l'inertie est essentielle pour repenser
l'usage, parce que l'inertie est effectivement une action, précisément
celle qui permet d’ignorer ce qui ne permet pas de repenser : inertie,
iners, voudrait dire quelque chose comme un « sans savoir faire »,
comme un argos (dés-ceuvré). Il y a ici une quantité de données
passionnantes qui relévent de lexpérience de cette inertie comme
argos, comme inopérativité, comme désceuvrement.

Ily a ta seconde question. En régle générale, je ne pose pas vraiment
la question des dispositifs en vue de quelque chose qui « ferait mal ».
Par ailleurs quand je réalise un banquet je ne me pose pas la question
de savoir si clest en vue de quelque chose qui « ferait du bien ». Ce qui
m’intéresse cest la création et lexpérience d’une temporalité ou létre,
occupé a manger et boire (et sans doute a trop manger et a trop boire),
suspend, rend inerte — une partie ou la totalité — de I'aspect codifié
et contractuel de ses usages. Si nous réussissons a faire éprouver ce
« beau maintien », il s’agirait que ce soit aussi pour nous une expérience
qui puisse rendre inerte nos intentions et qui nous oblige 4 re-penser
une réalité, celle du convive, celle de l'ceuvre, celle du festin, celle de
I'adresse, etc.

17 février 2011

I2



Jaimerais que tu abordes a présent la question de la trivialité. Sans qu’il
soit nécessaire de la rattacher directement a notre projet. Ou la situes-
tu 2 Que tinspire-t-elle 2 Et, plus profondément, quen est-il, selon toi,
d’une expérience esthétique ne se distinguant en rien d’une expérience
quotidienne (je pense bien sir au « Pontormo des petits plats ») 2 Parler
du trivial (mais la notion nest probablement pas encore assez ajustée a
nos propos, faudrait-il plutot parler de « vulgaire » 2) dans ce contexte me
semble d’autant plus intéressant que I'usage pose généralement probleme au
grand art (nous savons que celui-ci annonce méme trés souvent qu’il est
nécessaire de sortir de l'usage — de la « corruption » — pour accéder au statut
magique deuvre d'art ou & celui de relique)... Puis, jaimerais te poser
cette autre question : le « beau maintien » ne reviendrait-il pas au veeu de
déhiérarchiser un ensemble de valeurs que nous tenons aveuglément pour
acquises (« cest vil », « cest noble », « cest sublime ») 2

Cher Jean-Baptiste, la trivialité a, comme tu ten doutes, pas grand
chose a voir avec la vulgarité. La langue fait delle un concept plutot
péjoratif. Nous pourrions nous mettre d’accord sur le fait que le terme
trivialité signifie conjointement ce qui est banal, ce qui est évident
et ce qui est grossier (il faudrait peut-étre mettre méme dire obscéne
dans le sens ol ce qui est banal est ce qui est devant soi, simplement)
et que le terme trivial signifie 4 la fois ce qui est courant, cest-a-dire
sans originalité et ce qui est quotidien. Il faudra, par ailleurs, que
nous parlions absolument de la banalité, parce que ce concept est
extrémement important. La trivialité exprime donc un rapport au
commun et au banal. La trivialité cest le quotidien en tant que tel. La
trivialité n'est ni loriginalité, ni l'extraordinaire : la trivialité ce nest ni
sublimer, ni transcender, ni métaphoriser, ni allégoriser. La trivialité
cest 'humanité matérielle, ici, en tant que telle. Ce qu'il y a d’essentiel
dans la trivialité cest qu'elle dit quelque chose du commun, donc du
vivre avec. La trivialité c'est le #rivium, le croisement, le carrefour, la
place publique : c’est donc lexpérience de cette mise en commun, du
vivre avec quotidien. Il y a, tu ten doutes, une étonnante expérience de
la trivialité dans la figure du convive (convivium) parce que dans cet
espace de la table, du festin, 'invité ne fait face a 'autre que comme
étre trivial, cest-a-dire commun, quotidien : le convive est l'expérience
du quotidien. S’il y a beau maintien, il est la. Le beau maintien — nous
pourrions 'admettre pour le moment — est lexpérience temporelle
de la trivialité. Dans l'antiquité il y avait ce quon appelle des dieux

I3



triviaux, cest-a-dire des dieux des carrefours 4 qui lon adressait des
veeux, 4 qui lon faisait des dons propitiatoires. Parmi ces dieux de
carrefours, il y en a un, Hermes, qui est 4 la fois la figure de la puissance
du langage et de Iévidence du vivant. On se souviendra du scandale
des Hermocopides (défiguration des Hermes des carrefours) : clest
un scandale parce quil heurte, avec une violence impardonnable, les
figures de la quotidienneté. On se souviendra aussi, qu’il y a, dans un
des chapitres du Satiricon du Pseudo-Pétrone une exclamation de
Giton qui dit Occupo propitium, qu’Occupo soit propice : Occupo est
un surnom de Mercure. Occupo est un dieu trivial par excellence, celui
des places publiques, des voleurs, des arrangements, des conversations,
des flaneurs, etc. Le surnom de cet Hermeés latinisé dit trés clairement
quelque chose entre un je prends place et je moccupe, je saisi. La trivialité
est notre puissance 4 habiter et & soccuper. Et, par ailleurs, si Ton se
souvient de 'ancienne catégorisation de lexpérience esthétique il y a
un #rivium qui est lordre des « arts de la parole » (qui si je m'en souviens
doit correspondre a4 ce que nous appelons grammaire, rhétorique et
logique) : choses qui sont propres a organiser mais qui ne constituent
pas en soi les grands usages (ce que tu nommes comme étant les lieux
du « grand art »). Et clest, par exemple et puisque tu en parles, ce qui
a faconné I'image obscéne, névrotique et scandaleuse d’'un Pontormo.
Ce nlest pas le lieu ici de rentrer dans les détails, mais cependant de
rappeler qu'il nous reste de cet artiste un texte (journal, vademecum,
note ?) problématique parce quil ne cesse de maintenir un quotidien
qui semble ne faire aucune différence statutaire, esthétique, éthique
entre l'acte de peindre, celui de manger, celui d’'un vivre avec et le
vivant corporel. Clest pour cette raison, sans doute, que ce texte est
aussi fascinant. Clest pour cette raison que je ne dirais pas exactement
comme toi que le « beau maintien » est une tentative de déhiérarchiser,
parce que, ici, cest précisément la fonction de l'idée de maintien,
d’inertie, de suspens : le « beau maintien » est, une fois les statuts
déhiérachisés, lexpérience méme de cette trivialité comme expérience
du quotidien, comme expérience du vécu humain le plus troublant, le
plus humble... En guise de question et de convocation j’aimerais te
proposer ici deux figures, complexes, qui 4 mon sens disent précisément
quelque chose de cette trivialité, de ce que tu nommes la trivialité, de
ce que tu mets en place avec ce service du « beau maintien », d’abord
la figure du devancement puis celle de désenveloppement du monde. Je

14



disais un peu plus haut que la trivialité est, en quelque sorte obscénité,
a condition d'entendre ce mot comme ce qui est exactement devant;
par ailleurs en convoquant la figure d’Occupo, je convoque le verbe
occupare qui dit saisir, prendre, semparer, dans un saisissant quotidien
au point qu'il s’agirait de semparer des choses avec I'idée d'une avance
certaine. Une vie tout entiére occupée, tendanciellement, signifie une
vie qui tend 4 la saisie, a ce devancement. Je propose que nous essayions
de penser que cette formule soit le sens de ce que nous entendons dans
trivialité. Quant 4 désenveloppement, cest une pensée trés récente qui
me permet d’analyser la figure de la désinvolture : Iétre désinvolte,
désenveloppé, est 1€tre qui fait lexpérience de ce « beau maintien »
dans la temporalité saisissante du présent. Lexpérience de la trivialité
est un désenveloppement. Voila, peut-étre, ce que nous voudrions
qu’il se produise, ou plutét, ce que nous voudrions que les convives du
banquet puissent expérimenter...

Il faudrait dire quelques mots du concept de banalité. La banalité
cest ce qui vient du dan. Et le ban clest ce qui est hors de la ville,
ceest ce qui est situé a sa lisiere 1a ou se trouvent les moulins, les fours
et les ateliers, cest-a-dire ce qui est sous l'autorité de quelqu’un, un
propriétaire, un souverain. Mais cest aussi ce quon proclame, ce quon
annonce a ceux qui travaillent dans ce ban. Cest enfin ce qui permet
'idée d’un bannissement, cest-a-dire l'expulsion du ban, I'expulsion de
la communauté des travailleurs. La banalité a comme fondement le
lieu du travail, la proclamation et l'expulsion : en somme c'est ce quon
nomme le commun. La banalité reléve du commun, ou plus exactement
de ce qui est mis en commun, de ce qui n'a d’autre valeur que ce
commun. La banalité est lespace partagé du travail, des opérateurs,
des ouvriers, de ceux, puisque nous discutons autour de I'idée du festin
et du repas, qui produise la farine, de ceux qui découpent les carcasses
de viandes, de ceux qui cuisent les pains. La banalité dit le commun
des opérateurs et des ouvriers qui ne sont pas au centre de la ville, qui
ne sont pas la ot on réside, parce qu’il n'y rien de plus banal que les
opérateurs qui produisent machinalement ce qui sera apporté comme
produits manufacturés au centre de la ville. Ce que jessaie de constituer
ici clest une réflexion sur les usages et sur la valeur d’'usage : nous vivons
— et nous acceptons — lexpérience d’'une mesure de la production (et
donc de 'usage) a partir d’'un schéma qui a irrémédiablement disjoint
banalité et originalité, opérateur et concepteur. Tu dois ten douter,

5



N

le triple intérét que j'ai a réaliser des festins, & penser avec toi ce
service N°33 Inertie : le beau maintien et a travailler avec des artistes
comme Ben Kinmont, Jérémie Gaulin ou toi cest de perturber cette
disjonction et surtout de perturber l'ordre impérieux de ces usages. Si tu
me permets je voudrais approfondir un peu plus cette opposition entre
opérateur et concepteur a partir du concept de la banalité. Uantiquité —
essentiellement avec Platon — nous a livré 'incomplétude de l'opérateur
(celui qui regoit le commandement, le ban) et du concepteur qui
produit I'idée mais qui ne produit pas matériellement lobjet. Clest
ce que Pierre-Damien Huyghe nomme (dans Commencer & deux) la
séparation entre tiktein (produire) et arche (le principe structurel) :
cest, assembler par force, ce qui forme le terme archi-tecture. Cest,
pour le dire encore autrement, la séparation entre la conception et la
manceuvre. Cette distinction permet de saisir qu’il y a une « action avec
un savoir » et une « action sans savoir » : pour Aristote (Me‘mpbysigue,
A, 1) cet agir sans savoir est 'habitude. Evidemment cette distinction a
largement contribué et contribue encore a poser d’immenses problémes
pour penser la technique et I'usage. Ce que jessaie de dire cest que la
banalité et la trivialité aurait quelque chose a voir, obscurément mais
fondamentalement, avec un agir sans savoir. 'antiquité tardive, la
chrétienté, a laissé un autre modeéle, tout aussi redoutable et efficace,
celui de V'oikonomia tou théou, de I'économie divine qui laisse 4 Dieu
(ou celui qui est souverain) cette puissance d’agir, de gouverner, tandis
qu’il ne nous est réservé que la possibilité et l'obligation de maintenir
cette économie, nous privant ainsi de la puissance d’agir. La modernité,
la relecture, entend cette convocation dans cette économie comme la
possibilité du Beruf luthérien, cest-a-dire du travail, comme ceuvre
du salut. Le capitalisme (ou le libéralisme) nest pas autre chose que
cette transcendance du travail comme possibilité de prendre part 4 cet
ceuvrement dans une distribution hasardeuse (naturelle diront certains
ou selon la valeur diront d’autres) de cette puissance. Le x1x” siecle
ritualise magistralement cette disjonction entre le lieu de la vitrine et
le lieu, toujours éloignés, des usines et des ouvriers, cest-a-dire ceux
qui sont privés d’'un agir avec savoir. La banalité est donc le lieu de
la privation de cet agir et de cette puissance. Benjamin a proposé de
saisir que le x1x” siecle est le siecle du fériche, cest-a-dire le siecle de
l'objet extirpé des mains des ouvriers pour lui trouver une place dans la
vitrine auratique du marché. Cependant pour Benjamin le xx° siecle

16



est celui, non plus du fétiche de Marx, mais de la fantasmagorie, Cest-
a-dire de l'objet dont lexistence, quasi magique, ne peut méme plus
laisser imaginer qu'il puisse y avoir des ouvriers pour le produire (parce
que cest inimaginable, parce que c'est tres loin, parce que supposément
il y a des machines). Notre absolue modernité voudrait nous faire
croire que louvrier nexiste plus parce que nexiste plus 1€tre & qui l'on
n'accorderait méme pas la possibilité d’une puissance d’agir comme
un savoir, comme un des savoirs. Or si l'ouvrier semble ne plus exister
cest parce qu’il est transformé en petit bourgeois (cest-a-dire, 4 peu
prés ce que nous sommes) : un petit bourgeois nest pas autre chose
qu'une classe qui n'a toujours pas accédé a cette puissance d’agir mais
a qui l'on fait croire que chaque objet qu’il acquiert lui rachéte cette
puissance et 4 qui lon fait croire que 'habitude est une puissance
transcendante qui rapatrie 1€tre 12 ou il aurait toujours da étre, dans
la demeure confortable du chez-soi et de la singularité. Voila, 2 mon
avis, ce qulest la banalité, cest-a-dire lexpérience de la privation de
la puissance. Pour le dire de fagon peut-étre encore plus radicale, la
banalité est lexpérience de 'impuissance et de la privation de l'usage :
autrement dit la banalité pourrait étre lexpérience du désceuvrement,
de notre désceuvrement politique. Voila pourquoi il m’importe tant de
penser et de travailler 'inertie et le désceuvrement comme les figures
possible d’un renversement tandis que nous ne sommes concentrés que
sur notre impuissance.

Je crois que jai assez parler pour aujourd’hui. J’aimerais que tu me
dises, & ton tour, pourquoi ces figures de la trivialité, et éventuellement
de la banalité, comme possibilité de penser les usages, t'importent ?
Jaimerais que tu me dises ce que signifie politiquement cette inertie ?
Ce quelle signifie matériellement ? J'aimerais que tu me dises ce que
tu attends de l'activation du service N°33 ?

1° mars 2011

Les figures de la trivialité et de la banalité m’intéressent, parce qu'a mon
sens, lart est d’autant plus opérant qu’il s'ingénie — ou se limite, ainsi la
notion que je pourrais avancer ici est sans doute celle d’« austérité », mais
Je songe bien sir & une austérité ardente, impétueuse - a produire des actes
qui ne se différencient en rien dactes ordinaires. Ainsi propulsée (bien
siir, certains diraient « rabaissée ») a [état de « réalité comme une autre »
(triviale, banale, en aucun cas « haute »), la pratique de lart trouve les
moyens de s'introduire dans les rouages de la société pour accéder a des enjeux

17



Pplus cruciaux que ceux qui lui sont généralement impartis. Il en va d’une
espece d’ldéal, mis la téte a lenvers, je le reconnais, d’une fagon denvisager
la pratique artistique de fagcon & ce quelle soit taillée au format de notre
réalité quotidienne (nous nous rejoignons sur ce point). Dans la perspective
de art, je ressens les figures du banal et de la trivialité comme étant propices
aux passages a 'acte. Elles incarnent une espéce d’acces, un accés direct & ce
qui entoure et nous concerne (immanentisme, serait-ce également de quoi
nous parlons ici 2).

Dans cette logique, pratiquer l'art revient a « saisir au vol les possibilités
quoffre un instant », & débusquer et utiliser « les félures de conjonctures
xuppaxées achevées, complétex » a pmtiquer « fout un spectre de « tactiquex,
des plus imperceptibles aux plus violentes, collectives ou individuelles,
multiformes et sans cesse répétees ». Clest un peu complexe a expliquer en peu
de lignes. .. Dans un texte notoire, Georges Duthuit, qui tente de lézarder la
Jfagade du Musée imaginaire un peu trop lyrique d’André Malraux, fonde
une opposition (« I’Art » versus « un art de vivre ») qui reste encore & ’heure
actuelle trés difficile a surmonter. Voici comment Duthuit envisage une
pratique alternative de l'art (fournant le dos au « projet » de Malraux) :
« Ce ne serait sans doute pas la faillite de l'art [...] mais cela signifierait
certainement sa remise en place, trés au second rang de nos pre’occupations,
et labsorption de l'esthétique en quelque chose de plus vaste et d’autrement
dynamique et poignant qui serait un art de vivre. » (Georges Duthuit, Le
Musée inimaginable, Paris, 1956). I/ faut attendre 1962 pour que George
Brecht publie son formidable Water-Yam.

Inertie, maintenant : le service fait partie d’une suite de modes demploi
au travers desquels je tente de mopposer de fagon concréte au caractére
prétendument transformateur de lart. En effet, pourquoi et en vertu
de quel héritage (celui du modernisme, bien sir !, mais est-il a nos yeux
toujours aussi imposant qu’il I'a nagueére été 2) présumons-nous que le geste
artistique annonce de grands changements 2 Et partant, quen serait-il
si, pour reprendre un petit morceau de la théorie du philosophe Francesco
Masci, le geste artistique exprimait le Katéchon, « /a puissance qui
retient » 2 Sur le plan de la production en général, nen sommes-nous pas
arrivé a un stade oit le « ne pas », le point mort, « arrét » (comme diraient
les anarchistes qui ont inventé ce formidable projet de gréve homéopathique
dénommé « obstructionnisme », ma principale source d’inspiration pour la
rédaction du service Slowmo) est devenu plus signifiant que le mouvement,
le flux, [écoulement ou I’ « animation » 2 Grice & la résurgence du « drone »

18



(ou bourdon, bourdonnement, qui est clairement un surplace musical), cette
« pause » connait actuellement une certaine forme de regain dans la musique
— je pense a ses figures les plus populaires comme le Sludge, le Doom et le
Drone Metal. Inertie revient pour moi a une espéce de « calcul du zéro
indéfiniment répété » hautement profitable, et terriblement contre-nature
pour nous qui [ expérimentons.

Concrétement, je reconnais que le service est difficile & activer, « il faut
séchiner pour maintenir au point mort », tu vois, quel paradoxe ! Rien nest
difficile comme la « pause ». On m'a dit plusieurs fois gu'lnertie renvoyait a
la mort. O, a l'encontre, je vois le service au moment de sa mise en pratique
comme un véritable point de départ, a savoir, « Comment “larrét” va-t-
il prodigieusement réordonnancer une situation, une activité, jusque dans
ses moindres détails 2 ». Matériellement, je dois te fournir des exemples :
dans une administration soumise a un dur régime de travail, sur deux
bureaux, pendant un mois, tout ce qui y est disposé conserve sa place, au
millimétre prés — et ceci va jusqu'a l'agencement des feutres et des stylos
dans des tiroirs ou des contenants, & la reproduction de lespace compris
entre une paire de ciseaux, un taille-crayon et une gomme. D’autre part,
a Dissue d’un inventaire scrupuleux, il est décrété au méme endroit que
tout ce qui est utilisé en guise de fourniture est promptement « rechargé »
(respect maniaque des quantités et des « volumes », [ objectif étant de « raidir
une image » observée en amont de la mise en pratique). Ailleurs, & un autre
moment de l'année, dans un atelier de gravure, sur le plateau de métal
un peu usé d’une presse, une tiche réapparait des quelle est effacée. Cette
tiche a toujours la méme forme (lactivateur du mode demploi I'a prise en
photo et sest entrainé a la refaire en un tour de main, chaque soir, aprés la
Jfermeture de l'atelier). Ce ne sont que des exemples, comme tels, aucun n'a la
prétention de résoudre intégralement ['idée contenue dans Inertie. Ef cest
précisément ce que j'aime, cette multiplicité des approches qui nous parle de
la vie, justement.

Je soubaiterais maintenant te voir développer encore un peu, si bien sir
cela te semble autant signifiant qu'a moi, ce qui se cache derriére ce que tu
nommes « un agir sans SAvVoIrs ». ..

Je voudrais, avant de tenter de répondre a ta question, revenir sur ce que
tu dis. Enfin plutdt que revenir, parcourir, ce que tu dis. Il y a un lien, me
semble-t-il, évident entre trivialité et inopérativité (inertie). Mais pour
saisir ce lien il faut déceler une faille. Nous pourrions supposer que le
schéma, disons traditionnel, place le travail du c6té de la quotidienneté

19



et de la trivialité, tandis qu'il place l'expérience du désceuvrement du
coté de ce qu'Aristote nomme le zhéorétique, autrement dit ce que
nous sommes capables de faire quand nous avons suspendus nos
activités. Il y a non pas exactement dans le travail mais dans les lieux
de lopérativité, ce que nous avons nommé ici trivialité, quelque chose
qui tendrait vers l'inertie. Tu parles des figures de l'austérité, comme
retrait de soi dans la rigueur ou plus exactement dans Iipreté du réel
qui nest autre que le quotidien. Tu parles encore du rabaissement ou de
l'abaissement, clest en somme cette vieille figure du cynisme grec qui
tend a rabaisser Iétre dans une pauvreté qui consiste 4 expérimenter
une temporalité qui nest autre que celle de l'attente et d’un vivre au
jour le jour. Mais il faudrait encore ajouter lexpérience de I'ataraxie
des stoiciens, comme suspension de l'assentiment et comme figure
complexe de V'époche. 11 faudrait aussi évoquer les figures de I'attente,
de la fascination, de l'ennui, de l'ivresse, qui 4 mon sens sont les figures
emblématiques de cette expérience de la trivialité comme inertie. Si
nous avons le temps il faudrait revenir sur ces questions. Par ailleurs
se pose cette problématique, qui est le centre de ton travail, celle d’'une
ceuvre comme possibilité d’une tension comme acte : tu dis toi-méme,
quelque chose qui soit « propice aux passages a 'acte ». Mais, suppose-
t-on, que cette puissance a l'acte ne soit pas induite comme opérativité
ni comme résultat en vue de produire un objet qui soit une puissance
transcendante de reconfiguration du monde et du quotidien. En cela,
je suis bien stir d’accord, rien nest plus insupportable que cette vieille
croyance bourgeoise qui consiste a doter 'ceuvre d’'une puissance de
reconfiguration du monde. Il faut, sans doute, comprendre que ce
processus est corrélatif 4 notre perte de puissance comme étres de
l'agir. Notre grande pauvreté et notre impuissance viennent du fait que
nous sommes encore persuadés qu'une ceuvre a la possibilité d’extraire
létre de la trivialité, donc au sens propre de I'abaissement, de l'attente,
de la fascination, de l'ennui et de l'ivresse. Cest aussi pour cela que
je ne cesserai de penser a partir des Théories esthétiques de Theodor
W. Adorno qui assume décrire et de penser que le concept d'ceuvre
n'a rien 4 voir avec la jouissance, mais avec l'ivresse. Livresse est ce
qui concentre le quotidien, est ce qui concentre le sans importance,
le presque rien, le sans savoir. Livresse est la puissance addictive de
létre au trivial. II faudra que nous reparlions de l'ivresse ! Et penser
. SN . .. |
lexpérience de l'inertie a partir de l'ivresse. Encore un paradoxe !

20



Quoiquil en soit penser l'ceuvre comme un objet qui nest pas destiné
a une puissance de transfiguration du réel permet de penser, d'une part
la figure de 'adresse et, d’autre part, permet de saisir que l'ceuvre est
un objet qui permet de saisir la densité du présent, du maintenant. Or
notre modernité qui n'a cessé de se battre avec ces modeles, d’un coté
la figure d’une puissance qui configure les représentations du monde,
d’un autre des objets qui ne sont que des saisis d’'un présent dans la
possibilité d'un re-contextualisation. Ou pour le dire encore autrement,
et peut-étre, plus brutalement, notre modernité, cest-a-dire notre
maintenant, ne peut se faire que si nous assumons les figures de la
discontinuité et que si nous assumons de penser que ni la philosophie,
ni les discours sur l'art nont la possibilité de proposer une synthese
des représentations discontinues, morcelées, fissurées qui sont celles
de lhistoire, de T'histoire de l'art, de la philosophie, etc. Les objets, les
ceuvres saisissent la fragmentation du réel, mais ne le transcende pas.

Qulest-ce qu'un « agir sans savoir » ? Il faut se reporter au chapitre
A de la Meétaphysique d’Aristote (981b) — et par ailleurs a lexcellent
Commencer a deux de Pierre-Damien Huyghe (2, 2.1). Aristote fait une
différence entre celui qui dirige et le manceuvre parce que le premier
connait le pourquoi et la cause de chaque chose tandis que l'autre, en
tant quétre de lexpérience, ne connait que la chose. « Les manceuvre,
dit Aristote, sont semblables a des choses inanimées qui agissent, mais
sans savoir ce qu'ils font (ou# éidota dé poiéi a poiéi); [ ...] les manceuvres
accomplissent leurs fonctions par habitude (¢#50s) ». Nous pourrions en
discuter tres longuement. Deux commentaires cependant. Que signifie
étre ouk eidota traduit habituellement par « sans savoir », cest, a la
lettre, étre privé de ce qui informe de la mesure des choses. Il faudrait
méme le penser comme étre « privé de ce qui in-forme » de ce qui
permet de se constituer une représentation de la chose. Le manceuvre
est donc privé de la puissance de configuration, de la représentation,
il est privé de I'« idée de la chose ». Je soutiens donc, ici, que notre
rapport a l'ceuvre est un rapport de privation. Lhistoire de I'Occident
est T'histoire de cette privation. Lhistoire politique moderne est la
privation de la puissance aspectuelle, cest-a-dire de notre capacité
a pouvoir mettre en forme. Nous sommes privés d’eidopoiése. « Faire
sans savoir » signifie donc quelque chose comme un faire qui ignore,
par privation, la puissance des l'objets. En revanche on nous légue une
vague puissance privée qui est celle du fantasme, de I'eidolopoiese. La

21



modernité est lexpérience de cette impuissance. Par ailleurs quelle sera
cette puissance ?» Qulest-ce que nous devrions faire prendre forme ?
Lobjet méme qui permet au manceuvre de « faire sans savoir », cest-a-
dire I'ézhos, les usages. Notre tiche politique est de recouvrer la puissance
de configurer nos usages. Je crois que c’est absolument essentiel. Nous
reviendrons sans doute sur ce point. Une derniére chose encore en lien
avec ce que tu dis. Si nous concevons que la politique occidentale est
lexpérience de cette privation, il faut alors, comme tu le fais, ajouter
deux autres formes, en méme temps éblouissantes et catastrophiques,
deux figures chrétiennes, paulinienne, celle du katechon et celle de la
katargia. La pensée chrétienne est, a lorigine, une révolte contre cette
privation, révolte qui fonctionne par d’autres figures de la suspension.
La révolte est toujours une suspension. La pensée paulinienne est
une double figure de la suspension comme katechon, cest-a-dire
comme maintien, comme cessation mais qui s'impose comme forme
de puissance et comme kafargia, cest-a-dire comme annulation des
figures du monde qui nest pas une suppression mais un « laisser
inactif ». Toute modernité est ce paradoxe d’'un maintien alors méme
que nous devons « laisser inactif » (katargein) toutes les figures. Il
faut repenser cela dans notre modernité pour penser les usages. Voila
pourquoi le service N33 ne cesse de m'intéresser, et pourquoi il est si
difficile & mettre en place, 4 « mettre en forme » !

7 mars 2011

« Je soutiens donc, ici, que notre rapport a [ wuvre est un rapport de privation.
[-..] Notre tiche politique est de recouvrer la puissance de configurer nos
usages. » Je trouve ces deux affirmations essentielles relativement aux
questions qui nous préoccupent ici. Veux—tu dire qu’il nous faudrait admettre
que ce rapport i [wuvre est un rapport de privation pour que la pratique de
Lart fasse de nouveau sens 2 Ce paradoxe, « la révolte est une suspension »
est=il fatalement constitutif de notre rapport & l'eeuvre (au monde 2) 2
Mais alors comment devons-nous reconsidérer les projets prétendument
transformateurs 2

D'autre part — et puisqu’il est ici en permanence question de tangible —
pourmis—tu me parler de ce que serait une « canﬁgumiion propre » d ‘une
configuration singuliére de nos usages 2 Jusqu'a quel point penses-tu que la
société actuelle nous prive de ceux-ci

Il aurait méme sans doute fallu dire que notre rapport a l'ceuvre est
un rapport a la privation et 4 la suspension. La privation est un vieux

22



concept qui permet de saisir la question de la puissance. Il faut la aussi
revenir un instant & Aristote : la privation (szérésis) est lexpérience de la
puissance. Toute puissance, cest-a-dire tout acte et tout choix, suppose
de se priver d’'une somme infinie d’autres puissances. Que faire lorsque
nous sommes assis 4 la table d'un banquet ou sont servis quelques
soixante plats ? Puis-je tout manger ? En fait pour pouvoir manger, je
suis obligé de me priver d’une part substantielle du banquet. Ou pour
le dire encore autrement et trivialement, cest lexpérience terrifiante
que nous faisons chaque fois que nous entrons dans une pitisserie :
a partir du moment ou j’ai choisi, je fais l'expérience de la privation.
Leeuvre, cest-a-dire faire, est une somme infinie de privations. La
puissance absolue ou infinie est celle qui consiste 4 ne pas se priver.
Clest lexpérience de la souveraineté. Evidemment nous ne pouvons
penser le politique et éthique si nous ne pensons pas par ailleurs
la question de la souveraineté (la question de l'autorité, du pouvoir)
et de la privation. Il y a bien stir une autre solution qui est celle du
retrait comme expérience de la non-volonté (le monachisme ou la
figure littéraire de Bartleby). Mais je crois, j'assume ici ma trivialité,
que ces figures sont impossibles parce que terrifiantes, in-humaines
ou parodiques (et peut-étre qu'il n'y pas plus terrible qualité que celle
proférée par lenfermé de U'Isola di Arturo d’Elsa Morante : « TU NEs
QU'UNE PARODIE »). Notre condition de vivants, est lexpérience de
la privation en ceuvre. Mais je crois que cest ce paradoxe qui nous
livre 4 lexpérience matérielle du plaisir et 4 lexpérience éthique du
bonheur. La privation est l'expérience de 'inadéquation. Clest alors ici
lexpérience essentielle de la suspension, ou de ce que tu nommes le
« beau maintien ». En ce sens la suspension consiste a rendre inactif
temporairement ce qui aurait encore la puissance de me priver. Laisser
inactif, il est maintenu mais comme vidé de cette puissance a me
rendre impuissant. Clest pour cette raison qu’il y a pendant un instant
un statu quo, cest-a-dire un état nouveau qui nous oblige a repenser
notre maniére d@tre 1a (et pour paraphraser Martin Heidegger, notre
maniére détre-le-12). Il faudra qu'un jour nous puissions parler d’'une
autre figure essentielle de ce maintien, qui est celle du se-tenir-a-soi
de Heidegger... Clest pour ces raisons que je suis depuis longtemps
fasciné par le concept de suspension, qui est, semble-t-il, lexpérience
possible du vivant privé et addicté, cest-a-dire du vivant en manque.
Nous reviendrons sur la suspension.

23



En revanche, je ne pense pas que notre « rapport a I'ceuvre soit un
b
rapport de privation pour que la pratique de l'art fasse de nouveaux
sens ». Ou alors il s’agit d’une vieille croyance, un peu bourgeoise et un
peu chrétienne, ol on nous apprend que nos privations, que la somme
de nos privations est absorbée par une puissance ou transcendée par
le geste de l'art. Une fois encore nous avons ce modéle dont nous
parlions, de cette économie qui nous prive de I'ceuvre, qui nous prive de
lopérativité et qui nous prive de lexpérience méme de lopérativité et de
l’inopérativité comme privation. Dans ce cas nous pouvons imaginer
qu’il n'y a jamais eu de projets transformateurs, qu'il s’agit encore d’'un
mythe un peu bourgeois et morale qui tendrait a nous faire croire que
I'ceuvre — 4 condition quelle soit bonne ou puissante ou saisissante —
aurait une quelconque puissance projettante a moraliser ou a éthiciser
nos usages. Or un projet nest jamais qu'un objet dont on ignore encore
Paspect et qui dévale; mais il nest jamais, 2 mon avis, un objet du
) ) )
mieux ou du moins. Il ne peut y avoir d’'idée de progres. Clest sans
doute comme cela quon peut entendre la question d’Adorno, peut-on
b
lire de la poésie aprés Auschwitz. Il faut prendre la transformation, a la
)
lettre, comme ce qui surgit dans 'instant, comme ce qui ravit (la figure
b )
littéraire de la métamorphose). Les transformations ne sont que des
états transitoires. Configurer c’est saisir cette transformation transitoire,
ce passage. Configurer clest dialectiquement saisir ce qui fait figure et
ce qui en méme temps défigure. Configurer cest dialectiquement et
matériellement saisir que les objets nexistent que déja formés dans le
passé et pourtant dé-formés dans le dévale du a-venir. Configurer en
propre cest saisir lopportunité qu’il y a en chaque forme pour nous
permettre de re-penser les objets. Configurer pourrait donc étre ce
qui dialectiquement fait exister pensée et dépense. L'ultime figure de
notre contemporain — a moins que nous ne fassions autrement ! — est
que nous sommes maintenant convaincus que l’opérativité est une
fantasmagorie au point que chaque chose que nous faisons est faite
sans la moindre idée de ce que faire constitue dans le commun. Cest la
figure solipsiste — le so/us ipse, cest-a-dire celui qui nest so//Aicité que par
lui-méme et pour lui-méme — de ce que les latins appellent un Ziberalis.
‘est pour cette raison qu'il me semble que nous sommes fatalement
C
privés de puissance parce quon nous fait croire, a contrario, que jamais
nous n'avons été aussi libres ! Rien ne nous empéche de faire, mais nos
ceuvres sont livrées 4 'impuissance, autrement dit a la souveraineté

24



des ceuvres des autres. Ce que nous nommons configuration de nos
usages est une tiche, sans doute ardue mais profondément jubilatoire,
qui consiste a faire en sorte que Jogos et muthos ne soient jamais séparés,
cest-a-dire que le penser et la parole ne soient jamais séparés. Clest
sans doute la plus grande figure benjaminienne et la mesure la plus
urgente de notre modernité.

10 mars 2011

Jaimerais obtenir de toi encore quelques précisions : quopposerais-tu i la
notion d’usage 2 Et quopposerais-tu & la notion d wuvre 2

Répondre a cette question est compliqué puisque, si seul l'usage
existe, alors imaginer ce qui s’y oppose reviendrait a dire rien ! Que
signifierait donc penser 'humanité hors des usages ? Il est cependant
plus intéressant d’y répondre autrement. Je te propose de le faire de
deux maniéres, d’abord en y opposant 'improfanable et d’autre part en
y opposant 'habitude. Le fane et le profane ont été largement analysés
par Giorgio Agamben. Uimprofanable clest ce qui ne peut étre restitué
a la profanation clest-a-dire a I'usage. Profaner clest arraché les objets,
quelqu’ils soient d’'un systéme qui ne leur permet pas d’étre & nouveau,
maintenant, utilisé. improfanable est ce qui est séparé. Je congois
deux formes majeure d’improfanable, le religieux et la séparation du
logos et du muthos. Le religieux est ce qui soccupe, dans une extréme
attention, de la conservation et de la maintenance de signes d’un jadis.
La séparation du /ogos et du muthos est ce qui refuse de concevoir que
la puissance du langage est une puissance surgissante, intermittente,
discontinue et fantasmatique. En somme ce qui soppose 4 'usage clestle
commandement qui prive, qui supprime, qui empéche de pouvoir faire
avec. Sauf si le faire avec est un rituel, sauf si la langue est hymnique,
sauf'si la langue est louange, etc. Benjamin écrit dans les paralipomeénes
aux Concepts sur [’histoire que cette autre langue — celle de I'usage —
« ne connait pas de chants de féte. Son langage est I'idée de la prose
méme ». Ce qui pourrait signifier qu’il s’agit d’une langue sans rituel,
sans possibilité de rituel. Je crois qu'a partir de cela il sera plus facile
de saisir que I'habitude est lopposé de T'usage. Je le dis peut-étre un
peu brutalement mais je crois que I'usage, fondamentalement, est une
déshabitude de I'habité. I1 faudrait trés longuement creuser les analyses
de Heidegger sur l'objet et sur la formule d’Holderlin « ... ’homme
habite en poete... ». Les objets sont les figures surgissantes d’un réel
cristallisé un instant afin de me laisser, un peu, de temps, pour faire

25



avec. Darraisonnement de 1€tre a ce surgissement est I'usage. Habiter
cest faire avec habitude, et cependant pas « avec ». Clest pour cela que
la formule hélderlinienne est si importante : parce quéelle livre la clé de
notre habiter. Il est celui des poézes, cest-a-dire des faiseurs, a la lettre,
des manceuvres. C'est pour cela que joppose a usage 'habitude, au sens
aristotélicien, et que je préfére repenser le manceuvre comme forme
du poese, cest-a-dire, simplement, celui qui fait avec, tendanciellement.
Ces réflexions sont passionnantes mais elles mériteraient beaucoup de
temps et de développement. Il y a, quoique nous puissions ou voulions
penser, une consommation et une transformation dans l'usage : 'usage
est surgissant en ce qu’il est imprévisible; 'usage est intermittent en ce
qu’il est fragmentant et arythmique; I'usage est discontinue en ce qu’il
ne peut (il en est incapable) restituer ce qui est advenu mais en ce qu'il
peut préparer pour ce qui advient; 'usage est fantasmatique parce qu’il
est producteur (clest ici que nous sommes ces poéfes) d’une infinité,
discontinue, d’images et d'objets.

Leeuvre est, a la lettre, cette production, ce qui livre un objet a I'usage.
Laeuvre d’art est cet objet auquel on ajoute la puissance d’une signature
et le signe d’un maintien. En ce cas quest-ce qui soppose a l'une et
l'autre ? Bien stir lobjet sacré, ritualisé, intouchable, tabou, enfermé,
caché. Ceest ce que jappelle la puissance du speculator, Cest-a-dire
celle du gardien, du surveillant, du collectionneur, du conservateur. Le
speculator est celui qui livre objet 4 un enferment en vue de lui garantir,
hypothétiquement, une puissance, plus tard. Le probléme, cest que
dans ce cas, le présent, notre présent, est privé de cet objet.

Mais je dois encore répondre autrement. Tu sais que je considére que
ce que nous appelons « ceuvre » comme ceuvre d’art, nexiste pas. Ce
qui existe est la forme d’une entente contractuelle qui nous fait croire
que l'ceuvre existe. En ce cas ce qui existe est une relation d’usage qui
nous offre une puissance d’artistisation (et Molinié de rajouter, et une
puissance de désartistisation et de réartistisation). Une fois encore, ce
qui importe cest I'usage. Dans ce cas 'ceuvre est une forme figée qui
livre Tobjet a la surveillance. 11 faudrait réfléchir au fait que ce que
nous appelons art est une économie de la surveillance. Il faudrait alors
proposer comme figure, opposée, a I'ceuvre, celle du désceuvrement. Le
désceuvrement est a la lettre ce qui fait que 'ceuvre est restituée a autre
chose que l'ceuvre, a quelque chose de quelconque avec lequel je puisse
avoir un usage, avec lequel je puisse faire avec.

26



14 mars 2011

« Tu sais que je considére que ce que nous appelons ‘euvre” comme cuvre
d’art, nexiste pas. Ce qui existe est la_forme d’une entente contractuelle
qui nous fait croire que [ eeuvre existe. » Jaime beaucoup cette affirmation.
Te serait=il possible de passer en revue ce que seraient, en quelque sorte, les
composantes de cette « entente contractuelle » (passée ordinairement entre qui
et qui, d’ailleurs, et dans quel but, cela dit cette question de ladresse a déja
été abordée via la relation que tu as décrite entre opérateur et concepteur plus
haut dans cet entretien...) 2 Dans le cadre de I'activation de mes services,
Je pourrais vraiment défendre quelque chose du méme ordre, et dire comme
toi que « ce que nous appelons ceuvre d'art nexiste pas ». [ ajouterais a cela
que [euvre (pour moitié mode d'emploi et pour moitié « mise en vie » de ce
mode demploi en ce qui concerne mes services), au [final, me semble avant
tout servir de prétexte (ni plus ni moins) a I'avénement d’une expérience
partagée.

D'autre part, je ne suis pas certain de comprendre ce que tu appelles
« économie de la surveillance ». Quentends—tu par la 2

Enfin, jaimerais savoir comment fu situes [opération que nous sommes
en train delaborer (activer Inertie dans la cadre du banquet que tu vas
organiser) wvis-a-vis de ce que [on nomme communément un rituel (tu
évoques le rituel et labsence de rituel). Personnellement, je crains ce mot
parce qu’il me semble trop relié au rite et donc & la religion et donc & une
certaine forme d’au-dela. On a parfois dit cependant que lactivation de
mes services avait quelque chose & voir avec la création de nouveaux rituels.
Je pense que la notion doit étre a présent abordée dans cet entretien. Du
rituel, je conserve l'idée d’un ensemble de gestes (architecturés par une
posture, une attitude) qui pourraient étre fréquemment réactivés — pas de
fagon mécanique, machinale. ..

Je considére, depuis longtemps et grice aux théorisations de Georges
Molinié, que ce quon appelle art (et plus encore l'ccuvre d’art)
nexiste pas. Il existe bien un objet que je peux convoquer et étre
convoqué par cet objet. En revanche je ne sais pas définir ni méme
approcher ce qulest une ceuvre d’art et méme si jen cotoie presque
quotidiennement. Je préfere penser que je cotoie des processus. Si
on affirme que l'ceuvre d’art nexiste pas cela signifie qu’il faut tenter
d’appréhender ces phénomeénes autrement. On peut alors énoncer qu’il
y a un processus qui tend a faire d’'un objet une ceuvre d’art. Clest
un processus d’artistisation. Mais si Ton admet cela il faut alors poser

27



quil y a aussi un processus de désartistisation et de réartistisation.
Autrement dit ce qui fait advenir l'ceuvre a I'ceuvre nlest autre qu'un
processus contractuel qui fait que nous acceptons collectivement ou
singuliérement de considérer tel objet comme un objet d’art. On
pourra rétorquer que ce propos est un peu sauvage et qu’il ne prend
pas en compte la substance du contenu — le sens, la significativité —
de chaque ceuvre. Et pourtant, je crois qu’il le fait, parce cette pensée
permet de considérer que la puissance de la substance du contenu est
essentiellement éthique, cest-a-dire qulelle reléve d’une gradualité,
complexe, de l'acceptation ou de la non-acceptation de ce qui fait
qu'une ceuvre est une ceuvre d’art. Il y a des processus d’artistisation
(de désartistisation ou de réartitisation) que nous acceptons et d’autres
que nous n'acceptons pas. Il faudrait par ailleurs, concevoir que nous
sommes toujours dialectiquement tenus entre la fascination des objets
rituels qui semblent ne pouvoir étre autre chose que des ceuvres
d’arts (ce qui signifie qu'ils ne pourraient, vraisemblablement, pas
étre désartistisés...) et les objets qui adviennent dans ce fragile mode
d’apparition (ce qui signifie que 'art, dit contemporain, est toujours
scandaleux, parce qu’il semble, lui, ne jamais pouvoir étre artistisable
et maintenu comme tel). Quant a cette « entente contractuelle » elle
est, selon moi, doxique, éthique et économique. Elle est passée entre
chaque composante de la socialité, mais a des intensités variables, dans
le but détablir une perception stabilisée et codifiée de lopérativité,
de l'inopérativité, des valeurs, de la puissance et de la transgression
(plus précisément méme de la corruptibilité). J'entends une « entente
contractuelle » doxique lorsqu'elle est fondée sur la puissance de
la doxa (la mise en commun des savoirs et des connaissances)
comme triple puissance, invalider, maintenir et célébrer (Giorgio
Agamben dirait glorifier dans sa fascinante analyse du concept du
doxazesthai). L« entente contractuelle » est éthique parce qulelle
reléve, graduellement et systématiquement, d’'une position d’acception
de Teeuvre comme « ceuvre d’art », cest-a-dire, pour paraphraser
Barthes, comme possibilité d’un supplément de jouissance. Ce point
est essentiel. Enfin, '« entente contractuelle » est économique parce
que l'ceuvre quand elle est ceuvre d’art, est toujours « hors de prix ».
Et, en méme temps, cette entente contractuelle est fondamentale, car,
sans elle, ne peut advenir qu'une forme idéale et rituelle de T'ceuvre.
Parce que, si le fondement de cette entente est doxique, éthique et

28



économique, il suppose que nous établissions ce systéme a chaque
fois que nous sommes face 4 une ceuvre et que nous devons décider
ce que nous en faisons. Décider qu'une ceuvre est une ceuvre d’art
signifie que nous établissons une entente, contractuelle, entre un
objet et nous-méme qui ne puisse pas étre fondé, exclusivement,
sur 'archaique modele qui consiste & penser quune ceuvre d’art est
un objet qui concentre une vision du monde, une intelligence de ce
monde, une beauté et une jouissance, mais qui puisse étre fondé que de
la possibilité, contractuelle, d’'un supplément de jouissance. Je reviens
encore & Adorno : il refuse dans les Théories esthétiques de considérer
que la jouissance est un élément définitoire de l'ceuvre (prétextant, a
juste titre, que la jouissance nest que sexuelle et alimentaire) et lui
préfére ce qu'il nomme ivresse. Uivresse est la contraction matérielle
de létre qui assume — intensivement et fantasmagoriquement —
notre nécessité de rassembler, contrahere, ce qui est de facto disjoint.
Le regard sur une ceuvre d’art est lexpérience de cette intermittence
comme ivresse qui tantdt rompt, tant6t rassemble. Ce que j’appelle
contraction est lexpérience de cette entente contractuelle. II faudrait
entendre le terme contraction de trois maniéres, comme intensité de
lexpérience de Iétre, comme tension qui marque le corps ou le visage
(comme angoisse ou comme joie) et enfin comme diminution (non
comme retrait mais comme resserrement) de soi pour que lccuvre
puisse advenir : autrement dit faire place (nous pourrions voir ici une
figure matérielle du #simesoum). Cependant lexpérience de lentente
contractuelle qui fait advenir I'ceuvre comme ceuvre d’art, suppose et
nécessite quen retour, l'ceuvre puisse se contracter, pour a son tour
faire place (puissance de désartistisation) sur le modele du parergon
de Jacques Derrida et de l'exergon de Pierre-Damien Huyghe : il faut
arraisonner la puissance (énergéia) de loeuvre (ergon) en lencadrant,
en lencerclant d’'une part et, d’autre part en la faisant advenir comme
hors-d’ceuvre.

Peut-étre que ce que j'ai appelé « économie de la surveillance » reléve,
pour partie, de ce que Derrida nomme la puissance parergonale. Mais
il faut aussi l'entendre comme ce qui permet de maintenir la puissance
des objets intacts, indélébiles, dirait Agamben. Autrement dit cest ce
qui constitue les rites et les rituels. La surveillance (la spéculation) clest
maintenir un objet dans un rituel qui le prive de 'usage. Je suis comme
toi, je w'aime pas beaucoup le mot rituel, comme je n'aime pas beaucoup,

29



non plus, le mot art. Létymologie, qui me fascine beaucoup, nous dit
— enfin, plutét, Emile Benvéniste écrit, Dictionnaire des institutions
indo-européennes, 11, p. 101 — que rite et art ont la méme racine, ont le
méme noyau qui signifie a la fois la norme, la régle et l'ordre ! Notre
exigence politique et éthique, nest-elle pas alors de faire en sorte que
pour chaque rituel nous pensions un usage, que pour chaque ceuvre
nous pensions un désceuvrement ? Clest pour cela, quen réponse a ta
question, j'imagine que lopération que nous menons autour du service
N” 33 nlest pas trés éloignée de ce que je nomme une exigence éthique.
Par rapport a tout ce qui vient détre dit, aimerai aussi que tu me dises
comment tu imagines cette activation d’Inersie ?

I7 mars 2011

Comme la seconde partie du mode demploi d’Inertie — « [...] maintenir au
point mort » — a été plusieurs fois mise en pratique récemment (je t ai décrit
quelques exemples de réalisations plus haut), peut-étre pourrions-nous
nous focaliser sur la premiére, qui consiste & « déterminer ce qui ne devra ni
croitre ni diminuer » 2

Concernant cela, je pourrais te ﬁzire, de fa;WZ presque intuitive, plusieurs
propositions (auxquelles je t'invite & réagir trés spontanément, afin que
nous puissions prestement pmuﬁner la stratégie, prends ces pistes comme une
ébauche, jecris a présent aussi vite que les idées me viennent i lesprit) :

— Queen serait-il, si le nombre de visiteurs de l'exposition était, au quotidien,
arrété une fois pour toutes, de sorte gue Convivio soit arpentée chaque jour
par le méme nombre de personnes 2 Si, ce nest bien sir qu'un exemple, nous
arrétions ce nombre de visiteurs i vingt personnes exactement, le service se
Jerait sentir et prendrait son sens (« le beau maintien ») & chaque fois que
(1) trop de personnes afflueraient le méme jour (il faudrait alors probiber
l'entrée de Convivio & toutes les personnes qui se seraient présentées apres
la wvingtiéme, sans sexpliquer, j’imagine incongruité, dans ce cadre,
d’une salutation froide accompagnée du simple mot « désolé ») et (2), dans
tous les cas ot trop peu de monde se présenterait & [entrée (pour remplir
notre « contrat » et respecter la mise en pratique d Tnertie, i/ faudrait
alors débusquer des « volontaires » préparés a honorer coiite que coiite
le nombre fétiche de « vingt entrées par jour »). Cette mise en pratique
serait particuliérement douloureuse & ['occasion du vernissage... Puisqu’il
est plus que probable que davantage que vingt personnes se déplaceront
pour tenter de voir Convivio... En revanche, si le chiffre arrété était de
cinquante, il deviendrait forcément trés difficile de l'assumer au quotidien,

30



apres le vernissage (il faudrait, dans ce cas, recourir i une espéce d « armée
de réserve »). Il y a bien sir d’autres modalités d’action imaginables i ce
sujet. 11 nest en effet pas nécessaire que le service puise dans la masse du
public, des visiteurs, nous pourrions également choisir de rendre inerte le
nombre de personnes venant travailler chaque jour au bureau du centre
d’art pendant toute la durée de Convivio. En fous cas, voici un premier
plan d’action.

— Quen serait-il si franchir une (ou des portes 2) devait étre réalisé, chaque
Jour, exactement le méme nombre de fois 2 Seuls les gardiens, sans doute,
pourraient comptabiliser les traversées opérées dans l'embrasure choisie. La
aussi, il faudrait s'ingénier & rétablir scrupuleusement le « chiffre », dans tous
les cas oir il Waurait pas été honoreé.

— Je pense également a cela : tu pourrais décider, pendant foute la durée de
Convivio et a chaque fois que tu te rendrais au centre d'art, de tadresser,
sans que qui que ce soit ait connaissance de ton protocole, uniquement a
deux personnes (toujours les mémes, sélectionnées dans fon imagination
par afvance), pas une de p[us. Aimi, ton mppori a toutes les personnes
impliquées dans ton projet pourrait devenir étrange, puisque i l'occasion de
toutes les formes de communication auxquelles il faudrait te soumettre dans
ce cadre, tu t'adresserais, écouterais et croiserais uniquement le regard de
deux personnes (les autres seraient totalement ignorées par toi, durant tout
Convivio). Cette activation d’Inertie pourrait également étre proposée a
Sop/yz'e Auger ou & une autre personne qui, contribuant au projet, aurait le
loisir (subirait la contrainte 2) de beaucoup communiquer.

— Dans le centre d’art, toi, moi ou quelqu’un d’autre arréterions un certain
nombre de pas (respecté a l'occasion de chaque visite faite au centre d'art).
— Aux ceuvres : quen serait-il si tu avais choisi de présenter exactement le
méme nombre d eeuvres que lors de la derniére exposition montée par toi 2
Toutes les ceuvres venant en sus seraient remisées et visibles uniquement sur
demande dans les réserves du centre d’art. Tu pourrais, pour « établir » le
mode demploi un peu plus encore, considérer par la suite que toute exposition
de toi contiendrait fatalement tel nombre deuvres.

— Maintenir le poids général de l'exposition au point mort (en prenant soin
de peser chaque chose qui y figure).

Je ne veux pas développer davantage avant d’avoir ton retour... Dis-moi
comment tu consideres ces pixtes. Dans tous les cas et pour respecter ma fa;on
de procéder, je propose que cette mise en pratique d’Inertie se fasse & l'insu
du public pendant toute ln durée de Convivio.

31



Tu évoques un certain nombre de protocoles qui reléve du mouvement
— nombre de visiteurs, de franchissements, de pas — et du poids —
nombre d'ceuvre, poids des piéces — : je crois que ces proposition,
qui relevent d’une contrainte, contraignent la réalité matérielle de
lexposition mais ne contraignent ni n’arraisonnent, assez, ni Sophie, ni
toi, ni moi, ni méme les autres. Que penserais-tu, par exemple, si nous
prenions la figure du poids et de la densité, d’imaginer un protocole
qui maintienne non seulement le poids matériel mais aussi la densité
analytique des objets. Quest-ce que cela signifierait ?

Il ne faut pas oublier non plus que les pi¢ces de commande ont
toutes produit un écart, en ne disant matériellement pas grand chose
de la plastique culinaire, mais en convoquant des protocoles qui
lui sont inhérents : le discursif, I'altérité, la trivialité, la convivialité,
la suspension. Par exemple il y a la piece de A Constructed World,
Four Story Paper Room qui fonctionne comme une sorte de lieu de
représentation avec des portes, des étages, des documents et des
archives : ici cest lexpérience discursive qui prend place. Il y a la
piece de Rémi Roye, Dimanche arythmique, qui est constituée de neuf
photographies d'objet relevant du quotidien et d’'un texte présentant
neuf énoncés qui semblent pouvoir étre des commentaires, des index,
des indices pour chaque photographie : mais les deux ne sont jamais
présentés ensemble, quand il y a les photos, le texte n'est pas la et quand
il y ale texte il n'y a pas les photos, laissant le mur vide avec neuf clous.
Ici il s’agit d’'une représentation des lieux de la trivialité qui composent
les figures arythmiques du temps, autrement dit la suspension, la
puissance sabbatique, I'incomplétude de I'ceuvre, le manque, le replis
dans le #rivium. 1l y a la piece d’Olivier Bardin, LookivG 41 You 1s my
JoB, un grand tirage photographique comme portrait de lartiste en
position d’absolue altérité, le face a face, et comme surveillant général
de lexposition. Il y a la présence de Pierre Leguillon qui consiste
d’abord 4 s'immiscer dans le protocole pour étre le commissaire de la
vitrine et ensuite a présenter au terme d’'une attente de trois mois une
Promesse de comptoir. Il y a la piece de Jérémie Gaulin, Andouillette,
qui est une maquette au 1/20° du lieu avec un placement de petits
personnages en lieu et place des ceuvres telles queelles seront présentées
dans lexposition : il s’agit d'une démonstration de la puissance
paradigmatique de l'ceuvre, en tant quexemple ou modéle, précisément
en tant que figure modélisant et en tant qu’irrésolution, cest-a-dire

32



un objet, comme tout objet, qui ne peut exister que comme puissance
parergonale. Et il y a bien str, 'activation du service N°33, Inertie. Le
beau maintien.

Qulest-ce que cela pourrait vouloir signifier, par exemple, de faire en
sorte que ne croisse ni ne décroisse la puissance parergonale ? Qulest-
ce que cela signifierait de faire en sorte que soit maintenue la puissance
d%économie de surveillance ? Quest-ce que cela signifie de maintenir
un processus discursif entre nous deux, dans l'attente que quelque
chose puisse advenir, ou pas ? Qulest-ce que cela signifierait de se
servir des modéles matériels de maintien que tu cites pour saisir la
problématique, voire la dialectique, que je tente de faire voir, d'une
exposition avec douze artistes qui est maintenue inerte durant trois
mois, alors que l'essentiel de ce qui se passe, aura lieu dans ce texte,
dans le livre, lors du finissage, du banquet et au cceur des discussions
qui permettent l'activation d’Inertie, Uactivation des Farces frangaises
de Jaqui et Geoff, de la Promesse de comproir de Pierre » Qulest-ce cela
signifie de maintenir une exposition dans un état d’inertie ? Nest-
ce pas le probléeme de toute exposition ? Dans ce cas que signifie,
avoir comme projet de révéler cette inertie ? D'exposer cette inertie ?
Clest d’ailleurs pour cette raison que j’ai tenu a ce que Convivio ne
présente ni images en mouvement ni dispositifs sonores : je veux que
nous puissions contempler cette inertie de I'ceuvre aussi bien que celle
de l&tre-du-banquet qui rend inerte lensemble de ses occupations et
préoccupations afin de d’adresser & ceux qui lui font face. C'est pour cela
que je consideére que ce que nous appelons inertie est, pour paraphraser
Spinoza, contempler sa propre puissance d’agir. Létre convivial est
celui qui expérimente cette tension entre inertie et densité. Voila ce
qui devrait pouvoir étre en jeu dans lexposition Convivio, voila peut-
étre, comme une proposition, ce qui pourrait étre en jeu pour Inertie.
Peut-étre faudrait-il un texte qui propose une lecture de ce protocole ?
Peut-étre faudrait-il que toute personne a 'accueil dise, nécessairement,
une sorte d'énoncé qui préviendrait que ce qui se passe dans l'exposition
est un sfatu quo, une pause, un suspens, un beau maintien ou une belle
inertie ?

Clest ici aussi quelques réflexions jetées en réponse a tes propositions.
Mais il serait intéressant de travailler sur ces doubles contraintes
techniques, celles de lespace dexposition et celles éthiques de
lexposition : ce que lon montre, ce que lon attend de ce que lon

33



montre, la crainte du vide, 'immonstabilité des concepts, la crainte
fondamentale des métaphores, etc. Inertie pourrait étre d’assumer de
montrer les ceuvres « au point mort ». Qulest-ce que cela veut dire ?
Maintenir une lecture littérale et paradigmatique. Peut-étre.

21 mars 2011

Abiente lire, je pense comprendre que pour toi, la meilleure fagon de pratiquer
le service Inertie consisterait a t'abstenir de le pratiquer ou en tout cas,
en tragant une espéce de boucle, a te limiter au fait de considérer que toute
production de lesprit — surtout une exposition — revient a « contempler sa
propre puissance d ’ﬂgir » el pour cette raison exprime, par rapport au « cours
normal de la vie », une espéce d’arrét, un suspens, une mise hors régime.
D'autre part, tu tiens bien sir compte de la globalité de l'exposition et ne
détache pas Inertie d’un ensemble articulé dans lequel chaque proposition a
sa part (ta description trés précise des ceuvres et des sens quelles générent), je
te comprends également sur ce point. Comme il est trés important pour moi
de ne rien imposer a l'endroit de la mise en pratique d’'un mode demploi,
Jaimerais te rejoindre. Nous pourrions effectivement avoir pour projet
de révéler linertie a la place de la faire advenir mécaniquement (mes
propositians). Dans ce cas, lactivation du service tiendrait en une phrase,
énoncée par les agents du centre d’art a son entrée (et donc entendue par
chaque visiteur qui traverserait Convivio) : « Rappelez-vous que tout ce
que vous allez voir est présenté au point mort. ». Cette fagon de faire te
conviendrait-elle 2 Une seule chose me géne un peu : dans ce cas le langage
(et dans un second temps, la prise de conscience) prend le pas sur les actes. ..

Je suis absolument d’accord !

34



Micro Onde
Centre d’art contemporain de 'Onde
Vélizy-Villacoublay
imprimé a 1000 ex.
premier avril 2011
jean-baptiste.farkas@wanadoo.fr






