OIKONOMIA £ POIESIS.

« Voll Verdienst, doch dichterisch,
wohnet der Mensch auf dieser Erde,
Plein de mérite, c’est en poéte pourtant

que 'homme habite sur cette terre.»

Friedrich Holderlin, Turmgedichte

« La philosophie en effet est la réponse d’'une humanité
atteinte par I'exces de la présence. »
Martin Heidegger, Séminaire du Thor, 1969

« Lhistoricité, c’est toute la poétique. »

Henri Meschonnic, Poétique du traduire

Ce texte' est une proposition d’interprétation des liens, substantiels, conceptuels et théoriques qui existent entre ce
qu’il est possible de nommer économie et ce que nous nommons poésie. L’hypothése ici soutenue est qu'économie et
poésie, en somme, fonctionnent de la méme maniére. Mais cette méme maniére est une contrainte ontologique forte
imposée a la poésie. Clest précisément pour cette raison qu’il est alors possible de dire qu’il y a une modernité poétique
et qu'en tant que telle le poétique est un art récent.

Nous avons jusqu'a présent tenter de proposer, a partir du concept de chrématistique (comme économie), une
analytique de lagir’. Il s'agissait de comprendre la pro-venance du concept d’économie et les liens probablement
pensables avec le concept de poétique. Nous posons I'hypothése que la distorsion® entre les concepts d’économie et de
chrématistique est a4 lorigine d’un probléme de saisie a la fois de I'idée de présence et de rythme, autrement dit de
l'observation et du comptage de ce qui a été observé.

L’hypotheése de ce texte se structure donc 2 partir de deux citations, I'une de Holderlin appartenant aux Poémes de la
Tour*, Pautre de Heidegger donnée le 6 septembre 1969 au Thor’. Il se structure encore  partir de deux termes grecs,
oiko-nomia et poiésis et A partir de deux concepts, celui de gestion et celui de production’. Notre hypothése se
développera alors a partir de deux corollaires, le concept de comptage, qu’il nous faudra précisément interpréter a partir

du concept d’arithmétique et celui de fourniture, autrement dit de chrématistique.

! Ce texte a d’abord été une conférence donnée le 15 décembre 2012 dans le cadre du séminaire de recherche Lic (dirigé par Antoine
Dufeu), puis un séminaire donné le 8 janvier 2013 a L’Ecole d’enseignement supérieur d’art de Bordeaux, et enfin le cceur du
processus de recherche du Livre II du projet Chrématistique avec Jérémie Gaulin (www.chrematistique.fr). Il est ici considérablement
remanié et augmenté pour cette publication.

2 www.chrematistique.fr, voire Livre I et Livre II.

* Nous rappelons que le sens moderne d’économie signifie la gestion matérielle des biens, tandis que celui de chrématistique a
disparu. Techniquement si 'économie s’occupe de la gestion des affaires privées, la chrématistique, quant a elle s'occupe de la gestion
des affaires communes de fourniture (le nécessaire). La prévalence tant métaphysique que théologique du terme économie a opéré des
changements conséquents sur l'interprétation de la saisie du réel. Ce qui signifie que cela opére des changements essentiels quand a
linterprétation de I'agir comme volonté de produire. Produire signifie saisir quelque chose du réel en le transformant (en le déplagant
vers la réalité : c'est ce que nous nommons monde). Ce que nous nommons économie et chrématistique sont dés lors deux modeles
singuliers et substantiellement différents de I'interprétation de ce produire. L’un est occupé de la systématisation du produire, tandis
que l'autre s'occupe des conditions de la vivabilité. C’est cela qu'il nous faut penser : une chrématistique comme éthonomie, C'est-a-
dire, littéralement, une gestion des usages.

* Friedrich Hélderlin, Buvre poétique complete, trad. F. Garrigue, éd. de la Différence, 2005, p. 888-889.

5 Martin Heidegger, Questions III & IV, Gallimard, 1976, p. 415.

6 Gestion signifie littéralement linterprétation des gestes (et donc de l'exécution). Production signifie, quant 2 lui, littéralement
conduire-devant, faire-avancer, ce qui est pro-ducere. Production est donc l'interprétation a la fois du prélévement et du déplacement en
monde.




11 faut revenir pas a pas sur chacun de ces concepts. Oikonomia est précisément I'administration privée, l'intendance.
Elle est la contraction des termes oikos, la maison et du verbe némein’ qui signifie distribuer, partager, diviser.
L’économie est donc en cela fondamentalement différente de la chrématistique® en ce qu’il s'agit d’une interprétation
diftérente de la gestion de la fourniture. Le terme poiésis est quant a lui, beaucoup plus complexe : il signifie a la fois
«action de faire », « création », « production ». Le verbe poien signifie donc « fabriquer », « produire » et « agir ». Le sens
le plus originel est sans doute celui de « mettre dehors » au sens de mettre-hors-de, mener-vers. Le sens profond du
verbe poien est donc le déplacement opéré sur les éléments du monde. Mais il est un déplacement particulier, fondé sur
Iinterrogation des éléments du monde, fondé sur un poios : il est un interrogatif en tant qu’il pense, ce que nous
pourrions appeler, lespéce’ méme de ce qui se rend visible. L’action de faire signifie donc, précisément, saisir et déplacer
ce qui a été saisi. Clest cela méme ce mouvement qui consiste 3 « mettre dehors » et c’est le sens précis de que nous
pouvons saisir dans le verbe latin pro-ducere. C’est pour cette raison précise que le terme poiésis peut signifier la
production, ou ce qu'il faudrait penser comme pro-duction'. 1l nous faudrait encore penser le sens précis des termes
gestion et fourniture. Rappelons qu'ils signifient, pour I'un, I'interprétation du geste, et pour l'autre, l'interprétation de
lachévement du geste comme «étre utile», comme « procurer». Ce que les concepts de gestion et de fourniture
signifient, est I'interprétation essentielle de la pro-venance de ce qui est saisi, c’est-a-dire la provenance en monde :
interprétation de ce qui est pergu, interprétation de ce qui s'assemble dans la saisie et la traduction matérielle de cette
saisie. Cette traduction matérielle nous la nommons soit économie, soit poiésis, c’est-a-dire, techniquement, pro-
duction'.

Ce qui signifie donc que le fragment de Holderlin énonce que ’homme « plein de mérite'? », cest-a-dire, attaché au
travail, 2 I'opérativité, trouve son lieu d’existence dans I'expérience de la densité (en sa qualité de poete, de Dichter), dans
linterprétation de ce qui se saisit du monde, ou plus précisément du vivant. Quant a la citation de Heidegger", elle
signifie qu’il y a une fonction questionnante — et  la fois étonnée — de ’humanité devant le vivant. Et c’est au moment

N . N . . , £ L 14 .oz . . .
ol le vivant, cest-a-dire ce qui est en présence est pensé comme un exceés = que humanité produit de la philosophie. La

7 1l faut se souvenir quest associé au verbe grec némein, le substantif némésis qui signifie la distribution et le partage et la
personnification ou déité Némesis qui est la figure de la justice distributive et de la vengeance pour ce qui a été mal distribué. Le
résultat de la némeésis (la division) est la moira (la part, le du). Son acceptation est le destin, son refus est le déréglement (huéris). Pour
la modernité son acceptation est la fatalité, son refus est la politique. Nous devons encore rappeler que la racine *Nem signifie le
partage. Dés lors le terme nomos (vopog) signifie la division du territoire, ce qui est donné en propre, mais il signifie encore la pature
et donc la nourriture. L’économie a donc a voir avec la division et I'appropriation du territoire comme réserve. Comme espace privé. Il
ne faut cependant pas le confondre avec l'autre nomos (VOHOG) qui signifie I'usage la conduite, la loi. L'éthonomic pourrait dés lors
signifier linterprétation de la conduite de 'usage. C'est pour cette raison qu’il serait intéressant de ne plus penser en terme d’oikos mais
d’éthos ; en ce sens qu’il contient la notion d’abri mais surtout d’usage et de comportement. L’éthonomie serait alors l'interprétation du
partage et de la division des usages.

® Le verbe 4hré signifie il est d’'usage, il est nécessaire, il faut. Le terme Zbréma signifie ce dont on se sert. L’opposition des concepts
d’économie et de chrématistique devrait, pour nous, se fonder sur la différence d’interprétation entre espace privée et espace public.
Or nous le savons le concept d’espace privé est dérivé de l'idée que nous puissions nous partager le monde en fonction de notre
puissance d’appropriation. Cette puissance définit a la fois I'idée de propriété et a la fois I'idée d’économie libérale. Est libérale ce qui
peut s’approprier le monde sans contrainte.

” Racine latine spec- et racine grecque #béa : I'une et l'autre signifie la vue et fonde ce que nous nommerons spéculation et théorie.

' Nous rappelons encore que nous faisons une distinction précise entre les formes pro-duction comme saisie transformatrice du réel, et
ﬁroducz‘ion comme systématisation de cette saisie transformante du réel. La poiésis en tant que transformation est pro-duction.

11 faudrait dés lors étre en mesure de penser le sens précis de ce que nous avons proposé comme ézhonomie : pour cela nous devons
alors avoir recours au sens du terme complexe d’éthopoietique. Si nous pouvons penser 'éthonomie comme interprétation de la
conduite des usages, nous sommes alors peut-étre en mesure de penser ce que nous nommons éthopoiétique comme interprétation de
la production transformante des usages. Ce sont les conditions mémes de notre possible vivabilité. L’achévement du concept
d’économie ne pourra se faire que si nous faisons l'effort de penser ce que signifie éthonomie et éthopoiétique, c’est-a-dire usage et
production : la volonté de production. La volonté de production est le nexus de toute pensée.

12 0p. cit., p. 889 : « Plein de mérite, c’est pourtant sur cette terre que 'homme habite en poéte. [...] Existe-t-il sur terre une mesure ?
Wl 0’y en a pas. Voll Verdienst, doch dichterisch, wobnet der Mensch auf dieser Erde. [...] Giebt es auf Erden ein Maafs. Es giebt keines. »

3 0p. cit., p. 420 : « Le rapport a cet afflux de la présence, les Greces le nomment 6avpalewv (cf, Théétete 155d). [...] En tout cela
I'importance est de bien voir que la privation, le o de l'oaAn@ela s'accommode de I'excés. Privation n’est pas négation. D’autant plus
croit ce que désigne le verbe guelv, d'autant plus vivace est la source d'ou cela se leve, la Verborgenheit dans I Unverborgenbeit.
Toujours insister, par conséquent, sur la dimension parfaitement excessive dans laquelle prend naissance la philosophie. La
philosophie en effet est la réponse d’une humanité atteinte par I'excés de la présence ».

" Exces, excessus, provient du verbe ex-cedere : sortir. L'excessus est donc la sortie, le ravissement et la digression. Ce qui est en excés



philosophie est le questionnant, est I'interrogatif, soit en ce quelle essaie de déterminer a partir de la présence la mesure
d’un étre, soit — et il s’agit toujours de métaphysique — en ce qu’elle tente de nommer la problématique manifestation du
vivant, cest-a-dire son rythme, son mouvement. Plus précisément la philosophie est la réponse (excessive écrit
Heidegger) d’'une humanité atteinte par l'excés de la présence. Ce qui signifie 'excés d’'une présence du réel et de la
réalité. Or la réponse de 'humanité sera précisément la philosophie et la poiésis, Cest-a-dire deux modes questionnant,
l'un des relations entre le réel et la réalité, lautre de la présence. Mais la vraie réponse de Ihumanité aura été
linterprétation des contraintes essentielles entre le réel et la réalité, autrement dit I'interprétation que pour faire face a
cet exces il convient de le diviser en deux plans, le plan de I'ontologie en tant que 'étre est déterminé par des contraintes
et le plan de la métaphysique en tant que l'essence détermine les modes d’existence du vivant. Dés lors philosophie et
poiesis ne sont plus que des modes théorétiques du questionnement de la présence, mais des systémes, produits par la
gouvernance, et qui consistent a assumer et assurer la stabilité de ces plans. C’est donc précisément pour cette raison que
la philosophie devient immédiatement une maniére de justifier les contraintes (C’est précisément la métaphysique) et
Cest pour cette raison que la poiésis est a la fois instrumentalisée” et a la fois contrainte au comptage'®.

Des lors nous sommes en mesure de nous poser une question : que signifie de penser la présence comme excés ? Et
de poser une hypotheése, trés simple, qui consiste a affirmer que le poétique, comme I'économie, compre. On peut donc
émettre 'hypothése que larkhe, la gouvernance, d’une part, contraint la philosophie 4 assumer le travail de
démonstration de l'existence des contraintes fortes' et par voie de conséquence, Iaffirmation de la nécessité des modes
d’existence de la contrainte (du devoir) et, d’autre part contraint la poésie 2 un comptage hymnique en vue d’arraisonner
Texces de présence a des modes de représentation moins excessifs'* pourrait-on dire. Nous proposons Ihypothése que ces
modes moins excessifs, comme représentation, sont hymniques, sous la forme de la priére et du comptage.

Le poétique compte, c’est-a-dire qu'il dénombre les éléments du vivant, les éléments qui viennent 4 la présence,
d’'une maniére certes, particuliére, mais il les dénombre. Le poétique est donc en ce sens fondamentalement
économique, ce qui signifie qu'il est interprété a partir d’une gestion de ce que nous avons nommé les affaires privés,
Cest-a-dire 4 partir d'une gestion particuliére du monde en tant que propriété et appropriation. Penser ce que signifie
I'économie, revient 4 penser une théorie générale de I'étre et de la contrainte. Dés lors plus la pensée occidentale est une
pensée de la contrainte ontologique, plus il est nécessaire d’arraisonner le poiétigue a une pratique : ici ce sera celle du
comptage”.

11 faut entendre ce comptage au sens du concept d’arithmétique. I’arithmétique™ est simplement T'art, la technique
de compter. Il faut dés lors penser ce que signifie cet ajustement : il s’agit, par le comptage, de dénombrer les éléments
du vivant qui sont devant nous et qui composent notre présent. Il faut les dénombrer pour éviter d’étre envahi par un
sentiment d’exces, ou plus précisément par une expérience matérielle de I'excés. Pour cela il faut étre en mesure de
penser que le terme grec arithmos est composé d’un préfixe de renforcement ari- et de la racine *rutos” : Cest cette méme
racine que l'on retrouve dans le terme latin 7izus qui signifie le rite et donc originellement le code, la regle.

Il s'agit donc pour la pensée occidentale d’'un probleme d’ajustement (entre le réel et la réalité). Mais il y a d’abord un

probléme de traduction, c’est-a-dire de la langue grecque a la langue latine, du terme poiésis. 11 le sera a la fois par le

est ce qui, ne cesse de sortir, de ravir ou de se ravir, et de digresser, c’est-a-dire, qui ne cesse de parler et de commenter.

> Linstrumentalisation de la poiésis a été opérée par Aristote (Poetique 1448b) en trois modes d’existence (moraux, c’est-a-dire qu'ils
dépendent d’une loi morale et technique), la mimesis, la catharsis et la kharis, autrement dit, la reproduction, 'apaisement et le plaisir
désintéressé.

16 11 y aurait deux types de comptage, que nous nommerons précisément ici comptage hymnique : celui de la priere (nous renvoyons
pour cela au texte de Giorgio Agamben, Le Temps qui reste, « Le poéme et la rime », Rivages, 2000, p. 130-140) et celui d’une
arithmétique qui sera précisément la thése que nous défendons ici.

17 Ceci est précisément le sens de la métaphysique et Cest précisément a partir de cela qu'il est possible de comprendre le zournant.

18 Clest précisément pour cette raison qu’Aristote peut justifier dans la Poétigue (1448b) que 'homme préfere toujours ce qui est
représenté que ce qui est en présence. Cela affirme alors la détermination d’'une contrainte ontologique forte, celle qui consiste a
énoncer que la présence est excessive.

9 Ce qui suppose que dés que assumons de passer 2 une ontologie dite libérale (celle de la non contrainte), lart et la poésie puissent se
dégager de toute contrainte quant a la forme, a la syntaxe, a la représentation, au comptage. Mais tant que la pensée est celle d’une
ontologie forte (contrainte de I'étre, de 'ordre, de I'arkhe) il est alors impossible que le poiétés puisse faire en tant que sujet autonome.
Il n’est que le manceuvre, le kbeiropoiéte.

* Arithmos signifie 'ajustement, 'agencement, d’ou le nombre.

! Voir a ce propos, Emile Benveniste, Dictionnaire des institutions indo-européennes, t. 1, p. 101.



terme creatio, par le terme productio et par le terme ars’. Creare dit produire mais au sens de faire naitre : Cest le terme
qui sera utilisé pour parler de Dieu et de son opérativité. Le terme ensuite s’assimilera, 4 partir de ce modele, au terme
poiésis, pour interpréter la création poétique. Le sens du verbe pro-ducere s'apparente au sens originel du terme poiésis
comme mettre-dehors, faire-sortir. Producere signifie présenter et exposer. Clest le sens précis du terme production, en
tant que ce qui expose 2 la spheére du vivant et de I'économie. Plus complexe est le probléeme du terme ars : s'il signifie
I'habileté et la technique il n’en est pas moins le terme qui prévaut dans la langue usuelle pour désigner ce que nous
nommons par opérativité artistique. Il convient de rappeler que ce terme désigne avant tout un travail réalisé avec la
main et avec un savoir faire technique. Qu'est-ce qui permet donc de penser ce terme comme talent et comme
traduction possible du terme poiésis ? Il s’agit ici encore d’'un probléme d’étymologie et de croisement complexe de
termes. Si lon suit les travaux de Benveniste et de Meillet” il semblerait que tout soit lié 2 une racine indo-iranienne *ar
qui indique a la fois une action qui ajuste et une action qui code, qui régle. Ce qui est plus intéressant encore est de saisir
l'ensemble des termes qui y appartiennent : pour la langue latine, il s’agira des termes ars (art), iners (sans talent), ritus
(rite), artus (serré, étroit, limité, mesuré), armus (épaule), articulus (articulation, division); et pour les terme grecs on
peut supposer les termes arété (vertu), areské (plaire) et arithmos (ajustement). Ce qui signifie que cette trés ancienne
racine commune pourrait vouloir dire quil s’agit, au sens propre, d’'un resserrement du flux constant de la présence
(ruthmos) afin de pouvoir I'ajuster, la régler, la mesurer a la maniére que nous avons de saisir les choses. C’est pour cette
raison quil s’agira en méme temps de le penser comme une articulation, c’est-a-dire une maniére particuliére d’agencer
et d’assembler les éléments apres les avoir saisis. L’art reléve donc a la fois d’'une maniére particuliére de saisir par la
mesure et d’'une maniére particuliere de lui donner forme (par la main). L'art — la poiésis — est bien un resserrement
technique du continuum du vivant.

L’arithmétique, le comptage, est donc ce qui permet d’ajuster le vivant en le dénombrant pour éviter le trop grand
étonnement de ce qui est en excés. En ce sens le poétique n’est donc essentiellement pas rythmique, il est arithmétique.
Le poétique serait alors fondamentalement arythmique® et arithmétique™. Le paradoxe du poétique se situe ici : il s’agit
de ne cesser de compter, d’'agencer, de systématiser et d’énumérer tout en faisant que se maintienne, dans ce qui se
nomme encore le poéme, la saisie d'un venir-3, d’une transcendance, d’'un ex-cé¢s, d’'une pro-duction. Il faudrait trés
longuement revenir sur les raisons philosophiques, métaphysiques, politiques et théologiques d’un tel paradoxe™.
L’Occident transfigure le poétique en un comptage insensé, en une économie, qui nous offre la mesure méme d’un
vivant ajusté, organisé, destiné”.

Mais il y a un second paradoxe : celui qui consiste soit a rendre le comptage insignifiant™, soit méme, a ne plus
compter. Le poéme est I'expérience dun compte et d'une économie dés lors quil nous est pas possible de vivre

autrement que dans un régime de la contrainte ontologique forte : celle de I'étre, celle du /ogos comme rassemblement,

22 ]1 s’agit aussi d’'un probléeme de paresse : c'est I'expression grecque poietiké tekbhné qui a été traduite par ars poeticus. Mais par
affaiblissement nous n’avons conservé que le terme ars.

 Benveniste, Dictionnaire des institutions indo-européennes, et Ernout & Meillet, Dictionnaire étymologique de la langue latine.

** Voir, ici encore, le texte d’Emile Benveniste sur le rythme, in Problemes de linguistique générale, t. 1. Ruthmos est formé sur le verbe
réien qui signifie couler, autrement dit ce qui ne cesse de sortir et ce qui serait, a la lettre, toujours en exces, puisquincalculable,
indénombrable. Il faut donc faire ici la différence entre ce que nous nommerons un rAythme, a savoir ce qui ne cesse de s'écouler et le
rythme comme perception des points d’arréts pour penser le flux. Dés lors dire que le poétique est arythmique signifie précisément
qu’il n’entretient plus de relation avec le concept de rhyzhme.

% Clest précisément ce qui a imposé au poétique de tenir la langue dans un comptage des rythmes, des voyelles, des syllabes, des
cadences, des vers, etc. (ce que nous nommons une fonction hymnique). C’est pour cette raison que la modernité, en passant par la
parataxe du modele hélderlinien et par linsignifiance du compte du modele mallarméen, réduira a presque rien les unités de
comptage. Cest le travail d’analyse qui a été réalisé par Giorgio Agamben dans La Fin du poéme, Circé, 1999 et par auteur dans Le
Poétique est pervers, éd. Mix., 2007.

 Nous devons nous poser la question de ce paradoxe. Il faut entendre qu’il s’agit d’'une interprétation politique de la poiésis. Elle
devient alors I'instrument politique, gouvernemental, idéologique et théologique de la saisie de 'inconnu — U'undekannt pour Holderlin
— et de l'incalculable. Sil'économie substantielle du monde est la calculabilité, il n’y a dés lors pas de raison que le poétique échappe a
ce projet.

7 Le verbe destiner vient de de-stinare latin formé sur le verbe szare. Il signifie fixer et assujettir. Il est formé sur le verbe grec histémi.
8 Ce sera bien str le projet d'Un coup de dé jamais n'abolira le hasard de Stéphane Mallarmé. Voir a ce propos Le Nombre et le Siréne de

Quentin Meillassoux, Fayard, 2011.



celle de Pexces. Or, le paradoxe de la modernité consiste 2 pousser le poétique a une tension au prosaique”, c’est-a-dire 2
lexpérience du flux et non plus a lexpérience du comptage.

Mais 4 quoi peut servir ce que nous nommons poématique, s'il ne sert pas a donner un compte particulier, un rythme
particulier comme interprétation a ce qui survient en excés > Dans ce cas le poématique se sépare radicalement de ce que
fait aussi I'économie : compter. Si le poéme ne compte pas, dans ce cas — et c’est notre hypothése — il se rapproche
essentiellement de la chrématistique, cest-a-dire qu’il pense seulement l'exces, c’est-a-dire ce qui vient-hors-de. Le
poétique — dans sa version moderne — ne serait pas lié au comptage économique du vivant, mais a la saisie matérielle et
chrématistique du vivant comme excés, comme densité, comme caractérisation ambiantale de la densité. Pour montrer
cela nous pouvons faire une analyse du fragment de Holderlin tiré des Turmgedichte® : il écrit « giebt es auf Erden ein
Mass? Es giebt keines. Existe-t-il sur terre une mesure ? Il n’y en a pas» [§2]. Il s’agit d'une donation de ce qui ne vient
pas a la mesure. Autrement dit la mesure n’est pas une donation. Cependant au premier paragraphe, il précise que nous
avons le droit — c’est le lieu méme du poétique tel que pensé par les Grecs — de décrire le monde (beschreiben) et de
limiter (nachahmen). Et C’est dans le rapport a l'inconnu (unbdekannt) que se trouve la mesure de 'homme (der Menschen
Maaf ist’s) : «plein de mérite, Cest en poéte pourtant que 'homme habite sur cette terre, Voll Verdienst, doch dichterisch,
wobnet der Mensch auf dieser Erde ». La seule mesure de ’homme est donc dans I'in-mesurable, dans I'impossibilité de la

donation de la mesure : cette impossibilité est I'exces et est matériellement le poétique

Fabien Vallos (avril 2014)

# Cest tout le travail de la modernité poétique. Voir a ce propos les theses de Walter Benjamin in Paralipomeénes aux Concetps sur

Ihistoire, Ecrits frangais, Ms470). Voir encore le travail ’'Henri Meschonnic, Critigue du rythme (1982), Politique du rythme, politique
du sujet (1996), Poétique du traduire (1999).

% Dans les Poémes de la Tour, ily a le texte, «Dans le bleu riant...», Euvres poétique compléte, op.cit., p. 888-889.

' Lallemand Maaf, la mesure vient du latin massa (qui a lui-méme donné le mot masse en frangais) signifie le tas et la masse. Il vient
lui-méme du grec masa qui signifie le pain, la galette, la pate, le biscuit. Le verbe massein signifie pétrir...



