SEMINAIRE 2015-2016.
Fr6. (FIGURE, IMAGE, GRAMMAIRE)
I. SEMINAIRE : INTRODUCTION

«Nous espérons que notre formule
“désintéressement plus admiration” vous séduira»
Marcel Broodthaers, Département des Aigles,
lettre du 7 sept. 1968

Kbhreé to legein te noiein teon emmenai. Parménide

Lusage de la littérature nlest pas simple. Ce qui ne
veut pas dire qu’il est «spécialement» complexe, mais bien
plutét qu'il ne présente pas dévidence. La littérature —
pourrait-on dire — est I'usage de la lettre (des lettres, cest-
a-dire 'usage de ce que les latins nommaient elementa). Ce
qui nlest pas simple est alors 'usage que nous faisons de
I'usage des lettres. Qulest-ce qui est alors si «spécial» dans
I'usage de ces lettres? Ce qui est si difficile dans I'usage
de la lettre a été absorbé dans le plan métaphysique de
Iinterprétation de la vérité et de lordre (arkhe) et que dés
lors elle est inscrite et bloquée dans le systeme dialectique
de cette métaphysique. La crise majeure et fondamentale
de la pensée occidentale consiste a tenir les «éléments» du
monde dans un plan réduit de ce qui est tel quel donné a
A . 5 y . .
létre et ce qui est de lordre de I'agir humain. Autrement
dit un plan de lexternalité et un plan de l'internalité. Le



1. Aristote dit que la
philosophie se définie
comme « &zésis te kai khrésis
sofias; possession et usage
de la sagesse », Protreptiques
[40.2] & Jamblique
Protreptique VI, 40.2

2. Le paradoxe platonicien
du Phedre. Lépreuve
absolue du danger est le
signe de l'écrit parce qu’il
est pharmakon (poison et
remeéde). Cela signifie qu'a
partir du moment ou la
pensée a recours au signe,
elle signe alors Iépreuve
d’un péril qui est celui de

plus grand probleme est alors la loi : entre celle qui est
donnée en tant que telle et celle qui est produite par Iétre.
En somme le probléme métaphysique de l'ordre. Or ce qui
inscrit lordre (et laloi) est la lettre. Elle devient alors l'enjeu
tondamental de la lecture de cet ordre. « Usage de la lettre »
signifie la maniére avec laquelle nous sommes en mesure
de lire un ordre. La dialectique occidentale nous absorbe
dans un systéme dualiste, celui du littéral et du littéraire.
Se tiennent alors dos a dos deux usages de la lettre, littéral
et littéraire. L'usage littéral consiste a s'accorder a l'idée
que la lettre est un ordre efficient et intangible. L'usage
littéraire consiste a penser que la lettre est une indication
en direction d’un processus herméneutique, mais sans
finalité (ce qui portera le nom de poiesis).

La naissance de la philosophie (1) signale un probléme
fondamental d’usage de I'inscription de la loi. En somme,
cest cela le travail de la philosophie. Clest d’ailleurs pour
cette raison quelle a eue pour tiche a la fois de justifier
Tontologie de l'ordre et a la fois de dénoncer les dangers des
processus poétiques. Ceci constitue a la lettre ce que nous
nommons «naissance de la philosophie» et qui trouve sa
racine dans la pensée platonicienne et dans la métaphysique.
Il faut donc parvenir a justifier la puissance ontologique
de l'ordre de sorte qu’il soit encore en mesure d’assumer
cette «puissance» dans la lettre, cest-a-dire dans le signe.
Comment dés lors, lordre de «faire» ou de «ne pas faire »
ou bien encore l'ordre qui consiste a énoncer «elle chanta»
peut-il se maintenir dans la lettre? Clest le paradoxe du
Phédre et cest le paradoxe de toute la pensée philosophique
(2) : la relation entre le signe et lordre est injustifiable et
fondée sur la doxa. 11 faut donc un appareillage d’une tres
grande puissance pour assurer au signe cette puissance.
Cest alors Touverture de la discussion sur le sens littéral de
la lettre ou sur son sens littéraire. Le travail de la pensée (de

louverture infinie de la lecture et de la lecon. En somme, elle compromet l'ordre. Cest

ce que nous nommons une relation silencieuse en ce quelle doit a la fois inscrire l'ordre
dans lécrit tout en mesurant Iépreuve du péril non de son effacement, mais de la perte
de sa puissance : de son inopérativité. Le signe et I‘écriture sont louverture a I‘épreuve
négative de I'inopérativité. C'est donc en soi aussi cela 'usage de la littérature.

2



3. Ceci est le travail du
litterator, celui qui se
charge de lenseignement
de la «lisibilité » des signes.

5. Clest précisément la
différence qu’il y a encore
entre ce que les Latins
nomment Jectio, relectio et
neglectio : lecture, re-lecture
et non-lecture qui ont
fondé la différence entre ce
que nous nommons lecture,
religion et négligence.

6. Aristote, Meétaphysique et
Et/gz'que a Nicomagque.

la philosophie) a donc été d’assumer la puissance du signe
et den assurer la légitimation, cest-a-dire que la /Zittera
s'incruste bien dans la /ex. Cette relation a été nommée
auctoritas, autorité (3). Cependant si la pensée a pris en
charge le travail de justification et de légitimation de cette
auctoritas, il a fallu aussi établir une critique radicale de
tout ce qui pouvait nuire a cette puissance d’autorité. Or ce
qui nuit a cette autorité consiste précisément a reconnaitre
que la /ittera ne contient plus la /ex parce que lauctor
prend en charge son ouverture vers une instabilité (voire
une illisibilité) (4). Cette instabilité se nomme poiésis. Elle
ouvre a une non-garantie radicale de la lettre, elle ouvre a
la perte de Iépreuve du littéral (5).

Laffirmation de la philosophie se fera donc, a la fois
dans la capacité a déterminer la puissance de lordre et
a la fois dans la capacité a dénoncer ce qui est le risque
de la perte de Iépreuve du littéral (donc de la perte de
Iépreuve de lordre). Cest la déconstruction lente du
poétique en tant qu'affirmation de son infériorité (6) parce
quil est non finalisé et parce qu’il réduit Iépreuve de la
puissance et cest encore I'affirmation, soit de sa forclusion
(Platon, Politéia) soit de son nécessaire arraisonnement au
politique (Aristote). Ceci constitue une rapide archéologie
du concept de lettre et réintroduit I'idée que ce que nous
nommons littéraire soit arraisonné a une technique (la
lecture du genre poétique), soit pensé comme une altération
de la puissance du signe.

A quoi sert donc la littérature > Elle sert en somme, 2
faire épreuve, dans la perte de la puissance, de leflicience
de lordre et de la loi. Clest cela qui définira les théories
(ce que nous nommons histoire de l'art et de la littérature)
de la représentation. La littérature posseéde donc un usage
précis et une utilité politique. L'histoire de I'ceuvre se situe
précisément dans la possibilité de son émancipation. Clest

4. Ceci appartient a celui qui
est Jitteratus et qui est lopposé
du litterator. Le «litteratus» est
celui qui interpréte les poémes.
Suetone, De grammaticis, IV :

« Cornelius quogue Nepos libello
quo distinguit litteratum ab
erudito, litteratos quidem vulgo
appellari ait eos qui aliquid
diligenter et acute scienterque
possint aut dicere aut scribere,
ceterum proprie sic appellandos
poetarum interpretes, qui a
Graecis grammatici nominentur/
Cornelius Nepos qui distingue,
dans son ouvrage, le littéraire
et Iérudit, dit quon appelle
communément littéraire

ceux qui savent élégamment

et savamment parler et

écrire, alors qu’il faudrait
plutot L'utiliser pour ceux

qui interpretent les poémes

et que les Grecs appellent
grammairiens ».



7. Cette affirmation
métonymico-symbolique
consiste a faire [épreuve du
non-littéral comme possibilité
d’une permanente re-lecture
de la puissance du littéral. Cela
signifie que le non-littéral est
autorisé, mais sous 'autorité
stricte du littéral.

8. On admet que ce qui

est nommeé poiésis «sert»
essentiellement & 1. représenter
des éléments du réel (parce

que l&tre serait naturellement
prédisposé a préférer ce qui

est représenté plus que ce qui
est) [Aristote, Poétigue], 2.2
instruire (fonction politique), 3.
a transfigurer la réalité (fonction
esthétique et cathartique), et
enfin 4. 4 transfigurer Iétre
(fonction charismatique). Soit
dit en passant, la catégorisation
du littéraire comme processus

précisément pour cela que la crise de la modernité est une
crise de la représentation.

Si nous sommes donc modernes (issus de la modernité
philosophique), le littéraire est alors Iépreuve de
Iémancipation du politique et de 'afirmation métonymico-
symbolique de lordre (7). Mais alors, a cet instant précis,
il souvre a une crise exemplaire, en tant qu’il ne peut plus
répondre a un «usage». S’il ne «sert» plus a représenter,
alors quel est le signe de la permanence de sa présence?
Autrement dit que peut bien continuer d’indiquer le
littéraire ? Clest de cela que provient la critique «vulgaire »
qui consiste a dire que le littéraire autant que le poétique
ou l'art ne «servent a rien».

Mais que signifie le terme « usage » dans notre expression
I'usage de la littérature? Il signifie communément la
maniére avec laquelle nous établissons une relation
d’habitude avec quelque chose. Usage ne signifie pas
I'interrogation technique devant lobjet. L'usage de la
littérature pourrait alors vouloir dire la maniere avec
laquelle nous établissons une relation avec le littéraire.
Autrement dit la maniére avec laquelle nous établissons
une relation avec ce qui nest pas littéral. Il ne s’agit donc
pas d’un probléme technique, mais d’'une problématique
des modes d’agir. L'usage de la littérature ne voudrait donc
pas dire «comment on se sert de la littérature », mais bien
«comment on se tient devant ce qui nest pas littéral». Ceci
constitue lenjeu de notre modernité et la crise méme de
T'ceuvre (8). Ce qui signifie alors que l'usage de la littérature
ne signifie plus (ne peut plus signifier) I'interprétation de
nos modes d’usages esthétiques de la lettre, mais bien
I'infinie gradualité de nos modes de relation. Il y a bien sar
ici trois conséquences fondamentales a cette interprétation.
La premiére est [épreuve d’une séparation historique entre
ce qui est pensé a partir d’'un usage esthétique et ce qui

utile (et comme usage en vue d’une utilité) a eu pour conséquence la crispation de toute
production en «genre» en fonction des systemes de représentation, des systémes d’instruction,
de modeles de transfiguration. Le littéraire comme le poétique sont devenus d’archaiques
systémes de «genre» indexés sur la technique et la finalisation du processus. La littérature a
pris le sens vulgaire — et réducteur — d’'un «usage esthétique du langage écrit» (77).

4



ro. Walter Benjamin,
«Deux textes de F.
Holderlin» in (Euwres, vol.
L, p. 91, & Fabien Vallos,
«Le poeéme & la poésie »
in revue Semicercchio, N° 50,
2014

est pensé comme mode de relation : ceci définit a la fois
la modernité et surtout la tiche «nouvelle» (9) du poéte
ou de l'auteur ou de 'artiste qui neest des lors plus assigné
4 des modes de la représentation (techniques, moraux,
politiques, etc.). La deuxi¢me est Iépreuve, a partir d’'une
séparation d’une «nouveauté» possible dans l'usage de
la lecture de l'ceuvre. Si l'usage de la littérature nest pas
(plus) esthétique, mais établi dans une relation graduelle a
la lettre alors ce qui est la teneur méme de T'ceuvre ne tient
plus a l'ceuvre, mais a cette relation méme. Cest pour cette
raison que cette lecture est Iépreuve «nouvelle» de ce que
Benjamin appelait un Gedischtete (10), un poématique qui
ne peut étre autre que, graduellement et communément
le vivant. Cependant, si l'on accepte d’atteindre cette
presque indéterminité du littéraire (ou du poétique) au
point quelle ne soit pas vraiment autre chose que le vivant
alors cela ouvre essentiellement Iépreuve de la lecture au
«danger» (11). Est danger ce qui précisément nous oblige
a nous tourner d’une autre maniére devant le littéraire. La
troisieme est alors Iépreuve d’'une déconstruction radicale
du concept d’histoire de l'ceuvre, d’histoire littéraire et
d’histoire de I'art. Lhistoire ne peut plus étre une histoire
ni technique, ni morale, ni esthétique du contenu de
la représentation. Clest cela qui est la crise majeure de
I'histoire de l'ceuvre et qui consiste alors 4 énoncer que
la modernité se joue exclusivement ici. Dés lors, il faut
changer entierement de paradigmes (d’interprétation et
de regard) pour penser I'ceuvre. Clest cela qui indique que
clest un art récent. Nous ne pouvons plus regarder 'ceuvre
de la méme maniére, ni comme fonction (12), ni comme
finalité esthétique, ni (moins encore) comme systémes de
transfiguration du monde : l'expérience de I'ceuvre et du
littéraire est l'interrogation de notre usage. Lhistoire de
I'eeuvre contemporaine ne peut des lors se fonder que sur

9. Le Dichterberuf
holderlinien.

11. Le « Gefhar»
benjaminien, Le /ivre des

passages [N3, 1].

12. Il est a noter que

nous n'utilisons jamais

ni le terme fonction ni le
terme utilité. L'usage de la
littérature ne peut relever
de l'utile. Nous commettons
systématiquement l'erreur
de penser que 'usage
entretient « nécessairement »
une relation a l'utile. II faut

dés lors réaliser une archéologie du concept d’'usage
et de &hrésis et refondre la pensée contemporaine de

T'usage.



13. «Lecon» signifie
précisément, non pas tel qu’il
faut le lire, mais tel que cela a

)

pu étre lu (tel que cela est lu ou
sera lu) par un lecteur, non sous
la forme d’un destin unique
q ]
mais au contraire sous la
forme singuli¢re d’'une adresse.
Lecon signifie donc la maniére
de lire et non pas la séance
denseignement. Parce que
lecon, comme lecture, provient

9 ) > p
du terme latin Zectio.

Iinterrogation de l'usage, autrement dit de la maniére avec
laquelle nous établissons une relation avec les «lettres»
cest-a-dire avec les signes que laisse 'usage du langage.

Il reste alors a penser ce que dans le langage de la
philologie nous nommons une «legon» (13), de cette
«nouvelle» histoire. Il y en a de nombreuses et cest,
semble-t-il, le travail de la philosophie. Non pas de penser
ce queest la littérature, mais de continuer de vouloir penser
I'usage que nous en faisons et I'usage que nous faisons des
signes (14).

4 octobre 2015

14. Voir a ce propos louvrage
Chrématistique &3 poiésis,
éditions Mix. 2016.



