POUR UNE ANALYSE DU CONCEPT D’IMAGE
L’ IMAGE DIALECTIQUE. COMMENTAIRES I

« Etre dialecticien signifie avoir le vent de l'histoire dans les voiles.
Les voiles sont des concepts. Mais il ne suffit pas de disposer de voiles.
Ce qui est décisif, Cest I'art de savoir les mettre. »

‘Walter Benjamin, Le livre des passages [N9, 8].

Ce séminaire est entiérement consacré A [analyse,
problématique, du concept d’image, a partir des pensées idéalistes
et théologique et surtout 2 partir du concept d’image dialectique
formulé par Walter Benjamin, concept éclairant pour 'ensemble de
sa pensée sur I'histoire mais aussi et surtout pour la possibilité qu’il
nous offre de formuler un concept contemporain de 'image. Pour
ce faire nous devrons passer par divers niveaux d’analyses : d’abord
une analyse étcymologique, archéologique et théologique, ensuite
une analyse du concept d’économie qui lui est li¢ voire les ouvrages de

Marie-Josée Mondzain Image, icéne, économie, Seuil 2000 et Giorgio Agamben, Le régne er

la gloire, Sevil, 2008 ot enfin une analyse du concept méme d’« image

dialectique » qui nous permettra de proposer une définition
possible de 'image contemporaine, c’est-a-dire de 'image que nosu
voyons aujourd’hui.

On le sait, image en francais vient du terme imago latin et plus
archaiquement du verbe imitor. Ce qui nous intéresse ici Cest la
complexité de la pensée de 'image dans la pensée plus anciennes et

dans les langues hébraique et grecque, complexité qui aura nourrit



Iensemble de la pensée, de la théologie et de la philosophie
occidentale.

Il est nécessaire de poser un premier jalon — puisque cela
supposera d’infinies problématiques de traduction — qui nous
permette d’appréhender deux termes hébreux qui disent 'image,
le terme selem et le terme demut. Ces deux termes sont utilisés
conjointement dans le célebre verset 1, 26 de la Genése : « faisons
’homme & notre image, selon notre ressemblance » : image, Cest
tselem en hébreux, éikon en grec et imago en latin; ressemblance,
cest demut en hébreux, homoios en grec et similitudino en latin.
Tselem, dont la racine #sa/ dit Uombre, signifie donc I'image
matérielle fabriquée, produite par un dessin, tandis que le terme
demut, dont la racine dam signifie le sang et le verbe damab signifie
ressembler, dit I'identité naturelle et ontologique de I'étre : 'un
dit 'aspect tandis que l'autre dit précisément l'identité en tant
que ce qui reléve de la méme qualité, en tant que ce qui est idem,
cest-a-dire qui réleve du méme.

Il est maintenant nécessaire de relever qu’il y a quatre termes
en grec pour désigner I'image, il faut les comprendre et en analyser
les différences. Il y a d’abord le terme #80g (éidos), en lien avec
le verbe 18w (éidd) voir, qui signifie la figure, la représentation,
'image, mais surtout qui signifie d’'une part I'asPECT extérieur

donc la forme et le genre (species ¥O'"¢ * < ProPos Giorgio Agamben,

Profanations, ch. 1. Rivage, 2005 et entendre aussi le sens du terme eidétique, c’est-a-dire qui
concerne I'essence méme des choses et non leur existence)’ et d’autre part, I'IDEE
en tant que ce qui représente la chose, d’ott le trés grand succes
du terme éidos dans la philosophie antique et essentiellement celle
de Platon. Nous devons ici préciser quelques points essentiels
sur la théorie générale des /dées platoniciennes. Il s'agit d’abord
d’une ontologie formée de réalités universelles auxquelles nous
participons (métexis) seulement par réminiscence ou ressouvenir,

I’anamnése (&vépvnotg) Platon, Ménon, 81d : « car chercher et apprendre n'est autre

chose que se ressouvenir / 10 yag Tnrelv doa %ol 1O povOavew avapvnolg Shov Eotiv »

Léidos est une forme intelligible qu’il faut entendre comme



une réalité invisible (percue par intuition), comme une essence
éternelle et enfin comme un archétype de la réalité voir FPlaton. Phédon
78 Platon a construit deux représentations célebres de cette
théorie, celle du mythe de la caverne dans la République, livre
vt et celle du démiurge et du modeéle dans le Timée, 28a. Eidos,
de maniére générale, signifie donc ce qu’il conviendra d’appeler
une image naturelle, ou plus précisément une forme visible et
naturelle, I'éidos phusikon. 11 y a ensuite le terme le plus usuel pour
désigner I'image, 'etdwlov (éiddlon), qui a la méme racine que
éidos et qui signifie ce quon voit comme si ¢’était la chose méme.
Ainsi le terme éiddlon s oppose radicalement au terme éidbs : il est
donc techniquement la reproduction, I'image, le simulacre. Il y a
encore le terme &wxdv (ikén), du verbe &uco (éikd) étre semblable,
qui signifie 'image comme portrait, ce qui la renvoie donc a la
tekneé et & Uars et qui la lie 4 la notion de fidélité et au concept de
similitude, puisqu’il signifie encore le simulacre, la ressemblance.
Eikon signifie donc limage artificielle (externe, la précision
est d'importance). Enfin il y a le terme gé&vtaopo (phantasma)
du verbe oavtale (phantazd) apparaitre, qui signifie I'image,
I'apparition, le fantdme, le trompe-I'ceil, les phénomeénes dans le
ciel et toutes choses extraordinaires. Il faut rajouter a cela le terme
phantasia, essentiel, qui signifie (et C’est trés important) I'image qui
soffre & 'esprit comme image artificielle mais cette fois interne, a
inverse du sens du terme éikén. Il y a donc d’un co6té I'éidos qui
maintient une dimension positive de 'image, tandis que, de l'autre
coté, il s'agit essentiellement de la question, non pas du faux, mais
du non-vrai : les images (éidéla) les reproductions (éikéna), les
imitations (mimémata) et les simulacres (phantasmata).

Nous sommes ici au fondement de la trés complexe pensée des
images et des ses trés complexes corrélats : pensée de la réalité, de la
matérialité, de I'idéalisme, de la représentation, de I'imitiation, de
la puissance, de la dégradation et de I'origine. Nous sommes alors
au fondement et au croisement de ce qui constitue les pensées

métaphysiques et les pensées non-métaphysiques, en somme ce



qui reléve d’une phusis, d'une « maniere d’étre » et ce qui n'en
reléve pas puisque nous nous plagons méza ta phusika.

II faut encore ajouter, et Cest essentiel, que le terme phantasia
signifie I'imagination — au sens propre de ce qui produit des
images : cependant nous devons préciser. Premi¢rement on

renvoie au Pseudo-Longin, le Traité du sublime (Tept Hyog), trad. Jackie

Pigeaud, Rivages, 1991 ch v o1 la phantasia est appréhendée comme
une idOlOpéC pour saisir ce concept complexe il faut se reporter au fragment viir de ce
traité, dans lequel l'auteur établit cing modeles afin de parvenir a I'efficacité rhétorique et &
la puissance évidente et technique des effets : 1. 'élévation, noiésis hadrépébolon (I'expression
est complexe et signifie ce qui éléve les idées au sublime ; plus précisément encore le terme
hadrépébolos est construit sur le terme hadros qui signifie ce qui est épais et abondant et, le
style dru et tenu, acharné (voir Denys d’Halicarnasse) et sur 'adjectif épébolos qui signifie qui
parvient 3, qui atteint le but : on pourrait alors traduire I'expression du Pseudo-Longin, de la
fagon suivante, « ce qui fait atteindre aux idées la densité ». En somme notre proposition tend
A faire entendre qu'il s'agit précisément de ce qui « fait atteindre la densité ». Nicolas Boileau
le traduit ainsi « Cela posé, la premitre & la plus considérable est une certaine élévation
d’esprit qui nous fait penser heureusement les choses ») ; 2. I'enthousiasme, sphodron kai
enthousiastikon pathos (« la véhémence et 'enthousiasme de la passion »), autrement dit ce qui
émeut, le pathétique, 3. 'invention des figures, skématon plassis, 4. 1a noblesse de I'expression,
gennaia phrasis et enfin 5. la composition, sunthésis. Ce qui conduit a la qualité de ce qui est
hadros, I'épais, le dru et le dense qui confirme les théses sur les régimes de la densité, sur la
pensée de la configuration (skématon plasis) et sur I'idée de la combinatoire (sunthésis). Au-dela
des moyens techniques et de la mesure de I'expérience du sublime, il y a les régimes d’adhésion
qui nous permettent de saisir et d’expérimenter ce qui parvient au dense (hadrépébolon) que
Le Pseudo-Longin appréhende sous la terminologie de la métousia, de la participation, et qui
permettent aux actants récepteurs d’étre absorbés par les effets jusqu’a ne plus pouvoir résister

. 5y 1 1 i 7
€t jusqua ce que cela se grave dans esouvemr’ comme un CH:CI du reel (au sens

rhétorique moderne de la figure macro-structurale de 'hypotypose
et donc comme le modeéle du littéraire). Notre participation fait
co-exister en un méme espace — ou dans I'idée d’un méme espace,
Cest la définition méme du phantasma — des figures différentes.
Ce que nous appelons ici phantasma est a la lettre ce qui apparait

selon notre processus d’imagination et ce que nous pouvons faire



apparaitre en créant un espace de la vision. Nous devons rappeler
et préciser ce quon entend par la terme phantasma, cest-a-dire
ce vers quoi nous nous projetons dans la projection méme de ce
que nous produisons comme image; cest a la lettre ce que nous
voyons par la pensée (Pour Aristote, De An., 429a, il sagit de ce
qu’il est possible de voir dans la lumiére). Il faut ensuite rappeler
ce que le Pseudo-Longin entend plus précisément dans le terme
phantasia (Du sublime, xv, 1) :
Pour produire la majesté, la grandeur d’expression et la
véhémence, mon jeune ami, il faut ajouter aussi les apparitions
(fantasiai) comme le plus propres 2 le faire. Cest ainsi du moins
que certains les appellent « fabricantes d’images » (éidolopoiias).
Ici, la terminologie est essentielle — et substantiellement poétique
—, car cette projection de la pensée est une fabricante, une
fagonneuse d’image, une pensée qui fagonne des images, une
idolopée il faut remarquer cette double orientation dans le texte du Pseudo-Longin, avec
d’une part (frag. xvin) le syntagme shématon plasis qui signifie « production des figures » et
avec, d’autre part, (frag. xv) le terme éidélopoien qui signifie « produire des images ». Il y a une
double articulation d’une production matérielle a une production d’effets. Lidolopée serait
alors dans la catégorie des figures, sans doute la plus spectrale et la plus fantémale — et pourtant
la plus efficace — 'hypotypose... Le Pseudo-Longin utilise la méme expression que Platon dans
le célebre fragment de la République ot il est question de la forclusion du mimétikos poiétés et
du zographos (605¢c) : « de méme le poete imitateur introduit un mauvais gouvernement (kakén
politéian) dans I'ame de chaque homme, en flattant ce qu'il y a en elle de déraisonnable, ce
qui est incapable de distinguer ce qui est plus grand et ce qui est plus petit, qui tantdt exagere,
tantdt rapetisse les mémes objets, produit des fantdmes (eidéla eidélopoiounta), et est toujours
A une distance infinie du vrai (a/éthous) ». Lusage du terme est, bien str, fondamentalement
différent dans les deux textes.

Secondement, on renvoie aux stoiciens et essentiellement 2
Stoicorum Veterum Fragmenta, 11, p. 21 § 54 : « Tivi dtopépetl paviacio

Chrysippe
POVIGOTOV QUVTOOTIROV OVIEOHE > + il y distingue d’abord la phantasia
(ou représentation) qui est une affection (mé8oc) qui se passe dans
esprit (yoxf), puis le phantaston (ou 'objet de la représentation)

qui produit la phantasia (poviootov 8¢ 10 moLODV THY Pavtaciov),



puis le phantastikon (ou imagination) qui est une projection vers le
rien (816-xevog) et enfin le phantasma (ou I'objet de 'imagination)
qui est ce vers quoi nous nous projetons selon le phantastikon. 11
serait tentant de vouloir expliciter plus, mais il y a, d’abord, une
ittérature abondante sur ce sujet et, ensuite, il nous semble utile
lictérac bondant t et te, il ble util

e laisser ces quatre termes ainsi. En revanche il faut noter ici que
del quatre t E he il faut not q
ce qui nous intéresse, évidemment Cest le lieu du phantastikon,
Cest-a-dire le dia-kénos, autrement dit I'intervalle, ce qui laisse un
vide précisons encore que Quintilien (/nsz. Or., v1, 2, 29) dit que « ce que les Grecs appellent
phantasiai, Cest ce que nous appelons visiones »

Plus précisément qu'elle est donc la différence entre image

naturelle et image artificielle ? Pour cela nous renvoyons a 'ouvrage de Marie-Josée

Mondzain, op. cit..p- 95138 Poyr répondre A cette question nous devons
d’abord appréhender le rapport 4 la similitude et au semblable
selon quatre typologies : d’une part celle de I'homoiosis comme
ressemblance formelle, d’autre part celle de I'homoousia comme
similitude essentielle, celle de la mimésis comme imitation, ou
plus précisément comme action de reproduire (présentification
et manifestation), et enfin celle de I'éikos. Eikos Cest ce qui est
semblable mais comme relatif (pros #), Cest aussi ce qui signifie
lindice dans la logique aristotélicienne — principalement dans
Ianalyse de I'enthyméme — et qui peut s'entendre sous la forme du
terme frangais, le probable ou plus précisément le vraisemblable.
Clest donc, ici, une question de rhétorique puisque dans la

constitution d’un enthyméme voir Aristote, Rhétorique, 1, 2, 1355b, « un

enthymeme est un syllogisme fondé sur le probable » il y a trois niveaux, celui
de lindice (tekmérion), celui du vraisemblable (éikos) et enfin
celui du signe (séméion) et qui recouvre le principe de I'endoxos.
Cela constitue donc, d’une part, un éikos rhétorique comme
comparatif et comme idée du vraisemblable (éikotéros) et, d’autre
part un éikos poétique comme figure de ce qui pourrait avoir eu

liey voir Aristote Podtique 1451236 ot comme figure de la mesure du réel.
On entrevoit donc la problématique articulation entre la science

dircursive, la rhétorique, et la légitimité iconique © 94 renvoic aussia



une question essentielle, celle sur les constituants graphiques, voir I'ouvrage de Marie-Josée

Mondzain, p. 122 . j] v 3 donc trois niveaux d’interprétation, d’abord

la mimésis comme questionnement sur l'ontologie, ensuite I'éidos
comme questionnement sur la logique et enfin I'éidélon comme

questionnement sur la dimension d’adhésion et de participation

cela souligne inévitablement I'ensemble des quatre formes de régime de croyance : le pacte ou le
serment (orkos), la pistis ou ce qu'on a 'habitude de nommer le crédit ou la foi (fides en latin),
la doxa comme opinion et enfin 'upoléphis aristotélicienne comme jugement : voir Giorgio

Agamben, Le sacrement de la langue, archéologie du serment, Vrin, 2009 Cela permet

enfin de dégager trois nivaux fondamentaux pour appréhender la
question du semblable : 1. ce qui matériellement se ressemble, 2. ce
qui conceptuellement s'apparente (cas de la logique) et 3. enfin ce
qui techniquement se reproduit (la zekné, I'artefact). Lhéritage de
la philosophie antique nous aura laissé en partage une conception
de l'image tiraillée entre la possible ressemblance avec l'origine et
sa possible déformation et une conception de 'image abimée dans
I'insuffisance technique de la reproduction.

Limage, est donc naturelle et artificielle.

Nous ouvrons ici un court excursus sur deux fondamentaux
instants historiques, les conciles cecuméniques de Nicée 1 et 1
en 325 et 787. Le premier portait essentiellement sur la question
de la trinité, & savoir si le fils est semblable au pere : les nicéens
(partisants de Constantin) avancaient qu’entre le Dieu et le Christ il
y a homoousios ¢ est-a-dire méme substance tandis que les arianistes
(partisants d’Arius) avancaient quil y a entre les deux homoiousios,
C'est-a-dire substance semblable (il faudra attendre le concile de
Constantinople en 381 pour que soit définitivement inscrit que le
fils est consubstantiel au pére). Le second concile (septembre 787)
portera sur I'iconoclasme et I'essentielle question des images qui
séparera les EgliSCS chrétiennes il faut se souvenir que le terme icéne vient du
verbe grec éikd, étre semblable et du terme éikdn qui signifie en méme temps image et similitude
(mais comme image extérieure). Il y a un premier probléme théologique de I'interdiction de
I'image au verset 20, 4 de I'Exode « tu ne feras pas d’'images ni de représentations des choses

célestes » : image Cest le terme hébreux pesel puis éidolon et sculptile et la représentation c’est



le terme hébreux temunah, puis homoioma et similitudino : pesel dit I'image taillée, ce qui
produit une forme, tandis que temunah dit la ressemblance (fondée sur le principe de I'espece).
Le probléme de I'image trouve son paroxisme au vin si¢cle (730-787) du couronnement de
Léon m1 I'Tsaurien au concile de Nicée 11 : Cest I'iconoclasme (casser les images) qui s'oppose
a liconodulie (adoration des images). Le concile de Nicée 11 rétablit les images. 1 y eut un
deuxi¢me iconoclasme de 813 4 843. Limpératrice Théodora fit rétablir le 11 mars 843 les
icones : reste le probléme de I'adoration et de la manisfestation. Enfin le troisiéme iconoclasme
a eu lieu au xvr siécle avec le luthérianisme et le calvinisme‘ Cela permet de saisir

une différence essentielle, soulignée par Marie-Josée Mondzain %

“: P 195 celle de I'image appréhendée sur un niveau théologique,

Cest I'image naturelle (I'éidos) et celle appréhendée sur un niveau
économique, c’est l'icone.

Revenons sur la question de 'image naturelle (éidos phusikon).
Clest celle qui est consubstantielle (homoousios) et non symbolique.
Le symbole est enti¢rement fondé sur 'analogie ; le terme sumbolon
signifie le signe de reconnaissance et il est construit a partir du terme
sumballé qui signifie réunir, mettre ensemble. On retrouve une
étymologie commune dans le terme embléme — « représentation
d’une figure 4 valeur symbolique » — qui est construit & partir du
verbe emballd, jeter sur, faire entrer dans et se jeter sur; embléma
signifie ce qui est enfoncé, 'ornement. Quelle relation y a-t-il alors
entre 'image et le modele ? soit une relation simple (oserait-on
dire grammaticale ?) qui indique la provenance et le caractére de
ce qui est relatif, cCest-a-dire la formule aristotélicienne du pros
#, soit une relation, comme caractére de ce qui est relationnel et
qui tient 2 la formulation de la skhésis (oyéo1g) comme maniére
d’étre et diSpOSitiOﬂ voir Marie-José Mondzain, op. cit. I,1-2 et aussi Aristote Catégorie
I, 1b2s sur la notion du pros #i ou du relatif et plus important encore la définition qu'il en
donne en 6a3s « on appelle relatives les choses dont tout I'étre consiste en ce qulelles sont
dites dépendre d’autre chose ». Pour finir, cette question de la relation (la maniére) renvoie
de fagon trés précise, en grammaire, & la « relation au verbe » (pros logon) comme mesure

ad-verbum ou «adverbiale » " e poing est évidemment d’une importance

fondamentale. Marie-Josée Mondzain analyse précisément, a partir

de la pensée de Nicéphore le Patriarche 1 47#éigues 1 question du



modele et de archétype :

Quant au vocabulaire qui désigne le modele, son registre est
moins large. Et quand bien méme il implique en sa référence une
dualité irréductible, il est loin d’avoir la méme ambiguité. Il est
appelé hypostasis, hypokeiménon, ' est-a-dire substrat formel et non
matériel de icone. Il est aussi archétypon et prototypon. Le Christ
dans son économie charnelle apparait comme éidos, C'est-a-dire
forme visible, morphé, forme sensible, skhéma, figure, charactér,
trait du visage ou de la silhouette, zupos, image en tant que signe
ou empreinte, donc moins proprement iconique que le symbole
p-114.

Ainsi, et toujours selon Marie-José Mondzain, « [essence de
Uimage west pas la visibilité, cest son économie et elle seule qui est
visible en son iconicité » P-'*°.

Limage artificielle, quant a elle, I'éikdn, est 'instrumentalisation
de la skhésis comme économie de la similitude (la relation), comme
homoiosis katoikonomian. 1l nous faut auparavant faire une tres
bréve archéologie du terme économie : il a d’abord signifier
Iéconomie familiale dans les Travaux et les jours d'Hésiode puis,
plus précisément 'administration (privée et publique) dans la
République de Platon, livre, v et viI et encore 'administration
d’une maison (gestionnaire) dans I’Economz'que de Xénophon. Il
faut attendre la pensée d’Aristote et la Politique pour que s’établisse
une relation rationalisée de 'économie au réel et au politique. Pour
Aristote I'économie est fondée sur la doxa et elle est une praxis,
une stratégie dont il en ressort deux modeles, celui de I'économie
comme gestion et rentabilisation et celui de la chrématistique

Politique 12561 Epguite nous faisons un

comme enrichissement
bond pour voir apparaitre le terme économie dans la littérature
paulinienne — sous la forme méme de 'oikonomia tou théou dans
I’ Epitre aux Colossiens, 1, 25 — et dans toute la littérature chrétienne
dés qu'il sagira de traiter de la trinité, de la relation du Pere au
fils, de I'économie de I'incarnation, de I'économie iconique "¢

renvoyons bien stir 4 I'ouvrage de Marie-Josée Mondzain et essenticllement a I'ouvrage

de Giorgio Agamben, op. ¢it. ' Déconomie de la similitude est un point



essentiel pour poursuivre notre recherche, parce qu’il permet d’une
part d’appréhender la question de 'économie comme relation de
similitude (ce qui fait paraitre) et d’autre part, ce qui permet de
comprendre,  partir de la structure de 'oikonomia la relation qu’il
y a entre ousia, éikos, logos et homoiosis : il 0’y a de rapport entre
ousia et éikos qu'd partir du moment ol la pensée (logos) produit
(fabrique devrait-on dire) un espace (oikos), ou une espace ol une
relation de similitude (homoiosis) entre le modéle et I'image peut
sinstaller. Cette relation est donc soit dite « naturelle », pros #
dans le sens de ce qui est relatif & (il faudrait encore réfléchir tres
longuement sur cette question et surtout a partir de la question
de la prégnance du signe) soit considérée comme une maniére de,
une skhésis, un dispositif qui permet d’entretenir cette économie
de la similitude (homoiosis katoikonomian). Pour entretenir cette
relation, autrement dit, faire en sorte que le dispositif de I'oikonomia
fonctionne il y a trois niveaux possible : 1. celui de la croyance,
Cest-a-dire le religieux et le sacré qui pose cette relation comme
évidente ou substantielle, 2. celui de la logique, cest-a-dire par les
formes de la certitude, de l'enthyméme, de 'endoxa, de la doxa et
du doxazein, 3. enfin celui de I'épistémeé, Cest-a-dire la science, la
vérification, la rationalité.

Léconomie est, d’'une part, un systéme de relation qui lie deux
éléments dans un rapport plus ou moins puissant de certitude et de
probabilité (cest-a-dire qui garantit la puissance de I'homoiosis) et,
d’autre part, cest la puissance avec laquelle cette relation est mise
en place. En somme I'image est toujours une économie, 1. parce
que I'image est toujours une homoiosis, Cest-a-dire qu'elle entretient
toujours une relation de similitude — plus ou moins relative, ce
qui signifie au sens propre « plus ou moins ressemblant » — entre
elle et le modele, ce que Marie-Josée Mondzain P "2 appelle une
« contemplation sensible d’une absence étincelante » (en ce cas
que signifierait le fait de prendre I'image autrement, c’est-a-dire en
fonction d’un rapport de certitude ou de vérité ou de puissance),

2. parce quune image est toujours en relation au /logos et au

10



koinonos, Cest-a-dire que, pour fonctionner, elle entretient toujours
un rapport a la pensée mais aussi 4 la dimension collective de la
connaissance, de I'herménéia (en somme Cest un dispositif qui
intégre U'ensemble des interactions de humain), 3. parce qu'une
image ne peut dés lors affirmer son homoousia, c'est-a-dire sa stricte
consubstantialité (I'image présuppose dialectiquement qu'elle n’est
en ce cas que ce quelle est : ce qui suppose soit que sa puissance
est presque magique, soit quelle est autotélique et entéléchique),
4. parce quune image est toujours de 'ordre du probable, de
Pendoxos, Cest-a-dire qulelle garantie dialectiquement et qulelle
fonde son économie de similitude sur les régimes de la doxa et
enfin 5. parce qu'une image est en somme toujours doxique en ce
sens qu'elle est anthropologiquement instable, cest-a-dire qu'elle
integre la puissance de 'herméneutique et donc la mesure de toute

signification : pour citer Georges Molinig Hé mutilé; Champion, 2006,

P- 82 Cest 'humanité matérielle qui définit la significativité et

Cest la rationalité du probable qui seule mesure son acceptabilité ».

Il sagit maintenant d’y intégrer le rapport a la dialectique et
essentiellement A cette proposition de Walter Benjamin d’une
« image dialectique ».

Limage est une complexe surface de relations (une espace),
donc un lieu économique livré A la puissance de I'endoxos (8vd0Loc),
donc livré a la puissance du Jogos et de la dialectique. On peut alors
admettre que I'image soit livrée & la puissance dialectique du Jogos
(comme puissance de la lecture et de I'intentio), ce qui, cependant,
n'explique pas encore ce que pourrait étre une image dialectique.
On sait que cette formule « image dialectique » est une formule de
‘Walter Benjamin, on comprend deés lors les liens qu'il peut y avoir
avec la dialectique.

Qulest-ce quune « image dialectique » ? il faudrait en fait
comprendre que I'image est un objet proprement paradoxal,
Cest-a-dire  contradictoire et étonnant... Limage est la

reproduction (copie) de l'objet, Cest-a-dire que 'image est la méme

II



mais dans le semblable et intégralement absorbée dans le passé.
Limage dialectique serait que cet étrange « morceau » du passé
Sactualise, quhistoriquement, matériellement et conceptuellement
il Sactualise. Cette actualisation est complexe : clest un triple
mouvement (paradoxal) ou plus précisément un triple état, d’abord
une sorte de secousse, puis une fulgurance et enfin une pause.

Il faut d’abord entendre cette idée de secousse, plus précisément

cette idée de saccade au sens oli Benjamin parle '€ £77¢ des pasages

Cerf, 2002 Pyype « image saccadée » [N2a, 3]. Qu'est-ce que cela
signifie ? Cela signifie, d’une part que U'ceil posé sur I'image est &
entendre comme « I'étre-maintenant du “temps présent” [qui] est
intermittent, discontinu » [K2, 3] : c’est donc la discontinuité du
vivant, du « chaque fois », selon 'expression de Georges Molinié 7"
¢ P-7° comme absolue dimension anthropologique qui saccade le
temps de lhistorien, qui lentrecoupe comme réel discontinu. Cela
signifie, d’autre part, que la mesure du temps du présent est une
oscillation permanente de la section [0-a] qui figure I'expérience
du présent voir a ce propos les travaux de Gustave Guillaume sur la représentation du temps

in Langage et sciences du langage Nizet et Presse universitaires de Laval, 1994 et plus précisément

le texte « Théme de présent et systtme des temps frangais », p. 59 et la figure 2 p. 61

qui
figure ce que Guillaume appelle le « temps opératif », le temps de
la sténose, cest-a-dire « le temps que I'esprit emploie pour réaliser
une image temps », autrement dit le temps comme un processus de

formation, un in ﬁfl"i voir A ce propos les remarquables propos de Giorgio Agamben

1 ératifin L . . ;
sur le temps opératif in Le temps qui reste, Rivages 2000, p. 108 ou, d’autre part, une

oscillation constante entre linéarité et perception par bloc (s/ab) Y
a ce propos Alfred North Whitehead, Le concept de nature, Vrin 1998-2006, p. 92 c’est-a-dire

qu'« une durée est une épaisseur (slzb) concréte de nature limitée par la simultanéité qui est

un facteur essentiel dévoilé dans la conscience sensible »

. Cela signifie enfin qu’il y
a une mesure rythmique du temps du maintenant (Jezzz) comme
pulsation et intermittence.

On peut encore comprendre cette idée de la secousse dans ce
sens olt « seules des images dialectiques sont des images authentiques

(Cest-3-dire non archaiques) » [N2a, 3]. Si 'image est archaique elle

12



est alors attachée & Uarcheé, si elle est authentique elle fait remonter
archeé vers le présent comme présentification et actualisation : ceci
crée un moment d’intermittence et d’oscillation.

Enfin parce que cela produit un « choc », soit comme éclatement

Sur le concept d'histoire 1940, th. xv

du continuum historique
Les classes révolutionnaires, au moment de I’action, ont conscience
de faire éclater le continuum de lhistoire. La Grande Révolution
introduisit un nouveau calendrier. Le jour qui inaugure un
calendrier nouveau fonctionne comme un accélérateur historique.

soit comme résultat de la tension de Ihistoire, th. xviI :
La pensée n'est pas seulement faite du mouvement des idées, mais
aussi de leur blocage. Lorsque la pensée simmobilise soudain
dans une constellation saturée de tensions, elle communique &
cette derniére un choc qui la cristallise en monade. Chistorien
matérialiste ne sapproche d’un objet historique que lorsqu’il se
présente 2 lui comme une monade.

et lintégralité du fragment [N3, 1].

Il faut maintenant analyser la question de la fulgurance : nous

renvoyons ici encore au fragment [N3, 1] et au fragment [No, 7] :
'image dialectique est une fulgurance. C’est donc comme image
fulgurante dans le maintenant de la connaissabilit¢ qu’il faut
retenir 'autrefois.

Clest donc le résultat du choc, la fulgurance, I'éclair tel qu'il est

présenté dans le fragment [N3, 1]. Clest ce qui crée I'image et ce

qui la fait surgir de cette tension historique : elle explose dans le

maintenant, dans le maintenant de la connaissabilité¢ qui oscille

entre vérité et mort de I'intentio et entre conscience de I'éclatement

(th. xv) et pensée de I'image, soit pour retenir 'autrefois [N9, 7]

soit pour appréhender les « échardes du temps messianique » (ap. A

a la th. xvim) soit pour absorber l'origine. Adorno commente 3%

citation reprise par Benjamin, fragment [N2, 7] en disant :

la dialectique s'arréte dans I'image et, dans I'événement trés récent

historiquement, elle cite le mythe en tant que passé trés ancien : la

nature comme préhistoire.

La dialectique prend forme (une image), elle se configure dans cet

instant de fulgurance, autrement dit, elle se configure dans I'actuel

13



(d’ou le principe de la mode si cher & Benjamin), c’est-a-dire dans le
récent (ce qui est A portée) en absorbant le mythe comme figure de
Porigine (arché) et dimension de la doxa (endoxos, le probable), ce
qui est moins a la portée et qui cependant est la mesure de 'humain.
Clest ce qui « fabrique » I'image (I'éidolopée), I'éikos, I'indice de
ce qui, en un éclair, fait se toucher ce qui est tangible et ce qui
est intangible et intouchable (autrement dit, ce quon pourrait
nommer l'absorbé, larchétypale, le sacré, I'éloigné, I'archaique,
Pimmémorial, I'indélébile, le probable, etc.). Nous devons insérer
ici un long extrait du Livre des passages, le fragment [K 2, 3] :
On dit que la méthode dialectique consiste 3 rendre chaque
fois justice a la situation historique concrete de l'objet auquel
elle sapplique. Mais cela ne suffit pas. Car il est tout aussi
important, pour cette méthode, de rendre justice 2 la situation
historique concréte de I'intérér qui est porté a son objet. Et cette
situation 2 toujours ceci de particulier que I'intérét est lui-méme
préformé dans cet objet et surtout a le sentiment que cet objet est
en lui-méme concrétisé, qu’il est arraché i son étre antérieur et
accede 4 la concrétion supérieure de I'étre-maintenant (de I'étre
éveillé ). Comment cet étre-maintenant (qui n'est rien moins que
I’étre-maintenant du « temps présent » et qui est, au contraire, un
étre-maintenant intermittent, discontinu) peut-il, par lui-méme,
représenter déja une concrétion plus haute ? Elle appelle une
vision de T'histoire qui dépasse en tout point cette idéologie. Il
faudrait alors que cette vision évoquét la condensation croissante
(Pintégration) de la réalité, qui fait que tout événement passé (en
sont temps) peut acquérir un plus haut degré de l'actualité que
celui qu'il avait au moment ot il a eu lieu. Ce passé acquiert les
caractéres d’une actualité plus haute a I'image par laquelle et sous
laquelle il est compris. Et le rappel dialectique de conjonctures
passées, qui est aussi une compénétration, est une mise a 'épreuve
de la vérité de I'action présente. Cela signifie qu’il allume la meche
de lexplosif qui est enfoui dans I'Autrefois (et dont la figure
authentique est la mode). Aborder I’ Autrefois signifie donc qu'on
I'étudie, non plus comme avant, de fagon historique, mais de
fagon politique, avec des catégories politiques.

Ce texte est donc essentiel, parce qu'il synthétise, I'ensemble des

éléments que nous avons relevés : d’abord la dimension concreéte

14



de Dlévénement et de lintérét (dimension anthropologique,
appréhension du présent), ensuite la notion fondamentale d’un
étre-maintenant, discontinu, absorbé, objectivé et doxique, ensuite
encore, la notion de compénétration des mesures temporelles,
de leurs objets et de leurs images, et enfin, sans doute le plus
fondamental pour nous, la notion de relatif : 'événement est
intégralement relatif & la différence de l'image qui est plus
condensée, compactée. Limage dans cette explosion est un arrét
(une pause).

Quest-ce que lorigine ? Walter Benjamin écrit " O7igine du drame

baroque allemand, Flammarion, 1985, p. 43 .

Lorigine ne désigne pas le devenir de ce qui est né, mais bien ce
qui est en train de naitre dans le devenir et le déclin. Lorigine
est un tourbillon dans le fleuve du devenir (im Fluss des Werdens
als Strudel) et elle entraine dans son rythme la matiére de ce qui
est en train d’apparaitre. 'origine ne se donne jamais & connaitre
dans l'existence nue, évidente, du factuel, et sa rythmique en peut
étre percue que dans une double optique. Elle demande 4 étre
reconnue d’une part comme une restauration, une restitution,
d’autre part comme quelque chose qui est par 13 méme inachevé,
toujours ouvert.

Ce texte est essentiel. La dimension de l'authentique cest
considérer que lorigine ne renvoie pas & I'arché mais bien 2 la
dimension de la perception de ce qui est en train d’apparaitre, a la
condition de concevoir que cette « actualité » est ce qui constitue
matériellement 'image dialectique du maintenant, qui en méme

temps qu'il devient, décline. Georges Didi-Huberman i Devan

temps, &d. de Minuit, 2000, p. 82-83 appelle cela un anachronisme ou une
« cristallisation dialectique ». Limage contient les mesures du
temps en se cristallisant dans une forme, dans une concentration
fulgurante de 'instant et du passé (la forme du mythe). Lorsque cet
instant produit une concentration trop grande, cela explose. Que

produit cette explosion ? D’une part une constellation :
Il ne faut pas dire que le passé éclaire le présent ou le présent
éclaire la passé. Une image, au contraire, est ce en quoi Autrefois
rencontre le Maintenant (Jezzz) dans un éclair pour former une

15



constellation. Autrement dit : 'image est la dialectique a l'arrét
(Stillstand). Car tandis que la relation du présent au passé est
purement temporelle, la relation de 'Autrefois avec le Maintenant
est dialectique : elle n'est pas de nature temporelle, mais de nature
figurative (bildlich).
Cest-a-dire une dissémination des éléments qui se laissent
con-sidérer d’'une nouvelle manicre, autrement dit qui soffrent a
une nouvelle skhésis : cela ouvre A une nouvelle économie et 3 une
nouvelle puissance de I'éikon et de I'éikos. On remarquera ici qu'on
insiste sur la figure du « ciel étoilé », la constellation : on passe de
la con-stellatio comme observation de I'état des étoiles (stella) A la
con-sideratio, comme prise en compte de I'état de ces étoiles (sicdus)
comme signe, comme indication, comme lecture et orientation.
Cela produit donc une rupture du continuum historique et
donc du continuum linguistique (du temps de la langue et de la
grammaire) donc cela produit une rupture dans le continuum
de la dimension de U'herménéia et donc de la dialectique. Cela
produit enfin une pause. Les images dialectiques « se définissent &
travers un mouvement dialectique produit dans I'acte de son arrét
(Sti/lsmnd) » Giorgio Agamben, Ninfe, Bollati Boringhieri, 2007, p. 27—32’ ce qui
voudrait donc dire que 'image peut étre une dialectique a l'arrée
(2 I'état de pause) comme figure de la suspension de lactivité,
essentiellement de lactivité cognitive et essentiellement de la
dialectique positive. Il faut noter que le concept de « pause » est
un concept cher & Walter Benjamin. On retrouve ce concept dans
Iintroduction épistémo-critique de I'Origine du drame baroque
allemand (p. 25 et 43) autour de deux concepts liés 2 la mesure de
la contemplation et a la puissance de la pensée. Plus précisément
Cest lié 2 'idée fondamentale de seuil et de passage. Mais quest-ce
que cette pause ? Il y a, on le sait, une longue tradition de la pensée
de la pause et du suspens il faudrait renvoyer ici 2 une analyse consistante d’'une
part de la notion de temps, et d’autre part de la notion de suspens chez les stoiciens : pour le
moment nous renvoyons a une lecture des Esquisses pyrrhoniennes de Sextus Empiricus, Seuil,

1998 et du Neutre de Roland Barthes, Seuil INA, 2000 1. |a pause signiﬁe que

16



dans I'image le sens se suspend. Il se retire (ou il est pulvérisé) au
profit d’'un maintenant et d’une nouvelle relation mais qui n’est pas
seulement dans la visée d’un sens mais plutdt vers un vide de sens :
Cest en somme I'ensemble du travail de thése de Benjamin autour
du fonctionnement de l'allégorie, de 'embléme et en somme du
mythe. Limage dialectique c’est donc ce mouvement entre vidage et
nouvel événement qui produira une nouvelle relation de sens. Il ne
sagit plus d’'une dialectique comme mouvement vers (Aufhebung)
mais une dialectique a larrét (Dialektik im Stillstand). Ici nous
devons revenir 4 la pensée d’Adorno VoI Dialectique négative, 1966 . j] e
sagit plus de lalogique de la pensée mais un rapport analogique (par
ressemblance, par éidos, par mesure de la similitude). Qu’est-ce que
la dialectique négative ? Cest appréhender la réalité (I'événement)
a travers la connaissance de ses contradictions; contradictions a
lintérieur méme de 'identique. En somme la dialectique a l'arrét
Clest ce qui prive, un moment, la pensée et la perception du sens
pour la surprenante dimension de I'événement comme actualité en
fonction de trois mouvements, 'observation, la considération et la
contemplation.

La dialectique a l'arrét (donc I'image dialectique) C’est ce qui
prive enfin I'image de la mesure de 'éidos et de 'éikon pour ne
Pappréhender que comme un phantasma; ce qui loffre A la plus
grande brutalité, aux facta bruta, A la perception de 'image du
ciel et 4 ce que nous en projetons. C’est une image dialectique : la

permanence irrésolue du ciel comme image.

octobre 2012

17



