
1

		 Pour une analyse du concept d’image

		      l’image dialectique. commentaires I

« Être dialecticien signifie avoir le vent de l’histoire dans les voiles. 
Les voiles sont des concepts. Mais il ne suffit pas de disposer de voiles. 

Ce qui est décisif, c’est l’art de savoir les mettre. »
Walter Benjamin, Le livre des passages [N9, 8].

		 Ce séminaire est entièrement consacré à l’analyse, 
problématique, du concept d’image, à partir des pensées idéalistes 
et théologique et surtout  à partir du concept d’image dialectique 
formulé par Walter Benjamin, concept éclairant pour l’ensemble de 
sa pensée sur l’histoire mais aussi et surtout pour la possibilité qu’il 
nous offre de formuler un concept contemporain de l’image. Pour 
ce faire nous devrons passer par divers niveaux d’analyses : d’abord 
une analyse étymologique, archéologique et théologique, ensuite 
une analyse du concept d’économie qui lui est lié voire les ouvrages de 

Marie-Josée Mondzain Image, icône, économie, Seuil 2000 et Giorgio Agamben, Le règne et 

la gloire, Seuil, 2008 et enfin une analyse du concept même d’«  image 
dialectique  » qui nous permettra de proposer une définition 
possible de l’image contemporaine, c’est-à-dire de l’image que nosu 
voyons aujourd’hui. 
		 On le sait, image en français vient du terme imago latin et plus 
archaïquement du verbe imitor. Ce qui nous intéresse ici c’est la 
complexité de la pensée de l’image dans la pensée plus anciennes et 
dans les langues hébraïque et grecque, complexité qui aura nourrit 



2

l’ensemble de la pensée, de la théologie et de la philosophie 
occidentale. 
		 Il est nécessaire de poser un premier jalon – puisque cela 
supposera d’infinies problématiques de traduction – qui nous 
permette d’appréhender deux termes hébreux qui disent l’image, 
le terme tselem et le terme demut. Ces deux termes sont utilisés 
conjointement dans le célèbre verset 1, 26 de la Genèse : « faisons 
l’homme à notre image, selon notre ressemblance » : image, c’est 
tselem en hébreux, éikon en grec et imago en latin ; ressemblance, 
c’est demut en hébreux, homoios en grec et similitudino en latin.  
Tselem, dont la racine tsal dit l’ombre, signifie donc l’image 
matérielle fabriquée, produite par un dessin, tandis que le terme 
demut, dont la racine dam signifie le sang et le verbe damah signifie 
ressembler, dit l’identité naturelle et ontologique de l’être  : l’un 
dit l’aspect tandis que l’autre dit précisément l’identité en tant 
que ce qui relève de la même qualité, en tant que ce qui est idem, 
c’est-à-dire qui rèleve du même. 
		 Il est maintenant nécessaire de relever qu’il y a quatre termes 
en grec pour désigner l’image, il faut les comprendre et en analyser 
les différences. Il y a d’abord le terme œidoj (éidos), en lien avec 
le verbe œidw (éidô) voir, qui signifie la figure, la représentation, 
l’image, mais surtout qui signifie d’une part l’aspect extérieur 
donc la forme et le genre (species voire à ce propos Giorgio Agamben, 

Profanations, ch. I. Rivage, 2005 et entendre aussi le sens du terme eidétique, c’est-à-dire qui 

concerne l’essence même des choses et non leur existence), et d’autre part, l’idée 
en tant que ce qui représente la chose, d’où le très grand succès 
du terme éidos dans la philosophie antique et essentiellement celle 
de Platon. Nous devons ici préciser quelques points essentiels 
sur la théorie générale des Idées platoniciennes. Il s’agit d’abord 
d’une ontologie formée de réalités universelles auxquelles nous 
participons (métexis) seulement par réminiscence ou ressouvenir, 
l’anamnèse (¢n£mnhsij) Platon, Ménon, 81d  : «  car chercher et apprendre n’est autre 

chose que se ressouvenir / τὸ γὰρ ζητεῖν ἄρα καὶ τὸ μανθάνειν ἀνάμνησις ὅλον ἐστίν  ». 
L’éidos est une forme intelligible qu’il faut entendre comme 



3

une réalité invisible (perçue par intuition), comme une essence 
éternelle et enfin comme un archétype de la réalité voir Platon, Phédon 

78c. Platon a construit deux représentations célèbres de cette 
théorie, celle du mythe de la caverne dans la République, livre 
vii et celle du démiurge et du modèle dans le Timée, 28a. Éidos, 
de manière générale, signifie donc ce qu’il conviendra d’appeler 
une image naturelle, ou plus précisément une forme visible et 
naturelle, l’éidos phusikon. Il y a ensuite le terme le plus usuel pour 
désigner l’image, l’e‡dwlon (éidôlon), qui a la même racine que 
éidos et qui signifie ce qu’on voit comme si c’était la chose même. 
Ainsi le terme éidôlon s’oppose radicalement au terme éidos : il est 
donc techniquement la reproduction, l’image, le simulacre. Il y a 
encore le terme œikèn (éikôn), du verbe œikw (éikô) être semblable, 
qui signifie l’image comme portrait, ce qui la renvoie donc à la 
teknè et à l’ars et qui la lie à la notion de fidélité et au concept de 
similitude, puisqu’il signifie encore le simulacre, la ressemblance. 
Éikôn signifie donc l’image artificielle (externe, la précision 
est d’importance). Enfin il y a le terme f£ntasma (phantasma) 
du verbe fantazw (phantazô) apparaître, qui signifie l’image, 
l’apparition, le fantôme, le trompe-l’œil, les phénomènes dans le 
ciel et toutes choses extraordinaires. Il faut rajouter à cela le terme 
phantasia, essentiel, qui signifie (et c’est très important) l’image qui 
s’offre à l’esprit comme image artificielle mais cette fois interne, à 
l’inverse du sens du terme éikôn. Il y a donc d’un côté l’éidos qui 
maintient une dimension positive de l’image, tandis que, de l’autre 
côté, il s’agit essentiellement de la question, non pas du faux, mais 
du non-vrai  : les images (éidôla) les reproductions (éikôna), les 
imitations (mimêmata) et les simulacres (phantasmata). 
		 Nous sommes ici au fondement de la très complexe pensée des 
images et des ses très complexes corrélats : pensée de la réalité, de la 
matérialité, de l’idéalisme, de la représentation, de l’imitiation, de 
la puissance, de la dégradation et de l’origine. Nous sommes alors 
au fondement et au croisement de ce qui constitue les pensées 
métaphysiques et les pensées non-métaphysiques, en somme ce 



4

qui relève d’une phusis, d’une «  manière d’être  » et ce qui n’en 
relève pas puisque nous nous plaçons méta ta phusika. 
		 Il faut encore ajouter, et c’est essentiel, que le terme phantasia 
signifie l’imagination – au sens propre de ce qui produit des 
images  : cependant nous devons préciser. Premièrement on 
renvoie au Pseudo-Longin, le Traité du sublime (Peri Ûyoj), trad. Jackie 

Pigeaud, Rivages, 1991, ch. xv où la phantasia est appréhendée comme 
une idolopée pour saisir ce concept complexe il faut se reporter au fragment viii de ce 

traité, dans lequel l’auteur établit cinq modèles afin de parvenir à l’efficacité rhétorique et à 

la puissance évidente et technique des effets : 1. l’élévation, noièsis hadrépébolon (l’expression 

est complexe et signifie ce qui élève les idées au sublime ; plus précisément encore le terme 

hadrépébolos est construit sur le terme hadros qui signifie ce qui est épais et abondant et, le 

style dru et tenu, acharné (voir Denys d’Halicarnasse) et sur l’adjectif épébolos qui signifie qui 

parvient à, qui atteint le but : on pourrait alors traduire l’expression du Pseudo-Longin, de la 

façon suivante, « ce qui fait atteindre aux idées la densité ». En somme notre proposition tend 

à faire entendre qu’il s’agit précisément de ce qui « fait atteindre la densité ». Nicolas Boileau 

le traduit ainsi « Cela posé, la première & la plus considérable est une certaine élévation 

d’esprit qui nous fait penser heureusement les choses ») ; 2. l’enthousiasme, sphodron kai 

enthousiastikon pathos (« la véhémence et l’enthousiasme de la passion »), autrement dit ce qui 

émeut, le pathétique, 3. l’invention des figures, skématon plassis, 4. la noblesse de l’expression, 

gennaia phrasis et enfin 5. la composition, sunthésis. Ce qui conduit à la qualité de ce qui est 

hadros, l’épais, le dru et le dense qui confirme les thèses sur les régimes de la densité, sur la 

pensée de la configuration (skématon plasis) et sur l’idée de la combinatoire (sunthésis). Au-delà 

des moyens techniques et de la mesure de l’expérience du sublime, il y a les régimes d’adhésion 

qui nous permettent de saisir et d’expérimenter ce qui parvient au dense (hadrépèbolon) que 

Le Pseudo-Longin appréhende sous la terminologie de la métousia, de la participation, et qui 

permettent aux actants récepteurs d’être absorbés par les effets jusqu’à ne plus pouvoir résister 

et jusqu’à ce que cela se grave dans le souvenir , comme un effet du réel (au sens 
rhétorique moderne de la figure macro-structurale de l’hypotypose 
et donc comme le modèle du littéraire). Notre participation fait 
co-exister en un même espace – ou dans l’idée d’un même espace, 
c’est la définition même du phantasma – des figures différentes. 
Ce que nous appelons ici phantasma est à la lettre ce qui apparaît 
selon notre processus d’imagination et ce que nous pouvons faire 



5

apparaître en créant un espace de la vision. Nous devons rappeler 
et préciser ce qu’on entend par la terme phantasma, c’est-à-dire 
ce vers quoi nous nous projetons dans la projection même de ce 
que nous produisons comme image ; c’est à la lettre ce que nous 
voyons par la pensée (Pour Aristote, De An., 429a, il s’agit de ce 
qu’il est possible de voir dans la lumière). Il faut ensuite rappeler 
ce que le Pseudo-Longin entend plus précisément dans le terme 
phantasia (Du sublime, xv, 1) :

Pour produire la majesté, la grandeur d’expression et la 
véhémence, mon jeune ami, il faut ajouter aussi les apparitions 
(fantasiai) comme le plus propres à le faire. C’est ainsi du moins 
que certains les appellent « fabricantes d’images » (éidolopoiias).

Ici, la terminologie est essentielle – et substantiellement poétique 
–, car cette projection de la pensée est une fabricante, une 
façonneuse d’image, une pensée qui façonne des images, une 
idolopée il faut remarquer cette double orientation dans le texte du Pseudo-Longin, avec 

d’une part (frag. xviii) le syntagme shèmaton plasis qui signifie « production des figures » et 

avec, d’autre part, (frag. xv) le terme éidôlopoien qui signifie « produire des images ». Il y a une 

double articulation d’une production matérielle à une production d’effets. L’idolopée serait 

alors dans la catégorie des figures, sans doute la plus spectrale et la plus fantômale – et pourtant 

la plus efficace – l’hypotypose… Le Pseudo-Longin utilise la même expression que Platon dans 

le célèbre fragment de la République où il est question de la forclusion du mimètikos poiètès et 

du zographos (605c) : « de même le poète imitateur introduit un mauvais gouvernement (kakèn 

politéian) dans l’âme de chaque homme, en flattant ce qu’il y a en elle de déraisonnable, ce 

qui est incapable de distinguer ce qui est plus grand et ce qui est plus petit, qui tantôt exagère, 

tantôt rapetisse les mêmes objets, produit des fantômes (eidôla eidôlopoiounta), et est toujours 

à une distance infinie du vrai (alèthous) ». L’usage du terme est, bien sûr, fondamentalement 

différent dans les deux textes.. 
		 Secondement, on renvoie aux stoïciens et essentiellement à 
Chrysippe Stoïcorum Veterum Fragmenta, ii, p. 21 § 54  : « T…ni diafšrei fantas…a 

fantastÕn fantastikÕn f£ntasma » : il y distingue d’abord la phantasia 
(ou représentation) qui est une affection (p£qoj) qui se passe dans 
l’esprit (yucÍ), puis le phantaston (ou l’objet de la représentation) 
qui produit la phantasia (fantastÕn d� tÕ poioàn t¾n fantas…an), 



6

puis le phantastikon (ou imagination) qui est une projection vers le 
rien (di£-kenoj) et enfin le phantasma (ou l’objet de l’imagination) 
qui est ce vers quoi nous nous projetons selon le phantastikon. Il 
serait tentant de vouloir expliciter plus, mais il y a, d’abord, une 
littérature abondante sur ce sujet et, ensuite, il nous semble utile 
de laisser ces quatre termes ainsi. En revanche il faut noter ici que 
ce qui nous intéresse, évidemment c’est le lieu du phantastikon, 
c’est-à-dire le dia-kénos, autrement dit l’intervalle, ce qui laisse un 
vide précisons encore que Quintilien (Inst. Or., vi, 2, 29) dit que « ce que les Grecs appellent 

phantasiai, c’est ce que nous appelons visiones ». 
		 Plus précisément qu’elle est donc la différence entre image 
naturelle et image artificielle ? Pour cela nous renvoyons à l’ouvrage de Marie-Josée 

Mondzain, op. cit., p. 95-138. Pour répondre à cette question nous devons 
d’abord appréhender le rapport à la similitude et au semblable 
selon quatre typologies  : d’une part celle de l’homoiosis comme 
ressemblance formelle, d’autre part celle de l’homoousia comme 
similitude essentielle, celle de la mimésis comme imitation, ou 
plus précisément comme action de reproduire (présentification 
et manifestation), et enfin celle de l’éikos. Éikos c’est ce qui est 
semblable mais comme relatif (pros ti), c’est aussi ce qui signifie 
l’indice dans la logique aristotélicienne – principalement dans 
l’analyse de l’enthymème – et qui peut s’entendre sous la forme du 
terme français, le probable ou plus précisément le vraisemblable. 
C’est donc, ici, une question de rhétorique puisque dans la 
constitution d’un enthymème voir Aristote, Rhétorique, I, 2, 1355b, «  un 

enthymème est un syllogisme fondé sur le probable  » il y a trois niveaux, celui 
de l’indice (tekmérion), celui du vraisemblable (éikos) et enfin 
celui du signe (séméion) et qui recouvre le principe de l’endoxos. 
Cela constitue donc, d’une part, un éikos rhétorique comme 
comparatif et comme idée du vraisemblable (éikotéros) et, d’autre 
part un éikos poétique comme figure de ce qui pourrait avoir eu 
lieu voir Aristote Poétique 1451a36 et comme figure de la mesure du réel. 
On entrevoit donc la problématique articulation entre la science 
dircursive, la rhétorique, et la légitimité iconique ce qui renvoie aussi à 



7

une question essentielle, celle sur les constituants graphiques, voir l’ouvrage de Marie-Josée 

Mondzain, p. 122  : il y a donc trois niveaux d’interprétation, d’abord 
la mimésis comme questionnement sur l’ontologie, ensuite l’éidos 
comme questionnement sur la logique et enfin l’éidôlon comme 
questionnement sur la dimension d’adhésion et de participation 
cela souligne inévitablement l’ensemble des quatre formes de régime de croyance : le pacte ou le 

serment (orkos), la pistis ou ce qu’on a l’habitude de nommer le crédit ou la foi (fides en latin), 

la doxa comme opinion et enfin l’upolèphis aristotélicienne comme jugement  : voir Giorgio 

Agamben, Le sacrement de la langue, archéologie du serment, Vrin, 2009. Cela permet 
enfin de dégager trois nivaux fondamentaux pour appréhender la 
question du semblable : 1. ce qui matériellement se ressemble, 2. ce 
qui conceptuellement s’apparente (cas de la logique) et 3. enfin ce 
qui techniquement se reproduit (la teknè, l’artefact). L’héritage de 
la philosophie antique nous aura laissé en partage une conception 
de l’image tiraillée entre la possible ressemblance avec l’origine et 
sa possible déformation et une conception de l’image abîmée dans 
l’insuffisance technique de la reproduction. 
		 L’image, est donc naturelle et artificielle. 
		 Nous ouvrons ici un court excursus sur deux fondamentaux 
instants historiques, les conciles œcuméniques de Nicée i et ii 
en 325 et 787. Le premier portait essentiellement sur la question 
de la trinité, à savoir si le fils est semblable au père  : les nicéens  
(partisants de Constantin) avançaient qu’entre le Dieu et le Christ il 
y a homoousios c’est-à-dire même substance tandis que les arianistes 
(partisants d’Arius) avançaient qu’il y a entre les deux homoiousios, 
c’est-à-dire substance semblable (il faudra attendre le concile de 
Constantinople en 381 pour que soit définitivement inscrit que le 
fils est consubstantiel au père). Le second concile (septembre 787) 
portera sur l’iconoclasme et l’essentielle question des images qui 
séparera les Églises chrétiennes il faut se souvenir que le terme icône vient du 

verbe grec éikô, être semblable et du terme éikôn qui signifie en même temps image et similitude 

(mais comme image extérieure). Il y a un premier problème théologique de l’interdiction de 

l’image au verset 20, 4 de l’Exode « tu ne feras pas d’images ni de représentations des choses 

célestes » : image c’est le terme hébreux pesel puis éidolon et sculptile et la représentation c’est 



8

le terme hébreux temunah, puis homoioma et similitudino  : pesel dit l’image taillée, ce qui 

produit une forme, tandis que temunah dit la ressemblance (fondée sur le principe de l’espèce). 

Le problème de l’image trouve son paroxisme au viii siècle (730-787) du couronnement de 

Léon iii l’Isaurien au concile de Nicée ii : c’est l’iconoclasme (casser les images) qui s’oppose 

à l’iconodulie (adoration des images). Le concile de Nicée ii rétablit les images. Il y eut un 

deuxième iconoclasme de 813 à 843. L’impératrice Théodora fit rétablir le 11 mars 843 les 

icônes : reste le problème de l’adoration et de la manisfestation. Enfin le troisième iconoclasme 

a eu lieu au xvi siècle avec le luthérianisme et le calvinisme. Cela permet de saisir 
une différence essentielle, soulignée par Marie-Josée Mondzain op. 

cit. p. 105, celle de l’image appréhendée sur un niveau théologique, 
c’est l’image naturelle (l’éidos) et celle appréhendée sur un niveau 
économique, c’est l’icône. 
		 Revenons sur la question de l’image naturelle (éidos phusikon). 
C’est celle qui est consubstantielle (homoousios) et non symbolique. 
Le symbole est entièrement fondé sur l’analogie ; le terme sumbolon 
signifie le signe de reconnaissance et il est construit à partir du terme 
sumballô qui signifie réunir, mettre ensemble. On retrouve une 
étymologie commune dans le terme emblème – «  représentation 
d’une figure à valeur symbolique » – qui est construit à partir du 
verbe emballô, jeter sur, faire entrer dans et se jeter sur ; emblèma  
signifie ce qui est enfoncé, l’ornement. Quelle relation y a-t-il alors 
entre l’image et le modèle ? soit une relation simple (oserait-on 
dire grammaticale ?) qui indique la provenance et le caractère de 
ce qui est relatif, c’est-à-dire la formule aristotélicienne du pros 
ti, soit une relation, comme caractère de ce qui est relationnel et 
qui tient à la formulation de la skhésis (scšsij) comme manière 
d’être et disposition voir Marie-José Mondzain, op. cit. I,1-2 et aussi Aristote Catégorie 

I, 1b25 sur la notion du pros ti ou du relatif et plus important encore la définition qu’il en 

donne en 6a35 «  on appelle relatives les choses dont tout l’être consiste en ce qu’elles sont 

dites dépendre d’autre chose  ». Pour finir, cette question de la relation (la manière) renvoie 

de façon très précise, en grammaire, à la «  relation au verbe  » (pros logon) comme mesure 

ad-verbum ou « adverbiale ». Ce point est évidemment d’une importance 
fondamentale. Marie-Josée Mondzain analyse précisément, à partir 
de la pensée de Nicéphore le Patriarche les Antirrhétiques la question du 



9

modèle et de l’archétype : 
Quant au vocabulaire qui désigne le modèle, son registre est 
moins large. Et quand bien même il implique en sa référence une 
dualité irréductible, il est loin d’avoir la même ambiguïté. Il est 
appelé hypostasis, hypokeiménon, c’est-à-dire substrat formel et non 
matériel de l’icône. Il est aussi archétypon et prototypon. Le Christ 
dans son économie charnelle apparaît comme éidos, c’est-à-dire 
forme visible, morphè, forme sensible, skhèma, figure, charactèr, 
trait du visage ou de la silhouette, tupos, image en tant que signe 
ou empreinte, donc moins proprement iconique que le symbole 
p. 114.  

		 Ainsi, et toujours selon Marie-José Mondzain, «  l’essence de 
l’image n’est pas la visibilité, c’est son économie et elle seule qui est 
visible en son iconicité » p. 110. 
		 L’image artificielle, quant à elle, l’éikôn, est l’instrumentalisation 
de la skhésis comme économie de la similitude (la relation), comme 
homoiosis kat’oikonomian. Il nous faut auparavant faire une très 
brève archéologie du terme économie  : il a d’abord signifier 
l’économie familiale dans les Travaux et les jours d’Hésiode puis, 
plus précisément l’administration (privée et publique) dans la 
République de Platon, livre, iv et vii et encore l’administration 
d’une maison (gestionnaire) dans l’Économique de Xénophon. Il 
faut attendre la pensée d’Aristote et la Politique pour que s’établisse 
une relation rationalisée de l’économie au réel et au politique. Pour 
Aristote l’économie est fondée sur la doxa et elle est une praxis, 
une stratégie dont il en ressort deux modèles, celui de l’économie 
comme gestion et rentabilisation et celui de la chrématistique 
comme enrichissement Politique 1256a. Ensuite nous faisons un 
bond pour voir apparaître le terme économie dans la littérature 
paulinienne – sous la forme même de l’oikonomia tou théou dans 
l’Épitre aux Colossiens, 1, 25 – et dans toute la littérature chrétienne 
dès qu’il s’agira de traiter de la trinité, de la relation du Père au 
fils, de l’économie de l’incarnation, de l’économie iconique nous 

renvoyons bien sûr à l’ouvrage de Marie-Josée Mondzain et essentiellement à l’ouvrage 

de Giorgio Agamben, op. cit.. L’économie de la similitude est un point 



10

essentiel pour poursuivre notre recherche, parce qu’il permet d’une 
part d’appréhender la question de l’économie comme relation de 
similitude (ce qui fait paraître) et d’autre part, ce qui permet de 
comprendre, à partir de la structure de l’oikonomia la relation qu’il 
y a entre ousia, éikos, logos et homoiosis  : il n’y a de rapport entre 
ousia et éikos qu’à partir du moment où la pensée (logos) produit 
(fabrique devrait-on dire) un espace (oikos), ou une espace où une 
relation de similitude (homoiosis) entre le modèle et l’image peut 
s’installer. Cette relation est donc soit dite «  naturelle  », pros ti 
dans le sens de ce qui est relatif à (il faudrait encore réfléchir très 
longuement sur cette question et surtout à partir de la question 
de la prégnance du signe) soit considérée comme une manière de, 
une skhésis, un dispositif qui permet d’entretenir cette économie 
de la similitude (homoiosis kat’oikonomian). Pour entretenir cette 
relation, autrement dit, faire en sorte que le dispositif de l’oikonomia 
fonctionne il y a trois niveaux possible  : 1. celui de la croyance, 
c’est-à-dire le religieux et le sacré qui pose cette relation comme 
évidente ou substantielle, 2. celui de la logique, c’est-à-dire par les 
formes de la certitude, de l’enthymème, de l’endoxa, de la doxa et 
du doxazein, 3. enfin celui de l’épistémè, c’est-à-dire la science, la 
vérification, la rationalité. 
		 L’économie est, d’une part, un système de relation qui lie deux 
éléments dans un rapport plus ou moins puissant de certitude et de 
probabilité (c’est-à-dire qui garantit la puissance de l’homoiosis) et, 
d’autre part, c’est la puissance avec laquelle cette relation est mise 
en place. En somme l’image est toujours une économie, 1. parce 
que l’image est toujours une homoiosis, c’est-à-dire qu’elle entretient 
toujours une relation de similitude – plus ou moins relative, ce 
qui signifie au sens propre « plus ou moins ressemblant » – entre 
elle et le modèle, ce que Marie-Josée Mondzain p. 199 appelle une 
«  contemplation sensible d’une absence étincelante  » (en ce cas 
que signifierait le fait de prendre l’image autrement, c’est-à-dire en 
fonction d’un rapport de certitude ou de vérité ou de puissance), 
2. parce qu’une image est toujours en relation au logos et au 



11

koinonos, c’est-à-dire que, pour fonctionner, elle entretient toujours 
un rapport à la pensée mais aussi à la dimension collective de la 
connaissance, de l’herménéia (en somme c’est un dispositif qui 
intègre l’ensemble des interactions de l’humain), 3. parce qu’une 
image ne peut dès lors affirmer son homoousia, c’est-à-dire sa stricte 
consubstantialité (l’image présuppose dialectiquement qu’elle n’est 
en ce cas que ce qu’elle est : ce qui suppose soit que sa puissance 
est presque magique, soit qu’elle est autotélique et entéléchique), 
4. parce qu’une image est toujours de l’ordre du probable, de 
l’endoxos, c’est-à-dire qu’elle garantie dialectiquement et qu’elle 
fonde son économie de similitude sur les régimes de la doxa et 
enfin 5. parce qu’une image est en somme toujours doxique en ce 
sens qu’elle est anthropologiquement instable, c’est-à-dire qu’elle 
intègre la puissance de l’herméneutique et donc la mesure de toute 
signification : pour citer Georges Molinié Hermès mutilé, Champion, 2006, 

p.  82 «  C’est l’humanité matérielle qui définit la significativité et 
c’est la rationalité du probable qui seule mesure son acceptabilité ». 

		 Il s’agit maintenant d’y intégrer le rapport à la dialectique et 
essentiellement à cette proposition de Walter Benjamin d’une 
« image dialectique ». 
		 L’image est une complexe surface de relations (une espace), 
donc un lieu économique livré à la puissance de l’endoxos (œndozoj), 
donc livré à la puissance du logos et de la dialectique. On peut alors 
admettre que l’image soit livrée à la puissance dialectique du logos 
(comme puissance de la lecture et de l’intentio), ce qui, cependant, 
n’explique pas encore ce que pourrait être une image dialectique. 
On sait que cette formule « image dialectique » est une formule de 
Walter Benjamin, on comprend dès lors les liens qu’il peut y avoir 
avec la dialectique. 
		 Qu’est-ce qu’une «  image dialectique  » ? il faudrait en fait 
comprendre que l’image est un objet proprement paradoxal, 
c’est-à-dire contradictoire et étonnant… L’image est la 
reproduction (copie) de l’objet, c’est-à-dire que l’image est la même 



12

mais dans le semblable et intégralement absorbée dans le passé. 
L’image dialectique serait que cet étrange «  morceau  » du passé 
s’actualise, qu’historiquement, matériellement et conceptuellement 
il s’actualise. Cette actualisation est complexe  : c’est un triple 
mouvement (paradoxal) ou plus précisément un triple état, d’abord 
une sorte de secousse, puis une fulgurance et enfin une pause. 
		 Il faut d’abord entendre cette idée de secousse, plus précisément 
cette idée de saccade au sens où Benjamin parle le Livre des passages, 

Cerf, 2002 d’une «  image saccadée  » [N2a, 3]. Qu’est-ce que cela 
signifie ? Cela signifie, d’une part que l’œil posé sur l’image est à 
entendre comme  « l’être-maintenant du “temps présent” [qui] est 
intermittent, discontinu » [K2, 3] : c’est donc la discontinuité du 
vivant, du « chaque fois », selon l’expression de Georges Molinié op. 

cit. p. 70, comme absolue dimension anthropologique qui saccade le 
temps de l’historien, qui l’entrecoupe comme réel discontinu. Cela 
signifie, d’autre part, que la mesure du temps du présent est une 
oscillation permanente de la section [w-a] qui figure l’expérience 
du présent voir à ce propos les travaux de Gustave Guillaume sur la représentation du temps 

in Langage et sciences du langage Nizet et Presse universitaires de Laval, 1994 et plus précisément 

le texte « Thème de présent et système des temps français  », p. 59 et la figure 2 p. 61 qui 
figure ce que Guillaume appelle le « temps opératif », le temps de 
la sténose, c’est-à-dire « le temps que l’esprit emploie pour réaliser 
une image temps », autrement dit le temps comme un processus de 
formation, un in fieri voir à ce propos les remarquables propos de Giorgio Agamben 

sur le temps opératif in Le temps qui reste, Rivages 2000, p. 108 ou, d’autre part, une 
oscillation constante entre linéarité et perception par bloc (slab) voir 

à ce propos Alfred North Whitehead, Le concept de nature, Vrin 1998-2006, p. 92 c’est-à-dire 

qu’« une durée est une épaisseur (slab) concrète de nature limitée par la simultanéité qui est 

un facteur essentiel dévoilé dans la conscience sensible ». Cela signifie enfin qu’il y 
a une mesure rythmique du temps du maintenant (Jetzt) comme 
pulsation et intermittence.
		 On peut encore comprendre cette idée de la secousse dans ce 
sens où « seules des images dialectiques sont des images authentiques 
(c’est-à-dire non archaïques) » [N2a, 3]. Si l’image est archaïque elle 



13

est alors attachée à l’archè, si elle est authentique elle fait remonter 
l’archè vers le présent comme présentification et actualisation : ceci 
crée un moment d’intermittence et d’oscillation. 
		 Enfin parce que cela produit un « choc », soit comme éclatement 
du continuum historique Sur le concept d’histoire 1940, th. xv :  

Les classes révolutionnaires, au moment de l’action, ont conscience 
de faire éclater le continuum de l’histoire. La Grande Révolution 
introduisit un nouveau calendrier. Le jour qui inaugure un 
calendrier nouveau fonctionne comme un accélérateur historique.  

soit comme résultat de la tension de l’histoire, th. xvii : 
La pensée n’est pas seulement faite du mouvement des idées, mais 
aussi de leur blocage. Lorsque la pensée s’immobilise soudain 
dans une constellation saturée de tensions, elle communique à 
cette dernière un choc qui la cristallise en monade. L’historien 
matérialiste ne s’approche d’un objet historique que lorsqu’il se 
présente à lui comme une monade. 

et l’intégralité du fragment [N3, 1]. 
		 Il faut maintenant analyser la question de la fulgurance : nous 
renvoyons ici encore au fragment [N3, 1] et au fragment [N9, 7] :

l’image dialectique est une fulgurance. C’est donc comme image 
fulgurante dans le maintenant de la connaissabilité qu’il faut 
retenir l’autrefois. 

C’est donc le résultat du choc, la fulgurance, l’éclair tel qu’il est 
présenté dans le fragment [N3, 1]. C’est ce qui crée l’image et ce 
qui la fait surgir de cette tension historique : elle explose dans le 
maintenant, dans le maintenant de la connaissabilité qui oscille 
entre vérité et mort de l’intentio et entre conscience de l’éclatement 
(th. xv) et pensée de l’image, soit pour retenir l’autrefois [N9, 7] 
soit pour appréhender les « échardes du temps messianique » (ap. A 
à la th. xviii) soit pour absorber l’origine. Adorno commente 1933, 

citation reprise par Benjamin, fragment [N2, 7] en disant : 
la dialectique s’arrête dans l’image et, dans l’événement très récent 
historiquement, elle cite le mythe en tant que passé très ancien : la 
nature comme préhistoire. 

La dialectique prend forme (une image), elle se configure dans cet 
instant de fulgurance, autrement dit, elle se configure dans l’actuel 



14

(d’où le principe de la mode si cher à Benjamin), c’est-à-dire dans le 
récent (ce qui est à portée) en absorbant le mythe comme figure de 
l’origine (archè) et dimension de la doxa (endoxos, le probable), ce 
qui est moins à la portée et qui cependant est la mesure de l’humain. 
C’est ce qui «  fabrique » l’image (l’éidolopée), l’éikos, l’indice de 
ce qui, en un éclair, fait se toucher ce qui est tangible et ce qui 
est intangible et intouchable (autrement dit, ce qu’on pourrait 
nommer l’absorbé, l’archétypale, le sacré, l’éloigné, l’archaïque, 
l’immémorial, l’indélébile, le probable, etc.). Nous devons insérer 
ici un long extrait du Livre des passages, le fragment [K 2, 3] : 

On dit que la méthode dialectique consiste à rendre chaque 
fois justice à la situation historique concrète de l’objet auquel 
elle s’applique. Mais cela ne suffit pas. Car il est tout aussi 
important, pour cette méthode, de rendre justice à la situation 
historique concrète de l’intérêt qui est porté à son objet. Et cette 
situation à toujours ceci de particulier que l’intérêt est lui-même 
préformé dans cet objet et surtout a le sentiment que cet objet est 
en lui-même concrétisé, qu’il est arraché à son être antérieur et 
accède à la concrétion supérieure de l’être-maintenant (de l’être 
éveillé !). Comment cet être-maintenant (qui n’est rien moins que 
l’être-maintenant du « temps présent » et qui est, au contraire, un 
être-maintenant intermittent, discontinu) peut-il, par lui-même, 
représenter déjà une concrétion plus haute  ? Elle appelle une 
vision de l’histoire qui dépasse en tout point cette idéologie. Il 
faudrait alors que cette vision évoquât la condensation croissante 
(l’intégration) de la réalité, qui fait que tout événement passé (en 
sont temps) peut acquérir un plus haut degré de l’actualité que 
celui qu’il avait au moment où il a eu lieu. Ce passé acquiert les 
caractères d’une actualité plus haute à l’image par laquelle et sous 
laquelle il est compris. Et le rappel dialectique de conjonctures 
passées, qui est aussi une compénétration, est une mise à l’épreuve 
de la vérité de l’action présente. Cela signifie qu’il allume la mèche 
de l’explosif qui est enfoui dans l’Autrefois (et dont la figure 
authentique est la mode). Aborder l’Autrefois signifie donc qu’on 
l’étudie, non plus comme avant, de façon historique, mais de 
façon politique, avec des catégories politiques.  

		 Ce texte est donc essentiel, parce qu’il synthétise, l’ensemble des 
éléments que nous avons relevés  : d’abord la dimension concrète 



15

de l’événement et de l’intérêt (dimension anthropologique, 
appréhension du présent), ensuite la notion fondamentale d’un 
être-maintenant, discontinu, absorbé, objectivé et doxique, ensuite 
encore, la notion de compénétration des mesures temporelles, 
de leurs objets et de leurs images, et enfin, sans doute le plus 
fondamental pour nous, la notion de relatif  : l’événement est 
intégralement relatif à la différence de l’image qui est plus 
condensée, compactée. L’image dans cette explosion est un arrêt 
(une pause). 
		 Qu’est-ce que l’origine ? Walter Benjamin écrit in Origine du drame 

baroque allemand, Flammarion, 1985, p. 43 : 
L’origine ne désigne pas le devenir de ce qui est né, mais bien ce 
qui est en train de naître dans le devenir et le déclin. L’origine 
est un tourbillon dans le fleuve du devenir (im Fluss des Werdens 
als Strudel) et elle entraîne dans son rythme la matière de ce qui 
est en train d’apparaître. l’origine ne se donne jamais à connaître 
dans l’existence nue, évidente, du factuel, et sa rythmique en peut 
être perçue que dans une double optique. Elle demande à être 
reconnue d’une part comme une restauration, une restitution, 
d’autre part comme quelque chose qui est par là même inachevé, 
toujours ouvert. 

		 Ce texte est essentiel. La dimension de l’authentique c’est 
considérer que l’origine ne renvoie pas à l’archè mais bien à la 
dimension de la perception de ce qui est en train d’apparaître, à la 
condition de concevoir que cette « actualité » est ce qui constitue 
matériellement l’image dialectique du maintenant, qui en même 
temps qu’il devient, décline. Georges Didi-Huberman in Devant le 

temps, éd. de Minuit, 2000, p. 82-83 appelle cela un anachronisme ou une 
«  cristallisation dialectique  ». L’image contient les mesures du 
temps en se cristallisant dans une forme, dans une concentration 
fulgurante de l’instant et du passé (la forme du mythe). Lorsque cet 
instant produit une concentration trop grande, cela explose. Que 
produit cette explosion ? D’une part une constellation :

Il ne faut pas dire que le passé éclaire le présent ou le présent 
éclaire la passé. Une image, au contraire, est ce en quoi l’Autrefois 
rencontre le Maintenant (Jetzt) dans un éclair pour former une 



16

constellation. Autrement dit : l’image est la dialectique à l’arrêt 
(Stillstand). Car tandis que la relation du présent au passé est 
purement temporelle, la relation de l’Autrefois avec le Maintenant 
est dialectique : elle n’est pas de nature temporelle, mais de nature 
figurative (bildlich).

c’est-à-dire une dissémination des éléments qui se laissent 
con-sidérer d’une nouvelle manière, autrement dit qui s’offrent à 
une nouvelle skhésis : cela ouvre à une nouvelle économie et à une 
nouvelle puissance de l’éikon et de l’éikos. On remarquera ici qu’on 
insiste sur la figure du « ciel étoilé », la constellation : on passe de 
la con-stellatio comme observation de l’état des étoiles (stella) à la 
con-sideratio, comme prise en compte de l’état de ces étoiles (sidus) 
comme signe, comme indication, comme lecture et orientation. 
Cela produit donc une rupture du continuum historique et 
donc du continuum linguistique (du temps de la langue et de la 
grammaire) donc cela produit une rupture dans le continuum 
de la dimension de l’herménéia et donc de la dialectique. Cela 
produit enfin une pause. Les images dialectiques « se définissent à 
travers un mouvement dialectique produit dans l’acte de son arrêt 
(Stillstand)  » Giorgio Agamben, Ninfe, Bollati Boringhieri, 2007, p. 27-32, ce qui 
voudrait donc dire que l’image peut être une dialectique à l’arrêt 
(à l’état de pause) comme figure de la suspension de l’activité, 
essentiellement de l’activité cognitive et essentiellement de la 
dialectique positive. Il faut noter que le concept de « pause » est 
un concept cher à Walter Benjamin. On retrouve ce concept dans 
l’introduction épistémo-critique de l’Origine du drame baroque 
allemand (p. 25 et 43) autour de deux concepts liés à la mesure de 
la contemplation et à la puissance de la pensée. Plus précisément 
c’est lié à l’idée fondamentale de seuil et de passage. Mais qu’est-ce 
que cette pause ? Il y a, on le sait, une longue tradition de la pensée 
de la pause et du suspens il faudrait renvoyer ici à une analyse consistante d’une 

part de la notion de temps, et d’autre part de la notion de suspens chez les stoiciens : pour le 

moment nous renvoyons à une lecture des Esquisses pyrrhoniennes de Sextus Empiricus, Seuil, 

1998 et du Neutre de Roland Barthes, Seuil INA, 2000. Ici la pause signifie que 



17

dans l’image le sens se suspend. Il se retire (ou il est pulvérisé) au 
profit d’un maintenant et d’une nouvelle relation mais qui n’est pas 
seulement dans la visée d’un sens mais plutôt vers un vide de sens : 
c’est en somme l’ensemble du travail de thèse de Benjamin autour 
du fonctionnement de l’allégorie, de l’emblème et en somme du 
mythe. L’image dialectique c’est donc ce mouvement entre vidage et 
nouvel événement qui produira une nouvelle relation de sens. Il ne 
s’agit plus d’une dialectique comme mouvement vers (Aufhebung) 
mais une dialectique à l’arrêt (Dialektik im Stillstand). Ici nous 
devons revenir à la pensée d’Adorno voir Dialectique négative, 1966 : il ne 
s’agit plus de la logique de la pensée mais un rapport analogique (par 
ressemblance, par éidos, par mesure de la similitude). Qu’est-ce que 
la dialectique négative ? c’est appréhender la réalité (l’événement) 
à travers la connaissance de ses contradictions ; contradictions à 
l’intérieur même de l’identique. En somme la dialectique à l’arrêt 
c’est ce qui prive, un moment, la pensée et la perception du sens 
pour la surprenante dimension de l’événement comme actualité en 
fonction de trois mouvements, l’observation, la considération et la 
contemplation. 
		 La dialectique à l’arrêt (donc l’image dialectique) c’est ce qui 
prive enfin l’image de la mesure de l’éidos et de l’éikon pour ne 
l’appréhender que comme un phantasma ; ce qui l’offre à la plus 
grande brutalité, aux facta bruta, à la perception de l’image du 
ciel et à ce que nous en projetons. C’est une image dialectique : la 
permanence irrésolue du ciel comme image. 

		  

						                      octobre 2012


