
1

		 Pour une théorie de l’image

		      l’image dialectique. commentaires. ii

« Or la force spéculative capable de faire éclater
l’indissoluble est celle de la négation. »

T. W Adorno, Dialectique négative.

« Dialectique signifie objectivement : rompre la contrainte
identitaire au moyen de l’énergie accumulée en elle, 

figée dans ses objectivations. »
T. W Adorno, Dialectique négative.

« Dans le cercle vertigineux de l’éternel retour, 
l’image meurt immédiatement. »

Dino Campana, Opere e contributi.

		 Ce séminaire, cette seconde partie voir partie précédente, est 
entièrement consacré à l’analyse, problématique, du concept 
d’image et surtout du concept d’image dialectique formulé par 
Walter Benjamin : concept éclairant pour l’ensemble de la pensée 
sur l’histoire. Pour ce faire nous avons du passer par divers niveaux 
d’analyses : d’abord une analyse étymologique et archéologique, 
ensuite une analyse du concept d’économie qui lui est lié voir les 

ouvrages de Marie-Josée Mondzain Image, icône, économie, Seuil 2000 et Giorgio Agamben, 

Le règne et la gloire, Seuil, 2008 et enfin nous devons, maintenant, faire une 
analyse du concept d’« image dialectique ». 

		 1. L’image dialectique à l’arrêt. Nous savons maintenant qu’une 
image est un espace qui concentre des fragments du passé en les 



2

présentifiant. C’est ce qui produit, dans un mouvement fulgurant 
– pour reprendre le terme de Benjamin – une explosion, et 
c’est ce qu’on nomme alors une image dialectique. Les théories 
benjaminiennes de l’images offrent de manière radicale une nouvelle 
appréhension du concept d’image mais elles permettent surtout 
de constituer une théorie de la connaissance historique. Elles 
permettent, enfin, pour le contemporain, une nouvelle philosophie 
de l’image. En somme, nous pourrions affirmer que le cœur du 
fonctionnement de la philosophie c’est l’observation des images. 
Il y a, d’autre part, un lien évident avec la philosophie, en ce sens, 
qu’ici, les images sont dites « dialectiques », parce que chaque image 
se définit par un mouvement saisit dans l’acte de son arrêt. Cela 
produit donc une pause il est nécessaire ici de renvoyer aux éléments définitoires 

de ce que nous nommons dialectique et de ce que nous nommons suspension. Qu’est-ce 
que signifie cet arrêt, cette pause (Stillstands) ? D’une part c’est la 
mesure de ce que nous nommons la «  contemplation  » ou, plus 
précisément, la dimension théorétique de l’activité humaine. Ce 
processus théorétique il faut l’entendre, d’abord comme puissance 
intellective (puissance du logos), puis comme appréhension de ce 
qui simplement et évidemment est visible nous renvoyons ici à une analyse 

plus précise du terme grecque théoria et théorètikos  : le terme grec qewrˆa semblait venir du 

terme qe£ qui signifie la divinité alors qu’en fait il semble plus juste de considérer qu’il vient 

du terme qša qui signifie l’action de voir : ce qui veut dire que le terme qewrˆa n’entretient 

aucune relation – si ce n’est par similiture et homonymie – avec une pensée théologique alors 

qu’il entretient très fortement une pensée avec l’esemble des termes qui parlent de la vue et du 

spectacle donc avec le verbe q£omai qui signifie contempler et considérer, avec le terme qšama, 

le spectacle, l’objet qu’on contemple (la merveille) et enfin avec le terme qšatron. Voir à ce 

propos la thèse de Sabine Ehrmann Photographie et contemplation, université de Paris I, dir. 

Pierre-Damien Huyghe, 2007. Il faudrait aussi construire un lien entre la figure de la théorie 

(théoria) et de l’évidence (dèlos), puis, encore, comme appréhension de ce qui 
est mis en scène cette précision épistémologique et sémantique est d’une importance 

fondamentale, en ce sens que toute image est une mise en scène, un spectacle : elle permet de 

joindre un analyse de l’image et de la doxa et enfin, comme visée éthique cette 

dernière précision est essentielle puisqu’elle permet de saisir l’enjeu de la pensée aristotélicienne, 



3

dans l’Éthique à Nicomaque, livre x, quant à la puissance de la zoè théorètikè : Pour Aristote, la 

vie éthique, c’est-à-dire, non pas l’alèthès bios mais le eu zen se constitue ainsi dans un existence 

ouverte au loisir (anapausis comme cessation du travail et skholè comme étude du monde). La vie 

théorètique – comme vie dirigée vers le bonheur (eudaimonia) et conforme à la vertu (arétè) – se 

démontre par huit arguments : premièrement parce que l’intellect (noos) est la meilleure partie 

de nous (1177a19), deuxièmement parce qu’elle est une activité continue (sunekhès) (1177a23), 

troisièmement parce qu’elle est une activité agréable (èdonè) (1177a24), quatrièmement parce 

que c’est une activité auto-suffisante (autarkéia) (1177a27), cinquièmement parce que c’est une 

fin en soi (n’est rien d’autre qu’elle-même) (1177b), sixièmement parce que c’est une vie de 

bonheur (eudaimonia) de loisir (skholè) (1177b5), septièmement parce que c’est une activité 

qui garantie l’immortalité (athanatizein) (1177b26) et enfin huitièmement parce que c’est notre 

vie propre (ton auto bion), comme vie heureuse (autos hara kai eudaimonestatos) (1178a2). Voici 

donc ce qui constitue, chez Aristote, non pas une vraie vie mais une vie heureuse. D’autre 
part, il est possible d’interpréter cet arrêt comme un processus de 
perception et un processus d’universalisation nous renvoyons à une lecture 

des Seconds analytiques d’Aristote et précisément le livre ii, 19, 99b15-100b17 : 
C’est ainsi que dans une bataille, au milieu d’une déroute, un 
soldat s’arrêtant, un autre s’arrête, puis un autre encore jusqu’à 
ce que l’armée soit revenue à son ordre primitif : de même l’âme 
est constituée de façon à pouvoir exprimer quelque chose de 
semblable. 

C’est très précisément ce qu’Aristote appréhende du mouvement 
qui se produit entre l’indifférencié et l’universel  : précisément 
quand l’indifférencié s’arrête il se produit alors de l’universel 
comme cessation simple du rythme et de la perception. Il se 
produit, précisément, un arrêt au sens où quelque chose se fige. Où 
et de quelle manière ? soit dans le langage, en déterminant l’espèce, 
puis le genre sur ce point voir précisément Aristote, Catégories, ch. v et Porphyre, 

Introduction aux Catégories, ch. ii et en apposant un nom, soit sur les limites 
des systèmes linguistiques revoir ici pour plus de précisions l’ensemble des théories de Georges 

Molinié in Hermès mutilé, Champion, 2005, c’est-à-dire sur les lieux de la désignation 
(de-signare), sur le lieu de la fonction déictique, sur le lieu troublant 
de l’il y a, et c’est ce qu’on appelle une image. Enfin, dernière façon 
d’interpréter cet arrêt, c’est en fonction de l’assemblage mais sous 
la forme très particulière de la constellation (le ciel étoilé) et non 



4

comme système de la considération. Nous regardons une image 
comme nous regardons un ciel étoilé pendant une belle nuit d’été. 
		 Toute théorie de l’image est donc liée à une théorie de la 
dialectique. Comment devons-nous, ici, entendre, ce terme. 
D’abord comme la mesure d’une intranquillité, comme l’état de 
non-repos, comme la mesure absolue du rythme. Ensuite nous 
devons entendre ce concept d’image dialectique sous la forme 
plastique de la tension graphique (la persistance du ciel étoilé, 
l’inscription de la constellation, la projection mallarméenne, la 
réclame…). Enfin nous devons l’entendre comme une puissance 
dans cette tension explosive, ce qui contient l’explosion dans sa 
forme et la maintient voir ici la question aristotélicienne du sunékès, à condition 
bien sûr que l’image soit cette puissance sinon elle est alors inerte. 

		 Nous devons maintenant nous plonger dans une tentative 
d’analyse du concept de dialectique négative qui nous permettra de 
corroborer le concept d’image à l’arrêt et de proposer une lecture 
contemporaine du concept d’image. 
		 Il y a une première forme de la catastrophe dans la pensée de 
Walter Benjamin et précisément dans la «  dialectique à l’arrêt  ». 
D’abord parce que cette formule est paradoxale, ensuite parce 
que cela suspend, d’une part, la dimension téléologique du temps 
messianique, et cela augmente, d’autre part, de façon inattendue la 
mesure de l’attente dans le temps messianique qui détermine ainsi la 
mesure profonde de l’homme ; il ne reste alors plus que « les échardes 
du temps messianique » nous empruntons cette formule à Benjamin, voir Sur le concept 

d’histoire Ap. A.
		 D’autre part cela suspend donc toute dimension d’histoire  : 
l’histoire n’est plus historique, elle est non-historique. Qu’est-ce 
que cela signifie ? Une image historique c’est un support, la marque 
d’une identité qui appartient à du passé, proche ou intégrale, donc 
à un jadis, à une archè, à une origine. L’image à l’arrêt fait remonter 
l’origine qui est mordue dans le présent ; c’est un chat qui cherche 
à attraper sa queue.  Une image non-historique c’est une image qui 



5

ne devient plus un support, ou plus exactement qui se détache de 
son support pour se fonder entièrement sur la perception. Ce qui 
revient à dire que l’image à l’arrêt, ce n’est pas autre chose qu’une 
image qui affirme la non prégnance – et la non prévalence – du 
support (comme papier, couleur, lumière, voix, graphie, etc. ou pire 
encore, comme indice, trace, mesure, etc.). C’est une image qui 
affirme, au contraire, que la seule matérialité de son support c’est la 
sensation nous renvoyons aux théorisations essentielles de Georges Molinié sur la substance 

de l’expression qui ne peut être autre que la sensation, autrement dit que tout support de tout 

langage c’est la sensation, Hermès mutilé, champion 2006, p. 130. Un image peut donc 
s’ouvrir intégralement à une herméneutique matérielle voir à ce propos, 

Fabien Vallos & Jacopo Baboni Schilingi, Six modèles d’analyse herméneutique, éditions Mix., 

2008.
		 Enfin cela suspend aussi la dimension philosophique de la 
dialectique puisqu’ici elle est à l’arrêt, elle est stoppée, elle est en 
pause et comme vacante. Or la pensée (du logos, le discours à la 
dianoia, l’activité intellective) est fondée sur la dialectique. Qu’est-ce 
que ça signifie ? que l’image en est privée ? ou que l’image n’est pas 
un des objets de l’activité intellective ? la réponse pourrait être oui 
puisque l’image réussit à maintenir sa puissance matérique. Mais 
la réponse est, bien sûr, non, parce que l’image continue, malgré 
tout, à être dialectique dans l’explosion, dans la constellation. C’est 
ce paradoxe, cette tension, cette situation explosive qui constitue 
l’image et qui constitue sa puissance dialectique. 
		 On peut aussi analyser cette «  catastrophe  » (kata:stršfw, 
comme cessation de l’enroulement, comme pause) comme une 
mesure négative de la dialectique, une contradiction. 
		 Ce qui est dialectique, en somme, c’est cet arrêt. Cela 
paraît paradoxale, voire aporétique, et cependant c’est cela une 
image dialectique  : le modèle d’une double dialectique comme 
mouvement d’absorption du passé dans le présent et comme 
modèle d’une cessation momentanée de l’activité intellective et 
rationnelle, en somme une suspension de l’activité diagnostique 
pour une ouverture à une activité diagogique. L’image dans sa 



6

concentration fulgurante reste indéniablement diagogique en ce 
sens qu’elle se maintient toujours comme une espèce de distraction, 
comme une sorte de « passe-temps ». L’image est un passe-temps. 
		 Il nous faut maintenant poser plus précisément une question : 
qu’est-ce que la dialectique négative ? il s’agit bien sûr de l’ouvrage 
essentiel de T. W. Adorno, La dialectique négative, publiée en 1966 
éditions Payot, trad. coll.. Littéralement il s’agit d’une dialectique fondée 
sur les contradictions. Selon Adorno, la dialectique nous renvoyons ici à 

son introduction est en somme un échec : échec de la dialectique autant 
qu’il a un échec de la positivité, échec de la dialectique autant 
qu’il y a un échec du modèle de la rationalité voir Adorno & Horkheimer, 

Dialectique de la raison, 1947 dialectique maître-esclave nous renvoyons ici encore 

à Hegel et à Marx, échec de la dialectique autant qu’il y a un échec de 
l’hétérogénéité de principe et donc une affirmation du concept 
de l’inadæquatio (13) : il y a du dissemblable mais il se construit 
essentiellement, non pas sur la question de l’identité et de l’indice 
d’absorption, mais bien sur le principe de la non-vérité de l’identité. 
Il n’y a donc pas principe de prévalence de l’hétérogène sur 
l’inadæquatio – en somme sur le principe du semblable. L’identité 
est un principe de non-vérité et elle doit servir à cela : l’identité 
est inadéquate et invérifiable, contradictoire et indéterminée. Nous 
sommes ici au cœur de la pensée de la modernité. 
		 La dialectique, dit alors Adorno « sert à la réconciliation » (16), 
réconciliation de la figure et de l’identité, de la figure et du concept, 
du concept et du conçu. Or l’image est une concentration, mais 
aussi une explosion. Elle impose cette contradiction. Elle livre ses 
éléments comme facta bruta : le spectateur est intégralement livré 
à des facta bruta, en somme à du non-conceptuel parce qu’une 
image est une somme des « moments de la réalité qui nécessite leur 
formation » (21) :

Le concept est un moment comme un autre dans une 
logique dialectique. En lui survit son être médiatisé par le 
non-conceptuel, grâce à sa signification qui, pour sa part, fonde 
son être-concept. Ce qui le caractérise, c’est aussi bien de se 
rapporter à du non-conceptuel – de même que finalement, pour 



7

la théorie traditionnelle de la connaissance, toute définition de 
concepts nécessite des moments non-conceptuels, déictiques 
– qu’inversement, en tant qu’unité abstraite des onta subsumés 
sous lui, de l’éloigner de l’ontique. Changer cette orientation de la 
conceptualité, la tourner vers le non-identique, c’est là la charnière 
d’une dialectique. (22-23)

En somme toute négativité, ou plus précisément, tout événement 
négatif produit une structure paradoxale : ce paradoxe c’est ce 
qu’on pourrait nommer l’étonnement et la puissance de la pensée : 
Hegel écrit  Phénoménologie de l’esprit, trad. Hyppolite, t.I, p. 29 :

L’activité de diviser est la force et le travail de l’entendement, de la 
puissance la plus étonnante et la plus grande qui soit, ou plutôt de 
la puissance absolue. Le cercle qui repose en soi, fermé sur soi, et qui 
comme substance tient tous ses moments est la relation immédiate 
qui ne suscite ainsi aucun étonnement. Mais que l’accidentel 
comme tel, séparé de son pourtour, ce qui est lié et effectivement 
réel seulement dans sa connexion à autre chose, obtienne un être-là 
propre et une liberté distincte, c’est là la puissance prodigieuse du 
négatif ; c’est l’énergie du penser, du pur moi.

Toute image peut-être cet étonnement et tout est en puissance, 
toute image provoque, virtuellement, un mouvement négatif. Ce 
moment négatif c’est l’explosion, la dispersion des données (onta) 
qui explosent dans le temps et se constellent : c’est ce qui détermine, 
à la lettre, la puissance anachronique de l’image. L’image passe le 
temps mais n’est jamais temporelle.
		 Il nous faut maintenant analyser la notion de temps et d’origine 
pour nous permettre de mieux comprendre le concept d’image 
dialectique à l’arrêt. 
		 Nous avions vu, déjà, comment chez Walter Benjamin l’origine 
(Ursprung) n’est pas une archè éloignée mais bien quelque chose qui 
revient comme un cycle, sous la forme d’une spirale, sous la forme 
d’« un tourbillon dans le fleuve du devenir » (im Fluss des Werdens 
als Strudel). Adorno précise (192)  que : 

le but ne serait pas à retrouver dans l’origine, dans le fantasme 
d’une nature bonne, mais l’origine n’incomberait qu’au but, ne se 
constituerait qu’à partir de lui. Il n’y a pas d’origine hors de la vie 
de l’éphémère. 

Et Adorno d’ajouter :



8

en tant qu’idéaliste, la dialectique était aussi philosophie de 
l’origine. Hegel la comparait au cercle. 

Toute dimension passive face aux phénomènes, face aux facta 
bruta sera donc une suspension de la dialectique, sera donc au 
sens propre « une dialectique au repos ». Selon la pensée d’Adorno, 
mettre la dialectique au repos, c’est suspendre la contrainte de 
l’identité en utilisant la puissance du fait, donc, ici, de l’image. La 
reconnaissance du non-identique dans l’image et du non-identique 
dans le moment, c’est-à-dire la puissance kairologique de l’instant, 
ouvre l’image à autre chose que la reproduction, à autre chose en 
somme que la tautologie, cela l’ouvre à un arrêt, à un non-devenir 
(l’instant, la présentification) et cela l’ouvre au repos. Et c’est 
seulement dans ce cas, qu’une image peut s’ex-poser. 
		 En ce cas l’image pose une forme du singulier : quelque chose 
qui a été inscrit et qui s’ex-pose. L’image se singularise. Adorno 
précise (199) : 

Alors que l’individuel ne se laisse pas déduire du penser, le noyau 
de l’individuel serait comparable à ces œuvres d’art individuées à 
l’extrême, échappant à tous les schémas, dont l’analyse, à l’extrême 
limite de leur individuation, retrouve des moments de l’universel, 
participation dissimulée à elle-même, à la typologie. 

Et c’est, à la lettre, ce qu’on appelle, ce que Benjamin et Adorno 
appellent une constellation (199-201). Une image est une 
constellation parce qu’elle expose, dans une fulgurance, ce que le 
concept replie à l’intérieur. Elle expose aussi en un instant – ce 
que le langage verbal et le concept ne peut faire – une grammaire 
compactée : une constellation : 

La connaissance de l’objet dans sa constellation est celle du 
processus qu’il accumule en lui. Comme constellation, la pensée 
théorique circonscrit le concept qu’elle voudrait ouvrir, espérant 
qu’il saute, à peu près comme les serrures des coffres-forts bien 
gardés : non pas seulement au moyen d’une seule clef ou d’un seul 
numéro mais d’une combinaison de numéros. 

Cette constellation, cette fulgurance de l’image, c’est ce qu’on 
nomme l’immédiateté. Adorno écrit (211) :

le concept d’immédiateté désigne ce dont on ne peut pas se 
débarrasser par son concept. La médiation en dit nullement que 



9

tout disparaît en elle mais postule ce qui est médiatisé par elle, un 
non-disparaissant. 

Enfin, et c’est ce qui nous permettra de clore cette très brève analyse 
du concept de dialectique négative, c’est insister sur le fait que la 
négation renforce notre dimension matérielle et physique (246). 
Toute négativité, toute trace de négation (l’expérience graduelle de 
l’éthique) souligne la dimension somatique de tout objet. Nous 
renvoyons ici aux deux derniers textes du chapitre ii de la Dialectique 
négative «  La souffrance est  physique  » et «  Matérialisme sans 
images  ». L’image, les images doivent survenir, doivent exploser 
sans que rien ne vienne atténuer leur puissance. Elles doivent 
pouvoir devenir immémoriales, explosives et, souvent, silencieuses.

		 2. Théorie de l’image. Nous sommes parvenus au terme de la 
première partie de notre analyse du concept d’image dialectique. 
Nous affirmons maintenant, c’est notre hypothèse, que toute image 
– comme image dialectique – est anamnésique, anachronique et 
diagogique. Il faut maintenant procéder à quelques explicitations. 
		 Pourquoi l’image est anamnésique ? Nous empruntons à Platon 
le concept de l’anamnèse, mais uniquement sous sa forme la plus 
matérielle de la remontée du souvenir nous renvoyons ici aussi à une relecture 

de l’introduction épistémo-critique de Walter Benjamin à sa thèse Origine du drame baroque 

allemand sur le concept d’origine et de tourbillon : toute image est une remontée 
du passé vers soi, vers le présent, autrement dit vers un souvenir, un 
rappel, un matériau mémoriel. 
		 Mais la particularité de l’image c’est de provoquer cette remontée 
anamnésique dans l’immédiat en en faisant une explosion  : si 
l’origine c’est le but, alors cette remontée n’est qu’une remontée 
vers l’explosion, vers l’instant de l’explosion. L’image en somme 
est un bégaiement historique. L’image ne parvient jamais à dire le 
passé – ni en fait à le montrer – puisqu’il s’englue dans le présent. 
L’image est alors au sens propre immémoriale. On comprend alors 
mieux la formule de Dino Campana : l’image meurt au sens où elle 
explose et fait mourir son statut d’image cf. le texte « L’image immémoriale » in 



10

Giorgio Agamben, Image et mémoire, Desclée de Brouwer, 2004, p. 97-110, voir aussi Georges 

Didi-Huberman, Survivance des lucioles, éd. de Minuit, 2009.
		 L’image meurt quand elle tend vers la ressemblance, quand 
elle tend vers l’affirmation de la ressemblance : la figure de l’image 
n’est pas ressemblance, elle est, au contraire, de manière hallucinée, 
dissemblance dans le sujet qui regarde et qui fait exploser son origine 
dans le présent. L’image n’est jamais ni rétablissement ni restitution 
ni apocatastase : elle consume la figure dans la présentification il 

faudrait préciser longuement, ici les différentes forme d’apocatastase : rappelons seulement que 

l’inscription usuel de l’W et de l’A sur les images du Christ dans cette forme qui se clôt de 

l’origine et de l’avenir est la figure de la restitution.
		 L’image est donc anamnésique comme puissance, comme 
potentia passiva (dunamis tou pathein) au sens où il s’agit à chaque 
fois de prendre forme (dans l’image)  : nous prenons forme dans 
la figure, dans la contemplation de la figure. Mais surtout cette 
puissance doit aussi être potentia activa (dunamis tou praxein) 
comme puissance de contradiction. L’image est donc l’étonnante 
(paradoxale) combinaison de ces deux puissances (potentia activa & 
passiva), elle est la forme même de l’immémorial, comme souvenir 
qui se souvient de rien. En somme toute image est une mémoire qui 
ne se souvient pas. 
		 Pourquoi l’image est anachronique  ? parce que la remontée 
anamnésique produit, à la lettre, une forme anachronique. L’image 
cristallise cette remontée comme la paradoxale survivance d’un 
choc  : c’est cela l’anachronisme nous renvoyons encore ici au livre de Georges 

Didi-Huberman, Devant le temps, Minuit 2000, p. 83 et à une lecture attention de son concept 

d’anachronisme. L’anachronisme est la forme même de l’histoire, la 
mesure même de la connaissance et de sa discontinuité (ibid. 39) :

L’anachronisme reçoit, de cette complexification, un statut 
renouvelé, dialectisé : part maudite du savoir historien, il trouve 
dans sa négativité même – dans son pouvoir d’étrangeté – une 
chance heuristique qui le fait, éventuellement, accéder au statut 
de part native, essentielle à l’émergence même des objets de ce 
savoir. Parler ainsi du savoir historien, c’est donc bien dire quelque 
chose sur son objet : c’est proposer l’hypothèse qu’il n’y a d’histoire 



11

que d’anachronismes. Je veux dire que l’objet chronologique n’est 
pensable que dans son contre-rythme anachronique. 

En ce sens toute image qui « présente » qui « fait apparaître » est 
anachronique  : elle ne fait que faire surgir le temps passé, elle le 
présentifie, elle l’assemble de manière anachronique à un présent 
qui ne lui ressemble pas. En ce sens tout image est kairologique : 
elle expose la figure dans un présent forcé et explosif. 
		 Toute image est donc un compactage, un amalgame (au sens 
propre les plombages de l’histoire). L’image est donc syntaxique 
(sustasis), elle rassemble, elle dispose, elle condense : une grammaire 
explosive au service de l’histoire et de sa propre impuissance. Elle 
est donc la trace séditieuse de l’histoire. L’image c’est de l’histoire 
contractée (sustellô). En somme l’image est rythmique : c’est une 
systole en ce sens que l’image propulse et fait exploser, tandis que 
l’histoire (diastole) emplie les images, les gonfle.
		 Pourquoi enfin l’image est-elle diagogique ? nous indiquons que ce mot 

est formé sur le terme grec diagôgè, la distraction, le passe-temps et de diagô qui signifie différer, 

conduire, se maintenir. L’image se maintient (sunékès) et médiatise son 
maintien (doxazein), mais surtout elle est suspensive (katapausis, 
anapausis et diagôgè). Qu’est-ce que cela signifie ? qu’elle rend argos, 
qu’elle laisse inactif nous renvoyons ici à une étude du terme kat-argos, du verbe 

kat-argéô et de la kat-argia. L’image est diagogique parce qu’elle suspend 
la dialectique et qu’elle affirme une forme du repos, ou plutôt de 
la cessation. C’est ce qu’on appelle la dimension contemplative 
de l’image. C’est ce qu’on peut appréhender sous la forme la plus 
contemporaine de l’image. 
		 Il reste maintenant à esquisser une analyse de cette 
contemporanéité et, dès lors de la nature de cette image. Il s’agit en 
fait de proposer une analyser de l’image contemporaine à partir de 
du phénomène de la numérisation et de la prolifération des images 
sur ce qu’on appelle le Web 2.0. La première manière de l’analyser 
c’est de comprendre que ce modèle est fondamentalement et 
théoriquement un modèle de la participation nous renvoyons au concept 

de la métousia. Nous pouvons l’entendre à partir de l’hypothèse 



12

précédemment posée de la « dissemblance dans le sujet  »  : cette 
dissemblance fait en sorte que le sujet se constelle, au sens propre 
explose, c’est-à-dire que l’individu ne maintient plus son statut 
historique. En somme il suspend son statut historique et le temps 
historique tandis que les formes du pouvoir tentent de « restaurer ce 
temps normal », selon l’expression de Furio Jesi Spartakus, Bollati Boringheri, 

2000, p. 30. Troisième manière d’appréhender, c’est sous la forme de 
l’ennui (Langeweile), autrement dit – si nous paraphrasons Martin 
Heidegger – sous la forme du maintien, de la durée (Verweilen) et 
du maintenant (Jeizt). C’est donc au sens propre ce qu’on appelle  
une expérience de la suspension dans l’image qui correpondrait 
– si nous paraphrasons Bruno Latour – à un double geste, celui 
du «  fagot  », qui permettrait d’entrevoir la question du fascinus 
et de la fascination et celui de l’arrêt sur image qui permet de 
revenir sur la question de la contemplation. Quatrième manière 
d’appréhender cette quesiton de l’image contemporain, l’analyse 
de ce que nous nommons la puissance diagogique des images : si 
l’image est suspendue, s’il y a un arrêt de la puissance dialectique, 
il y a donc une suspension de la puissance intellective et de son 
fonctionnement : autrement l’image – l’image contemporaine – en 
arrêtant la puissance dialectique expose et maintient sa puissance 
asémantique. L’image ne signifie pas, ne signifie plus, pour un 
temps, le maintenant, parce qu’elle n’a pas besoin de cette dimension 
sémantique. Elle s’ouvre en revanche à de multiples réinterprétation. 
En cela l’image, l’image anamnésique, anachronique et diagogique, 
en somme toute image est une image vide : une image multiples, 
foisonnante et fascinante mais creuse, kénosique. L’image ouvre à 
la puissance de l’évidement. Alors l’image contemporaine, serait 
peut-être, une image avec un aura dialectique. 

		 3. Concept de tessérisation. La significativité n’est pas le nexus de 
l’activité humaine. C’est, à la lettre, la parataxe qui en est le nexus, 
autrement dit la possible puissance de non-significativité. Si nous 
sommes autant attachés à la significativité, c’est que nous mesurons 



13

incessamment non seulement cette possibilité de sa suspension 
comme non-significativité, mais surtout – et ce qui est le cœur du 
fonctionnement de la parataxe – la puissance de significativité de 
la non-significativité comme modèle d’une dialectique négative. Il 
est sans doute probable que nous n’échappions pas à la puissance 
de la significativité, mais la mesure de notre puissance c’est notre 
capacité à observer le surgissement de ce sens dans la parataxe, 
dans l’apparent qui est non-significatif, dans le surgissant. C’est la 
mesure de la complexité. 
		 L’œuvre n’est donc pas le centre de l’activité de l’homme, mais 
c’est le désœuvrement de l’œuvre qui en est le centre. Si l’œuvre 
n’en est pas le nexus, elle donne l’impression de l’être. C’est ce 
qui constitue sa puissance doxique. C’est ce que Adorno nomme 
l’intermittence et c’est ce que nous nommons l’irrésolution de 
l’œuvre. Irrésolution parce que l’œuvre n’existe que dans cette 
incessante et intenable tension entre le «  tenir encore  » et la 
dé-figuration. Qu’est-ce que cela signifie  ? L’œuvre ne pourrait 
avoir, en fin de compte, qu’une seule valeur historique comme 
puissance à se maintenir toujours et encore. C’est le sens du 
verbe grec diatéréô qui signifie se maintenir fidèlement, parce que 
le rapport que nous avons aux œuvres est un rapport de fidélité 
parce que c’est ce rapport qui détermine notre identité, celui 
d’une appartenance à la modernité ou de sa non-appartenance. 
Cette oscillation repose sur un paradoxe fondamental qui trouve 
sa forme dans l’anxiété que nous avons, devant, la relative inertie 
(ou inefficacité) des œuvres et dans la jubilation que nous avons, 
avec, fantasmatiquement, ce que nous appelons œuvre. C’est aussi 
la proposition de Pierre-Damien Huyghe Pierre-Damien Huyghe, 
Modernes sans modernité, op. cit., p. 17 : «  j’imagine mal que nous puissions nous parvenir à 

nous repérer et à nous situer, en quelque époque que ce soit, sans nous livrer à l’analyse de 

cette inertie. C’est en elle que se joue l’être au monde, sa sensibilité, ses mœurs, son état  » 
qui relève que nous ne pouvons nous situer dans un maintenant 
si nous n’observons pas cette inertie. L’observation de cette inertie 
est ce que nous avons nommé l’espionnabilité de l’inopérativité. 



14

La saisie de cette inopérativité et de cette tension est ce qui nous 
constitue – comme nous l’avons vu – comme des êtres éthiques. 
Ainsi l’œuvre pour exister ne peut le faire qu’à la condition qu’elle 
produise elle-même ce maintient, ou, ce qui semble plus juste, 
elle ne le faire qu’à la condition d’appartenir à une machine qui la 
maintiendra. Cette machine c’est ce que nous pouvons nommer la 
machine doxique ou plus précisément la machine mythologique : 
c’est le sens du verbe doxazesthai qui relève Giorgio Agamben Le 

règne et la gloire, op. cit., ch. 8 : maintenir une valeur historique, c’est-à-dire 
maintenir une valeur de commémoration. Cette valeur historique 
de l’œuvre définit alors un maintenant, non pas essentiellement 
comme actualité intégrale, mais comme valeur oppositionnelle, en 
définissant au mieux un actuel et un inactuel, au pire une origine 
et un destin. 
		 Irrésolution de l’œuvre, parce qu’elle est entièrement tendue 
vers une seule significativité, « se tenir encore ». Cette expression 
n’est pas innocente, elle est chargée, elle aussi, d’une épaisse valeur 
historique et conceptuelle. On trouve d’abord quelque chose qui 
s’en apparente chez Martin Heidegger Concepts fondamentaux de la métaphysique, 

op. cit., § 37 avec concept du «  se-tenir-à-soi  » qui est une attente  : 
« une attente qui n’est pas indéterminée. Elle est alignée sur une 
interrogation essentielle adressé au Dase in lui-même » Ibid., p. 242-243. 
L’œuvre est le figure de cette attente déterminée. Elle est déterminé, 
bien sûr, par une interrogation essentielle sur la puissance que 
nous avons à matérialiser les formes de l’étant (l’ontologie) et sur 
l’anxiété que nous avons à produire les forme de l’existence (le 
discours prophétique). L’œuvre est cette tension, c’est pourquoi, 
elle se-tient-encore pour que nous puissions assumer l’anxiété de 
cette attente et l’envoûtement de cette figure de la suspension. Car 
paradoxalement pour que quelque chose se-tienne-encore il faut 
en même temps qu’elle disparaisse et qu’elle persiste : il faut que la 
chose s’encrypte. On retrouve une autre forme de cette persistance, 
chez Adorno avec le concept de l’ « avoir tenu bon » Theodor W. Adorno, 

Théorie esthétique, op. cit., p. 35 : « le bonheur procuré par les œuvres d’art 



15

serait tout au plus le sentiment qu’elles nous donnent : d’avoir tenu 
bon ». On ne rappellera, sans doute jamais assez, la pertinence de 
ce propos. Ce qui fait œuvre c’est ce qui tient-encore. Et c’est ceci 
qui nous procure la soit-disante jubilation de l’œuvre. L’œuvre ne 
s’achève pas, elle se tient comme un mécanisme qui nous permet de 
nous tenir toujours à côté de l’œuvre, c’est-à-dire d’être, à la lettre, 
ex-ergue. Il y a un, une existence ex-ergon de l’œuvre, en ce sens que 
si elle n’existe pas comme figure achevée, elle ne peut se tenir que 
comme un hors d’œuvre. C’est Pierre-Damien Huyghe qui relève 
cette figure de l’exergue comme un des gestes possible de ce qu’il 
nomme fidélité, c’est-à-dire l’attachement à ce qui s’appelle œuvres 
ou discours Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 67 :  

Qu’est-ce en effet qu’un exergue  ? C’est littéralement, un hors 
d’œuvre, ex-ergon qui apparaît comme une pièce rapportée, en 
citation dissociée, par exemple du flux textuel auquel il s’ajointe 
visiblement. Cette façon de ressortir manifestement et de pointer 
extérieurement au reste, en dissonance d’une certaine manière est 
essentielle. 

Ce que dit ce fragment de texte c’est que l’œuvre exposée comme un 
ex-ergon, c’est-à-dire comme un à côté, est la figure métasyntaxique 
de la parataxe. L’œuvre ne peut se maintenir que dans son 
affrontement paratactique avec ce qui en elle fait hors d’œuvre, 
c’est-à-dire la figure de son inachèvement et de son inopérativité. 
Cette façon, dont parle Pierre-Damien Huyghe, est à entendre 
comme manière, au sens propre comme geste linguistique : ce geste 
essentiel est ce qui manifeste l’œuvre et selon deux processus, la 
pointe et la dissonance. Ce que Pierre-Damien Huyghe nomme 
pointer peut signifier, d’une part le geste linguistique de la déixis, 
et d’autre part dire ce que Heidegger désigne sous les concepts de 
l’«  aiguisement  » Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 218 et de 
la  « pointe  » Ibid., p. 225. La pointe est ce temps où nous sommes 
envoûtés, saisi dans le geste linguistique qui fascine, qui en-voûte 
et qui manifeste : cet « instant (Augenblick), dit Martin Heidegger, 
n’est rien d’autre que le coup d’œil de la résolution (Blick des 
Entschlossenheit) en laquelle s’ouvre et reste ouverte la pleine 



16

situation d’un agir  » Ibid. p. 226. «  Pointer extérieurement  » dit, 
précisément, ce geste de l’ex-ergon, ce geste de l’exergue, qui dans ce 
geste de l’exposition maintient l’œuvre dans une instabilité majeur, 
une dissonance (l’extériorisation produit d’autres système, produit 
de la complexité) qui la laisse disposée à la « pleine situation d’une 
agir  ». Ce laisser disposé est la figure de la potentialité. Toute 
œuvre, qui est œuvre, perd en soi cette potentialité. Seule l’œuvre 
qui est livrée à l’inachèvement, au creux, au devenir exergue – 
c’est-à-dire à opérer une sortie – maintient cette potentialité. La 
dissonance est la figure de cette matière inarticulée : c’est donc la 
figure métaphorique, musicale, de la parataxe. 
		 Cette irrésolution de l’œuvre à se tenir-encore est la figure 
paradigmatique de l’être-dans-la-festivité comme un être disposé à 
une ivresse, qui selon la formule de Martin Heidegger ne peut être 
qu’une ivresse de la sobriété, c’est-à-dire une ivresse qui nous fait 
encore tenir. L’être-dans-l’ivresse est un être disposé à l’ivresse de 
cette irrésolution : au cœur de l’inopérativité rien ne peut accéder 
au statut d’œuvre, rien accède ni à l’échu ni à l’existence mais tout 
se maintient dans l’ivresse épocale. 
		  L’œuvre qui se tient-encore est la figure de la puissance 
inchoative. L’œuvre ne se maintient pas en tant que telle, mais elle 
ne cesse de se déclencher, elle ne cesse de commencer et de s’initier. 
En ce sens l’œuvre qui n’existe pas (sauf à la considérer comme 
une valeur historique et donc comme la mesure d’une trace) 
offre le mouvement ou plus précisément le mécanisme suivant  : 
pour se tenir-encore l’œuvre doit se séparer de son statut d’objet 
historique, elle doit donc se dés-œuvrer (argia)  : au sens propre, 
pour se désœuvrer elle doit se tenir à peine à côté, comme ex-ergue 
(ex-ergon) comme figure, non dans l’actualité mais dans la virtualité, 
dans la potentialité, c’est-à-dire comme én-ergie (en-ergon), comme 
intégrale puissance inchoative.  
		 L’irrésolution de l’œuvre la livre aux régimes de l’asémanticitié. 
Le premier modèle est en, le principe de l’inchoativité : si l’œuvre 
n’existe pas, mais ne cesse de toujours commencer, elle ne stabilise 



17

pas de significativité (ou alors comme forme de l’obsolescence). 
L’œuvre appelée « œuvre d’art » est le modèle paradigmatique de 
cette viduité : elle ne cesse d’échoir et de se reconfigurer. 
		 Le deuxième modèle est la « crise de vers » mallarméenne « Crise 

de vers » (1886-1892-1896) in Variation sur un sujet, Œuvre, Gallimard, 1945, p. 360 sq. Si 
Stéphane Mallarmé assume la disparition de l’auteur (du poète) au 
profit des mots dans le « heurt de leur inégalité » Ibid., p. 366 : « L’œuvre 

pure implique la disparition élocutoire du poëte, qui cède l’initiative aux mots, par le heurt de 

leur inégalité mobilisés ; ils s’allument de reflets réciproques comme une virtuelle traînée de feux 

sur des pierreries, remplaçant la respiration perceptible en l’ancien souffle lyrique ou la direction 

personnelle enthousiaste de la phrase ». Le poématique de l’œuvre pure est alors ce qui remplace 

le rythme du langage poétique (la respiration perceptible) en ce qu’il nomme « l’ancien souffle 

lyrique », c’est-à-dire la formule du chant qui accompagne la langue : cependant Mallarmé précise 

encore que ce remplacement se fait par « la direction personnelle enthousiaste de la phrase » qui 

est, nous, semble-t-il, d’une part, une étonnante « transposition » de la pensée longinienne qui 

synthétiserait la notion d’enthousiasme (enthousiastikon pathos), la notion d’image (skématon 

plasis) et la notion de structure (gennaia phrasis) [voir le commentaire, ch. iii, 4] et qui est 

d’autre part, une étonnante « transposition » (Mallarmé écrit au paragraphe précédent « À cette 

condition s’élance le chant, qu’une joie allégée. / Cette visée, je la dis Transposition – Structure, 

une autre  ») de la langue poétique comme chant, en langue prosaïque, mais ici encore, se 

maintenant comme chant. La modernité du poème est celle qui lui fait accepter son devenir 

prosaïque. Ce qui fonde alors, structurellement, le poématique, c’est la phrase. Le terme phrase 

signifie, littéralement, ce qui expose. Une phrase est un objet qui montre. le poème n’est 
alors qu’un dispositif virtuel  : il n’existe plus comme intention 
déterminée mais comme intermittence. Mallarmé écrit Ibid., p. 367 :

Tout devient suspens, disposition fragmentaire avec alternance 
et vis-à-vis, concourant au rythme total, lequel serait le poëme 
tu, aux blancs ; seulement traduit, en une manière, par chaque 
pendentif. Instinct, je veux, entrevu à des publications et, si le type 
supposé, ne reste pas exclusif de complémentaires, la jeunesse, pour 
cette fois, en poésie où s’impose une foudroyante et harmonieuse 
plénitude, bégaya le magique concept d’Œuvre.

Ce texte (le texte mallarméen) est essentiel, d’abord parce qu’il 
expose et démontre de manière radicale la pleine puissance 
du concept de parataxe. Le langage se suspend, dit Mallarmé, 



18

c’est-à-dire que le sens et la finalité de l’objet se suspendent. Le 
poème est un objet inchoatif. La suspension du poème a lieu dans 
la « disposition fragmentaire  », c’est-à-dire dans ce qui expose le 
langage à une tessérisation du sens. Nous formons et nous utilisons, 
ici, le terme tessérisation. Nous aurions pu renvoyer au sens de la 
tessella latine comme fragment de la mosaïque, mais nous préférons, 
cependant, signifier ici, la tessera qui dit aussi le fragment de la 
mosaïque, mais qui exprime essentiellement d’une part comme 
figure de la tessère d’hospitalité, le geste de la fragmentation qui 
sépare et qui identifie, et d’autre part, la tessère à jouer comme 
figure – chère à Mallarmé – du dé. Le terme tessérisation signifie 
alors l’explosion de la langue selon le principe de la symbolisation 
et de la constellation (sous la forme contingente du jeu). La 
tessérisation de la langue est un principe de singularisation de cette 
langue comme vide et fragmentation : c’est encore ce que Mallarmé 
entend dans « la direction personnelle enthousiaste de la phrase ». 
L’œuvre est un dispositif fragmentaire qui se fait selon deux 
modèles, d’une part «  avec alternance  » c’est-à-dire avec ou sans 
combinatoire et d’autre part « avec vis-à-vis » c’est-à-dire selon le 
principe de la juxtaposition ou du « côte à côte » benjaminien. Nous 
retrouvons, ici, le principe de la parataxe selon les deux modèles de 
la relation silencieuse et de la juxtaposition. Cette suspension, selon 
Mallarmé, concourt, d’une part, à créer un « rythme total » : cela 
signifie que le dispositif fragmentaire tend à faire en sorte que le 
poème, que l’œuvre, soit un objet virtuel. Virtuel signifie, maintenu 
dans sa puissance inchoative. Le rythme intégral « serait le poème 
tu  »  : la langue suspendue, c’est-à-dire la langue intermittente 
qui oscille entre la puissance de sémantisation et la puissance 
d’asémantisation, autrement dit le rythme Il faut clairement saisir qu’ici, 

dans la pensée mallarméenne, ce qu’il nomme le « rythme total » signifie précisément – ce qu’il 

nommera le bégaiement – cette intermittence des langages à pouvoir signifier et à pouvoir ne 

pas signifier : la possibilité d’une jactance et la possibilité d’une taisance c’est l’objet qui se 
livre à la langue de la prose en suspendant la significativité. Or cette 
suspension concourt à créer, en plus du rythme, les « blancs ». Les 



19

blancs, qui sont ici paratactiquement reconduits en fin de phrase, 
signifient, à la lettres, les espaces vidés (césures et enjambements), 
les espaces creusés (la gluphè, les figures), les espaces transposés 
(la parataxe, le bégaiement). Le poématique est donc cette langue 
suspendue, entre rythme et blancs, vers la langue de la prose. 
Cette langue existe comme poème, comme traduction (comme 
transposition, c’est-à-dire passage d’une structure à une autre), dit 
Mallarmé, selon la manière, c’est-à-dire en fonction du style qui, 
matériellement, suspendra, la langue, en quelque «  pendentif  », 
c’est-à-dire en quelque strophe  : figure de la langue comme un 
enroulement qui se suspend dans une forme.  Enfin, dernier 
commentaire, sur ce que Mallarmé nomme cette «  foudroyante 
et harmonieuse plénitude  ». Cette étrange figure n’est pas sans 
pré-figurer la fulgurance de l’image chez Benjamin. La plénitude, 
signifie l’abondance comme intégralité du rythme de la langue et 
aussi l’accomplissement (comme figure de l’accomplissement du 
temps, du to plèroumatou chronou Paul, Épitres aux Galates, 4, 4) de la langue 
dans la figure concentrée du fragment et de la suspension, est ce 
qui fait bégayer non pas exactement l’œuvre mais son concept. Ce 
qui fait bégayer Le concept du bégaiement est essentiel. Nous renvoyons au texte de 

Gilles Deleuze « Bégaya-t-il… » in Critique et clinique, éditions de Minuit, 1993, p. 135 sq. 

Voir aussi, F. Vallos, le texte «  Bégayer  » in Le poétique est pervers, éditions Mix., p. 68 sq. 
le concept d’œuvre c’est cette oscillation entre accomplissement 
et incomplétude  : l’intermittence. L’œuvre ne bégaie pas, en soi, 
d’une part parce qu’elle n’existe pas vraiment, et d’autre part, parce 
qu’elle n’est que dans l’inaccomplissement de son inchoativité, en 
revanche son concept bégaie en ce sens qu’il est livré à la toute 
puissance de l’inopérativité. C’est bien pour cette raison que cette 
langue est, chez Benjamin Écrits français, op. cit., Ms, 470, p. 453, une prose 
intégrale et qu’elle s’accomplit comme une fête.

						              	       octobre 2012


