POUR UNE THEORIE DE L’IMAGE
L’ IMAGE DIALECTIQUE. COMMENTAIRES. II

« Or la force spéculative capable de faire éclater
I'indissoluble est celle de la négation. »

T.W Adorno, Dialectique négative.

« Dialectique signifie objectivement : rompre la contrainte
identitaire au moyen de I'énergie accumulée en elle,
figée dans ses objectivations. »

T.W Adorno, Dialectique négative.

« Dans le cercle vertigineux de Iéternel retour,
I'image meurt immédiatement. »

Dino Campana, Opere e contributi.

voir partie précédente
, est

Ce séminaire, cette seconde partie
enti¢rement consacré A lanalyse, problématique, du concept
d’image et surtout du concept d’image dialectique formulé par
Walter Benjamin : concept éclairant pour I'ensemble de la pensée
sur Phistoire. Pour ce faire nous avons du passer par divers niveaux
d’analyses : d’abord une analyse étymologique et archéologique,
ensuite une analyse du concept d’économie qui lui est lig *ir I

ouvrages de Marie-Josée Mondzain Image, icone, économie, Seuil 2000 et Giorgio Agamben,

Le régne et la gloire, Seuil, 2008 o o610 nous devons, maintenant, faire une

analyse du concept d’« image dialectique ».

1. Limage dialectique & 'arrét. Nous savons maintenant qu’'une

image est un espace qui concentre des fragments du passé en les



présentifiant. C’est ce qui produit, dans un mouvement fulgurant
— pour reprendre le terme de Benjamin — une explosion, et
cest ce quon nomme alors une image dialectique. Les théories
benjaminiennes de 'images offrent de maniére radicale une nouvelle
appréhension du concept d’image mais elles permettent surtout
de constituer une théorie de la connaissance historique. Elles
permettent, enfin, pour le contemporain, une nouvelle philosophie
de I'image. En somme, nous pourrions affirmer que le cceur du
fonctionnement de la philosophie c’est 'observation des images.
Il y a, d’autre part, un lien évident avec la philosophie, en ce sens,
quici, les images sont dites « dialectiques », parce que chaque image
se définit par un mouvement saisit dans I'acte de son arrét. Cela

produit donc une pause il est nécessaire ici de renvoyer aux éléments définitoires

de ce que nous nommons dialectique et de ce que nous nommons suspension‘ Qu’est-ce
que signifie cet arrét, cette pause (Stillstands) ? D’une part Cest la
mesure de ce que nous nommons la « contemplation » ou, plus
précisément, la dimension théorétique de l'activité humaine. Ce
processus théorétique il faut lentendre, d’abord comme puissance
intellective (puissance du Jogos), puis comme appréhension de ce
qui simplement et évidemment est visible 10U renveyons ici  une analyse
plus précise du terme grecque théoria et théorétikos : le terme grec Oewpior semblait venir du
terme 6ed qui signifie la divinité alors qu'en fait il semble plus juste de considérer qu'il vient
du terme B€at qui signifie 'action de voir : ce qui veut dire que le terme Bewpio n'entretient
aucune relation — si ce n'est par similiture et homonymie — avec une pensée théologique alors
qu'il entretient trés fortement une pensée avec I'esemble des termes qui parlent de la vue et du
spectacle donc avec le verbe 6dopion qui signifie contempler et considérer, avec le terme BéajioL,
le spectacle, 'objet quon contemple (la merveille) et enfin avec le terme 8€atpov. Voir a ce

D/, /

propos la theése de Sabine Ehrmann Photographie et contempl

Y

ion, université de Paris I, dir.
Pierre-Damien Huyghe, 2007. Il faudrait aussi construire un lien entre la figure de la théorie

(théoria) et delévidence (delo9) i, encore, comme appréhension de ce qui

est mis en scéne cette précision épistémologique et sémantique est d’'une importance

fondamentale, en ce sens que toute image est une mise en scéne, un spectacle : elle permet de

joindre un analyse de I'image et de la doxa cette

et enfin, comme visée éthique
derniere précision est essentielle puisqu’elle permet de saisir I'enjeu de la pensée aristotélicienne,



dans 'Ethique & Nicomagque, livre X, quant 2 la puissance de la zo¢ théorétiké : Pour Aristote, la
vie éthique, cC'est-a-dire, non pas 'aléthés bios mais le eu zen se constitue ainsi dans un existence
ouverte au loisir (anapausis comme cessation du travail et skholé comme étude du monde). La vie
théoretique — comme vie dirigée vers le bonheur (eudaimonia) et conforme a la vertu (arété) — se
démontre par huit arguments : premi¢rement parce que l'intellect (7200s) est la meilleure partie
de nous (1177a19), deuxiemement parce qu'elle est une activité continue (sunekhés) (1177a23),
troisitmement parce qu'elle est une activité agréable (édoné) (1177a24), quatriémement parce
que Cest une activité auto-suffisante (autarkéia) (1177a27), cinquiemement parce que ¢’est une
fin en soi (n'est rien d’autre qu'elle-méme) (1177b), sixi¢émement parce que c’est une vie de
bonheur (eudaimonia) de loisir (skholé) (1177bs), septiémement parce que C’est une activité
qui garantie 'immortalité (athanatizein) (1177b26) et enfin huititmement parce que c’est notre
vie propre (ton auto bion), comme vie heureuse (autos hara kai endaimonestatos) (1178a2). Voici
donc ce qui constitue, chez Aristote, non pas une vraie vie mais une vie heureuse. D’autre

part, il est possible d’interpréter cet arrét comme un processus de

perception et un processus d’universalisation 10U fenveyons & une lecture
des Seconds analytiques d’Aristote et précisément le livre 11, 19, 99b1s-100b17 |

Clest ainsi que dans une bataille, au milieu d’'une déroute, un
soldat s'arrétant, un autre s'arréte, puis un autre encore jusqu’a
ce que 'armée soit revenue a son ordre primitif : de méme 'dme

I .

est constituée de fagon & pouvoir exprimer quelque chose de

semblable.
Clest tres précisément ce qu'Aristote appréhende du mouvement
qui se produit entre I'indifférencié et l'universel : précisément
quand lindifférencié sarréte il se produit alors de l'universel
comme cessation simple du rythme et de la perception. Il se
produit, précisément, un arrét au sens ol quelque chose se fige. Ol
et de quelle maniére ? soit dans le langage, en déterminant l'espéce,

puis le genre sur ce point voir précisément Aristote, Catégories, ch. v et Porphyre,

Introduction au Catigories, ch. 11 o oy apposant un nom, soit sur les limites
dCS Systémes linguistiques revoir ici pour plus de précisions I'ensemble des théories de Georges
Molinié in Hermés muilé, Champion, 2005 P ege_3-dire sur les lieux de la désignation
de-signare), sur le lieu de la fonction déictique, sur le lieu troublant
¢4 q
delily a, et Cest ce qu'on appelle une image. Enfin, derniére fagon
d’interpréter cet arrét, cC’est en fonction de I'assemblage mais sous

la forme tres particuliére de la constellation (le ciel étoilé) et non



comme systétme de la considération. Nous regardons une image
comme nous regardons un ciel étoilé pendant une belle nuit d’été.

Toute théorie de 'image est donc liée & une théorie de la
dialectique. Comment devons-nous, ici, entendre, ce terme.
D’abord comme la mesure d’une intranquillité, comme 'état de
non-repos, comme la mesure absolue du rythme. Ensuite nous
devons entendre ce concept d’image dialectique sous la forme
plastique de la tension graphique (la persistance du ciel étoilé,
Pinscription de la constellation, la projection mallarméenne, la
réclame...). Enfin nous devons 'entendre comme une puissance
dans cette tension explosive, ce qui contient I'explosion dans sa

voir ici la question aristotélicienne du sunékés

forme et la maintient , a condition

bien stir que 'image soit cette puissance sinon elle est alors inerte.

Nous devons maintenant nous plonger dans une tentative
d’analyse du concept de dialectique négative qui nous permettra de
corroborer le concept d’'image a l'arrét et de proposer une lecture
contemporaine du concept d’image.

Il y a une premitre forme de la catastrophe dans la pensée de
Walter Benjamin et précisément dans la « dialectique a l'arrét ».
D’abord parce que cette formule est paradoxale, ensuite parce
que cela suspend, d’une part, la dimension téléologique du temps
messianique, et cela augmente, d’autre part, de fagon inattendue la
mesure de ['attente dans le temps messianique qui détermine ainsi la
mesure profonde de 'homme; il ne reste alors plus que « les échardes

du temps messianique ,, ous empruntons cette formule & Benjamin, voir Sur le concept

dhistoire Ap. A

D’autre part cela suspend donc toute dimension d’histoire :
I'histoire n'est plus historique, elle est non-historique. Quest-ce
que cela signifie > Une image historique c’est un support, la marque
d’une identité qui appartient & du passé, proche ou intégrale, donc
a un jadis, & une arché, A une origine. Limage a I'arrét fait remonter
Porigine qui est mordue dans le présent; c’est un chat qui cherche

3 attraper sa queue. Une image non-historique c’est une image qui



ne devient plus un support, ou plus exactement qui se détache de
son support pour se fonder entiérement sur la perception. Ce qui
revient 4 dire que I'image a l'arrét, ce nest pas autre chose qu’une
image qui affirme la non prégnance — et la non prévalence — du
support (comme papier, couleur, lumiére, voix, graphie, etc. ou pire
encore, comme indice, trace, mesure, etc.). C'est une image qui
affirme, au contraire, que la seule matérialité de son support Cest la
sensation "OUS renvoyons aux théorisations essentielles de Georges Molinié sur la substance
de P'expression qui ne peut étre autre que la sensation, autrement dit que tout support de tout
langage C'est la sensation, Hermés mutilé, champion 2006, p. 1 30 Un image peut donc

souvrir intégralement 4 une herméneutique matérielle Yo' # < Propos
Fabien Vallos & Jacopo Baboni Schilingi, Six modéles d’analyse herméneutique, éditions Mix.,

2008

Enfin cela suspend aussi la dimension philosophique de la
dialectique puisqu’ici elle est a l'arrée, elle est stoppée, elle est en
pause et comme vacante. Or la pensée (du /logos, le discours 2 la
dianoia, Vactivité intellective) est fondée sur la dialectique. Qu’est-ce
que ¢a signifie ? que 'image en est privée ? ou que I'image n'est pas
un des objets de l'activité intellective ? la réponse pourrait étre oui
puisque I'image réussit & maintenir sa puissance matérique. Mais
la réponse est, bien shr, non, parce que I'image continue, malgré
tout, a étre dialectique dans I'explosion, dans la constellation. Cest
ce paradoxe, cette tension, cette situation explosive qui constitue
I'image et qui constitue sa puissance dialectique.

On peut aussi analyser cette « catastrophe » (kotocTpépo,
comme cessation de I'enroulement, comme pause) comme une
mesure négative de la dialectique, une contradiction.

Ce qui est dialectique, en somme, cest cet arrét. Cela
parait paradoxale, voire aporétique, et cependant Cest cela une
image dialectique : le modéle d’'une double dialectique comme
mouvement d’absorption du passé dans le présent et comme
modele d’'une cessation momentanée de activité intellective et
rationnelle, en somme une suspension de lactivité diagnostique

pour une ouverture a une activité diagogique. Limage dans sa



concentration fulgurante reste indéniablement diagogique en ce
sens qu’elle se maintient toujours comme une espéce de distraction,
comme une sorte de « passe-temps ». Uimage est un passe-temps.
Il nous faut maintenant poser plus précisément une question :
qu’est-ce que la dialectique négative ? il s’agit bien str de 'ouvrage
essentiel de T. W. Adorno, La dialectique négative, publiée en 1966

éditions Payor, rad. coll. ' jiréralement il s'agit d’une dialectique fondée

sur les contradictions. Selon Adorno, la dialectique "% femvevens iet=

son introduction oo oy somme un échec : échec de la dialectique autant
quil a un échec de la positivité, échec de la dialectique autant

qu’il y a un échec du modéle de la rationalité **" Adorno & Horkheimer,

Dialectique de la raison, nous renvoyons ici encore

1947 dialectique maitre-esclave
@ Hegel eca Marc ¢ chec de la dialectique autant quil y a un échec de
I'hétérogénéicé de principe et donc une affirmation du concept
de Vinadequatio (13) : il y a du dissemblable mais il se construit
essentiellement, non pas sur la question de I'identité et de l'indice
d’absorption, mais bien sur le principe de la non-vérité de I'identité.
Il n'y a donc pas principe de prévalence de I'hétérogéne sur
I'inadequatio — en somme sur le principe du semblable. Lidentité
est un principe de non-vérité et elle doit servir a cela : I'identité
est inadéquate et invérifiable, contradictoire et indéterminée. Nous
sommes ici au coeur de la pensée de la modernité.

La dialectique, dit alors Adorno « sert a la réconciliation » (16),
réconciliation de la figure et de I'identité, de la figure et du concept,
du concept et du congu. Or I'image est une concentration, mais
aussi une explosion. Elle impose cette contradiction. Elle livre ses
éléments comme facta bruta : le spectateur est intégralement livré
a des facta bruta, en somme a du non-conceptuel parce qu'une
image est une somme des « moments de la réalité qui nécessite leur

formation » (21) :
Le concept est un moment comme un autre dans une
logique dialectique. En lui survit son étre médiatisé par le
non-conceptuel, grice A sa signification qui, pour sa part, fonde
son étre-concept. Ce qui le caractérise, Cest aussi bien de se
rapporter a du non-conceptuel — de méme que finalement, pour



la théorie traditionnelle de la connaissance, toute définition de
concepts nécessite des moments non-conceptuels, déictiques
— qUinversement, en tant quunité abstraite des onta subsumés
sous lui, de I'éloigner de 'ontique. Changer cette orientation de la
conceptualité, la tourner vers le non-identique, c’est 12 la charniére
d’une dialectique. (22-23)
u éoativité, u , tout évé
En somme toute négativité, ou plus précisément, tout événement
négatif produit une structure paradoxale : ce paradoxe Cest ce
quon pourrait nommer I'étonnement et la puissance de la pensée :
Hegel écrit Phénoménologie de lesprit, trad. Hyppolite, t.I, p. 29 ,
Lactivité de diviser est la force et le travail de 'entendement, de la
puissance la plus étonnante et la plus grande qui soit, ou plutdt de
la puissance absolue. Le cercle qui repose en soi, fermé sur soi, et qui
comme substance tient tous ses moments est la relation immédiate
qui ne suscite ainsi aucun étonnement. Mais que l'accidentel
comme tel, séparé de son pourtour, ce qui est lié et effectivement
réel seulement dans sa connexion i autre chose, obtienne un étre-1a
propre et une liberté distincte, cC'est la la puissance prodigieuse du
négatif; Cest I'énergie du penser, du pur moi.
Toute image peut-étre cet étonnement et tout est en puissance,
toute image provoque, virtuellement, un mouvement négatif. Ce
moment négatif cC’est lexplosion, la dispersion des données (onza)
qui explosent dans le temps et se constellent : C’est ce qui détermine,
a la lettre, la puissance anachronique de 'image. Uimage passe le
temps mais n'est jamais temporelle.

Il nous faut maintenant analyser la notion de temps et d’origine
pour nous permettre de mieux comprendre le concept d’image
dialectique a l'arrér.

Nous avions vu, déja, comment chez Walter Benjamin l'origine
(Ursprung) n'est pas une arché éloignée mais bien quelque chose qui
revient comme un cycle, sous la forme d’une spirale, sous la forme
d’« un tourbillon dans le fleuve du devenir » (im Fluss des Werdens

als Strudel). Adorno précise (192) que:
le but ne serait pas a retrouver dans l'origine, dans le fantasme
d’une nature bonne, mais ['origine n'incomberait qu'au but, ne se
constituerait qu'a partir de lui. Il n’y a pas d’origine hors de la vie
de I'éphémere.

Et Adorno d’ajouter :



en tant quidéaliste, la dialectique était aussi philosophie de
Porigine. Hegel la comparait au cercle.

Toute dimension passive face aux phénomenes, face aux facta
bruta sera donc une suspension de la dialectique, sera donc au
sens propre « une dialectique au repos ». Selon la pensée d’Adorno,
mettre la dialectique au repos, c’est suspendre la contrainte de
I'identité en utilisant la puissance du fait, donc, ici, de I'image. La
reconnaissance du non-identique dans 'image et du non-identique
dans le moment, c’est-2-dire la puissance kairologique de I'instant,
ouvre 'image 4 autre chose que la reproduction, a autre chose en
somme que la tautologie, cela l'ouvre 4 un arrét, a un non-devenir
(linstant, la présentification) et cela 'ouvre au repos. Et Clest
seulement dans ce cas, qu'une image peut s’ex-poser.

En ce cas I'image pose une forme du singulier : quelque chose
qui a été inscrit et qui sex-pose. Limage se singularise. Adorno

précise (199) :
Alors que l'individuel ne se laisse pas déduire du penser, le noyau
de l'individuel serait comparable a ces ceuvres d’art individuées &
extréme, échappant a tous les schémas, dont 'analyse, 4 I'extréme
limite de leur individuation, retrouve des moments de 'universel,
participation dissimulée 4 elle-méme, 4 la typologie.
Et Cest, a la lettre, ce quon appelle, ce que Benjamin et Adorno
appellent une constellation (199-201). Une image est une
constellation parce qu’elle expose, dans une fulgurance, ce que le
concept replie A lintérieur. Elle expose aussi en un instant — ce
que le langage verbal et le concept ne peut faire — une grammaire

compactée : une constellation :
La connaissance de l'objet dans sa constellation est celle du
processus qu'il accumule en lui. Comme constellation, la pensée
théorique circonscrit le concept quelle voudrait ouvrir, espérant
qu’il saute, 2 peu prés comme les serrures des coffres-forts bien
gardés : non pas seulement au moyen d’une seule clef ou d’un seul
numéro mais d’'une combinaison de numéros.

Cette constellation, cette fulgurance de I'image, c’est ce quon

nomme 'immédiateté. Adorno écrit (211) :
le concept d’'immédiateté désigne ce dont on ne peut pas se
débarrasser par son concept. La médiation en dit nullement que



tout disparait en elle mais postule ce qui est médiatisé par elle, un
non-disparaissant.

Enfin, et cest ce qui nous permettra de clore cette trés bréve analyse
du concept de dialectique négative, Cest insister sur le fait que la
négation renforce notre dimension matérielle et physique (246).
Toute négativité, toute trace de négation (Uexpérience graduelle de
Iéthique) souligne la dimension somatique de tout objet. Nous
renvoyons ici aux deux derniers textes du chapitre 11 de la Dialectique
négative « La souffrance est physique » et « Matérialisme sans
images ». Limage, les images doivent survenir, doivent exploser
sans que rien ne vienne atténuer leur puissance. Elles doivent

pouvoir devenir immémoriales, explosives et, souvent, silencieuses.

2. Théorie de limage. Nous sommes parvenus au terme de la
premiére partie de notre analyse du concept d’image dialectique.
Nous affirmons maintenant, c’est notre hypothése, que toute image
— comme image dialectique — est anamnésique, anachronique et
diagogique. Il faut maintenant procéder & quelques explicitations.

Pourquoi I'image est anamnésique ? Nous empruntons a Platon
le concept de 'anamnese, mais uniquement sous sa forme la plus
matérielle de la remontée du souvenir "°Us renvoyons ici aussi  une relecture

de l'introduction épistémo-critique de Walter Benjamin 4 sa thése Origine du drame baroque

allemand sur le concept d’origine et de tourbillon - toute image est une remontée

du passé vers soi, vers le présent, autrement dit vers un souvenir, un
rappel, un matériau mémoriel.

Maisla particularité de 'image c’est de provoquer cette remontée
anamnésique dans 'immédiat en en faisant une explosion : si
Porigine Cest le but, alors cette remontée n'est qu'une remontée
vers I'explosion, vers l'instant de 'explosion. Limage en somme
est un bégaiement historique. Limage ne parvient jamais a dire le
passé — ni en fait & le montrer — puisqu’il S'englue dans le présent.
Limage est alors au sens propre immémoriale. On comprend alors
mieux la formule de Dino Campana : 'image meurt au sens ot elle

explose et fait mourir son statut d’image of le texte « Limage immémoriale » in



Giorgio Agamben, Image er mémoire, Desclée de Brouwer, 2004, p. 97-110, voir aussi Georges

Didi-Huberman, Survivance des lucioles, éd. de Minuit, 2009

Limage meurt quand elle tend vers la ressemblance, quand
elle tend vers I'affirmation de la ressemblance : la figure de I'image
n'est pas ressemblance, elle est, au contraire, de maniére hallucinée,
dissemblance dans le sujet qui regarde et qui fait exploser son origine
dans le présent. Limage n’est jamais ni rétablissement ni restitution
ni apocatastase : elle consume la figure dans la présentification !
faudrait préciser longuement, ici les différentes forme d’apocatastase : rappelons seulement que

Pinscription usuel de I'Q et de I'A sur les images du Christ dans cette forme qui se clot de

Porigine et de I'avenir est la figure de la restitution

Limage est donc anamnésique comme puissance, comme
potentia passiva (dunamis tou pathein) au sens ou il sagit & chaque
fois de prendre forme (dans I'image) : nous prenons forme dans
la figure, dans la contemplation de la figure. Mais surtout cette
puissance doit aussi étre potentia activa (dunamis tou praxein)
comme puissance de contradiction. Limage est donc I'étonnante
(paradoxale) combinaison de ces deux puissances (potentia activa &
passiva), elle est la forme méme de 'immémorial, comme souvenir
qui se souvient de rien. En somme toute image est une mémoire qui
ne se souvient pas.

Pourquoi I'image est anachronique ? parce que la remontée
anamnésique produit, 4 la lettre, une forme anachronique. Limage
cristallise cette remontée comme la paradoxale survivance d’'un
choc : Cest cela 'anachronisme ™°us renvoyons encore ici au livre de Georges
Didi-Huberman, Devant le temps, Minuit 2000, p. 83 et a une lecture attention de son concept

danachronisme 1>, 02 hronisme est la forme méme de Ihistoire, la

mesure méme de la connaissance et de sa discontinuité (ibid. 39) :
Lanachronisme recoit, de cette complexification, un statut
renouvelé, dialectisé : part maudite du savoir historien, il trouve
dans sa négativité méme — dans son pouvoir d’étrangeté — une
chance heuristique qui le fait, éventuellement, accéder au statut
de part native, essentielle & 'émergence méme des objets de ce
savoir. Parler ainsi du savoir historien, c’est donc bien dire quelque
chose sur son objet : c’est proposer 'hypothése qu'il n’y a d’histoire

10



que d’anachronismes. Je veux dire que 'objet chronologique n'est
pensable que dans son contre-rythme anachronique.

En ce sens toute image qui « présente » qui « fait apparaitre » est
anachronique : elle ne fait que faire surgir le temps passé, elle le
présentifie, elle 'assemble de maniére anachronique & un présent
qui ne lui ressemble pas. En ce sens tout image est kairologique :
elle expose la figure dans un présent forcé et explosif.

Toute image est donc un compactage, un amalgame (au sens
propre les plombages de lhistoire). Limage est donc syntaxique
(sustasis), elle rassemble, elle dispose, elle condense : une grammaire
explosive au service de lhistoire et de sa propre impuissance. Elle
est donc la trace séditieuse de I'histoire. Uimage cest de Ihistoire
contractée (sustelld). En somme I'image est rythmique : Cest une
systole en ce sens que 'image propulse et fait exploser, tandis que
I'histoire (diastole) emplie les images, les gonfle.

Pourquoi enfin I'image est-elle diagogique ? " indiquons que ce mot
est formé sur le terme grec diagége, la distraction, le passe-temps et de diagé qui signifie différer,

conduire, se maintenir Limage se maintient (sunékés) et médiatise son

maintien (doxazein), mais surtout elle est suspensive (katapausis,

anapausis et diagdge). Qu’est-ce que cela signifie ? qu’elle rend argos,
qu!ene laisse inactif Mous renvoyons ici & une étude du terme kar-argos, du verbe

karargés et de la kar-argia Dimage est diagogique parce qulelle suspend

la dialectique et quelle affirme une forme du repos, ou plutdt de
la cessation. C’est ce quon appelle la dimension contemplative
de I'image. Cest ce qu'on peut appréhender sous la forme la plus
contemporaine de 'image.

Il reste maintenant 2 esquisser une analyse de cette
contemporanéité et, dés lors de la nature de cette image. Il Sagit en
fait de proposer une analyser de I'image contemporaine  partir de
du phénoméne de la numérisation et de la prolifération des images
sur ce quon appelle le Web 2.0. La premi¢re maniére de 'analyser
cest de comprendre que ce modéle est fondamentalement et

théoriquement un modéle de la participation o1 renvoyens au concept

de la métousia 3

. Nous pouvons l'entendre a partir de Ihypothese

II



précédemment posée de la « dissemblance dans le sujet » : cette
dissemblance fait en sorte que le sujet se constelle, au sens propre
explose, Cest-a-dire que I'individu ne maintient plus son statut
historique. En somme il suspend son statut historique et le temps
historique tandis que les formes du pouvoir tentent de « restaurer ce

temps normal », selon 'expression de Furio Jesi Spartakus, Bollati Boringheri,

2000 P-3° Troisitme mani¢re d’appréhender, cest sous la forme de
Pennui (Langeweile), autrement dit — si nous paraphrasons Martin
Heidegger — sous la forme du maintien, de la durée (Verweilen) et
du maintenant (Jeizz). Cest donc au sens propre ce quon appelle
une expérience de la suspension dans I'image qui correpondrait
— si nous paraphrasons Bruno Latour — 4 un double geste, celui
du « fagot », qui permettrait d’entrevoir la question du fascinus
et de la fascination et celui de larrét sur image qui permet de
revenir sur la question de la contemplation. Quatrieme maniere
d’appréhender cette quesiton de 'image contemporain, I'analyse
de ce que nous nommons la puissance diagogique des images : si
I'image est suspendue, il y a un arrét de la puissance dialectique,
il y a donc une suspension de la puissance intellective et de son
fonctionnement : autrement 'image — I'image contemporaine — en
arrétant la puissance dialectique expose et maintient sa puissance
asémantique. Limage ne signifie pas, ne signifie plus, pour un
temps, le maintenant, parce qu’elle n'a pas besoin de cette dimension
sémantique. Elle souvre en revanche 4 de multiples réinterprétation.
En cela l'image, 'image anamnésique, anachronique et diagogique,
en somme toute image est une image vide : une image multiples,
foisonnante et fascinante mais creuse, kénosique. Limage ouvre a
la puissance de I'évidement. Alors 'image contemporaine, serait

peut-étre, une image avec un aura dialectique.

3. Concept de tessérisation. La significativité n'est pas le nexus de
Pactivité humaine. Clest, a la lettre, la parataxe qui en est le nexus,
autrement dit la possible puissance de non-significativité. Si nous

sommes autant attachés a la significativité, Cest que nous mesurons

12



incessamment non seulement cette possibilité de sa suspension
comme non-significativité, mais surtout — et ce qui est le coeur du
fonctionnement de la parataxe — la puissance de significativité de
la non-significativité comme modéle d’une dialectique négative. 11
est sans doute probable que nous n’échappions pas a la puissance
de la significativité, mais la mesure de notre puissance c’est notre
capacité 2 observer le surgissement de ce sens dans la parataxe,
dans I'apparent qui est non-significatif, dans le surgissant. Cest la
mesure de la complexité.

Lceuvre n'est donc pas le centre de P'activité de 'homme, mais
cest le désceuvrement de I'ceuvre qui en est le centre. Si I'ceuvre
nen est pas le nexus, elle donne I'impression de I'étre. Clest ce
qui constitue sa puissance doxique. Cest ce que Adorno nomme
Pintermittence et c’est ce que nous nommons lirrésolution de
Peeuvre. Irrésolution parce que I'ccuvre nexiste que dans cette
incessante et intenable tension entre le « tenir encore » et la
dé-figuration. Qulest-ce que cela signifie ? Lceuvre ne pourrait
avoir, en fin de compte, quune seule valeur historique comme
puissance A se maintenir toujours et encore. Clest le sens du
verbe grec diatérés qui signifie se maintenir fideélement, parce que
le rapport que nous avons aux ceuvres est un rapport de fidélité
parce que Cest ce rapport qui détermine notre identité, celui
d’une appartenance a la modernité ou de sa non-appartenance.
Cette oscillation repose sur un paradoxe fondamental qui trouve
sa forme dans 'anxiété que nous avons, devant, la relative inertie
(ou inefficacité) des ceuvres et dans la jubilation que nous avons,
avec, fantasmatiquement, ce que nous appelons ceuvre. Cest aussi

la proposition de Pierre-Damien Huyghe Pierre-Damien Huyghe,

Modernes sans modernité, op. cit., p. 17 : « j’'imagine mal que nous puissions nous parvenir a
nous repérer et a nous situer, en quelque époque que ce soit, sans nous livrer A I'analyse de

cette inertie. Clest en elle que se joue I'étre au monde, sa sensibilité, ses moeurs, son état »

qui reléve que nous ne pouvons nous situer dans un maintenant
si nous n'observons pas cette inertie. Lobservation de cette inertie

est ce que nous avons nommé l'espionnabilité de I'inopérativité.

13



La saisie de cette inopérativité et de cette tension est ce qui nous
constitue — comme nous 'avons vu — comme des étres éthiques.
Ainsi I'ceuvre pour exister ne peut le faire qu'a la condition qu’elle
produise elle-méme ce maintient, ou, ce qui semble plus juste,
elle ne le faire qua la condition d’appartenir & une machine qui la
maintiendra. Cette machine c’est ce que nous pouvons nommer la
machine doxique ou plus précisément la machine mythologique :
Cest le sens du verbe doxazesthai qui reléve Giorgio Agamben
régne et la gloire, op. cit &b 8 . paintenir une valeur historique, Cest-3-dire
maintenir une valeur de commémoration. Cette valeur historique
de 'ceuvre définit alors un maintenant, non pas essentiellement
comme actualité intégrale, mais comme valeur oppositionnelle, en
définissant au mieux un actuel et un inactuel, au pire une origine
et un destin.

Irrésolution de I'ceuvre, parce quielle est entierement tendue
vers une seule significativité, « se tenir encore ». Cette expression
nest pas innocente, elle est chargée, elle aussi, d’une épaisse valeur
historique et conceptuelle. On trouve d’abord quelque chose qui
sen apparente chez Martin Heidegger Concepts fondamentaux de la métaphysique,
o- i S 37 avec concept du « se-tenir-a-soi » qui est une attente :
« une attente qui nest pas indéterminée. Elle est alignée sur une
interrogation essentielle adressé au Dasein lui-méme » V- P 24243
Lceuvre est le figure de cette attente déterminée. Elle est déterminé,
bien stir, par une interrogation essentielle sur la puissance que
nous avons a matérialiser les formes de I'étant (Uontologie) et sur
I'anxiété que nous avons 2 produire les forme de lexistence (le
discours prophétique). L'ceuvre est cette tension, cCest pourquoi,
elle se-tient-encore pour que nous puissions assumer 'anxiéeé de
cette attente et I'envoltement de cette figure de la suspension. Car
paradoxalement pour que quelque chose se-tienne-encore il faut
en méme temps quelle disparaisse et quelle persiste : il faut que la
chose s'encrypte. On retrouve une autre forme de cette persistance,

chez Adorno avec le concept de I « avoir tenu bon » Theodor W- Adorno,

Théorie esthérique, op- cit. p- 35 .  |e bonheur procuré par les ceuvres d’art

14



serait tout au plus le sentiment qu’elles nous donnent : d’avoir tenu
bon ». On ne rappellera, sans doute jamais assez, la pertinence de
ce propos. Ce qui fait ceuvre C’est ce qui tient-encore. Et cest ceci
qui nous procure la soit-disante jubilation de 'ceuvre. Leeuvre ne
sacheve pas, elle se tient comme un mécanisme qui nous permet de
nous tenir toujours a coté de I'ceuvre, Cest-a-dire d’étre, 4 la lettre,
ex-ergue. Il y a un, une existence ex-ergon de I'ceuvre, en ce sens que
si elle n'existe pas comme figure achevée, elle ne peut se tenir que
comme un hors deeuvre. Cest Pierre-Damien Huyghe qui releve
cette figure de I'exergue comme un des gestes possible de ce qu'il
nomme fidélité, Cest-a-dire attachement & ce qui s'appelle ceuvres

ou discours Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 67 .

Qulest-ce en effet qu'un exergue ? Clest littéralement, un hors
d’ceuvre, ex-ergon qui apparait comme une pitce rapportée, en
citation dissociée, par exemple du flux textuel auquel il s'ajointe
visiblement. Cette facon de ressortir manifestement et de pointer
extérieurement au reste, en dissonance d’une certaine maniére est
essentielle.

Ce que dit ce fragment de texte c’est que 'ceuvre exposée comme un
ex-ergon, Cest-a-dire comme un a coté, est la figure métasyntaxique
de la parataxe. L'ceuvre ne peut se maintenir que dans son
affrontement paratactique avec ce qui en elle fait hors d’ceuvre,
Cest-a-dire la figure de son inachévement et de son inopérativité.
Cette fagon, dont parle Pierre-Damien Huyghe, est 4 entendre
comme maniére, au sens propre comme geste linguistique : ce geste
essentiel est ce qui manifeste I'ceuvre et selon deux processus, la
pointe et la dissonance. Ce que Pierre-Damien Huyghe nomme
pointer peut signifier, d’'une part le geste linguistique de la déixis,
et d’autre part dire ce que Heidegger désigne sous les concepts de

Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 218

I« aiguisement » et de

la « pointe » tbid., p. 225

. La pointe est ce temps oll nous sommes
envolités, saisi dans le geste linguistique qui fascine, qui en-volite
et qui manifeste : cet « instant (Augenblick), dit Martin Heidegger,
n'est rien d’autre que le coup d’ceil de la résolution (Blick des

Entschlossenbeit) en laquelle souvre et reste ouverte la pleine

15



Iid. p. 226 Pointer extérieurement » dit,

situation d’un agir »
précisément, ce geste de I'ex-ergon, ce geste de 'exergue, qui dans ce
geste de 'exposition maintient I'ceuvre dans une instabilité majeur,
une dissonance (Uextériorisation produit d’autres syst¢me, produit
de la complexité) qui la laisse disposée a la « pleine situation d’une
agir ». Ce laisser disposé est la figure de la potentialité. Toute
ceuvre, qui est ceuvre, perd en soi cette potentialité. Seule 'ceuvre
qui est livrée A I'inachévement, au creux, au devenir exergue —
Cest-a-dire A opérer une sortie — maintient cette potentialité. La
dissonance est la figure de cette matiére inarticulée : cest donc la
figure métaphorique, musicale, de la parataxe.

Cette irrésolution de I'ceuvre & se tenir-encore est la figure
paradigmatique de I'étre-dans-la-festivité comme un étre disposé &
une ivresse, qui selon la formule de Martin Heidegger ne peut étre
quune ivresse de la sobriété, c’est-a-dire une ivresse qui nous fait
encore tenir. Létre-dans-I'ivresse est un étre disposé a l'ivresse de
cette irrésolution : au cceur de I'inopérativité rien ne peut accéder
au statut d’ceuvre, rien accéde ni a I’échu ni a Pexistence mais tout
se maintient dans livresse épocale.

Loeuvre qui se tent-encore est la figure de la puissance
inchoative. Lceuvre ne se maintient pas en tant que telle, mais elle
ne cesse de se déclencher, elle ne cesse de commencer et de s'initier.
En ce sens I'ceuvre gui nexiste pas (sauf a la considérer comme
une valeur historique et donc comme la mesure d’une trace)
offre le mouvement ou plus précisément le mécanisme suivant :
pour se tenir-encore 'ceuvre doit se séparer de son statut d’objet
historique, elle doit donc se dés-ceuvrer (argia) : au sens propre,
pour se désceuvrer elle doit se tenir A peine A coté, comme ex-ergue
(ex-ergon) comme figure, non dans 'actualité mais dans la virtualité,
dans la potentialité, Cest-a-dire comme én-ergie (en-ergon), comme
intégrale puissance inchoative.

Lirrésolution de I'ceuvre la livre aux régimes de I'asémanticitié.
Le premier modele est en, le principe de I'inchoativité : si I'ceuvre

n'existe pas, mais ne cesse de toujours commencer, elle ne stabilise

16



pas de significativité (ou alors comme forme de l'obsolescence).
Leeuvre appelée « ceuvre d’art » est le modéle paradigmatique de
cette viduité : elle ne cesse d’échoir et de se reconfigurer.

Le deuxiéme modele est la « crise de vers » mallarméenne

de vers » (1886-1892-1896) in Variation sur un sujet, (Euvre, Gallimard, 1945, p. 360 sq Si

Stéphane Mallarmé assume la disparition de 'auteur (du poete) au
ITbid., p. 366 : « Loeuvre

profit des mots dans le « heurt de leur inégalité »
pure implique la disparition élocutoire du poéte, qui céde l'initiative aux mots, par le heurt de
leur inégalité mobilisés; ils s'allument de reflets réciproques comme une virtuelle trainée de feux
sur des pierreries, remplacant la respiration perceptible en I'ancien souffle lyrique ou la direction
personnelle enthousiaste de la phrase ». Le poématique de I'ceuvre pure est alors ce qui remplace
le rythme du langage poétique (la respiration perceptible) en ce qu'il nomme « I'ancien souffle
lyrique », C'est-a-dire la formule du chant qui accompagne la langue : cependant Mallarmé précise
encore que ce remplacement se fait par « la direction personnelle enthousiaste de la phrase » qui
est, nous, semble-t-il, d’'une part, une étonnante « transposition » de la pensée longinienne qui
synthétiserait la notion d’enthousiasme (enthousiastikon pathos), la notion d’image (skématon
plasis) et la notion de structure (gennaia phrasis) [voir le commentaire, ch. 11, 4] et qui est
d’autre part, une étonnante « transposition » (Mallarmé écrit au paragraphe précédent « A cette
condition s’élance le chant, qu'une joie allégée. / Cette visée, je la dis Transposition — Structure,
une autre ») de la langue poétique comme chant, en langue prosaique, mais ici encore, se
maintenant comme chant. La modernité du po¢me est celle qui lui fait accepter son devenir
prosaique. Ce qui fonde alors, structurellement, le poématique, c’est la phrase. Le terme phrase
signifie, littéralement, ce qui expose. Une phrase est un objet qui montre. le poéme est

alors qu'un dispositif virtuel : il n'existe plus comme intention

déterminée mais comme intermittence. Mallarmé écrit 2% P 367 .

Tout devient suspens, disposition fragmentaire avec alternance
et vis-a-vis, concourant au rythme total, lequel serait le poéme
tu, aux blancs; seulement traduit, en une maniére, par chaque
pendentif. Instinct, je veux, entrevu & des publications et, si le type
supposé, ne reste pas exclusif de complémentaires, la jeunesse, pour
cette fois, en poésie oll simpose une foudroyante et harmonieuse
plénitude, bégaya le magique concept d’Euvre.

Ce texte (le texte mallarméen) est essentiel, d’abord parce qu'il
expose et démontre de maniére radicale la pleine puissance

du concept de parataxe. Le langage se suspend, dit Mallarmé,

17



Cest-a-dire que le sens et la finalité de lobjet se suspendent. Le
poéme est un objet inchoatif. La suspension du poéme a lieu dans
la « disposition fragmentaire », c’est-a-dire dans ce qui expose le
langage & une tessérisation du sens. Nous formons et nous utilisons,
ici, le terme ressérisation. Nous aurions pu renvoyer au sens de la
tessella latine comme fragment de la mosaique, mais nous préférons,
cependant, signifier ici, la fessera qui dit aussi le fragment de la
mosaique, mais qui exprime essentiellement d’une part comme
figure de la tessere d’hospitalité, le geste de la fragmentation qui
sépare et qui identifie, et d’autre part, la tessére & jouer comme
figure — chére & Mallarmé — du dé. Le terme tessérisation signifie
alors 'explosion de la langue selon le principe de la symbolisation
et de la constellation (sous la forme contingente du jeu). La
tessérisation de la langue est un principe de singularisation de cette
langue comme vide et fragmentation : c’est encore ce que Mallarmé
entend dans « la direction personnelle enthousiaste de la phrase ».
Loeuvre est un dispositif fragmentaire qui se fait selon deux
modeles, d’une part « avec alternance » C’est-a-dire avec ou sans
combinatoire et d’autre part « avec vis-a-vis » Cest-a-dire selon le
principe de la juxtaposition ou du « cdte  cote » benjaminien. Nous
retrouvons, ici, le principe de la parataxe selon les deux modeles de
la relation silencieuse et de la juxtaposition. Cette suspension, selon
Mallarmé, concourt, d’une part, & créer un « rythme total » : cela
signifie que le dispositif fragmentaire tend a faire en sorte que le
poeme, que 'ceuvre, soit un objet virtuel. Virtuel signifie, maintenu
dans sa puissance inchoative. Le rythme intégral « serait le poéme
tu » : la langue suspendue, Cest-a-dire la langue intermittente
qui oscille entre la puissance de sémantisation et la puissance
d’asémantisation, autrement dit le rythme ! faut clairement saisir quici,
dans la pensée mallarméenne, ce qu'il nomme le « rythme total » signifie précisément — ce qu'il
nommera le bégaiement — cette intermittence des langages a pouvoir signifier et & pouvoir ne

pas signifier : la possibilité d’une jactance et la possibilité d’une taisance Cest l’Obth qui se
livre 4 la langue de la prose en suspendant la significativité. Or cette

suspension concourt A créer, en plus du rythme, les « blancs ». Les

18



blancs, qui sont ici paratactiquement reconduits en fin de phrase,
signifient, a la lettres, les espaces vidés (césures et enjambements),
les espaces creusés (la glupheé, les figures), les espaces transposés
(la parataxe, le bégaiement). Le poématique est donc cette langue
suspendue, entre rythme et blancs, vers la langue de la prose.
Cette langue existe comme poeme, comme traduction (comme
transposition, cest-a-dire passage d’une structure 4 une autre), dit
Mallarmé, selon la maniére, c’est-3-dire en fonction du style qui,
matériellement, suspendra, la langue, en quelque « pendentif »,
Cest-a-dire en quelque strophe : figure de la langue comme un
enroulement qui se suspend dans une forme. Enfin, dernier
commentaire, sur ce que Mallarmé nomme cette « foudroyante
et harmonieuse plénitude ». Cette étrange figure n'est pas sans
pré-figurer la fulgurance de I'image chez Benjamin. La plénitude,
signifie 'abondance comme intégralité du rythme de la langue et
aussi I'accomplissement (comme figure de I'accomplissement du

temps, du 70 pléroumatou chronow b Epitres aus Galates

+4) de lalangue
dans la figure concentrée du fragment et de la suspension, est ce
qui fait bégayer non pas exactement 'ceuvre mais son concept. Ce
qui fait bégayer Le concept du bégaiement est essentiel. Nous renvoyons au texte de
Gilles Deleuze « Bégaya-t-il... » in Critique et clinique, éditions de Minuit, 1993, p. 135 sq.

Voir aussi, E Vallos, le texte « Bégayer » in Le poétique est pervers, éditions Mix., p. 68 sq.

le concept d’ceuvre Cest cette oscillation entre accomplissement
et incomplétude : I'intermittence. Laeuvre ne bégaie pas, en soi,
d’une part parce qu'elle n'existe pas vraiment, et d’autre part, parce
quelle n’est que dans I'inaccomplissement de son inchoativité, en
revanche son concept bégaie en ce sens qu’il est livré a la toute
puissance de I'inopérativité. Cest bien pour cette raison que cette

Ecrits frangais, op. cit., Ms, 470,

langue est, chez Benjamin P-453 une prose

intégrale et qu’elle saccomplit comme une féte.

OCTOBRE 2012

19



