MARTIN HEIDEGGER

GESAMTAUSGABE

L ABTEHLUNG:
UNVEROFFENTLICHTE ABITANDLUNGEN
VORTRAGE,  GEDACITTES

BANI) 79
BREMER UND FREIBU RGER VORTRAGE

VITTORTO KELOSTERNMANN
FRANKEURT AN N AN



MARTIN HETDEGGER

BREMER UND
FREIBURGER VORTRAGE

L EINBLICOK TN DAS WAS IST
BREMER VORTRAGE 1049

2 GRUNDSNVIZE DES DENKENS
FREIBURGER VORTRAGE, 1957

e co—
pretme—

<]

VITTORIO KELOSTERNANN
FRANKEURT AN MATN



Vortrige 1949 und 1957

herausgegeben von Petra Jaeger

¢ Vittorio Klostermann Gmbl - Frankfurt am Mang - 1004
Alle Rechie vorbehalten. inshesondere die des Nachdrucks und der Ubersetzung.
Ohne Genehmigung des Verlages ist es nicht gestattet, dieses Werk oder "Teile
i einem photomechanischen oder sonstigen Reproduktionsverfahren oder
unter Verwendung elektronischer Svsteme zu verarbeiten, zu vervielfiltigen
und zu verbreiten,
Satz: LibroSatz, Kriftel
Druck: Druckhaus Beltz, THemsbach
Gedruckt auf alierungsbestindigem Papier - Printed in Germany
ISBN 3 465 026667 Kt - ISBN 3 465 020667 5 In



INHALT

EINBLICK IN DAS WAS IST
Bremer Vortriage 1949

Der Thnweis oo o
Das Ding ..
Das Ge Stelll o000 e
Die Gefahr 00000000
Dhie Rehre oo
GRUNDSATZE DES DENKENS
Freiburger Vortrige 1957
I Vovtrag o0 e
H T ortrag und 1 ederholung zm 1 Tortrag ..o
11 Tortrag Der Sarz der ldenar o000 000000000000
11 ortrag . o
P lortrag o

Nuchucort derv Herausgebern 000 0000000 0 0 L

........... 24
........... 16
........... 68






EINBLICK IN DAS WAS IST

Bremer Vortrige 1949






Der Hinweis

Alle Entfernungen in der Zeit und im Raum sehruiipfen €in=
Wohin der Mensch vormals Wochen und Monate lang unter-
wegs war, dahin gelangt er jetzt durch die Flugmaschine iiber
Nacht. Wovon der Mensch friiher erst nach Jahren oder iiber-
haupt nie eine Kenntnis bekam, das erfihrt er heute durch den
Rundfunk stiindlich im Nu. Das Keimen und Gedeihen der
Gewiichse, das die Jahreszeiten hindurch verborgen blieb, fiihrt
der Film jetzt 6ftentlich in einer Minute vor. Entfernte Stitten
dltester Kulturen zeigt der Film, als stiinden sie eben jetzt im
heutigen Strallenverkehr. Der Film bezeugt iiberdies sein Ge-
zeigtes noch dadurch, dall er zugleich den aufnehmenden
Apparat und den thn bedienenden Menschen bei solcher Arbeit
vorfiihrt. Den Gipfel aller Beseitigung aller Entfernung er-
reicht die Fernschapparatur, die bald das ganze Gestidnge und
Geschiebe des Verkehrs durchjagen und beherrschen wird.

Der Mensch legt die Lingsten Strecken in der kiirzesten Zeit
zuriick. Er bringt die groflten Entfernungen hinter sich und
bringt so alles auf dic kleinste Entfernung vor sich.

Allein, das hastige Beseitigen aller lintfernungen bringt kei-
ne “ denn Nihe besteht micht i geringen Mal} der
Entfernung. Was streckenmiiflig in der geringsten Entfernung
zu uns steht, durch das Bild im Filim, durch den Ton im Funk,
kann uns fern bleiben. Was streckenmiifBig uniibersehbar weit
entfernt ist, kann uns nahe sein. Kleine Entfernung ist nicht
schon Nihe. Grofie Entfernung ist noch nicht Ferne.

Was ist die Nihe, wenu sie trotz der Verringerung der ling-
sten Strecke auf die kiirzesten Abstinde ausbleibt? Was ist die
Nidhe, wenn sie durch das rastlose Beseitigen der Entfernungen
sogar abgewehrt wird? Was ist die Nihe, wenn mit ihrem Aus-
bleiben auch die Ferne wegbleibt?



Einblick in das was ist

Was geht da vor sich, wenn durch das Beseitigen der groen
Entfernungen alles gleich fern und nahe steht? Was ist dieses
Gleichférmige, worin alles weder fern noch nahe, gleichsam
ohne Abstand, ist?

Alles wird in das gleichformig Abstandlose zusammenge-
schwemmt. Wie? Ist das Zusammenriicken in das Abstandlose
nicht noch unheimlicher als ein Auseinanderplatzen von allem?
Der Mensch starrt auf das, was mit der Explosion der Atom-
bombe kommen kénnte. Der Mensch sieht nicht, was lang
schon angekommen@nd zwar geschehen@ls das, was die
Atombombe und deren Explosion nur noch als seinen letzten
Auswurf aus sich hinauswirft, um von der einen Wasserstoff-
bombe zu schweigen, deren Initialziindung, in der weitesten
Mboglichkeit gedacht, geniigen konnte, um alles L.eben auf der
Erde auszuléschen. Worauf wartet diese ratlose Angst noch,
wenn das Entsetzliche schon geschehen ist?

Da ist Jenes, das alles, was 1st, aus seinem vor-
maligen Wesen heraussetzt. Was ist dieses Kntsetzende? s zeigt
und verbirgt sich in der Weise, wie alles anwest, dafl nimlich
trotz allem Uberwinden der Entfernungen die Nihe dessen. was
1st, ausbleibt.



Das Ding

Wie steht es mit der Nidhe? Wie kénnen wir ihr Wesen erfahren?
Nihe 148t sich, so scheint es, nicht unmittelbar vorfinden. Dies
gelingt eher so, dall wir dern nachgehen, was in der Nihe ist. In
der Nihe ist uns solches, was wir Dinge zu nennen pflegen.
Doch was ist ein I)ing? Wie lange schon hat der Mensch die
Dinge betrachtet und befragt, wie vielfiltig hat er sie benutzt
und wohl auch vernutzt. Wie eindringlich hat er aus solchen
Absichten die Dinge auch erklirt, d. h. auf ihre Ursachen zu-
riickgefiihrt? Der Mensch verfihrt so mit den Dingen seit
langem und verfihrt so noch immer, ohne doch hierbei jemals
das Ding als Ding zu bedenken.

Der Mensch hat bisher das ing als Ding so wenig bedacht
wie die Ndhe. Ein Ding ist der Krug. Was 1st der Krug? Wir
ﬁé—\: ein Gefdl; solches, was anderes in sich {al3t. Das Fassende
am Kfug sind Boden und Wand. Dieses Fassende 1st selbst wie-
der faBbar am Henkel. Als Gefa3AsDder Krug etwas, das in sich,
steht. Das [nsichstehe en Krug als etwas Selbst-
standiges. Als der Sclbststand eines Selbststéndigen@
det sigh der Krug von einem Gegenstand. Ein Selbststandiges

kann Gegenstand werden, wenn wir es vor uns stellen, sei es im

unmittelbaren Wahrnchmen, sei es in der erinnernden Ver-
gegenwirtigung. Das Dinghafte des Dinges beruht jedoch
weder darin, daf3 ein Ding zum Gegenstand eines Vorstellens
wird, noch 1d3t sich {iberhaupt das Dinghafte eines Dinges von
der Gegenstindlichkeit des Gegenstandes aus bestimmen, auch
dann nicht, wenn wir das Gegenstehen des Gegenstandes nicht
bloB auf dic Rechnung unseres Vorstellens nehmen, sondern das
Gegenstehen dem Gegenstand selber {berlassen als seine
Sache.

Der Krug bleibt Gefif3, ob wir thn vorstellen oder nicht. Als



6 Einblick in das was ist

Gefidl steht der Krug in sich. Doch was heilit das, das Fassende
stehe in sich? Bestimmt das Insichstehen des GefdalBes den Krug
schon als ein Ding? Der Krug steht als GefdB doch nur, insofern

er zu einem Stehen gebracht wurde. Dies geschah freilich, und
es geschicht durch ein Stellen, ndamlich durch das Herstellen.
Der Topter verfertigt den irdenen Krug aus der eigens dafiir
ausgewihlten und zubereiteten Erde. Aus ihr besteht der Krug.
Durch das, woraus er besteht, kann er auch auf der irde stehen,
se1 es unmittelbar, sei es mittelbar durch Thsch und Bank. Was
durch solches Herstellen l)vsl(-ht, das Insichstehende. Neh

men wir den Krug als hergestelltes Gelill, dann fassen war thn

doch. so schemt es; als ein Ding und keinesfalls als "bloflen
Gegenstand,
Oder nehmen wir auch jetzt den Krae nmer noch als einen
1 g
Gegenstand? Allerdings. Zwar gilt er mcht mehr nur als Ge
genstand des bloBlen Vorstellens. dafiir aber ist er Gegenstand.
den e Herstellen zu und hero uns gegeniiber und entpegen

stellt. Das Tnsichstehen schien den hrgoals Dino 20 Kennzeich

nen. In Wahrhen denken wir jedoch das Insichstehen vom
p—

Herstellen aus. Das Insichistehen st das, worant das Herstetlen
os absieht. Das ITnsichstehen ist so noch und st trotz allem
mmmer noch von der Gegenstiindhichken her pedacht, wenn
glerch das Gegenstehen des Hergestellren nichitmehr i hloBien
Vorstellen griindet. Dock von der Geuvenstindtichken des 6
grenstandes und des Selhastandes Tahrr keor Weo zum g
hatten des Pinges,

Wasast das IDhingliche am D Wasase das D himg ansich ™ War
gelangen erst dann zam Dhing an sichs weno anser Denkoen
zuvor erst ennnal das Dhng als Dimg ervfanén ha

Der Krugastein Ding als Getas Zoavar boedart dheses Tossendd
cmer Herstelhime: Aber die Hergestellthen doreh des Hople
macht kenmeswegs dasjernge aus, was dem lvop cronet msolern
eroals Keng asts Der Kng st mcht Getado werd er hergearedl
wurde, sondern der ke muBite hergesieds: aoevden. warll o

dreses Gl st



Das Ding 7

Die Herstellung ldBt freilich den Krug in sein Kigenes ein-
gehen. Allemn, dieses Eigene des Krugwesens wird niemals
durch die Herstellung verfertigt. Losgelost aus der Verfertigung
@der Krug dur(’irzu fassen. Beimn Vorgang
des Herstellens mul3 der Krug allerdings zuvor sein Aussehen
fiir den Hersteller zeigen. Aber dieses Sichzeigende, das Ausse-
hen (das cidoc, die Zr?éx)@mt. den Krug lediglich nach
der Hinsicht, in der das Getil3 als Herzustellendes dem Her
stellen entgegensteht,

Was jedoch das so aussehende Gefild als Krug, was und wie
der Krug als dieses krugding st lilBesich durch die Hinsicht auf
das Ausschen, die 182, niemals erfabren, geschweige denn
sachgemald denkens Daram hat Plato der die Anwesenheit des
Anwesenden sem Nussehen her vorstellt, das Wesen des Dinges
so weng gedacht wie Aristoteles und alle nachkommenden
Denker. Plato hat siclmehr, und 2war maligebend fiir die Fol
gezert. atles Anwesende als Gegenstand des Herstellers erfah
ren; wir sagen statt Gegenstand genauer: Llerstand, T vollen
Wesen dos Her Standes waltet e zwielaches Her-Stehen: e
mal das Her Stehen i Simne des Herstammens aus .. L, serdies
cin Sichhervarbrineen oder em Hergestelltwerden: zum andern
das Her Steben o Sume des Hlereimstehens des Hervorge
brachten i die Lly\ver‘oorgenheil:(im schon Anwesenden.

AMles Voraelien des AYnwesenden i Smne des Herstindigen
und des Gecenstindiren gelangt jedoch me z2on Dingals ing.

Das Dhinghastte des Kruges berubit darin. dall er als Gefiild st

War m duas Fassende des Gelialles, wenn wir den Krug
fitllen. Boden vind Wandung des Kruges tibernehmen offenbar
das Fassen Doch gemad\! Grefien wirs wenn wair den Krong mit
Wemn fullen der Wein o die Wandung und i den Boden? Wir
greBen den Wen hochstens zwischen die Wandung anf den
Boden Wanduoe und Boden sind wohl das U ndurchlissige am
Getilso AHem: das Undurebbissige st noch mecht das Fassende.
Wenn wir den Mag collgieBien. thei$t der Guls beon Fiillen in
den leerven Rrae e lm'tc'@(!;l,\ Fassende des Gelalies. e




8 FEinblick in das was ist

Leere, dieses Nichts am Krug, ist das, was der Krug als das
fassende Gefil ist.

Allein, der Krug besteht doch aus Wand und Boden. Durch
das, woraus der Krug besteht, steht er. Was wire ein Krug, der
nicht stiinde? Zum mindesten ein mifratener Krug; also immer
noch Krug, ndmlich ein solcher, der zwar faBte, jedoch als stédn-
dig umfallender das Gefd3 auslaufen lieBe. Doch auslaufen
kann nur ein Gefil.

Wand und Boden, woraus der Krug besteht und wodurch er
steht, sind nicht das eigentlich Fassende. Wenn dies aber in der
Ieere des Kruges beruht, dann verfertigt der Topfer, der auf der
Drehscheibe Wand und Boden bildet, nicht eigentlich den
Krug. Er gestaltet nur denTon. Nein — er gestaltet die Leere. Fiir
sie, in sie und aus ihr bildet er den Ton ins Gebild. Der Topfer
faBt zuerst und stets das UnfaBliche der Leere und stellt sie als
das Fassende in die Gestalt des Gefdlles her. Die Leere des
Kruges bestimmt jeden Griff des Herstellens. Das Dinghafte
des Gefdlles keruBt keineswegs im Stoff, daraus es besteht, son

Allein, ist der Krug wirklich leer?

Die physikalische Wissenschaft versichert uns, der Krug sei
mit Luft angefiillt und mit alldem, was das Gemisch der Luft
ausmacht. Wir lieBen uns durch eine halbpoetische Betrach
tungsweise tiuschen, als wir uns auf die lLeere des Kruges
beriefen.

Sobald wir uns jedoch herbeilassen, den wirklichen Krug
wissenschaftlich auf seine Wirklichkeit hin zu untersuchen,
zeigt sich ein anderer Sachverhalt. Wenn wir den Wein in den
Krug giellen, wird lediglich die Luft, die den Krug schon fiillt,
verdringt und durch eine Fliissigkeit ersetzt. Den Krug fiillen,
heiB3t, wissenschaftlich gesehen, eine Fiillung gegen eine ande-
re auswechseln.,

Diese Angaben der Physik sind richtig. Die Wissenschaftstellt
durch sie etwas Wirkliches vor, wonach sie sich objektiv richtet.
Aber - ist dieses Wirkliche der Krug? Nein. Die Wissenschaft



Das Ding 9

trifft immer nuraufdas, wasihre Artdes Vorstellensim vorhinein
als den fiir sie méglichen Gegenstand zugelassen hat.

Man sagt, das Wissen der Wissenschaft sei zwingend. GewiB.
Doch worin besteht ihr Zwingendes? Fiir unseren Fall in dem
Zwang, den mit Wein gefiillten Krug preiszugeben und an seine
Stelle einen Hohlraum zu setzen, in dem sich Fliissigkeit aus-
breitet. Die Wissenschaft macht das Krug-Ding zu etwas Nich-
tigem, insofern sie Dinge nicht als das MaBgebende zuldBt.

Das in seinem Bezirk, dem der Gegenstinde, zwingende Wis-
sen der Wissenschaft hat die Dinge als Dinge schon wernichtet>
lingst bevor die Atombombe explodierte. Deren Explosion ist
nur die grobste aller groben Bestidtigungen der langher schon
geschehenen Vernichtung des Dinges: dessen, da3 das Ding als
Ding nichtig bleibt. Die Vernichtung ist deshalb so unheimlich,
weil sie eine zwicfache Verblendung vor sich her triagt. Einmal
die Meinung, dals die Wissenschaft allem tibrigen Erfahren
voraus das Wirkliche in seiner Wirklichkeit treffe. Zum andern
den Anschein, als ob, unbeschadet der wissenschaftlichen Er-
forschung des Wirklichen, die Dinge gleichwohl Dinge sein
konnten, was voraussctzt, dald sie iiberhaupt je schon wesende
Dinge waren. Hitten aber die Dinge sich je schon’als Dinge
gezeigt, dann wiire die Dingheit des inges offenbar geworden.
Sie hitte das Denken in den Anspruch genommen. In Wahrheit
bleibt jedoch das Ding als Ding verwehrt, nichtig und in sol
chem Sinne vernichtet. Dies geschah und geschieht so wesent-
lich, daB3 die Dinge nicht nur nicht mehr als Dinge zugelassen
sind, sondern dal3 die Ihnge iiberhaupt noch nie als Dinge zu
erscheinen vermochten.

Worauf @I das Nichterscheinen des Dinges als Ding? Hat

lediglich der Mensch es versdumt, das Iing als ing vorzustel-

len? Der Mensch kann nur das versdumen, was thm bereits
zugewiesen ist. Vorstellen kann der Mensch, gleichviel in wel-
cher Weise, nur solches, was erst zuvor von sich her sich
gelichtet und in seinem daber mitgebrachten licht sich 1hm
gezeigt hat.



10 Einblick in das was ist

Was ist nun aber das Ding als Ding, dal} sein Wesen noch nie
zu erscheinen vermochte?

Kam das Ding noch nie genug in die Nihe, so da3 der Mensch
noch nicht hinreichend auf das Ding als Ding achten lernte?
Was ist Nidhe? Dies frugen wir schon. Wir befrugen, um es zu
erfahren, den Krug in der Nihe.

Worin beruht das Krughafte des Kruges? Wir haben es plotz-
lich aus dem Blick verloren und zwar in dem Augenblick, da
sich der Anschein vordringte, die Wissenschaft kénne uns iiber
die Wirklichkeit des wirklichen Kruges einen Aufschlul} geben.

Wir stellten das Wirkende des Gefilles, sein Fassendes, die
Leere, als einen mit Luft gefiillten Hohlraum vor. Das ist die
Leere wirklich, physikalisch gedacht; aber es ist nicht die Leere
des Kruges. Wir lieen die Leere des Kruges nicht seine Leere
sein. Wir achteten dessen nicht, was am Gefidl3 das Fassende ist.
Wir bedachten nicht, wie das Fassen selber west. Darum muBte
uns auch das entgehen, was der Krug fafit. Der Wein wurde fiir
das wissenschaftliche Vorstellen zur bloBen Fliissigkeit, zu ei-
nem allgemein moglichen Aggregatzustand der Stoffe. Wir
unterlieBen es, dem nachzudenken, was der Krug faf3t und wie
er faB3t.

Wie fa3t die Leere des Kruges? Sie fat, indem sie, was ein-
gegossen wird, nimmt. Sie faft, indem sie das Aufgenommene
behilt. Die Leere fal3t in zwiefacher Weise: nehmend und be-
haltend. Das Wort »fassen« ist darum zweideutig. Das Nehmen
von EinguBl und das Einbehalten des Gusses gehéren jedoch
zusammen. lhre Einheit aber wird vom Ausgieflen her be-
stimmt, worauf der Krug als Krug abgestimmt ist. Das zwiefa-
che Fassen der Leere beruht so im AusgieB3en. Als dieses ist das
Fassen eigentlich, wie es ist. Ausgieen aus dem Krug ist Schen-
ken. Im Schenken des Gusses west das Fassen des Gefidl3es. Das
Fassen bedarf der Leere als des Fassenden. [Das Wesen der fas-
senden Leere ist in das Schenken versammelt. Schenken aber 1st
reicher als das bloBe Ausschenken. Das Schenken, worin der
Krug Krug ist, versammelt in sich das zwiefache Fassen und



Das Ding 11

zwar in das AusgieBen. Wir nennen die Versammlung der Berge
das Gebirge. Wir nennen die Versammlung des zwiefachen Fas-
sens in das AusgieBlen, die als Zusammen erst das volle Wesen
des Schenkens ausmacht: das Geschenk. Das Krughafte des Kru-
ges west im Geschenk des Gusses. Auch der leere Krug behilt
sein Wesen aus dem Geschenk, wenngleich ein leerer Krug ein
Ausschenken nicht zuldBt. Aber dieses Nichtzulassen eignet
dem Krug und nur dem Krug. Eine Sense dagegen oder ein
Hammer sind unvermégend zu einem Nichtzulassen dieses
Schenkens.

Das Geschenk des Gusses kann ein Trunk sein. Es gibt Wasser,
es gibt Wein zu trinken.?

Im Wasser des Geschenkes weilt die Quelle. In der Quelle
weilt das Gestein und aller dunkle Schlummer der Erde, die
Regen und Tau des Himmels empfiangt. Im Wasser der Quelle
weilt die Hochzeit von Himmel und Erde. Sie weilt im Wein,
den die Frucht der Rebe gibt, die das Nihrende der Erde und die
Sonne des Himmels einander zugetraut hat. Im Geschenk von
Wasser, im Geschenk von Wein weilen jeweils Himmel und
Erde. Das Geschenk des Gusses aber ist das Krughafte des Kru-
ges. Im Wesen des Kruges weilen Erde und Himmel.

Das Geschenk des Gusses i1st der Trunk fiir die Sterblichen. Er
labt 1hren Durst. Er erquickt ihre Mulle. Er erheitert ihre Ge-
selligkeit. Aber das Geschenk des Kruges wird bisweilen auch
zur Weihe geschenkt. Ist der Gul3 zur Weihe, dann stillt er nicht

4 Nachtrag zu Manuskriptseite 9:

Wie fal8t die Ieere des Kruges? Sie nimmt das Kingegossene auf, um es fiir
das Ausgieflen zu verwahren. Die Leere nimmt und gibt den GuB solchen
GieBens. Der GuBl und seine Art prigt die Leere des Kruges. Der Gul} be-
stimmt das Krughafte des Kruges. Das Kigentliche des GGusses ist jedoch das
AusgieBen. Is bringt den GGull entweder in ein anderes, das Trinkgefif3, oder
der Gul3 kann im AusgieBen des Kruges unmittelbar getrunken werden. Der
Guld des Kruges ist Trunk. Jeder Trunk aus dem Krug ist GuB8. Aber nicht jeder
Gul} des Kruges ist Trunk. Das gilt gerade vom eigentlichen Gul, der im
Ausgiellen zwar verschwendet, aber nicht getrunken wird.

Auch der leere Krug bleibt vom GufB her und auf diesen zu bestimmt. Der
Gull kann ein Trunk sein, insofern er ein Gull Wasser oder Wein ist.



12 Einblick in das was ist

einen Durst. Er stillt die Feier des Festes ins Hohe. Jetzt wird das
Geschenk des Gusses weder in einer Schenke geschenkt, noch
ist das Geschenk ein Trunk fiir die Sterblichen. Der GuB ist der
den unsterblichen Géttern gespendete Trank. Das Geschenk des
Gusses als Trank ist das eigentliche Geschenk. Im Schenken des
geweihten Trankes west der gieBende Krug als das schenkende
Geschenk. Der geweihte Trank ist das, was das Wort »GuB3«
eigentlich nennt: Spende und Opfer. »GuBl«, »gielen« lautet
griechisch: yéew, indogermanisch: ghu. Das bedeutet: opfern.
GieBen ist, wo es wesentlich vollbracht, zureichend gedacht und
echt gesagt wird: spenden, opfern und deshalb schenken. Dar-
um allein kann das Giellen, sobald sein Wesen
zum bloBen Ein- und Ausschenken werden, bis es schlieBlich im
gewohnlichen Ausschank Giellen ist nicht das bloBe
Ein- und Ausschiitten.

Im Geschenk des Gusses, der ein Trunk ist, weilen nach ihrer
Weise die Sterblichen. Im Geschenk des Gusses, der ein ‘Trank
1st, weilen nach ihrer Weise die Gottlichen, die das Geschenk
des Schenkens als das Geschenk der Spende zuriickemptangen.
Im Geschenk des Gusses weilen je verschieden die Sterblichen
und die Gottlichen. Im Geschenk des Gusses weilen Erde und
Himmel. Im Geschenk des Gusses weilen zumal Erde und Him
mel, die Gottlichen und die Sterblichen. Diese Vier gehoren,
von sich her einig, zusammen. Sie sind, allen Anwesenden zu

vorkommend, 1n ein einziges Geviert eingefaltet.
Im Geschenk des Gusses weilt die Kinfalt der Vier

Das GGeschenk des Gusses 1st Geschenk, insofern es Erde und

Himmel, die Géttlichen und die Sterblichen verweilt. Doch
Verweilen ist jetzt nicht mehr das bloBBe Beharren eines Vorhan
denen. Verwei m Iis bringt die Vier in das Lichte ihres
Eigenen. Aus dessen Einfalt sind sie einander zugetraut. In

diesem Zueinander einig sind sie unverborgen. Das Geschenk
des Gusses verweilt die Einfalt des Gevierts der Vier. Im Ge-
schenk aber west der Krug als Krug. Das Geschenk versammelt,
was zum Schenken gehort: das zwiefache Fassen, das Fassende,



Das Ding . 13

die Leere und das Ausgielen als Spenden. Das im Geschenk

Versammelte samimelt steh selbst darin, das Geviert eg€igneml

Zu verwerren. Dieses vielfiltig einfache Versammelp ist das We-
sende des Kruges. Unsere Sprache nennt, was Versammlung ist,

in einem alten Wort. Dies lautet: thing. Das Wesen des Kruges
ist als die reine schenkende Versammlung des einfiltigen Ge-
vierts in eine Weile. Der Krug west als Ding. Der Krug ist der
Krug als ein Ding. Wie aber west das Ding? Das Ding dingt. Das
Dingen versammelt. Eis sammelt, das Geviert ereignend, dessen
Weile in ein je Weiliges: in dieses, in jenes Ding.

Wir geben dem so erfahrenen und gedachten Wesen des Kru-
ges den Namen Ding. Wir denken diesen Namen aus der Sache
des Dinges, aus dem Dingen als dem versammelnd-ereignen-
den Verweilen des Gevierts. Wir erinnern jedoch dabei zugleich
an das althochdeutsche Wort thinglil)ieser sprachgeschichtliche
Hinweis verfiihrt leicht dazu, die Art, wie wir jetzt das Wesen
des Dinges denken, mifzuverstehen. Es konnte so aussehen, als
werde das jetzt gemeinte Wesen des Dinges aus der zufillig
aufgegriffenen Wortbedeutung des althochdeutschen Namens
thing gleichsam herausgedroselt. Der Verdacht regt sich, die
jetzt versuchte lrfahrung des Wesens des Dinges sei auf die
Willkiir einer etymologischen Spielerei gegriindet. Die Mei-
nung verlestigt sich und wird schon landldufig, hier werde, statt
die Sache zu bedenken, lediglich das Warterbuch bentitzt.

Doch das Gegenteil solcher Befiirchtungen ist der FFall. Wohl
bedeutet das althochdeutsche Wort thing die Versammlung und
zwar die Versammlung zur Verhandlung einer in Rede stehen
den Angelegenheit, eines Streitfalles. Demzufolge werden die
alten deutschen Worter thing und dine zu den Namen fiir An-
gelegenheit: sic nennen jegliches, was den Menschen in irgend-
einer Weise angeht, was demgemail in Rede steht. Das in Rede
Stehende nennen die Ramer res; péewy, ¢¥pa heilit griechisch:
iiber etwas reden, dariiber verhandeln; res publica heil3t nicht:
der Staat, sondern das. was jeden im Volk offenkundig angeht
und darum iffenthich verhandelt wird.



14 Einblick in das was tst

Nur deshalb, weil res das Angehende bedeutet, kann es zu
den Wortverbindungen res adversae, res secundae kommen; je-
nes ist das, was den Menschen in widriger Weise angeht; dieses,
was den Menschen giinstig begleitet. Die Worterbiicher jedoch
iibersetzen res adversae mit Ungliick, res secundae mit Gliick;
von dem, was die Worter, als gedachte gesprochen, sagen, sagen
die Worterbiicher nichts. In Wahrheit steht es darum hier und
in den iibrigen Fillen nicht so, dal unser Denken von der
Etymologie lebt, sondern daB die Etymologie samt den Waor-
terbiichern noch zu wenig denkt.

Das romische Wort res nennt das, was den Menschen angeht,
die Angelegenheit, den Streitfall, den Fall. Dafiir gebrauchen
die Rémer auch das Wort causa. Das heiB3t eigentlich und zuerst
keineswegs »Ursache«; causa meint den Fall und deshalb auch
solches, was der Fall ist, daf} sich etwas begibt und fillig wird.
Nur weil causa, fast gleichbedeutend mit res, den Fall bedeutet,
kann in der Folge das Wort causa zur Bedeutung von Ursache
gelangen, im Sinne der Kausalitit einer Wirkung. Das altdeut-
sche Wort thing und dinc ist mit seiner Bedeutung von Ver-
sammlung, ndmlich zur Verhandlung einer Angelegenheit, wie
kein anderes dazu geeignet, das romische Wort res, das Ange-
hende, sachgemidl3 zu iibersetzen. Aus demjenigen Wort der
romischen Sprache aber, das innerhalb ihrer dem Wort resb
entspricht, aus dem Wort causa in der Bedeutung von Fall und
Angelegenheit, wird das romanische la cosa und das franzosi-
sche la chose; wir sagen: das Ding. Im Englischen hat thing
noch die erfiillte Nennkraft des romischen ¥Worte res bewahrt:
he knows his things, er versteht sich auf seine »Sachen«, auf das,
was 1thn angeht; he knows how to handle things, er weil3, wie
man mit Sachen umgehen muf, d. h. mit dem, worum es sich
von Fall zu Fall handelt; that’s a great thing: das ist eine grolle
(feine, gewaltige, herrliche) Sache, d. h. ein aus sich kommen-
des den Menschen Angehendes.

b am ehesten



Das Ding 15

Allein, das Entscheidende ist nun keineswegs die hier kurz
erwihnte Bedeutungsgeschichte der Wérter: von res, Ding, cau-
sa, cosa und chose, thing, sondern etwas ganz anderes und bisher
iberhaupt noch nicht Bedachtes. Das rémische Wort res nennt
das, was den Menschen in irgendeiner Weise angeht. Das An-
gehende ist das reale der res. Die realitas der fed wird romisch
erfahren als der Angang. Aber: die Romer haben ihr so Erfah-
renes niemals eigens in seinem Wesen gedacht. Vielmehr wird
die rémische realitas der res aus der Ubernahme der spitgrie-
chischen Philbsophie im Sinne des griechischen &v vorgestellt;
6v, lateinisch ens, bedeutet das Anwesende im Sinne des Her-
standes. Die res wird zum ens, zum Anwesenden im Sinne des
Her- und Vorgestellten. Die eigentiimliche realitas der ur-
spriinglich romisch erfahrenen res, der Angang, bleibt als
Wesen des Anwesenden @. Umgekehrt dient der Name
res in der Folgezeit, insbesondere im Mittelalter, zur Bezeich-
nung jedes ens qua ens, d. h. jedes irgendwie Anwesenden, auch
wenn es nur im Vorstellen hersteht und anwest wie das ens
rationis. Das Gleiche wie mit dem Wort res geschieht mit dem
der res entsprechenden Namen dinc; denn dinc heiBt jegliches,
was irgendwie ist. Demgemil3 gebraucht der Meister Eckhart
das Wort dinc sowohl fiir Gott als auch fiir die Seele. Gott ist
thm das »hoehste und oberste dinc«.! Die Seele ist ein »groz
dinc«.? Damit will dieser Meister des Denkens keineswegs sa-
gen, Gott und die Seele seien dergleichen wie ein Felsblock, ein
stofflicher Gegenstand; dinc ist hier der vorsichtige und ent-
haltsame Name fiir etwas, das iiberhaupt ist. So sagt der Meister
Eckhart nach einem Wort des Dionysius Areopagita [Hg.: ver-
mutlich Augustinus gemeint|: die minne ist der natur, daz si
den menschen wandelt in die dink, die er minnet.?

! Meister Eckhart, Predigt I.I. In: Deutsche Mystiker des vierzehnten Jahr-
hunderts. Herausgegeben von Franz Pfeiffer. Band II, Meister Eckhart.
Leipzig 1857. S. 169.

2 a.a. O, Predigt XLII, S. 141.

® Vgl. sinngem. a. a. 0., Predigt LXIII, S. 199, und Predigt XX, S. 86.



16 Einblick in das was ist

Weil das Wort Ding im Sprachgebrauch der abendlindischen
Metaphysik das nennt, was iiberhaupt und irgendwie etwas ist,
deshalb dndert sich die Bedeutung des Namens »Ding« entspre-
chend der Auslegung dessen, was ist, d. h. des Seienden. Kant
spricht in der gleichen Weise wie der Meister Eckhart von den
Dingen und meint mit diesem Namen etwas, das ist. Aber fiir
Kant wird das, was ist, zum Gegenstand des Vorstellens, das im
SelbstbewuBtsein des menschlichen Ich<abliuly. Das Ding an
sich bedeutet fiir Kant: der Gegenstand an sich. Der Charakter
des »Ansich« besagt fiir Kant, da3 der Gegenstand an sich Ge-
genstand ist ohne die Beziehung auf das menschliche Vorstellen,
d. h. ohne das »Gegen«, wodurch er fiir dieses Vorstellen aller-
erst steht. »Ding an sich« bedeutet, streng kantisch gedacht,
einen Gegenstand, der keiner ist, weil er stehen soll ohne ein
mogliches Gegen- fiir das menschliche Vorstellen, das thm ent-
gegnet.

Weder die lingst vernutzte allgemeine Bedeutung des in der
Philosophie gebrauchten Namens »Ding«, noch die althoch-
deutsche Bedeutung des Wortes »thing« helfen uns aber das
Geringste in der Notlage, das sachliche Wesen dessen zu erfah-
ren und hinreichend zu denken, was wir jetzt vom Wesen des
Kruges sagen. Wohl dagegen trifft zu, dal ein Bedeutungsmo-
ment aus dem alten Sprachgebrauch des Wortes thing, nimlich
»versammeln«, auf das zuvor gedachte Wesen des Kruges an-
spricht.

Der Krug ist ein Ding, weder im Sinne der romisch gemein-
ten res, noch im Sinne des mittelalterlich vorgestellten ens,
noch gar im Sinne des neuzeitlich vorgestellten Gegenstandes.
Der Krug ist ein Ding nicht als Gegenstand, sei dieser ein
solcher des Herstellens oder des bloBen Vorstellens. Der Krug ist
Ding, insofern er dingt. Aus dem Dingen des I)inges ereignet
sich und bestimmt sich auch erst das Anwesen des Anwestnden
von der Art des Kruges.

Heute ist alles Anwesende gleich nah und gleich fern. Das
Abstandlose herrscht. Alles Verkiirzen und Beseitigen der Ent-



Das Ding 17

fernungen bringt jedoch keine Nihe. Was ist die Nidhe? Um das
Wesen der Nihe zu finden, bedachten wir den Krug in der Néhe.
Wir suchten das Wesen der Nihe und fanden das Wesen des
Kruges als Ding. Aber in diesem Fund gewahren wir zugleich
das Wesen der Nihe. Das Ding dingt. Dingend verweilt es Erde
und Himmel, die Géttlichen und die Sterblichen. Verweilend
bringt das Ding die Vier in ihren Fernen einander nahe. Dieses
Nahebringen ist das Nédhern. Nihern 6Ddas Wesen der Nihe.
Nihe nihert das Ferne und zwar als das Ferne. Nihe wahrt die
Ferne. Ferne wahrend west die Nihe in ihrem Nihern. Solcher-
maBen nihernd, verbirgt die Nihe sich selber und bleibt nach
ihrer Weise am nichsten.

Das Ding 1st nicht »in« der Nihe, als sei diese ein Behilter.
Nidhe waltet im Nihern als das Dingen des Dinges.

Dingend verweilt das Ding die einigen Vier, Erde und Him-
mel, die Géttlichen und die Sterblichen in der Einfalt ihres aus
sich her einigen Gevierts.

Die Erde ist die bauend Tragende, die nihernd Fruchtende,
hegend Gewisser und Gestein, Gewichs und Getier.

Sagen wir Erde, dann denken wir schon, falls wir denken, die
anderen Drei mit aus der Einfalt des Gevierts.

Der Himmel ist der Sonnengang, der Mondlauf, der Glanz
der Gestirne, die Zeiten des Jahres, LLicht und Dammer des
Tages, Dunkel und Helle der Nacht, die Gunst und das Unwirt-
liche der Wetter, Wolkenzug und blauende Tiefe des Athers.

Sagen wir Himmel, dann denken wir schon, falls wir denken,
die anderen Drei mit aus der Einfalt der Vier.

Die Gotth ] ie winkenden n der it. Aus
dem verborgenen Walten dieser erscheint der Gott in sein We-
sen, das 1thn jedem Vergleich mit dem Anwesenden entzieht.

Nennen wir die Géttlichen, dann denken wir, falls wir den-
ken, die anderen Drei mit aus der Einfalt der Vier.

Die Sterblichen sind die Menschen. Sie heilen die Sterbli-
chen, weil sie sterben koénnen. Sterben heif3t: den Tod als Tod
vermogen. Nur der Mensch stirbt. DasTier verendet. Es hat den




18 Einblick in das was ist

Tod als Tod weder vor sich noch hinter sich. Der Tod ist der
Schrein des Nichts, dessen nidmlich, was in aller Hinsicht nie-
mals etwas blof Seiendes ist, was aber gleichwohl west, nimlich
als das Sein selbst. Der Tod, als der Schrein des Nichts, birgt in
sich das Wesende des Seins. Der Tod ist als der Schrein des
Nichts das Gebirg des Seins. Die Sterblichen nennen wir jetzt
die Sterblichen - nicht, weil ihr irdisches I.eben endet, sondern
weil sie den Tod als Tod vermégen. Die Sterblichen sind, die sie
sind, als die Sterblichen, wesend im Gebirg des Seins. Sie sind
das wesende Verhiltnis zum Sein als Sein.

Die Metaphysik dagegen stellt den Menschen als animal, als
L.ebewesen vor. Auch wenn die ratio die animalitas durchwal-
tet, bleibt das Menschsein vom lL.eben und KErleben her be-
stimmt. Aus den verniinftigen Lebewesen miissen erst die
Sterblichen werden.

Sagen wir: die Sterblichen, dann denken wir, falls wir den-
ken, die anderen Drei mit aus der Einfalt der Vier.

Erde und Himmel, die Géttlichen und die Sterblichen gehd-
ren, von sich her einig, in die Einfalt des einigen Gevierts
zusammen. Jedes der Viergpiegel in seiner Weise das Wesen der
ibrigen wieder. Jedes splegelt sich dabei nach seiner Weise in
sein Eigenes innerhalb der Einfalt der Vier zuriick. Dieses Spie-
geln ist kein Darstellen eines Abbildes. Das Spiegeln ercignet,
jedes der Vier lichtend, deren eigenes Wesen in die einfiltige
Vereignung zueinander. Nach dieser ereignend-lichtenden Weise
spiegelnd spielt sich jedes der Vier jedem dey iibrigen zu. Das
ereignende Spiegeln gibt jedes der Vier in scin Eigenes frei, bin-
det aber die Freien in die Einfalt ihres wesenhaften Zueinander.

Das ins I“reie./bfﬂa—éTria@Spiegeln ist das Spiel, das jedes der
Vier jedem zutraut aus dem faltenden Halt der Veréignung.
Keines der Vier versteift sich auf sein gesondertés Besonderes.
Jedes der Vier ist innerhalb ihre{ Vereignung vielméhr zu
'eme Eigenen @ Diesey enteignende Vereignen ist
Splegel Spiel des ﬁewerts Aus thm ist die Einfalt der Vier
getraut.



Das Ding 19

Wir nennen das ereignende Spiegel-Spiel der Einfalt von
Erde und Himmel, Géttlichen und Sterblichen die Welt. Welt
wess, indem sie @elteD Dies sagt: Das Welten von Welt ist weder
durch Anderes erklidrbar, noch aus Anderem ergriindbar. Dies
Unmogliche liegt nicht daran, dal unser menschliches Denken
zu solchem Erklidren und Begriinden unfihig ist. Vielmehr be-
ruht das Unerkldrbare und Unbegriindbare des Weltens von
Welt darin, daB3 so etwas wie Ursachen und Griinde dem Welten
von Welt ungemif bleiben. Sobald menschliches Erkennen hier
ein Erklidren verlangt, iibersteigt es nicht etwa das Wesen von
Welt, sondern es £31lY unter das Wesen ven—Welt heral Das
menschliche Erklirenwollen langt iiberhaupt nicht in das Ein-
fache der Einfalt des Weltens hin. Die einigen Vier sind in
ihrem Wesen schon erstickt, wenn man sie nur als vereinzeltes
Wirkliches vorstellt, das durcheinander begriindet und ausein-
ander erklidrt werden soll.

Die Einheit des Gevierts ist die Vierung. Doch die Vierung
macht sich keineswegs so, daf3 sie die Vier umfal3t und als die-
ses Umfassende erst nachtriglich zu ihnen dazukommt. Die
Vierung erschopft sich ebensowenig darin, dall die Vier, nun
einmal vorhanden, lediglich beieinander stehen.

Die Vierung west als das ereignende Spiegel-Spiel der e
filtig einander Zugetrauten. Die Vierung west alsM
von Welt. Das Spiegel-Spiel von Welt ist der Reigeni des Ereig-
nens. Deshalb umgreift der Reigen auch die Vier nicht erst wie
ein Reif. Der Reigen ist der Ring, der ringt, indem er als das
Spiegeln spielt. Ereignend lichtet er die Vier in den Glanz ihrer
Einfalt. Erglinzend vereignet der Ring die Vier iiberallhin
poffen in das Ritsel ihres Wesens. Das ,g\sammelte Wesen des(
also ringenden Spiegel-Spiels der Welt ist das Gering. Im Ge-
ring des spiegelnd-spielenden Rings schmiegen sich die Vier in
ihr einiges und dennoch je eigene; Wesen. Also schmiegsam
figen sie fiigsam weltend die Welt.

Schmiegsam, schmiedbar, geschmeidig, fiigsam, leicht hei3t
in unserer alten deutschen Sprache »ring« und »gering«. Das



20 Einblick in das was ist

Spiegel-Spiel der weltenden Welt eatringPals das Gering des
Ringes die einigen Vier in das eigene Fiigsame, das Ringe ihres
Wesens. Aus dem Spiegel-Spiel des Gerings des Ringen ereignet
sich das Dingen des Dinges.

Das Ding verweilt das Geviert. Das Ding dingt Welt. Jedes
Ding verweilt das Geviert in ein je Weiliges von Einfalt der
Welt.

Wenn wir das Ding in seinem Dingen aus der weltenden Welt
wesen lassen, denken wir an das Ding als das Ding. Dergestalt
andenkend lassen wir uns vom weltenden Wesen des Dinges
angehen. So denkend sind wir vom Ding als dem Ding betrof-
fen. Wir sind die im strengen Sinne des Wortes Be-Dingten. Wir
haben die Anmalung alles Unbedingten hinter uns gelassen.

Denken wir das Ding als Ding, dann schonen wir das Wesen
des Dinges in den Bereich, aus dem es west. Dingen ist Ndhern
von Welt. Nihern ist das Wesen der Nihe. Insofern wir das Ding
als das Ding setronen, wir die Nihe. Das Nihern der
Nibhe ist die eigentliche und die einzige Dimension .des Spiegel-
Spiels der Welt.

Das Ausbleiben der Nihe bei allem Beseitigen der Entfer-
nungen hat das Abstandlose zur Herrschaft gebracht. Im Aus-
bleiben der Nidhe bleibt das Ding in dem gesagten Sinne als
Ding vernichtet. Wann aber und wie sind Dinge als Dinge? So
fragen wir inmitten der Herrschaft des Abstandlosen.

Wann und wie kommen Dinge als Dinge? Sie kommen nicht
durch die Machenschaften des Menschen. Sie kommen aber
auch nicht ohne die Wachsamkeit der Sterblichen. Der erste
Schritt zu solcher Wachsamkeit ist der Schritt zuriick aus dem
nur vorstellenden, d. h. erkldrenden Denken in das andenkende
Denken.

Der Schritt zuriick von einem Denken in das andere ist frei-
lich kein bloBer Wechsel der Einstellung. Dergleichen karin er
schon deshalb nie sein, weil alle Einstellungen samt den Weisen
thres Wechselns in den Bezirk des vorstellenden Denkens ver-
haftet bleiben. Der Schritt zuriick verldBt dagegen iiberhaupt



Das Ding 21

den Bezirk des blolen Sicheinstellens. Der Schritt zuriick
nimmt seinen Aufenthalt in einem Entsprechen, das, im Welt-
wesen von diesem angesprochen, innerhalb seiner ihm antwor-
tet. Fiir die Ankunft des Dinges als Ding vermag ein bloBer
Wechsel der Einstellung nichts, wie denn tiberhaupt all das, was
jetzt als Gegenstand im Abstandlosen steht, sich niemals zu
Dingen lediglich umstellen 146t. Nie auch kommen Dinge als
Dinge dadurch, daB wir vor den Gegenstidnden nur ausweichen
und vormalige alte Gegenstidnde er-innern, die vielleicht ein-
mal unterwegs waren, Dinge zu werden und gar als Dinge
anzuwesen.

Was Ding wird, ereignet sich aus dem Gering des Spiegel-
Spiels der Welt. Erst wenn, jih vermutlich, Welt als Welt weltet,
erglanzt der Ring, dem sich das Gering von Erde und Himmel,
Gottlichen und Sterblichen in das Ringe seiner Einfalt entringt.

Diesem Geringen gemiB8 ist das Dingen selbst gering und das
je weilige Ding ring, unscheinbar fiigsam seinem Wesen. Ring
ist das Ding: der Krug und die Bank, der Steg und der Pflug.
Ding ist aber auch nach seiner Weise der Baum und der Teich,
der Bach und der Berg. Dinge sind, je weilig in ithrer Weise
dingend, Reiher und Reh, Pferd und Stier. Dinge sind, je weilig
nach ihrer Weise dingend, Spiegel und Spange, Buch und Bild,
Krone und Kreuz.

Ring und gering aber sind die Dinge auch in der Zahl, ge-
messen an der Unzahl der iiberall gleich giltigen Gegenstidnde,
gemessen am Unmaf} des Massenhaften des Menschen als eines
Lebewesens.

Erst die Menschen als die Sterblichen erwohnen Welt als
Welt. Nur was aus Welt gering, wird einmal Ding.



22 FEinblick in das was ist

Anhang

Zum Ding-Vortrag (fiir Zusammenhang)

Bei Ding und Welt auf den Unter-Schied verweisen. Vgl. Reis-

ner-Brief.!
Von diesem Unter-schied auf die Differenz zuriick. Von dieser

auf die PVergessenheit des Seyns. Wie diese zu denken?
(CA-MBewa). Bleibt auch eine Vergessenheit — nur gewandelt
nach der Kehre; ereignet sich dann gar die eigentliche Verber-
gung und Bergung aus dem Ratsal selbst?

Das Ver-Haltnis fiir Welt zu Ding und Ding aus Welt; das
Ver-Hiltnis ereignet im Er-Eignis.

Ding hier zu Welt; Welt | wer-alt [ahd.]. Hinweis auf die Dif
ferenz. Nicht ein Wort von einer anderen Bedeutung, sondern

eine andere Sache.
Nach-holendes Denken ist das Andenken; nach-holen — in

die Nihe holen.
Der Unter-schied
Aus ihm als der Fuge der Seyns — alle Fiigung der Sage — alle
Strenge der Fiigung.
Ding
Wie alles anwest. — Anwesen — elvat. Wie jegliches »ist«? Wie es
mit diesem »es ist« steht?

Dingen die Dinge? Sind Dinge als Dinge? — oder sind sie nur

! Brief an Prof. Dr. Reisner vom 3. Nov. 1950 [unverdffentlicht].



Anhang 23

als Gegenstidnde? Und die Gegenstinde — wie stehen sie? Wel-
ches ist die Art ihres Standes und ihrer Stindigkeit? — als
Bestand?

Die Dinge sind vergangen, weggegangen — wohin? Was an
ihre Stetle — gestellt?

Die Dinge sind als lange vergangene und gleichwohl sind sie
noch nie als Dinge gewesen.

Als Dinge — ihr Dingwesen ist noch niemals eigens ans Licht
gelangt und verwahrt worden.

Das Entsetzende bekundet und verbirgt sich in der Weise, wie
am Naheliegenden Nihe ausbleibt. Was heil3t dies? Es heil3t: das
Ding dingt nicht; das Ding west nicht an als Ding.

Welt weltet nicht. Ding / Welt ereignet sich nicht; das Er-
eignis verweigert sich. Der Unter-schied bleibt vergessen; die
Vergessenheit west!

Dingen ist nicht als Wesen des Dinges gelichtet und als ge-
lichtet gewahrt. Auch Fernabliegendes west an — nur fiir uns
vielleicht, weil Dasein. Aber nicht Weg zu ihm; ist etwas als es
selbst in seinem verhiillten [?] Anwesen.

Das Naheliegende darf wohl das Anwesende in einem be-
tonten Sinne heilen.

Am Naheliegenden bleibt Ndhe aus. Am Anwesenden ent-
zieht sich das 4nwesen. Weil es sich entzieht und entzogen hat,
treffen wir nie darauf, — wenigstens nicht bei der Art, wie wir
etwas anzutreffen gewohnt sind — im Vor-stellen.

Naheliegend ist das, was wir die Dinge nennen. — Was ist es —
ein Ding?



Das Ge-Stell

Am Beginn des Weges zeigte sich: alles Meistern der Entfer-
nungen bringt iiberall keine Ndhe. Mit der Nihe entfillt auch
die Ferne. Alles wird in das Abstandlose eingeebnet. Jetzt sechen
wir deutlicher: Ndhe west, insofern das Ding dingt. Ding dingt
Welt. Dingen ist Nahern, das die Welt als Welt in der Nihe hilt.
Im Nihern beruht das Wesen der Nihe.

Nihe ist nicht die Kiirze, Ferne ist nicht die Linge der Ent-
fernung. Ferne ist vollends nicht die Aufhebung von Nihe. Erst
im Nihern der Nihe fernt die Ferne und bleibt als Ferne ge-
wahrt. Darum hilt sich, wo das Ding nicht dingt und so Nihe
nicht nihert, auch die Ferne fern. Nihe und Ferne bleiben
zugleich aus. Das Abstandlose herrscht.

Was man Abstand nennt, kennen wir als die Strecke zwischen
zwel Punkten. Ireten wir jedoch aus dem Haus unter den Baum
in dessen Schatten, dann beruht der Abstand zwischen dem
Haus und dem Baum davor freilich nicht in der MaBzahl der
Strecke zwischen beiden. Der Abstand besteht vielmehr darin,
daB und wie Haus und Baum und Schatten aus ihrem Zuein-
ander miteinander uns angehen. Solcher Angang stimmt den
Abstand (die Distanz) zwischen dem Anwesenden innerhalb des
Anwesens. Solcher Angang stimmt den Abstayd alles An- und
Abwesenden zu uns. Das, was unter sich zu uns solchen Abstand
hat, geht in diesem Abstehen uns gerade an, sei es, dal} etwas
uns fern lhegt, se1 es, dafl etwas uns nahe geht. Allein, auch
jenes, was uns, wie wir sagen, nichts angeht, geht uns auf seine
Weise sehr an. Denn das Gleichgiiltige geht uns daraufhin an,
dall wir stindig an ithm vorbeigehen und es liegen lassén.

Alles An- und Abwesende steht im Charakter des Anganges.
Abstand beruht in Angang. Angang ruht in Nihe. Zu leicht
meinen wir, Abstand bestehe, von uns aus gesehen, 1m Gegen-



Das Ge-Stell 25

iiberstehen. DemgemiB scheint der ABstand erst im Gegeniiber
erreicht und im Gegenstindigen gegichert zu sein. Aber das Ge-
genstindige ist nur die letzte Frist und der letzte Rest des
Abstindigen. Wenn das Anwesende zum Gegenstindigen des
Vorstellens wird, richtet sich bereits, wenngleich noch unauffal-
lig, die Herrschaft des Abstandlosen ein. Im Gegensténdlichen
haben wir das uns Angehende vor uns gestellt. So steht es von uns
und wir von thm weg. Doch dieses gegenstdndliche Vorstellen,
das uns dem Anschein nach das Anwesende erst begegnen ladft,
ist in seinem Wesen schon Angriff auf das uns Angehende. Im
Anschein der reinen Gegenwart, den das Gegenstindige, das
Objektive, bietet, versteckt sich die Hab-gier des vorstellenden
Berechnens. Unter das Gegenstidndige gehoren auch die Zustdn-
de, in denen wir zu uns stehen, innerhalb derer wir uns verfolgen
und zergliedern. Die Psychologie und die Herrschaft des psy-
chologischen Erklirens enthilt den Beginn der Einebnung des
Seelisch-Geistigen auf das jedem jederzeit Zugingliche und so
im Grunde bereits Distanzlose. Die Herrschaft des Gegenstin-
digen sichert nicht den Abstand. In ihr lauert vielmehr bereits
der Andrang des Abstandlosen. Beruht der Abstand im Angang,
dann geht uns, wo das Abstandlose herrscht, alles nicht mehr
eigens an. Jegliches riickt in den Grundzug des Gleich-Giiltigen,
mag uns auch mancherlei hie und da wie verlorenes Einspreng-
sel noch anliegen. Der Angang des Gleich-Giiltigen ist der
Fortri} in.das Einerlei, das weder nah noch fern geht und steht,
steht und fillt. Das Abstandlose geht den Menschen so ent-
schieden an, dal er vom gleichfésrmig Distanzlosen iiberall
gleichmiBig angegangen wird. Das Gleichmal} dieses Angangs
durch das Abstandlose besteht darin, da3 der so angegangene
Mensch dem Abstandlosen fortgesetzt immer neu in der glei-
chen leeren Weise verfillt. Was ohne Abstand anwest, ist jedoch
weder ohne Angang noch ohne Stand. Das Abstandlose hat
vielmehr seinen eigenen Stand. Seine Standigkeit geht um im
unheimlichen Angang des iiberall Gleich-Giltigen. Zu diesem
steht der Mensch, indem er ihm verfdllt. Das Abstandlose ist



26 Einblick in das was ist

niemals ohne Stand. Es steht, insofern alles Anwesende Bestand
ist. Wo der Bestand in die Macht kommt, zerfillt auch noch der
Gegenstand als Charakter des Anwesenden.

Der Bestand besteht. Er besteht, sofern er auf ein@
gestellt ist. In das Bestellen gewendet, ist er in das¥erwendch
gestellt. Das Verwenden stelltlggﬁggg_s_im vorhinein so, daf3 das
Gestellte dem folgt, was erfolgt. So gestellt, ist alles: in Folge
von . . . Die Folge aber wird zum voraus als Erfolg bestellt. Der
Erfolg ist jene Art von Folge, die selbst auf das Ergebnis wei-
terer Folgen abgestellt bleibt. Der Bestand besteht durch ein
eigentiimliches Stellen. Wir nennen es das Be-Stellen.

Was heil3t »stellen?« Wir kennen das Wort aus den Wendun-
gen: etwas vor-stellen, etwas her-stellen. Gleichwohl miissen
wir bezweifeln, ob unser Denken schon der einfachen und kaum
ermessenen Tragweite dieser Wendungen gewachsen ist.

Was heil3t »stellen«? Denken wir es zuniachst vom Her-stellen
aus. Der Tischler stellt einen Tisch her, aber auch einen Sarg.
Das Her-gestellte deckt sich nicht mit dem blof3 Angefertigten.
Das ins Her Gestellte steht im Bezirk dessen, was uns angeht. Es
1st her in eine Nihe gestellt. Der Tischler im Bergdorf verfertigt
nicht eine Kiste fiir eine Leiche. Der Sarg ist im vorhinein
hin-gestellt an den bevorzugten Ort des Bauernhofés, in dem
der tote Bauer noch verweilt. Der Sarg heilt dort: noch der
Totenbaum. In ihm gedeiht der Tod des Toten. l)ies_;'(‘mdeih(m
bestimmt Haus und Hof, die dort Wohnenden und khre Sippe
und die Nachbarschaft.,

Anders ist alles in einer motorisierten Bestattungsindustrie
der Grof3stadt. Hier wird kein Totenbaum h(*rgestéllt.

Ein Bauer stellt seinen Zugstier, um getillte Baumstimme
aus dem Wald auf den Helzweg zu schleppen. Er stellt den
Zugstier nicht her, damit er irgendwo stehe. Lr stellt das Ge-
stellte so her, dal} es sich hinweg wendet in eine Verwendung.

Minner und Frauen miissen sich zu einem Arbeitsdienst stel-
len. Sie werden bestellt. Sie werden von einem Stellen betrof-
fen, das sie stellt, d. h. anfordert. Einer stellt den anderen. Er



Das Ge-Stell 27

hilt ihn an. Er stellt ihn. Er fordert von ihm Auskunft und
Rechenschaft. Er fordert ihn heraus. Auf diese Bedeutung des
Wortes »stellen« lassen wir uns jetzt ein, um zu erfahren, was in
jenem Bestellen sich begibt, wodurch der Bestand steht und so
ein Bestand ist.

Stellen sagt jetzt: herausfordern, anfordern, zum Sichstellen
zwingen. Dieses Stellen geschieht als die Im Ge-
stellungsbefehl richtet sie sich an den Menschen. Aber der
Mensch ist innerhalb des Anwesenden im ganzen nicht das
einzige Anwesende, das von der Gestellung angegangen wird.

Ein Landstrich wird gestellt, auf Kohle ndmlich und Erze, die
in ihm anstehen. Das Anstehen von Gestein ist vermutlich
schon im Gesichtskreis eines solchen Stellens vorgestellt und
auch nur aus ithm vorstellbar. Das anstehende und als solches
schon auf ein Sichstellen abgeschitzte Gestein wird herausge-
fordert und demzufolge herausgefordert. Das Erdreich ist in ein
solches Stellen einbezogen und von ihm befallen. Es ist be-
-stellt, betroffen mit Gestellung. So verstehen wir jetzt und im
folgenden das Wort bestellen.

Durch solches Bestellen wird das L.and zu einem Kohlen-
revier, der Boden zu einer Erzlagerstitte.2 Dieses Bestellen ist
schon anderer Art als jenes, wodurch vormals der Bauer seinen
Acker bestellte. Das biduerliche Tun fordert den Ackerboden
nicht heraus; es gibt vielmehr die Saat den Wachstumskriften
anheim; es hiitet sie in ihr Gedeihen. Inzwischen ist jedoch auch
die Feldbestellung in das gleiche Be-stellen iibergegangen, das
die Luft auf Stickstoff, den Boden auf Kohle und Erze stellt, das
Erz auf Uran, das Uran auf Atomenergie, diese auf bestellbare
Zerstorung. Ackerbau ist jetzt motorisierte Erndhrungsindu-
strie, im Wesen das Selbe wie die Fabrikation von lLeichen
in Gaskammern und Vernichtungslagern, das Selbe wie die
Blockade und Aushungerung von Lindern, das Selbe wie die
Fabrikation von Wasserstoffbomben.

a Der Boden, Land - Heimatlose des Bestandes!



28 Einblicksin das was ist

Wohin wird nun aber z. B. die im Kohlenrevier gestellte Koh-
le gestellt? Sie wird nicht hingestellt wie der Krug auf den
Tisch. Die Kohle wird, gleichwie der Erdboden auf Kohle, ihrer-
seits gestellt, d. h. herausgefordert auf Hitze; diese ist schon
daraufhin gestellt, Dampf zu stellen, dessen Druck das Getriebe
treibt, das eine Fabrik in Betrieb hilt, die daraufhin gestellt ist,
Maschinen zu stellen, die Werkzeuge herstellen, durch die wie-
derum Maschinen in Stand gestellt und gehalten werden.

Ein Stellen fordert das andere heraus, befillt es mit Gestel-
lung. Diese geht nicht im bloBen Nacheinander von Aktionen
des Stellens vor sich. Die Gestellung geschieht ihrem Wesen
nach insgeheim und im vorhinein. Nur deshalb erméglicht die
Gestellung eine von ihr benutzbare Planung und MaBnahme
der einzelnen Vorhaben des besonderen Stellens. Worauf lauft
nun aber die des Bestellens zuletzt hinaus?

Das Wasserkraftwerk ist in den Strom gestellt. Es stellt ihn
auf seinen Wasserdruck, der die Turbinen stellt, sich zu drehen,
welche Drehung diejenige Maschine umtreibt, deren Getriebe
den elektrischen Strom stellt, durch den die Uberlandzentrale
und ihr Stromnetz zur Strombeférderung gestellt sind.b Das
Kraftwerk im Rheinstrom, die Stauanlage, die Turbinen, die
Dynamomaschinen, die Schaltanlage, das Stromnetz — all dieses
und anderes ist nur, insofern es auf der Stelle zur Stelle steht,
nicht um anzuwesen,® sondern um gestellt zu werden und zwar
einzig daraufhin, anderes zu stellen.

Nur was so be-stellt ist, daf3 es sich auf der Stelle zur Stelle
stellt, besteht als Bestand und ist im Sinne von Bestand bestidn-
dig.d Das Be§tandigp besteht in der durchgingigen Bestellbar-
keit innerhalb solcher Gestellung.

Wieder fragen wir: Worauf liuft die Kette solchen Bestellens
zuletzt hinaus? Sie lduft auf nichts hinaus; denn das Bestellen

b Bestand

¢ in welcher Weise?

d das Werk gemeint in einem Sinn von bestellbarer Bestand, d. h. nicht von
stetig andauern



Das Ge-Stell 29

stellt nichts her, was aulerhalb des Stellens ein Anwesen fiir
sich haben konnte und diirfte. Das Be-stellte ist immer schon
und immer nur daraufhin gestellt, ein Anderes als seine Folge
in den Erfolg zu stellen. Die Kette des Bestellens lduft auf nichts
hinaus; sie geht vielmehr nur in ihren Kreisgang hinein. Nur in
ihm hat das Bestellbare seinen Bestand. Der Rheinstrom z. B.
ist nur als der Bestellte des genannten Bestellens. Das Wasser-
kraftwerk ist nicht in den Rheinstrom gebaut, sondern der
Strom ist in das Kraftwerk verbaut und ist, was er da ist, aus
dessen Wesen. Achten wir, um das Ungeheuere, das hier waltet,
einigermalen zu ermessen, nur fiir einen Augenblick auf den
Gegensatz, der sich in den beiden Titeln ausspricht: Der Rhein,
verbaut in das Kraftwerk — »der Rheing, gesagt in das Kunst-
werk der gleichnamigen Hymne Hélderlins.

Der Bestand besteht. Er besteht im Bestellen. Was ist das
Bestellen in sich? Das Stellen hat den Charakter des Heraus-
forderns. Demgemil wird es ein Herausfordern. Dies geschieht
mit der Kohle, den Erzen, dem f}gbﬁl, mit den Strémen und
Seen, mit der Luft. Man sagt, die Erde werde hinsichtlich der in
ihr geborgenen Stoffe und Krifte ausgebeutet. Die ‘Ausbeutung
aber sei das Tun und Treiben des Menschen.

Das Bestellen wire demnach lediglich eine Machenschaft
des Menschen, vollzogen in der Weise der Ausbeutung. In die-
sem Charakter erscheint das Bestellen des Bestandes allerdings
zunédchst und so lange, als wir es im Gesichtskreis des alltigli-
chen Meinens vorstellen. Dieser Anschein, das Bestellen se1 im
Wesen nur eine menschliche Machenschaft mit dem Charakter
der Ausbeutung, ist sogar unvermeidlich. Dennoche bleibt er
ein bloBer Schein.

Das Bestellen stellt. Es fordert heraus. Das Bestellen geht
jedoch, wenn wir es in seinem Wesen bedenken und nicht nach
mdoglichen Wirkungen, keineswegs auf Beute und Gewinn,
sondern immer auf Bestellbares. »Immer«, das sagt hier: im

¢ auf Technik als téxvy - arffeia (A-Anleia)



30 Einblick in das was ist

vorhinein, weil wesenhaft; das Bestellen wird nur deshalb von
einem Bestellbaren zum folgenden fortgezogen, weil das Be-
stellen zum voraus alles Anwesende in die vollstindige Bestell-
barkeit hingerissen und dorthin gestellt hat, mag das Anwesen-
%ﬂ ! inzelnen Fall schon besonders gestellt sein oder nicht.

iese alles iiberholende Gewalt des Bestellens zieht die geson-
derten Akte des Bestellens nur noch hinter sich her. Diese
Gewalt des Bestellens 148t vermuten, dal3, was hier »Bestellen«
genannt wird, kein blo menschliches Tun ist, wenngleich der
Mensch zum Vollzug des Bestellens gehort.

Die Frage bleibt, in welcher Weise der Mensch in das Wesen
des Bestellens schon einbezogen ist. Was heil3t (aber) hier: »der
Mensch«? »Der Mensch« existiert nirgends. Gesetzt aber, da3
Menschen die Wasserkraft des Stromes auf ihre Druckfihigkeit
herausfordern und diese stellen, elektrischen Strom zu erzeu-
gen, dann konnen die Menschen dies nur, insofern sie selber
schon in dieses Bestellen bestellt sind. Die Menschen sind in
ihrem Verhiltnis zum Anwesenden schon daraufhin herausge-
fordert, das Anwesende im vorhinein und darum iiberall und so
stindig als das Bestellbare des Bestellens vorzustellen. Insofern
das menschliche Vorstellen bereits das Anwesende als das Be-
stellbare in die Rechnung des Bestellens gestellt hat, bleibt der
Mensch nach seinem Wesen, ob wissentlich oder nicht, fiir das
Bestellen des Bestellbaren in das Bestellen bestellt.

Der Mensch selbst steht jetztf in solcher Gestellung. Der
Mensch hat sich solcher Gestellung zu ihrem Vollzug angebo-
ten. Er steht an, solches Bestellen zu iibernehmen und zu
vollziehen. Der M\e@ ist darum der @ des Bestel-
lens. Deshalb werden die Menschen einzeln und massenweise
dahin abgestellt. Der Mensch ist jetzt der im Bestellen aus
diesem fiir dieses Bestellte.

Das Bestellen ist kein menschliches Gemichte; denn das
menschliche Wirken, das jeweils im Bestellen mitwirkt, mufl

f undeutlich - wesenhaft gedacht jetzt in der Weise des Ge-Stells



Das Ge-Stell 31

dafiir schon durch dieses Bestellen auf ein entsprechendes Tun
und Lassen hin bestellbar sein.

Das Bestellen befillt nicht nur die Stoffe und Krifte der
Natur mit Gestellung. Das Bestellen befillt zugleich das Ge-
schick des Menschen. Das Wesen des Menschen wird daraufhin
gestellt, das Bestellen in menschlicher Weise mitzuvollziehen.
Das Bestellen betrifft Natur und Geschichte, alles, was ist, und
nach allen Weisen, wie das Anwesende ist. Das Anwesende wird
als solches auf die Bestellbarkeit hin gestellt und so zum voraus
als das¢ Stindige vorgestellt, dessen Stand aus dem Bestellen
west. Das in solcher Weise Stindige und stindig Anwesende ist
der Bestand.

Darum laBt sich auch das Bestellen niemals aus irgendeinem
vereinzelten Bestand erkliren; es ld63t sich ebensowenig aus der
Summe der vorfindlichen Bestinde als deren nur dariiber
schwebendes Allgemeines vorstellen. Das Bestellen lidBt sich
iiberhaupt nicht erkléren, d. h. es 148t sich nicht auf jenes Klare
zuriickfiihren, als welches Klare wir unversehens all das aus-
geben, was uns ohne weiteres und gewdhnlich bekannt ist und
gemeinhin als das Fraglose gilt. Was wir aus diesem Klaren
her zu erkldren pflegen, wird dadurch nur dem Unbedachten
und Gedankenlosen iiberantwortet. Wir diirfen das Bestellen,
worin der Bestand west, nicht erkldren wollen." Wir miissen
vielmehr versuchen, sein noch ungedachtes Wesen allererst zu
erfahren.

Dazu ist nétig, dal wir beachten, wie das Bestellen alles, was
ist, im vorhinein befillt: Natur und Geschichte, Menschliches
und Géttliches; denn wenn heute eine schlechtberatene Theo-
logie sich die Ergebnisse der modernen Atomphysik bestellt,
um mit deren Hilfe ihre Gottesbeweise sicher zu stellen, dann
wird dadurch Gott in den Bezirk des Bestellbaren gestellt.

Das Bestellen betrifft alles Anwesende mit Gestellung hin-

& so Gestellte und in diesem Sinne
b inwiefern das Erkliren von der Sache wegfiihrt



32 Einblick in das was ist

sichtlich seiner Anwesenheit!. Das Bestellen ist nur auf Eines
gewendet, versus unum, nimlich: das Eine Ganze des Anwe-
senden als Bestand zu stellen. Das Bestellen ist in sich universal.
Es versammelt in sich alle méglichen Arten des Stellens und
alle Weisen ihrer Verkettung. Das Bestellen hat sich schon in
sich auf die durchgingige der Bestellbarkeit
alles Anwesenden als des Bestandes gesammelt.

Wir nennen die Versammlung der Berge, die, von sich her
einig und nie nachtriglich, schon gesammelt ist, das Gebirge.
Wir nennen die Versammlung der Weisen, nach denen uns so
und so zumute ist und sein kann, das Gemiit.

Wir nennen jetzt die von sich her gesammelte Versammlung
des Stellens, worin alles Bestellbare in seinem Bestand west, das
Ge-Stell.

as Wort n nnt j tzt nicht m hr in nv r inz It n G gen-
stand von der Art eines Biichergestells oder eines Ziehbrun-
nens). Ge-Stell nennt jetzt auch nicht irgendein Bestindiges des
bestellten Bestandes. Ge-Stell nennt das aus sich gesammelte
universalek Bestellen der vollstindigen Bestellbarkeit des An-
wesenden im Ganzen. Der es Bestellens_ereignet
sich im Ge-Stell und als das Ge-Stell.

Im Ge-Stell wird das Anwesen alles Anwesenden zum Be-
stand. Das Ge-Stell zieht das Bestellbare stindig in den Kreis-
gang des Bestellens herein, stellt es darin fest und stellt es als
das so Bestindige in den Bestand ab. Dieses Abstellen stellt das
Bestindige nicht aus dem Kreisgang des Stellens hinaus. Es
stellt nur ab, namlich weg und hin in eine folgende Bestellbar-
keit, d. h. hinein und zuriick in das Bestellen.

Das Ge-Stell stellt. Es reilt alles in die Bestellbarkeit zusam-
men. Es rafft alles Anwesende in die Bestellbarkeit und ist so die
Versammlung dieses Raffens. Das Ge-Stell istyGeralp. Aber die-

I Anwesens — Weshalb, woher?
) noch schirfer abheben auf Montage, Gestinge und Geschiebe; Gerippe
k versammelnde



Das Ge-Stell 33

ses Raffen hiduft den Bestand niemals nur an. Es rafft das
Bestellte vielmehr stindig weg in den Kreisgang der Bestell-
barkeit. Innerhalb seiner stellt eines das andere. Eines treibt das
andere hervor; aber hervor in das Hinweg des Bestellens.

Das in sich gesammelte Stellen des Ge-Stells ist die Ver-
sammlung des in sich kreisenden Treibens. Das Ge-Stell ist
Getriebe. Das Geraff rafft und zwar hinweg in dases

ﬁ;?eﬁe@
as Ge-Stell west al da G raff des Getriebes, das die stin-

dige Bestellbarkeit des vollstindigen Bestandes bestellt.

Was wir so als das Ge-Stell denken, ist das Wesen der Technik.

Wir sagen »der Technik« und meinen die moderne Technik.
Man kennzeichnet sie gern als die Kraftmaschinentechnik. Die-
se Kennzeichnung trifft etwas Richtiges. Dieses Richtige ent-
hilt aber noch keine Wahrheit; denn es zeigt nicht in das Wesen
der modernen Technik, und zwar deshalb nicht, weil die Vor-
stellungsweise, aus der die genannte Kennzeichnung der mo-
dernen Technik als Kraftmaschinentechnik stammt, niemals in
das Wesen der Technik zeigen kann. Man meint, die moderne
Technik sei im Unterschied zu aller voraufgegangenen durch
die Maschine bestimmt. Wie aber, wenn es umgekehrt wire?
[Die moderne Technik ist, was sie ist, nicht durch die Maschine,
sondern die Maschine ist nur, was sie ist und wie sie ist, aus
dem Wesen der Technik. Man sagt daher nichts vom Wesen der
modernen Technik, wenn man sie als Maschinentechnik vor-
stellt.

Das Ge-Stell als solches stellt zum voraus allen Bestand ge-
rade erst daraufhin, dal er nur durch die Maschine besteht.
Inwiefern? Das Ge-Stell ist die Versammlung des Geraffes des
Getriebes der Bestindigung des Bestellbaren, das selber einzig
darauf gestellt ist, daB es§ich guf der Stelle zur Stelle stehe. Das
Ge-Stell ist die Versammlung des in sich kreisenden Bestellens
des Bestellbaren. Das Ge-Stell ist in sich die raffend treibende

t%E]@ies Bestellens des Bestellbaren in das Bestellen. Das
e-Stell stellt alles auf dieses Gleiche des Bestellbaren, daB3 es in



34 Einblick in das was ist

der gleichen Form sich stindig wieder stellt und zwar in das
Gleiche der Bestellbarkeit.

Das Ge-Stell erstellt als diese Zirkulation des Bestellens in
sich selber das Wesen der Maschine. Zu dieser gehort die Ro-
tation, ohne daB sie notwendig die Gestalt des Rades hat; denn
das Rad ist aus der Rotation bestimmt, nicht di@]rch
Rider.

Die Rotation ist die in sich zuriicklaufende Drehung, die
Bestellbares (Treibstoff) in das Bestellen von Bestellbarem
(Triebkraft) umtreibt. Die Rotation der Maschine ist gestellt,
d. h. herausgefordert und bestindigt in der Zirkulation, die im
Getriebe, dem Wesenscharakter des Ge-Stells, beruht.

Lange bevor gegen Ende des 18. Jahrhunderts in England die
erste Kraftmaschine erfunden und in Gang gesetzt wurde, war
schon das Ge-Stell, das Wesen der Technik, verborgenerweise in
seinem Gang. Das besagt: Das Wesen der Technik waltete vor-
dem schon, so zwar, daB es allererst den Bereich lichtete,
innerhalb dessen sich iiberhaupt dergleichen wie ein
von Krafterzeugungsmaschinen auf die Suche machen und es
mit sich versuchen konnte.!

Wir mégen daher noch so fachlich die modernste Maschine
beschreiben und sie exakt in ihrer Konstruktion erkliren, wir
fassen die Maschine dadurch immer nur technisch. Wir denken
die Maschine nie aus dem Wesen der Technik. Allein, das Wesen
der Technik ist selbst nichts Technisches. Jede Konstruktion
jeder Maschine bewegt sich bereits innerhalb des Wesensrau-
mes der Technik. Als technische Konsteuktion vermag sie
jedoch niemals, das #esen der Maschine zu entwerfen. Das ist
genau so unmdoglich wie der Versuch, das Wesen der Mathema-
tik mit mathematischen Mitteln errechnen zu wollen, oder das
Wesen der Historie durch historische Forschungen umgrenzen
zu wollen.

Gegenstindlichkeit beruht; — die Sphire selbs



Das Ge-Stell 35

Auf unserem Weg muf es geniigen, den Wesensort der Ma-
schine zu zeigen. Die Maschine ist nichts, was fiir sich gesondert
anwest. Sie ist keineswegs nur eine verwickeltere Art von Werk-
zeug und Gerit, nur ein Riderwerk, das sich selbst betreibt, im
Unterschied zum Spinnrad der Bauerin oder zum Schépfrad auf
den Reisfeldern Chinas. Die Maschine tritt iiberhaupt nicht
bloB an die Stelle der Geritschaften und Werkzeuge. Die Ma-
schine ist ebensowenig ein Gegenstand. Sie steht nur, insofern
sie geht. Sie geht, insofern sie lduft. Sie lduft im Getriebe des
Betriebes. Das Getriebe treibt als der Umtrieb des Bestellens des
Bestellbaren. Wenn die Maschine steht, dann ist ihr Stillstand
ein Zustand des Getriebes, dessen Aufhoren oder dessen Sto-
rung. Maschinen sind innerhalb einer Maschinerie. Aber diese
ist keine Anhdufung von Maschinen. Die Maschinerie liuft aus
dem Geraff des Getriebes, als welches das Ge-Stell den Bestand
bestellt.

Das Ge-Stell hat, auch wenn das nicht unmittelbar und nicht
sogleich vernehmlich wird, im vorhinein schon alle diejenigen
Stellen beseitigt, an denen vormals Spinnrad und Wassermiihle
standen. Das Ge-Stell bestellt durch seine Maschinerie zum
voraus eine andere Art und Ordnung von Stellen. An diesen
kommt nur zu Stand, was als Bestellbares auf der Stelle gleich-
formig zur Stelle steht.

Darum ist auch die Art, wie die Maschine selbst etwas her-
stellt, eine wesentlich andere als das handwerkliche Tun, gesetzt
daB es innerhalb des Ge-Stells iiberhaupt noch so etwas wie ein
Herstellen gibt.

Die Traktoren und Kraftwagen werden herausgebracht, aus-
geworfen, serienweise Stiick fiir Stiick. Wo drauBen steht dieses
so Herausgestellte? Wohin, in welchen Stand ist es gebracht?

Der Kraftwagen ist so herausgestellt, dal} er auf der Stelle zur
Stelle, d. h. sofort und stindig lieferbar ist. Er ist nicht herge-
stellt, damit er da stehe und stehen bleibe wie der Krug. Der
Kraftwagen ist vielmehr daraufhin gestellt, da3 er abgeht und
zwar als ein Bestellbares, das seinerseits herausgefordert wer-



36 Einblick in das was ist

den kann, nimlich auf Weiterbeférderung, die sich der Forde-
rung des Verkehrs stellt.

Was die Maschine Stiick fiir Stiick herausstellt, stellt sie in
den Bestand des Bestellbaren ein. Das Herausgestellte ist Be-
stand-Stiick. Dies Wort wird jetzt in einem strengen und neuen
Sinn genommen.

Das Stiick ist etwas anderes als der Teil. Der Teil teilt sich mit
Teilen in das Ganze. Er nimmt am Ganzen teil, gehért ihm an.m
Das Stiick dagegen ist gesondert und zwar ist es als Stiick, das es
ist, sogar abgesperrt gegen andere Stiicke. Es teilt sich nie mit
diesen in ein Ganzes. Das Bestand-Stiick teilt sich auch nicht
mit seinesgleichen in den Bestand. Vielmehr ist der Bestand das
in das Bestellbare Zerstiickte. DiecZerstlickuny zerbricht nicht,
sondern schafft gerade den Bestand der Bestandstiicke. Jedes
dieser wird in einen Kreisgang der Bestellbarkeit eingespannt
und eingesperrt. Iie Absperrung von Stiick gegen Stiick ent-
spricht der Einsperrung jedes Abgesperrten in einen Betrieb des
Bestellens.n

Wollte man die Bestandstiicke eines Kraftwagenbestandes
Stiick fiir Stiick zusammen und irgendwohin wegstellen, dann
wiren die Stiicke aus dem Kreisgang ihrer Bestellbarkeit her-
ausgerissen. Es ergibe sich eine Art von Autofriedhof. Anders
der Autopark, bei dem jeder Wagen in seiner Bestellbarkeit zur
Stelle und gestelltes Stiick eines bestellten Bestandes von Be-
stellung ist.

Die Bestand-Stiicke sind Stiick fiir Stiick die Gleichen. lhr
Stiickcharakter fordert dieses Gleichformtge. Als Gleiche sind
die Stiicke gegeneinander in der dullersten Absperrung; sie er-
hohen und sichern gerade so ihren Stiickcharakter. Die Gleich-
formigkeit der Stiicke werstattet, dal ein Stiick gegen das
andere ohne weiteres, d. h. auf der Stelle ausgewechselt werden
und so zur Stelle sein kann. Ein Bestand-Stiick ist durch das

™M erginzt seine Ginze
" Kinheit des Bestandes — wie?



Das Ge-Stell 37

andere ersetzbar. Das Stiick ist als Stiick schon auf die Ersetz-
barkeit hin gestellt. Bestand-Stiick sagt: das als Stiick Abge-
sperrte ist auswechselbar in ein Bestellen eingesperrt.

Auch das, was wir einen Maschinenteil nennen, ist, streng
gedacht, niemals Teil. Es ist zwar in das Getriebe eingepalt,
aber als auswechselbares Stiick. Dagegen ist meine Hand kein
Stiick von mir. Ich selbst bin selbst ganz in jeder Gebirde der
Hand je dieses eine Mal.

Bei dem Namen »Stiick« stellen wir uns gewohnlich etwas
I.ebloses vor, obzwar man auch von einem Stiick Vieh spricht.
Die Bestand-Stiicke sind jedoch jeweils in ein Bestellen einge-
spannt, von diesem gestellt. Zum so Gestellten gehort freilich
auch, allerdings in seiner Weise, der Mensch, sei es, dal} er die
Maschine bedient, sei es, da3 er innerhalb des Bestellens der
Maschinerie die Maschine konstruiert und baut.c Der Mensch
ist im Weltalter der Herrschaft der Technik von seinem Wesen
her in das Wesen der Technik, in das Ge-Stell, durch dieses
bestellt. Der Mensch ist in seiner Weise Bestand-Stiick 1m stren-
gen Sinn der Worter Bestand und Stiick.

Der Mensch ist auswechselbar innerhalb des Bestellens von
Bestand. Dal} er Bestand-Stiick ist, bleibt die Voraussetzung
dafiir, dal} er Funktionir eines Bestellens werden kann. Gleich-
wohl gehort der Mensch in einer vollig anderen Weise in das
Ge-Stell als die Maschine. Diese Weise kann unmenschlich wer-
den.? Das Unmenschliche ist jedoch immer noch unmenschlich.
Der Mensch wird nie zur Maschine. Das Unmenschliche und
noch Menschentiimliche ist freilich unheimlicher, weil bosar-
tiger und verhingnisvoller denn der Mensch, der nur Maschine
wadre.

Der Mensch dieses Weltalters ist aber in das Ge-Stell gestellt,
auch wenn er nicht unmittelbar vor Maschinen und im Betrieb
einer Maschinerie steht. Der Forstwart z. B., der im Wald das

© diese Weise ausgezeichnet - trotz aller Gleichférmigkeit
P und ist es geworden



38 Einblick in das was ist

geschlagene Holz vermiBt und dem Anschein nach noch wie
sein GroBvater in der gleichen Weise die selben Wege geht, ist
heute von der Holzverwertungsindustrie gestellt. Er ist, ob er es
weil3 oder nicht, in seiner Weise Bestand-Stiick des Zellulose-
bestandes und dessen Bestellbarkeit fiir das Papier, das den
Zeitungen und illustrierten Magazinen zugestellt wird, die tiber
die Offentlichkeit daraufhin stellen, verschlungen zu werden.

Zum Bestand desjenigen Bestellens, durch das die Offent-
lichkeit als solche gestellt, herausgefordert und so erst einge-
richtet wird, gehéren Funk und Film. Thre Maschinerien sind
Bestand-Stiicke des Bestandes, der alles ins Offentliche bringt
und so die Offentlichkeit unterschiedslos fiir alles und jedes
bestellt. Bestand-Stiicke dieses Bestandes der Einrichtung und
Lenkung der Offentlichkeit sind nicht nur die Maschinerien,
sondern in ihrer Weise auch die Angestellten dieser Betriebe bis
zum Rundfunkrat. Dieser ist vom Bestand, der Rundfunk heift,
gestellt, d. h. zur Bestellung dieses Betriebes herausgefordert.
Als Bestand-Stiick dieses Bestandes bleibt er in ihn eingesperrt.
Setzen wir einmal den unwahrscheinlichen Fall, daB3 ein Rund-
funkrat zur Abschaffung des Rundfunks riete. Er wire tiber
Nacht abgesetzt und zwar deshalb, weil er nur ist, was er ist, als
der Gestellte eines Bestandes im Ge-Stell der Bestellung der
Offentlichkeit.

Abgesperrt in den Stiickcharakter des Bestandstiickes ist jeder
Rundfunkhérer, der seinen Knopf dreht, abgesperrt als Stiick des
Bestandes, in den er eingesperrt bleibt, auch wenn er noch meint,
das An- und Abstellen des Apparats stehe ganz in seiner Freiheit.
Doch frei ist er nur noch in dem Sinne, daB er sich jedesmal
freimachen muB von einer Nétigung des Andrangs der Offent-
lichkeit, die gleichwohl uniimginglich besteht.

Die Menschen sind jetzt nicht nebenbei auch Bestand- Stiicke
des Rundfunks. Sie sind in ihrem Wesen schon auf diesen Cha-
rakter, Bestandstiick zu sein, gestellt. Setzen wir wieder einen
und zwar noch unwahrscheinlicheren Fall, daB plétzlich iiberall
auf der Erde aus jedem Raum die Radioempfangsapparate ver-



Das Ge-Stell 39

schwinden — wer verméchte die Ratlosigkeit, die Langeweile,
die Leere sich auszudenken, die mit einem Schlag die Men-
schen befiele und ihren Alltag durch und durch verstorte?

Es wird hier, wohlgemerkt, nicht iiber die Rundfunkhérer,
auch nicht iiber den Rundfunk abgeurteilt. Es gilt nur, darauf
hinzuweisen, daB in dem Bestand, der Rundfunk hei3t, ein
Bestellen und Stellen waltet, das in das Wesen des Menschen
eingegriffen hat. Weil es so ist, und weil der Mensch nicht von
sich aus allein und nie durch sich iiber sein Wesen entscheidet,
deshalb kann das Bestellen des Bestandes, deshalb kann das
Ge-Stell, das Wesen der Technik, nichts nur Menschliches sein.
Man geht deshalb endgiiltig in die Irre, wenn man versucht, die
Technik aus der menschlichen Intelligenz und gar noch aus der
artistischen Intelli‘genz abzuleiten. Das Artistische setzt die ars,
die ars setzt die téyvy und diese setzt das Wesen des Techne-
haften voraus.

Der Bestand des Ge-Stells besteht in den Bestandstiicken und
in der Weise ihrer Bestellung. Die Bestandstiicke sind das Be-
stindige des Bestandes. Ihre Bestindigkeit miissen wir deshalb
aus dem Wesen des Bestandes, d. h. aus dem Ge-Stell her den-
ken.

Gewdhnlich stellt man das Bestindige als das Beharrende
vor. Dies ist das dauernd Anwesende. Aber das Anwesende kann
den Menschen nach verschiedenen Weisen der Anwesenheit
angehen. Diese verschiedenen Weisen bestimmen die Epochen
der abendlindischen Seynsgeschichte. Das Anwesende kann
wesen als das von sich aus Hervorkommende, her aus der Ver-
borgenheit, vor in die Unverborgenheit. Dies also Anwesende
nennen wir in seinem Anwesen den Herstand.

Das Anwesende kann sich kundgeben als das Geschaffene des
Schépfers, der selbst der stindig und iiberall Anwesende ist in
allem. Das Anwesende kann sich darbieten als das, was im
menschlichen Vorstellen fiir es her und ihm entgegen gestellt
wird. Das Anwesende ist so das Gegenstindige fiir das Vorstel-
len; das Vorstellen ist als percipere das cogitare des ego cogito



40 Einblick in das was ist

der conscientia, des BewuBtseins, des SelbstbewuBtseins als des
Subjekts. Der Gegenstand ist das Objekt fiir das Subjekt.

Das Anwesende kann aber auch sein als das Bestindige im
Sinne der Bestandstiicke des Bestandes, der als das stindig Be-
stellbare in demjenigen Stellen gestellt ist, als welches das
Ge-Stell waltet.

Das Ge-Stell ist das Wesen der Technik. Sein Stellen ist uni-
versal. Es wendet sich an das Eine des Ganzen alles Anwesen-
den. Das Ge-Stell stellt dann die Weise, wie jedes Anwesende
jetzt anwest. Alles, was ist, ist in den mannigfaltigsten Weisen
und deren Abwandlungen, offenkundig oder noch versteckt,
Bestand-Stiick des Bestandes im Bestellen des Ge-Stells. Das
Bestidndige besteht in der bestellbaren Ersetzlichkeit durch das
bestellte Gleiche.

Das Wesen der Technik ist das Ge-Stell. Das Ge-Stell be-
-stellt. Es be-stellt das Anwesende mit Gestellung. Das Ge-Stell
bestellt das Anwesende zum Bestand. Das Bestidndige des Be-
standes sind die Bestand-Stiicke. Deren Bestindigkeit besteht in
der bestellbaren Ersetzbarkeit durch das stindig Gleiche, das
auf der Stelle zur Stelle ist. Doch hier meldet sich ein Bedenken.
Wenn das Wesen der Technik im Ge-Stell besteht, die Technik
aber darauf ausgeht, die Krifte und die Stoffe der Natur zu
stellen, d. h. herauszufordern als das, was, herausgefordert, alles
in dem férdert, was zum Erfolg erfolgt, dann zeigt sich gerade
vom Wesen der Technik her, daB sie nicht universal ist. Die
Krifte und Stoffe der Natur setzen der Technik eine so ent-
schiedene Grenze, daBl die Technik auf die Natur als die Quelle
und den Riickhalt des technischen Bestandes angewiesen bleibt.
Wir konnen deshalb nicht behaupten, alles Anwesende wese an
in der Weise des Bestdndigen, das im Bestellen des Ge-Stells
zum Stand kommt. Das Ge-Stell geht nicht alles Anwesende an.
Die Technik ist nur ein Wirkliches unter anderem Wirklichen.
Die Technik bleibt weit davon entfernt, gar die Wirklichkeit
alles Wirklichen auszumachen.

Wie steht es mit dem Wesen der Technik? Ist es universal oder



Das Ge-Stell 41

nicht? Welches ist das Verhiltnis zwischen der Technik und der
Natur?

Doch was ist die Natur, die auBerhalb des Bereiches des
technischen Bestandes anwesen soll als das, worauf das Bestel-
len immer wieder zuriickkommen muf3? Wie west die Natur an,
insofern die Technik, auf sie angewiesen, aus ihr die Krifte ihrer
Kraftwerke und die Stoffe entnimmt? Was sind die Naturkrifte,
die in der Technik gestellt werden? Die Antwort gibt die Na-
turwissenschaft. Die Grunddisziplin der Wissenschaft vom
Physischen ist die Physik. Diese sagt uns zwar nichts iiber das
Wesen der Kraft. Aber die Physik gibt dem Denken eine Gele-
genheit, dem nachzugehen, wie die Naturwissenschaft dasjeni-
ge vorstellt, was sie Kraft nennt. Physikalisch ist die Naturkraft
nur in ihrer Wirkung zuginglich; denn nur in ihrer Wirkung
zeigt die Kraft das Berechenbare ihrer GréBe. In der Berech-
nung wird die Kraft gegenstindlich. Nur auf diesen Gegenstand
der Berechnung kommt es der Naturwissenschaft an. Die Natur
wird als das in MaB und Zahl gestellte Wirkliche vorgestellt,
das in seinem Gewirkten gegenstindlich anwest. Dieses Ge-
wirkte gilt wiederum nur als anwesend, insofern-es selber wirkt
und sich als wirkfihig erweist. Das Anwesende der Natur ist das
Wirkliche. Das Wirkliche ist das Wirksame. Das Anwesen der
Natur besteht in der Wirksamkeit. In ihr kann die Natur auf der
Stelle etwas zur Stelle bringen, d. h. erfolgen lassen.

Die Kraft ist jenes, was etwas daraufhin stellt, daB aus ihm
anderes in einer iibersehbaren Weise erfolgt. Die Naturkrifte
sind durch die Physik im Sinne des Stellens vorgestellt, durch
welches das Ge-Stell das Anwesende stellt. Die Natur steht der
Technik so und nur so gegeniiber, da3 Natur als ein System des
Bestellens von Erfolgen aus dem gestellten Wirksamen besteht.
Dieses Wesen von Natur hat Kant, obzwar ohne Riickgang auf
das Ge-Stell, zum ersten Mal und maBgebend gedacht. Die
Wirksamkeit des Wirklichen — der Natur - ist nichts anderes als
die Bestellfidhigkeit auf das Erfolgen. Dies sagt: Die Natur steht
der Technik nicht als ein unbestimmtes, an sich Anwesendes



42 Einblick in das was ist

gegeniiber. Sie steht der Technik iiberhaupt nicht als Gegen-
stand gegeniiber, der gelegentlich ausgebeutet wird. Im Welt-
alter der Technik gehéort die Natur im vorhinein in den Bestand
des Bestellbaren innerhalb des Ge-Stells.a

Dies mag, wird man erwidern, zur Not von den Kriften der
Natur gelten, die ihr durch die Technik gleichsam abgezapft
werden. Die Naturstoffe dagegen liegen auBlerhalb des techni-
schen Bestandes seit langer Zeit vor, lingst eh die Technik
begann. Die Chemie stellt fest, was die Stoffe an sich, in ihrer
objektiven Wirklichkeit, sind.

Wie aber nimmt die Wissenschaft den Stoff der Natur? Sie
stellt ihn als die Materie vor. Welches ist der physikalische
Grundzug der Materie? Das ist die Trigheit. Was versteht die
Physik unter Trigheit? Physikalisch vorgestellt ist die Triagheit
das Beharren im Bewegungszustand. Ein solcher ist auch die
Rubhe, die physikalisch-rechnerisch als Grenzfall der Bewegung
gilt. Trdgheit ist Widerstand gegen Bewegungsinderung. Wi-
derstand ist Gegenwirkung und zwar gegen Beschleunigung.
Der Stoff ist als die Materie im Gesichtskreis von Bewegung
und im Hinblick auf das Wirksame, d. h. von der Kraft her
vorgestellt, die aufgewendet, d. h. gestellt sein mul}, um den
jeweiligen Bewegungszustand zu éndern, d. h. einen anderen zu
bestellen.

Fiir die Physik ist die Natur der Bestand von Energie und
Materie. Sie sind die Bestandstiicke der Natur. Die Materie wird
aus der Hinsicht auf Tridgheit von der Energie her bestimmt.
Die Energie jedoch ist das Wirksame, das”Bestellfihige fiir das
bestellte Stellen eines Erfolgens. Die Kraft selber ist das be-
stellfahig Bestellbare, bestellbar auf Erhaltungs-, Verwand-
lungs- und Speicherungdfihigkeit, lauter Charaktere, die auf
eine stindig stellbare Bestellbarkeit der Energie abgestellt sind.

Nicht nur die Naturkrifte, sondern auch die Naturstoffe sind
physikalisch-chemisch als bestellend-bestellbarer Bestand vor-

9 Atomphysik



Das Ge-Stell 43

-gestellt; vor-gestellt in einer wesentlichen Zweideutigkeit die-
ses Wortes »vor-gestellt«, nimlich: im vorhinein gestellt und
zwar in die Hinsicht des Berechnens.

Die Natur, die dem Anschein nach der Technik gegeniiber
steht, ist bereits aus dem Wesen der Technik her in den Bestand
des Ge-Stells als Grundbestand eingestellt. Das Wesen der mo-
dernen Technik beginnt geschichtlich zu walten mit dem Be-
ginn der neuzeitlichen Naturwissenschaft vor drei und einhalb
Jahrhunderten. Was sagt dies? Es sagt nicht, die moderne Tech-
nik sei zunichst nur Naturwissenschaft gewesen und sei dann
als deren Anwendung erst spiter entstanden. Es sagt vielmehr:
Das Wesen der modernen Technik, das Ge-Stell, begann mit
dem wesensmifigen Grundakt des Bestellens, insofern es zuerst
die Natur als den Grund-Bestand im vorhinein sicher stellte.
Die moderne Technik ist nicht angewandte Naturwissenschaft,
vielmehr ist die neuzeitliche Naturwissenschaft Anwendung
des Wesens der Technik, worin sich diese an ihren Grundbe-
stand wendet, um ihn in die Verwendbarkeit sicher zu stellen.

Fiir die Naturwissenschaft ist nur etwas als anwesend, wenn
es vorausberechenbar und insofern es dieses ist. Die fiir alles
naturwissenschaftliche Vorstellen mallgebende Vorausbere-
chenbarkeit der Naturabldufe ist die vor-stellungsmiBige Be-
stellbarkeit der Natur als Bestand eines Erfolgens. Ob diese
Berechenbarkeit eindeutig und gewif3 ausfillt, oder nur wahr-
scheinlich bleibt und deshalb lediglich statistisch erfa3bar,
dndert an dem vom Wesen der Technik her allein zugelassenen
Wesen der Natur als Bestand nicht das mindeste.r Die Atom-
physik ist zwar experimentell-rechnerisch anders geartet als die
klassische Physik. Aus dem Wesen gedacht bleibt sie jedoch die
selbe Physik.

Im Weltalter der Technik ist die Natur keine Grenze der
Technik. Die Natur ist da vielmehr das Grundbestandstiick des
technischen Bestandes — und nichts aullerdem.

T die Maschinen — die atomaren Abliufe und die entsprechenden Methoden



44 Einblick in das was ist

Die Natur ist nicht einmal mehr ein Gegen-stand. Sie ist als
das Grundstiick des Bestandes im Ge-Stell ein Bestindiges, des-
sen Stand und Stidndigkeit sich einzig aus dem Bestellen her
bestimmt. Alles Anwesende, auch die Natur, west an in der
Weise des Bestindigen des Bestandes, den das Ge-Stell bestellt.

Das Ge-Stell ist in seinem Stellen universal. Es geht alles
Anwesende an; alles, nicht nur in der Summe und nacheinan-
der, sondern alles, insofern jedes Anwesende als ein solches in
seinem Bestehen aus dem Bestellen her gestellt ist. Dabei ver-
schldgt es nichts, ob wir jedesmal und sogleich diesen Charakter
des" Anwesens schon eigens bemerken und feststellen, oder ob
wir ihn lange Zeit hindurch tibersehen und die Wirklichkeit des
Wirklichen, wie es weithin der Fall ist, immer noch in einer
gewohnten Weise vorstellen, die, streng bedacht, durchaus ver-
worren 1st.s

Alles Anwesende west im Weltalter der Technik an nach der
Weise der Bestindigkeit der Bestandstiicke im Bestand. Auch
der Mensch west so an, mag es strecken- und bezirkweise noch
so scheinen, als sei sein Wesen und Anwesen vom Stellen des
Ge-Stells nicht angegangen.

Das Bestidndige der Bestandstiicke ist durch das Gleichfor-
mige ausgezeichnet. Alles ist im Ge-Stell auf die stindige
Ersetzbarkeit des Gleichen durch Gleiches gestellt. Nur so
bleibt das Ge-Stell vollstindig in das Stdndige seines Getriebes
gerafft. Das Ge-Stell rafft alles Bestellbare zum voraus in das
Gleiche der unbeschrinkten Bestellbarkejt des vollstindigen
Bestandes. Das stindig auswechselbare Gleiche gilt in allem
Bestindigen gleich. Das Gleich-Giltige in allem Bestdndigen
sichert diesem die Bestindigkeit durch die auf der Stelle be-
stellbare Ersetzbarkeit. Der Bestand besteht aus dem Bestellen
des Ge-Stells. Im Bestand steht alles im Gleich-Giltigen. Der
Bestand bestellt das Abstandlose.

Alles Wirkliche riickt in das gleichférmig Abstandlose zu-

s vgl. Wissenschaft und Besinnung



Das Ge-Stell 45

sammen. Nihe und Ferne des Anwesenden bleiben aus. Mit
diesem Hinweis hat unsere Besinnung begonnen. Die Flugma-
schine und alle in ihrer Schnelligkeit sich fortgesetzt steigern-
den Apparate des Verkehrs verkiirzen die Entfernungen. Jeder-
mann kennt dies heute. Alle versichern, die Erde werde kleiner.
Jeder weiB: das bewirkt die Technik.

Diese Einsicht besitzen wir, ohne dal wir uns auf so um-
stindliche Umwege einzulassen brauchen, wie wir sie jetzt
gegangen sind, indem wir dem Ding und seinem Dingen, dem
Ge-Stell und seinem Stellen, dem Bestand und seinen Bestand-
stiicken nachdachten.

Warum gehen wir, um den Einblick in das, was ist, zu erlan-
gen, trotzdem diesen Weg des Denkens? Weil wir keineswegs
nur und noch einmal durch eine beliebig vermehrbare Anzahl
von Wahrnehmungen feststellen wollen, was jedermann im
technischen Zeitalter kennt. Das Entscheidende ist nicht, daf3
die Entfernungen sich mit Hilfe der Technik verringern, son-
dern daB8 Nihe ausbleibt. Wir stellen auch dies nicht nur fest.
Wir bedenken das Wesen der Nihe und zwar, um zu erfahren,
inwiefern sie ausbleibt, um zu bedenken, was in diesem Aus-
bleiben sich ereignet.t Wir verfolgen nicht die Auswirkungen
der Technik, um deren Folgen zu schildern. Wir denken ins
Wesen der Technik, um zu erfahren, wie diesem Wesen gemif
das Ausbleiben der Nihe mit der Wesensentfaltung der Technik
zusammengeht. Die Maschinen der Technik kénnen nur des-
halb die Entfernungen verkiirzen und gleichwohl keine Nihe
bringen, weil das Wesen der Technik im vorhinein Nihe und
Ferne nicht zuldft. Dem Wesen der Technik denken wir jedoch
keineswegs deshalb nach, um das Gebdude einer Philosophie
der Technik zu errichten oder auch nur zu entwerfen. Die Tech-
nik west als das Ge-Stell. Was jedoch waltet im Ge-Stell? Woher
und wie ereignet sich das Wesen des Ge-Stells?u

t weshalb gerade Nihe? Nihe und Unter-schied!
4 das Ge-Stell als >Wesen< im weiteren Sinne



Die Gefahr

Das Ge-Stell bestellt den Bestand. Zugleich und vordem ver.
“wehrt das Ge- Stell die Nah{e DaB} im Ge-Stell, das iiberall das
Abstandlose des Gleich-Giltigen bestellt, Nihe ausbleibt, gibt
einen Wink in das Wesen des Ge-Stells; denn vermutlich gehort
zum Wesen des Ge-Stells, da3 sich in ihm das Ausbleiben von
Nihe deshalb ereignet, weil das Ge-Stell in der Weise west, daf3
es Nihe verwehrt.

2 Was ereignet sich, wenn Nihe vorenthalten wird?,Wie west
dabei das Wesen des Ge-Stells? Nihe nihert. Nihe nihert Welt.2

Welt aber ist das noch verborgene Spiegel-Spiel des Gevierts
von Himmel und Erde, Sterblichen und Géttlichen. Welt zu
nihern, ist das Dingen des Dinges. Wird die nihernde Nihe
verwehrt, dann bleibt das Ding als Ding vorenthalten.

Das universale Bestellen des Ge-Stells 1dBt alles Anwesende
nur als Bestandstiick des Bestandes anwesen. Im Bestand ist
nicht einmal mehr der Gegenstand, geschweige denn schon das
Ding als Ding zugelassen. Das Ge-Stell west, indem es das Ding
noch nicht als Ding wahrt. Im Wesen des Ge-Stells bleibt das
Ding ungewahrt als Ding. Das Ge-Stellwesen ldBt das Ding
ohne die Wahr. Das Wort »die Wahr« bedeutet in unserer Spra-
che, dort, wo sie noch urspriinglich spricht, die Hut. In unserer
schwibischen Mundart meint das Wort®»die Wahr«: die der
miitterlichen Hut anvertrauten Kinder. Das Ge-Stell 148t in
seinem Stellen das Ding ohne die Hut — ohne die Wahr seines
Dingwesens.® Das Ge-Stellwesen wahrt nicht das Ding als
Ding. Das Ge-Stell west, indem es das Ding wahrlos }aBt. Weil

a Distanz und Nihe
b nur dies! ereignet sich nicht im Geschick das Ausbleiben des Wesens der
Wahrheit?



Die Gefahr 47

jedoch das Ge-Stell von langher, obzwar verborgen, waltet und
durch sein Bestellen immer entschiedener alles Anwesende in
den Bestand fortreiBt, wird das Ding als Ding unter der We-
sensherrschaft des Ge-Stells seit langem immer wahrloser. Das
Ge-Stell rafft im Geraff seines Getriebes, das iiberall nur den
bestellbaren Bestand sichert, das anfinglich in seinem Wesen
ungewahrte Ding in das Wahrloserwerden hinweg.

A Im Wesen des Ge-Stells ereignet sich die Verwahrlosung des
Dinges als Ding.

Das Wort »Verwahrlosung« wird hier beim Wort genommen
und d. h.: Es wird aus einer zuvor gedachten Sache gesagt; denn:
echt gedacht, ist recht gesagt und echt gesagt, ist recht gedacht.
Verwahrlosung meint hier nicht das Abgleiten in das Unge-
pflegte, bedeutet nicht den Verfall in die Unordnung. Das jetzt
gebrauchte Wort »Verwahrlosung« ist kein Scheltwort; es ent-
hilt iiberhaupt kein Werturteil. Verwahrlosung des Dinges
nennt solches, was im Wesen des Ge-Stells, das uns das Wesen
der Technik anzeigt, vor sich geht.

Was ereignet sich in der Verwahrlosung des Dinges? Was ist
schon geschehen, wenn das Ding noch nicht als Ding dingen
kann?

Dingend nihert das Ding Welt und verweilt Welt. Wenn aber
das Ding, wahrlos, wie es ist, nicht dingt, dann bleibt Welt als
Welt verweigert. In der Verwahrlosung des Dinges ereignet.sich
Verweigerung von Welt.

Welt aber ist das noch verborgene Spiegel-Spiel des Gevierts
von Himmel und Erde, Sterblichen und Géttlichen.

Welt weltet. Aber das Welten von Welt ist nicht nur nicht
eigens erfahren und entsprechend gedacht, sondern wir sind
auch noch ganz unbeholfen, das Welten von Welt rein aus ihm
selbst her zu denken und ihm zu entsprechen.c Darum bediirfen
wir der Aushilfen. Sie bringen uns freilich notgedrungen dahin,
das Welten von Welt, statt es aus ihm selbst in einer entspre-

¢ Ereignis



48 Einblick in das was ist

chenden Art des Denkens zu denken, von anderem her vorzu-
stellen. Dieses Andere, von dem her wir jetzt das Welten von
Welt vorstellend denken, kann indessen dem Wesen von Welt
auch wieder nicht véllig fremd sein. Wohl dagegen geschieht es
uns, dal3 wir dieses Andere, von woher wir das Welten von Welt
verstehen, hierbei als das Wesen von Welt nehmen, wihrend in
Wahrheit das Welten von Welt gerade das verborgene Wesen
dessen ist, was wir zur Kennzeichnung des Weltens von Welt
beiziehen. So gehen wir jetzt wissentlich einen unvermeidli-
chen Irrweg. Weil wir ihn aber wissend gehen, kénnen wir ihn
zur gegebenen Zeit zuriickgehen.

Welt ist das Geviert von Erde und Himmel, Géttlichen und
Sterblichen. Das Spiegel-Spiel der Vierung wahrt alles, was
in ihm dingend zwischen den Vier anwest und abwest in das
einende Ganze seines Anwesens. Von altersher heif3t das Anwe-
sen des Anwesenden 10 26év, das Seiend; t6 elvar das Sein,
nimlich der éévra, des Seienden, das esse entium.

Welt ereignet, es lichtend-wahrend, das Dingen des Dinges.
Welt wahrt so das Wesen des Anwesens als solchen. Welt wahrt
weltend das Wesen dessen, was als das Sein des Seienden west.

Wir stellen die Welt jetzt auf das uns bekannte Sein des
Seienden hin vor. So vorgestellt ist die Welt das, was das Sein in
sein Wesen wahrt. Als die dergestalt wahrende ist die Welt die
Wahrnis des Wesens von Sein. Statt Wahrnis sagen wir auch
Wahrheit und denken dabei dieses Grundwort anfianglicher aus
dem Welten von Welt.

Das noch verborgene Spiegel-Spiel im Géviert von Erde und
Himmel, Géttlichen und Sterblichen weltet als Welt. Die Welt
ist die Wahrheit des Wesens von Sein.

So kennzeichnen wir jetzt die Welt aus der Hinsicht auf das
Sein. Welt ist, so vorgestellt, dem Sein unterstellt, wihrend in
Wahrheit das Wesen von Sein aus dem verborgenen Welten von
Welt west.d Welt ist nicht eine Weise des Seins und diesem

d (Ereignis)



Die Gefahr 49

botmiBig. Sein hat sein Wesen aus dem Welten von Welt zu
eigen. Das deutet darauf, daB das Welten von Welt das Ereignen
in einem noch unerfahrenen Sinn dieses Wortes ist. Wenn Welt
erst sich eigens ereignet, entschwindet Sein, mit ihm aber auch
das Nichts in das Welten. Erst wenn das Nichts in sein Wesen

ﬁiﬁhrheit des Seins her in diese verschwindet, ist der
i liberwunden.

Aber noch verweigert sich Welt als Welt. Noch entzieht sich
Welt in die ihr eigene Verborgenheit.

Verborgen bleiben heiBit griechisch AavBdvewv. Anf ist die
Verborgenheit. Welt, in ihrem Welten sich verweigernd, bleibt
als die Wesensherkunft des Seins verborgen. Allein, Welt bleibt
in der Verborgenheit (A70v) auf die Weise, daB diese ihre Ver-
borgenheit gerade eine Unverborgenheite gewihrt: die "AM-
Oewx. Diese ist das lichtende Bergen des Anwesens von Anwe-
sendem in die Unverborgenheit. Das Seiende in seinem Sein
west als Anwesendes aus der ’AAnfeia. In der Unverborgenheit
des Anwesenden als eines solchen, in der ’AA7feia beruht und
aus ihr entschickt sich der volle Wesensreichtum des Geschicks
des Seins alles Seienden. '"

Die ’AMnbeta schickt sich in das lichtende Bergen des Anwe-
sens, schickt sich an, das Anwesende in das Geschickliche seines
Anwesens zu entfalten. Die ’AAn0eia ist das Geschick des Seins,
als welches Geschick sich die Fiille der Seinsgeschichte in ihre
Epochen fiigt. ’A-Affeia, Unverborgenheit des Anwesenden als
eines solchen, west aber nur dann und nur so lange, als Verbor-
genheit, A0y, sich ereignet. Denn die ’AMffeia beseitigt die
A70v nicht. Unverborgenheit zehrt die Verborgenheit nicht auf,
sondern Unverborgenheit verlangt stets Verborgenheit und be-
stitigt sie auf diese Weise als die Wesensquelle der ’Ai7feia.
Diese hilt sich an die A%y und hilt sich in ihr. Dies jedoch so
entschieden, daB sogar die ' AA70cix selber als solchef friihzeitig

¢ Entbergung
f wahrt, zuriickbleibt — und demgemaB erst dp061m¢



50 Einblick in das was ist

in die Verborgenheit zuriickfillt und zwar zugunsten des An-
wesenden als solchen. Das Anwesende iibernimmt den Vorrang
gegeniiber dem, worin es einzig west. Denn Anwesen, d. h. Her-
und Hereinwihren in die Lichtung eines welthaft Offenen
kann nur wesen, insofern Unverborgenheit sich ereignet, mag
diese dabei eigens erfahren und gar vorgestellt sein oder nicht.
In der Tat wahrt die ’AMpBewa sich nicht eigens in ihr eigenes
Wesen. Sie entfillt in die Verborgenheit, An0y. Die '’Arn0eia
gerit in die Vergessenheit. Diese besteht jedoch keineswegs
darin, daB nur ein menschliches Vorstellen in der Erinnerung
etwas nicht festhilt, sondern Vergessenheit, das Entfallen in die
Verborgenheit, ereignet sich mit der A0zt selbst zugunsten
des Wesens des Anwesenden, das innerhalb der Unverborgen-
heit anwest. A0 ist die Vergessenheit der Wahrnis des Wesens
des Seins. Dergestalt ist die A7)0y gerade die Wesensquelle und
Wesensherkunft des Waltens jeder Weise von Sein. Der verkiirzt
gefaBte und darum leicht miBverstindliche Ausdruck »Seins-
vergessenheit« besagt, da3 das Wesen des Seins, das Anwesen,
samt seiner Wesensherkunft aus der ’AAnfewx als Ereignis des
Wesens dieser, mit der 'AAffeta zusammen, in die Verborgen-
heit entfidllt.e Mit diesem Entfallen in die Verborgenheit ent-
zieht sich das Wesen der ’AAvfeix und des Anwesens. Insofern
sie sich entziehen, bleiben siet dem menschlichen Vernehmen
und Vorstellen unzugéinglich. Menschliches Denken kann des-
halb an das Wesen der Unverborgenheit und des Anwesens in
ihr nicht denken. Dergestalt zum Andenken unvermégend hat
das menschliche Denken das Wesen des Seine im vorhinein
vergessen. Aber menschliches Denken ist nur deshalb in solcher
VergeBlichkeit des Wesens des Seins, weil dieses Wesen selber
sich als Vergessenheit, Entfallen in die Verborgenheit, ereignet
hat.! Dieses Ereignis beruht darin, dafl Welt als die Wahrnis des

& in ihr verbleibt

b unmittelbar

! Vergessen des Unterschieds: Verwahrlosung von Ding - Verweigerung von
Welt



Die Gefahr 51

Wesens des Seins sich verweigert. Der Wink dahin, daB solche
Verweigerung sich ereignet, verbirgt sich im Geschick des Seins,
welches Geschick sich in die Epochen der Seinsvergessenheit
fiigt, so zwar, daB diese Epochen gerade als diejenigen der Ent-
bergung des Seienden in seiner Seiendheit die abendlidndisch-
europdische Geschichte bestimmen bis in ihre heutige Entfal-
tung zur planetarischen Totalitidt. Diese ist die Voraussetzung
dafiir, daf} der neuzeitliche Kampf um die Erdherrschaft sich
auf die Positionen der beiden heutigen »Welt«-Michte konzen-
triert.

Verweigerung von Welt ereignet sich als Verwahrlosung des
Dinges.i Verweigerung von Welt und Verwahrlosung des Dinges
sind in einem einzigartigen Verhiltnis. Sie sind als dieses Ver-
hiltnis das Selbe, obzwar nicht das Gleiche.

In welcher Weise aber ereignet sich Verweigerung der Welt
als Verwahrlosung des Dinges? In der Weise, da3 das Ge-Stell
west. Es bestellt alles Anwesende als das Bestindige der Be-
standstiicke des Bestandes. Also den Bestand bestellend, stellt
das Ge-Stell alles Anwesende in das Abstandlose. Das Ge-Stell
geht das Anwesen alles Anwesenden als eines solchen an. Das
Ge-Stell ist somit in seinem Wesen das Sein des Seienden, in
dessen duBlerstem und vermutlich vollendetem Geschick.

Das Ge-Stell 1st das Wesen der modernen Technik. Das Wesen
des Ge-Stells ist das Sein selber des Seienden; nicht {iberhaupt
und nicht von jeher, sondern jetzt, da sich die Vergessenheit des
Wesens des Seins vollendet. Das Ereignis dieser Vollendung der
Seinsvergessenheit bestimmt allererst die Epoche, indem jetzt
das Sein in der Weise des Ge-Stells west. Es ist die Epoche der
vollendeten Verwahrlosung des Dinges durch das Ge-Stell. Welt
aber, die weltend das Dingen des Dinges ereignet, bleibt ver-
borgen, obzwar ihre Verborgenheit gerade die Unverborgenheit
des Anwesenden und so das Anwesen, das Sein des Seienden,
gewihrt. Die Welt ist, die Wahrheit des Wesens des Seins ver-

1 des Anwesens



52 Einblick in das was ist

wahrend und Sein in sein Geschick entschickend, das Sein
selber.

Das Ge-Stell ist, das Anwesende als solches in der Weise der
Verwahrlosung des Dinges durchherrschend: das Sein selber.

Welt und Ge-Stell sind das Selbe. Aber wiederum: Das Selbe
ist niemals das Gleiche. Das Selbe ist ebensowenig nur der
unterschiedlose Zusammenfall des Identischen. Das Selbe ist
vielmehr das Verhiltnis des Unterschiedes. Selbig ist, was not-
wendig in diesem sich ereignenden Verhiltnis gehalten, d. h.
gehiitet, d. h. verwahrt wird, und so im strengen Sinne verhal-
ten bleibt. Welt und Ge-Stell sind das Selbe und so bis ins
AuBerste ihres Wesens einander entgegengesetzt.

Aber die Entgegensetzung von Welt und Ge-Stell ist kein nur
vorhandener und demgemil vorstellbarer Gegensatz zwischen
vorhandenen Gegenstinden. Die Entgegensetzung ereignet
sich. Sie ereignet sich im Selben als das Wesende des Seins
selber. Indem das Ge-Stell alles Anwesende in den Bestand
bestellt, setzt das Ge-Stell das Anwesen des Anwesenden heraus
aus seiner Wesensherkunft, aus der ’AAn0eix. Das Ge-Stell 148t,
den Bestand bestellend, das Abstandlose herrschen. Alles gilt
gleich. Dem Gleich-Giltigen liegt nicht mehr daran, ob es und
wie es selber noch als Unverborgenes gegen Anderes, Verbor-
genes anwest.

Das Ge-Stell 14ft, den Bestand bestellend, die Unverborgen-
heit und ithr Wesen in die vollige Vergessenheit entfallen. Das
Ge-Stell als Wesen des Seins setzt das Sein aus der Wahrheit
seines Wesens heraus, entsetzt das Seim seiner Wahrheit.

Indem das Ge-Stell west, entsetzt sich das Sein selber der
Wahrheit seines Wesens, ohne doch jemals in diesem Ent-setzen
und Sichabsetzen vomWesen des Seyns sich trennen zu kénnen.
Die Wahrnis des Wesens des Seins, die Welt, setzt sich, insofern
das Ge-Stell west, weg in die Herrschaft des Ge-Stells, das Welt
verweigert durch die Verwahrlosung des Dinge;'

So wird im Wesen und Walten des Ge-Stells die Ankunft des
Weltens von Welt vorenthalten. Allein, dieses Ereignis des Vor-



Die Gefahr 53

enthalts von Welt unterhilt gerade eine verborgene Ferne zum
Welten der Welt.k

Im Ge-Stell als dem vollendeten Geschick der Vergessenheit
des Wesens des Seins leuchtet unscheinbarerweise ein Strahl der
fernen Ankunft von Welt. Insofern Welt ihr Welten verweigert,
geschieht nicht nichts von Welt, sondern Verweigerung ver-
strahlt die hohe Nihe der fernsten Ferne von Welt.

Welt und Ge-Stell sind das Selbe. Sie sind unterschieden das
Wesen des Seins. Welt ist die Wahrnis des Wesens des Seins.
Ge-Stell ist die vollendete Vergessenheit der Wahrheit des
Seins. Das Selbe, das in sich unterschiedliche Wesen des Seins,
ist dus sich in einer Entgegensetzung und zwar in der Weise, dal3
Welt sich verborgener Weise in das Ge-Stell entsetzt. Das Ge-
-Stell aber setzt sich nicht nur vom verborgenen Welten der
Welt ab, sondern das Ge-Stell setzt, alles Anwesende in den Be-
stand bestellend, der Welt mit der Vollendung der Vergessenheit
thres Weltens zu. Dergestalt zusetzend,! setzt das Ge-Stell der
Wahrheit des Wesens des Seins mit der Vergessenheit nach.
Dieses Nachstellen ist das eigentliche Stellen, das sich im Wesen
des Ge-Stells ereignet. In diesem Nachstellen™ beruht erst das-
jenige Stellen des Ge-Stells, das in der Weise des Bestellens des
Bestandes alles Anwesende in die Verwahrlosung des Dinges
stellt. Das innerste Wesen des Stellens, als welches das Ge-Stell
west, ist das gekennzeichnete Nachstellen.

Im Althochdeutschen”heift nachstellen: fara. Das in sich
gesammelte Stellen als Nachstellen ist die Gefahr. Der Grund-
zug des Wesens der Gefahr ist das Nachstellen. Insofern das Sein
als das Ge-Stell sich selbst mit der Vergessenheit seines Wesens
nachstellt, ist das Seyn als Seyn die Gefahr seines eigenen We-
sens. Das Seyn ist, aus dem Wesen des Ge-Stells und in der
Hinsicht auf Verweigerung von Welt und Verwahrlosung des

k nur moglich, insofern Ge-Stell das Ereignis ist

! zu einseitig auf Welt abgesehen

m das Wort hier anders gebraucht als bei Theorie und Betrachten, obzwar
nicht ohne Bezug von diesem auf jenes



54 Einblick in das was ist

Dinges gedacht, die Gefahr.m Das Seyn ist in sich aus sich fiir
sich die Gefahr schlechthin. Als das Nachstellen, das seinem
eigenen Wesen mit der Vergessenheit dieses Wesens nachstellt,
ist das Seyn als Seyn die Gefahr. Dieses Gefahrwesen ist die
Weise, wie das Selbe, Welt und Ge-Stell, als das je unterschied-
lich Wesende des Seyns, sich seiner selbst entsetzt, indem es sich
nachsetzt. Noch bleibt fiir uns der Gedanke, daf3 das Seyn in sich
als die Gefahr seiner selbst wese, befremdlich und, weil be-
fremdlich, auch allzu leicht miBdeutbar. Denn das Gesagte
denken wir erst dann wesensgerecht, wenn wir dieses beden-
ken: Das Seyn, vom Wesen des nachstellenden Ge-Stells her
gedacht, wird keineswegs mit dem Charakter, gefihrlich zu
sein, ausgestattet, sondern umgekehrt: Das bislang in der Me-
taphysik von der idea her sich entfaltende Seyn gehért nach
seinem bisher verborgenen Wesen in das, was jetzt als die Ge-
fahr das Seyn durchwaltet.

Die Gefahr ist das sich in sich versammelnde Nachstellen, als
welches das Ge-Stell in der Weise der Verwahrlosung des Din-
ges der sich verweigernden Welt mit der Vergessenheit ihrer
Wahrheit nachstellt.

Das Wesen der Technik ist das Ge-Stell. Das Wesen des Ge-
-Stells ist die Gefahr. Das Seyn ist in seinem Wesen die Gefahr
seiner selbst. Nur weil es dergestalt die Gefahr ist, ist die Gefahr
in sich zugleich die Gefihrlichkeit fiir das menschliche Denken
des Seins. Die Zone dieser Gefidhrlichkeit der Gefahr, die das
Denken befahren muB, um das Wesen des Seyns zu erfahren, ist
das, was andern Orts und frither die Irre genannt wurde, mit
dem Vermerk, daf3 die Irre nicht eine Fehlleistung des Erken-
nens sei, sondern zum Wesen der Wahrheit im Sinne der
Unverborgenheit des Seing gehore. Das Wesen der Irre beruht
im Wesen des Seyns als der Gefahr.

Das Gefihrlichste der Gefahr besteht nach dlese:.Hlnswht
darin, daB die Gefahr sich als die Gefahr, die sie ist, verbirgt.

" umgekehrt



Die Gefahr 55

Nachstellend dem Wesen des Seins, verstellt das Ge-Stell sein
Gefahrwesen. Daher kommt es, dal wir dieses Wesens des
Seyns, in sich als die Gefahr der Wahrheit seines Wesens zu
wesen, zunichst und langhin iiberhaupt nicht, und wenn je,
dann nur schwer gewahr werden.

Wir erfahren die Gefahr noch nicht als die Gefahr. Wir er-
fahren das Ge-Stell nicht als das sich nachstellende und dabei
sich verstellende Wesen des Seins. Wir erfahren innerhalb des
uns beherrschenden Bezugs zum Sein im Sein selbst nicht des-
sen Gefahrwesen, trotzdem das Seiende iiberall durchsetzt ist
mit Gefahren und Néten. Statt uns auf die Gefahr im Wesen des
Seins zu verweisen, machen die Fihrnisse und Bedringnisse uns
gerade blind gegen die Gefahr. Deren Gefihrlichstes beruht
darin, daB sie sich nicht als die Gefahr zeigt. Es sieht so aus, als
sel das Sein selbst ungefiahrlich und in sich gefahrlos; denn fiir
die Einen ist das Sein immer noch und nur der allgemeinste und
leerste Begriff; und was ist harmloser denn ein leerer Begriff?
Den Anderen ist das Sein das Selbe mit dem Seiendsten des
Seienden, mit Gott.° .

Die Gefahr, als welche das Wesen des Ge-Stells in der Herr-
schaft der Technik sich ereignet, steigt ins hochste, wenn
inmitten der einzigen Gefahr iiberall und nur das Ungefahrli-
che sich breit macht in der Gestalt der zahlreichen zufilligen
Bedringnisse.

Im Gefolge jeder Gefahr geht eine Not um. Not nétigt. Sie
zwingt in das Ratlose, zwingt in das Ausweglose. Wo freilich die
Gefahr sich verbirgt, da verhiillt sich auch die Not. Darum wird
die Not nicht als die Not erfahren. Man trifft zwar auf vielerlei
Néte und Drangsale. Man behebt sie und mindert sie von Fall zu
Fall aus einer ersten Hilfsbereitschaft, die in unscheinbarem
Wirken kein Mittel unversucht ldaBt und so das mannigfache

° Gesetzt aber, Gott sei, zwar nicht das Seyn selbst, aber das Seiendste, wer
diirfte jetzt schon wagen, zu sagen, daB dieser so vorgestellte Gott die Gefahr
sei fiir das Seyn?



56 Einblick in das was ist

Leid lindert und Néte besdnftigt. Aber man achtet gleichwohl
nicht auf die Not. In bezug auf die Not herrscht inmitten der
dubBersten Not der hochsten Gefahr die Notlosigkeit. In Wahr-
heit, jedoch verhiillter Weise, ist die Notlosigkeit die eigentli-
che Not.

Alle haben Note. Keiner steht in der Not; denn die Gefahr
scheint nicht zu bestehen. Gibt es Male, an denen wir die Not,
die Herrschaft der Notlosigkeit, merken koénnen? Es gibt die
Merkmale. Nur achten wir nicht darauf.

Hunderttausende sterben in Massen. Sterben sie? Sie kom-
men um. Sie werden umgelegt. Sterben sie? Sie werden Be-
standstiicke eines Bestandes der Fabrikation von Leichen.
Sterben sie? Sie werden in Vernichtungslagern unauffillig li-
quidiert. Und auch ohne Solches — Millionen verelenden jetzt in
China durch den Hunger in ein Verenden.

Sterben aber heiB3t, den Tod in sein Wesen austragen. Sterben
konnen heiBt, diesen Austrag vermégen. Wir vermégen es nur,
wenn unser Wesen das Wesen des Todes mag.

Doch inmitten der ungezihlten Tode bleibt das Wesen des
Todes verstellt. Der Tod ist weder das leere Nichts, noch ist er
nur der Ubergang von einem Seienden zu einem anderen. Der
Tod gehirt in das aus dem Wesen des Seyns ereignete Dasein des
Menschen. So birgt er das Wesen des Seyns. Der Tod ist das
hochste Gebirg der Wahrheit des Seyns selbst, das Gebirg, dasin
sich die Verborgenheit des Wesens des Seyns birgt und die Ber-
gung seines Wesens versammelt. Darum vermag der Mensch
den Tod nur und erst, wenn das Seyn selb&r aus der Wahrheit
seines Wesens das Wesen des Menschen in das Wesen des Seyns
vereignet. Der Tod ist das Gebirg des Seyns im Gedicht der Welt.
Den Tod in seinem Wesen vermogen, heilit: sterben kénnen.
Diejenigen, die sterben konnen, sind erst die Sterblichen im
tragenden Sinn dieses Wortes. Massenhafte Note zahlloser,
grausig ungestorbener Tode iiberall — und gleichwohl ist das
Wesen des Todes dem Menschen verstellt. Der Mensch ist noch
nicht der Sterbliche.



Die Gefahr 57

Unermefliche Leiden schleichen und rasen iiber die Erde.
Immer noch steigt die Flut des Leids. Aber das Wesen des
Schmerzes verbirgt sich. Der Schmerz ist der Ri8, in den der
GrundriBl des Gevierts der Welt eingezeichnet ist. Aus diesem
Grundrifl empfiangt das GroBe jene GroBe, die zu grof ist fiir
den Menschen. Im Rif3 des Schmerzes wahrt das hoch Gewihrte
sein Wihren. Der Ri3 des Schmerzes reif3t verhiilltes Gehen der
Gunst in eine ungebrauchte Ankunft der Merall bedrin-
gen uns zahl- und maBlose Leiden. Wir aber sind schmerzlos,
nicht vereignet dem Wesen des Schmerzes.

Eine grausige Verelendung geht um. Das Heer der Armen
wichst und wichst. Aber das Wesen der Armut verbirgt sich. In
ihr ereignet sich, da3 das Einfache und Linde alles Wesenhaften
unscheinbar zu dem Eigentum wird, worin die Dinge einer
gewidhrten Welt wohnen maogen.

Der Tod, das Gebirg des Seyns, der Schmerz, der Grundrif3
des Seyns, die Armut, die Befreiung ins Eigentum des Seyns
sind Merkmale, an denen die Gefahr merken li8t, dal3 die Not
inmitten der riesigen Néte ausbleibt, da3 die Gefahr nicht als
die Gefahr ist. Die Gefahr verbirgt sich, indem sie sich durch
das Ge-Stell verstellt. Dieses selber wiederum verhiillt sich in
dem, was es wesen 14Bt, in der Technik. Daran liegt es auch, da3
unser Verhiltnis zum Wesen der Technik so seltsam ist. Inwie-
fern ist es seltsarn? Weil das Wesen der Technik nicht als das
Ge-Stell und dessen Wesen nicht als die Gefahr und diese nicht
als das Seyn selbst ans Licht kommt, deshalb mi3deuten wir
gerade jetzt, wo alles doch von technischen Erscheinungen und
Wirkungen der Technik mehr und mehr durchsetzt wird, iiber-
all noch die Technik. Wir denken iiber sie entweder zu kurz oder
zu voreilig.

Wir kénnten ndamlich jetzt versucht sein, auf das, was iiber die
Technik, iiber das Ge-Stell und die Gefahr erortert wurde, kur-
zerhand folgendes zu erwidern: DaB die Technik eine Gefahr
sei, verkiindet man heutigentags allerorten eindringlich und
laut genug. Viele gehen im Urteil schon weiter. Man behauptet,



58 Einblick in das was ist

die Technik sei das Verhingnis fiir die hohere Kultur; denn sie
zerre alles in die bloBe Zivilisation hinab. Man sagt, die Technik
se1 die Katastrophe der modernen Welt. Deren sicherer Unter-
gang wird aus der unaufhaltsamen Herrschaft der Technik
errechnet.

Solche Urteile werden/heute bald leidenschaftlich und war-
nend ausgerufen, bald zaghaft und mutlos geduBert. Sie bestim-
men in vielerlei Spielarten das gingige Meinen iiber die
Technik, ungeachtet dessen, daBB man gleichzeitig und gierig
dem neuesten Fortschritt der Technik nachrennt, vielleicht so-
gar nacheilen muf3. Aber es ist nicht an dem, daB sich hier Urteil
und Haltung im Verhiltnis zur Technik widersprechen und da83
der Widerspruch als Einwand gelten konnte. Was widerspricht
sich nicht in unserem Dasein und ist trotzdem wirklich, wirk-
licher vielleicht als das glatte Folgerichtige? Wir achten jetzt
bei den genannten Urteilen iiber die Technik nur darauf, wie sie
die Technik vorstellen. Sie betrachten die Technik nicht nach
der Hinsicht auf ihr Wesen und dessen Herkunft. Sie betrachten
dieTechnik vielmehr aus der Absicht auf ihre Wirkung in bezug
auf all das Wirkliche, von dem man meint, daB es aulerhalb des
Wesensbereiches der Technik fiir sich vorkomme: die Kultur, die
Politik, die Sittlichkeit, die Religion. Man rechnet nach, wie die
Technik, vermeintlich ein Wirkliches unter anderem, all das
iibrige Wirkliche angeht. Man verfolgt die Technik, wie sie das
iibrige Wirkliche herausfordert, wie sie es stellt, mit Gestellung
befillt und es dabei zum Nutzen oder zum Schaden férdert oder
verunstaltet. Man betrachtet die Technik technisch. Diese Be-
trachtungsweise entspricht zwar der Technik; sie unterstellt
sich bereits der Macht des technischen Auswertens. Allein, dar-
um gelangt auch das technische Urteilen iiber die Technik
niemals in das Wesen der Technik. Es gelangt so wenig dahin,
daB es sogar den Weg zum Wesensbereich der Technik im vor-
hinein verbaut. Die genannten Stellungnahmen haben das
Wesen der Technik niemals bedacht. Weil ihre Aussagen nicht
von dorther sprechen, bleiben die Beurteilungen duBerlich.



Die Gefahr 59

Darum verschligt es nichts, ob man die Technik als Verhdngnis
verabscheut oder sie als den gré3ten Fortschritt der Menschheit
preist und sie als die Erlosung des Menschen verkiindet. Die
Haltung zur Technik bleibt verworren und darum vielspiltig.
Ohne den Schritt des Denkens zu wagen, der unser Menschen-
wesen dem Wesen der Technik (nicht nur ihrer Handhabung
und Nutzung) aussetzt, wiirgt man sich von Fall zu Fall, von
Lage zu Lage durch die Zwiespiltigkeiten hindurch. Und genau
durch dieses Gewiirge versiumt man die Moglichkeit dessen,
was man im Grunde erstrebt, die Technik durch menschliches
Tun zu meistern und menschenwiirdig zu lenken. Wie aber soll
dies im groBen Stil menschheitlich und in einem geschichtli-
chen Sinne jemals geschehen kénnen, solange nicht einmal die
Frage nach dem Wesen der Technik und ihrem Wesensverhilt-
nis zum Menschenwesen ernst genommen wird? Solange wir
noch nicht im geringsten merken, daB3 wir erst denkend den
Wesensbereich der Technik aufschlieBen und betreten miissen,
um dann innerhalb dieses Wesensraumes ausdriicklich tech-
nisch zu handeln und zu iiberlegen, solange kénnen wir iiber die
Technik keine sachgerechten Entscheidungen treffen.

Allein, es gibt doch Lehren iiber die Technik, die behaupten,
sie sei weder etwas Boses noch etwas Gutes. Man sagt, die
Technik sei neutral; alles hinge davon ab, was der Mensch mit
der Technik anstelle und aus ihr mache; alles lidge daran, ob der
Mensch imstand sei, die Technik in der Hand zu behalten und so
gewillt sei, die Technik hoheren Zwecken zu unterstellen; alles
entscheide sich daraus, ob der Mensch es vermage, die Technik
moralisch und religiés zu meistern oder nicht.

Dieser Stellungnahme zur Technik wird niemand den Ernst
der Verantwortung absprechen. Und dennoch — auch diese Be-
trachtung der Technik denkt die Technik so wenig in ihrem
Wesen wie die vorgenannten Stellungnahmen; denn wer die
Technik fiir etwas Neutrales ausgibt, stellt sie erst recht nur als
ein Instrument vor, womit anderes bewirkt und bestellt wird.
Wer die Technik als etwas Neutrales nimmt, stellt sie wiederum



60 Einblick in das was ist

nur instrumental und d. h. technisch vor. Doch im Technischen
der Technik besteht nicht, sondern verbirgt sich nur ihr Wesen.

Das Wesen der Technik ist selber nichts Technisches. Freilich
erwecken diejenigen, denen die Technik fiir etwas Neutrales
gilt, den verfinglichen Anschein, als betrachteten gerade sie
die Technik objektiv, wenn nicht gar an sich, namlich frei von
jeder Bewertung. Doch dieser Schein triigt. Man mag die Tech-
nik fiir etwas Teuflisches oder fiir etwas Gottliches oder fiir
etwas Neutrales halten, man ist bei all diesem Vorstellen und
Werten zum voraus und unwissentlich darin iibereingekom-
men, daB3 die Technik ein Mittel sei fiir einen Zweck. Die
Technik als Mittel genommen ist in die Hand des Menschen
gelegt. Die Technik als Mittel vorgestellt gilt fiir ein Wirkliches
unter vielem anderen Wirklichen. Wer die Technik als Mittel
nimmt, wissentlich oder unwissentlich, scheint sie zwar in je-
dem Fall positiv einzuschitzen und eine wiirdige Auseinander-
setzung mit ihr zu vollziehen. In Wahrheit wird jedoch die
Technik, wo sie instrumental als Mittel oder gar Werkzeug gilt,
in ihrem Wesen herabgewiirdigt. Sie gilt als etwas Seiendes
unter vielem anderen Seienden, wihrend doch in ihr und als sie
das Sein selber west. Wenn dagegen ein Denken versucht, das
Wesen der Technik in der waltenden Versammlung eines uni-
versellen Stellens, d. h. im so zu denkenden Ge-Stell zu erfah-
ren, dann liegt allerdings in solchem Denken der unausgespro-
chene Anspruch, das Wesen der Technik in einer Weise zu
wiirdigen, die innerhalb des heutigen Denkens kaum mehr
iiberboten werden kann. Die iiblichen Memungen iiber die
Technik sind hier keineswegs erwdhnt, um ihnen vorzurechnen,
dalB sie das Denken unterlassen, oder um zu bemingeln, daB3 sie
nirgends in das Wesen der Technik reichen, oder gar um sie als
Fehlurteile zu widerlegen. Das in vielen Spielarten herrschende
und geschichtlich notwendige Meinen iiber die Technik ist jetzt
einzig deshalb genannt, damit deutich werde, wie die Herr-
schaft des Wesens der Technik auch und gerade das menschliche
Vorstellen iiber sie in sein Geraff einbestellt.



Die Gefahr 61

Die Wesensgewalt der Technik beruht nicht zuerst in der
Wirkung der Hochfrequenzmaschinen, sondern darin, da3 sich
die Technik dem menschlichen Vorstellen zunichst und zumeist
nur technisch prisentiert. Das Wesen der Technik, das Ge-Stell,
betreibt seine eigene Verstellung.

Diesem Sichverstellen des Ge-Stells ist man auch dort preis-
gegeben, wo man zuweilen dunkel spiirt und fiir einen Augen-
blick klar zugibt, daB sich die Technik der bloBen Verwendung
als Mittel lingst entzogen habe, daB vielmehr die Technik sel-
ber umgekehrt den Menschen als ihr Instrument hinter sich her
ziehe, sei es, dal der Mensch diesem FortriB blindlings folgt, sei
es, daB er unausgesetzt sich miiht, die Technik nach ihrer Wir-
kung ins Heilsame und Niitzliche zu wenden. Der Mensch ist
dem ritselhaften Sichverbergen des Wesens der Technik auch
dort noch preisgegeben, wo man eingesteht, da3 dieTechnik am
Ende doch mehr sei und anderes als ein Mittel in der Hand des
Menschen.

Allein, die Technik ist nicht am Ende erst kein bloBes Instru-
ment mehr, sondern von ihrem Wesensanfang her niemals ein
Mittel in der Hand des Menschen gewesen. Sie hat sich im
vorhinein der Behandlung als Mittel entzogen, obzwar der all-
tigliche Anschein des technischen Leistens und Wirkens ein
Anderes vorgibt.

Doch wenn man hie und da verworren ahnt, die Technik
kénnte in Wahrheit etwas anderes sein als ein Mittel, zieht man
sich doch nur mit Hilfe groBtonender aber ungedachter Warter
aus dem Bannkreis eines dunklen Andrangs, der aus dem Wesen
der Technik das Menschenwesen befallen hat. Man sagt, die
Technik sei etwas Ddamonisches. Man sagt, diese Ddmonie der
Technik bringe das Wollen und Handeln des Menschen in eine
tragische Verstrickung. Man sollte in einer so diirftigen Zeit wie
der unsrigen nicht Wérter herbeizerren,-die der Sprache eines
grodenkenden Zeitalters entstammen, wo gerade das Hochge-
dachte und nur dieses den Erscheinungsbereich der Gétter, der
daipoves, und des Schicksals, der iy, lichtete und wahrte. Das



62 Einblick in das was ist

ratlose Erschrecken vor dem vermeintlich Didmonischen der
Technik und ihren vermeintlich tragischen Folgen ist in Wahr-
heit die Angst vor dem Denken, das bedenkt, was isz, welches
Denken auBlerhalb der Kunststiicke und des Scharfsinns des
Intellekts, aber auch auBlerhalb der Sentimentalitit, niichtern
seine Pfade in das zu Denkende sucht. Die Technik ist in ihrem
Wesen weder ein Mittel fiir einen Zweck, noch ist sie selber ein
Zweck. Ihr Wesen waltet aullerhalb des Bereiches von Zweck
und Mittel, welcher Bereich durch das ursichliche Wirken be-
stimmt wird und so sich als der Bereich des Wirklichen um-
grenzt. Die Technik ist in ihrem Wesen iiberhaupt kein
Wirkliches neben anderem Wirklichen. Sie ist der verborgene
Grundzug der Wirklichkeit alles jetzt Wirklichen. Der Grund-
zug der Wirklichkeit ist die Anwesenheit. Das Anwesen gehort
in das Wesen des Seins selbst. Das Wesen der Technik ist das
Seyn selber in der Wesensgestalt des Ge-Stells. Das Wesen des
Ge-Stells aber ist die Gefahr. Doch bedenken wir klar: Das
Ge-Stell ist nicht deshalb die Gefahr, weil es das Wesen der
Technik ist und weil von der Technik bedrohliche und gefihr-
liche Wirkungen ausgehen kénnen. Die Gefahr ist das Ge-Stell
nicht alsTechnik, sondern als das Seyn. Das Wesende der Gefahr
ist das Seyn selbst, insofern es der Wahrheit seines Wesens mit
der Vergessenheit dieses Wesens nachstellt. Weil das Wesen der
Technik nichts Geringeres ist als das Seyn selbst, deshalb wird
das Wesen der Technik mit dem befremdlichen Namen »das
Ge-Stell« benannt.

Nachdem wir in einigen Ziigen die Sathe, das Wesen der
Technik als das Sein des jetzt Seienden, bedacht haben, darf
auch iiber den Namen fiir dieses Wesen der Technik, iiber das
Wort »Ge-Stell« in der Kiirze einiges gesagt werden.

Das Wort »stellen« entspricht dem griechischen 6o, vor-
ausgesetzt dall wir Oéeic griechisch denken. Was heif3t in diesem
Falle »griechisch denken«? Es heif3t: darauf achten, welche
Lichtung des Wesens des Seyns in welcher Weise das Dasein der
alten Griechen in den Anspruch genommen hat; heif3t, im vor-



Die Gefahr 63

aus bedenken, in welchem Geschick welcher Unverborgenheit
des Seins die Griechen standen; denn gemill dem Anspruch
dieses Geschickes sprach ihre Sprache und spricht jedes Wort
dieser Sprache. Solches Achten auf das Griechische ist um eini-
ges schwieriger als das Betreiben von klassischer Philologie.
Solches Achten ist darum auch mehr als diese Wissenschaft der
Irre ausgesetzt. Griechisch denken heif3t nicht: sich blo3 nach
den Lehren der klassischen Philologie richten. Hielle es nur
dies, dann liefen wir Gefahr, das Denken und sein zu Denken-
des an ein historisches Vorstellen auszuliefern, das als Wissen-
schaft davon lebt, seine verfanglichen Voraussetzungen nicht zu
kennen. Was sagt das Wort Oésic, wenn wir es griechisch den-
ken? Béatc heiBt: stellen. Dieses Stellen entspricht der ®botc, so
zwar, daB3 es sich von der ®)oic her innerhalb ihres Bereiches
und auf sie zu sich bestimmt. Dies deutet darauf hin, daf3 sich in
der ®loig selbst ein gewisser Oéoig-Charakter verbirgt. In der
Welt des Griechentums wird durch die Worte @iozt und 6éset ein
Hauptunterschied ausgesprochen. Er betrifft die Weise, wie An-
wesendes als solches anwest. Der Unterschied geht das Anwesen
des Anwesenden an, d. h. das Sein. 0éaet, Béoic ist demnach im
Bezug zum Sein gedacht. So kiindigt sich schon in der ersten
Epoche der Seinsgeschichte das Verhiltnis von Sein und Stellen
an. Beachten wir dies, dann kann es im vorhinein nicht mehr
befremden, wenn gar einmal in einer folgenden Epoche das
Sein sich nach der Weise eines Stellens im Sinne des Ge-Stells
ereignet, wobel wir, was immer wieder einzuschirfen ist, Ge-
-Stell entsprechend wie Gewichs denken miissen und zwar Ge-
-wichs als die Versammlung des Wachstums; Ge-Stell: die Ver-
sammlung des Stellens im Sinne des gekennzeichneten Nach-
stellens und Bestellens. Befremdlich ist nicht, da3 das Wesen
des Seins in ein Wesensverhiltnis zum Stellen gelangt, be-
fremdlich ist nur, daB man Jahrhunderte hindurch niemals
diesen Verhiltnissen nachgefragt hat. In welchem Sinne und in
welcher Weise zeigt sich schon in der Friihe des Seinsgeschickes,
daB im Sein, d. h. in der ®¥oig ein Oéoic-Charakter west?



64 Einblick in das was ist

Pioic sagt: das von sich her sich lichtende Aufgehen, das
aufgehend Anwesendes aus der Verborgenheit her in die Un-
verborgenheit vor-bringt. ®lot¢ ist das aus sich lichtend aufge-
hende Her-vor-bringen. Wir diirfen hier jedoch das Wort
»hervorbringen« nicht in der ungefihren und allzu geldufigen
Bedeutung meinen, die einer Erliduterung nicht zu bediirfen
scheint. Vielmehr miissen wir das Her-vor-bringen streng in der
einheitlichen Dimension denken, die durch Verborgenheit
(A%b7) und durch die Unverborgenheit CA-Anfewa) gefiigt ist,
die beide wesensmiBig einander verhalten, d. h. sich wechsel-
weise in ihrem Wesen wahren. Her-vor-bringen, im Sinne der
®io1¢ griechisch gedacht, heiBt: aus der Verborgenheit her, in
die Unverborgenheit vor, bringen. Dieses Bringen meint: von
sich her etwas ankommen und anwesen lassen? Nur wenn ®4-
otc waltet, ist Oéstg méglich und nétig. Denn nur wenn ein aus
Hervorbringen An-gebrachtes anwest, kann auf solchem Anwe-
senden (z. B. dem Gestein) und aus diesem Anwesenden (Ge-
stein) her durch ein menschliches Stellen, 6¢oic, ein anderes
Anwesendes (eine Steintreppe und ihre Stufen) her und unter
das schon Anwesende (den gewachsenen Fels und den Boden)
hingestellt werden. Dieses Anwesende ((ﬁ\e/§teintreppe) west
an in der Weise dessen, was durch menschliches Stellen (6¢s1c),
das Herstellen, stindig wird. Das 0éoet Herstindige west anders
an als das @voer Hervorgebrachte. Gleichwohl liegt es nahe,
auch das in der ®lotg Her- und Vor-gebrachte und so Anwe-
sende als ein Her-stindiges vorzustellen. Das in der ®loig
Hervorgebrachte ist herstindig ins Unverborgene nicht durch
ein menschliches Herstellen, sondern durch das sich von sich
her Hervorbringen. Das Bringen in der Weise der ®Vo1¢ ist jetzt
das von sich aus Beistellen, ein Stellen, das von sich aus Anwe-
sendes in die Unverborgenheit aufstellt. ®botg, von sich her
aufstellen im Unverborgenen, ist Anwesenlassen von Anwesen-

P Aéyoc: Zum Vor-liegen-bringen, vor-liegen-lassen
9 moinetg



Die Gefahr 65

dem in der Unverborgenheit.r Anwesenlassen von Anwesendem
ist Sein des Seienden. Dergestalt zeigt sich friihzeitig die ®lotc,
das von sich aus aufgehende Her-vor-bringen, im Charakter
eines Stellens, das nicht eine menschliche Leistung ist, wohl
dagegen dem menschlichen Her- und Vor-stellen Anwesendes
als solches zubringt, indem es zugleich Unverborgenheit zur
menschlichen Verfiigung gibt, also bringend und gebend ein
Bergen in die Unverborgenheit zustellt. Aber dieses Stellen, das
von sich aus her-vor-bringende Wihrenlassen und Bergen, hat
noch nichts von den Ziigen, die das Wesen des Seyns in jenem
Geschick zeigt, das es als das Ge-Stell ereignet.s Gleichwohl
west das Stellen nach der Weise des nachstellend-bestellenden
Ge-Stells in einer verborgenen Herkunft aus — und in einer
Wesensverwandtschaft mit dem Stellen im Sinne der ®loic.

Das Wort Ge-Stell nennt das Wesen der Technik. Nach der
Weise des Bestellens und Nachstellens west die Technik nicht
deshalb, weil das technische Verfahren Apparate baut und niitzt,
die uns noch als »Gestelle« im Sinne von Gestidngen und Ge-
ritschaften erscheinen. Das Wesen der Technik trigt den Na-
men Ge-Stell, weil das im Ge-Stell genannte Stellen das Sein
selber ist, das Seyn jedoch im Beginn seines Geschickes sich als
die ®ioig, als das aus sich aufgehende her-vor-bringende Zu-
-Stellen sich gelichtet hat. Von diesem Wesen des Seyns, von der
®ioic her, trigt das Seyn, das als das Ge-Stell west, seinen
Namen zu Lehen.

Die Wesensgenealogie des Ge-Stells als des Wesens der Tech-
nik reicht und zeigt in die Wesensherkunft des abendldndisch-
europdischen und heute planetarischen Seinsgeschickes aus der
®iotc, in der als verhiilltes anfingliches Wesen des Seins die
Unverborgenheit des Anwesens anspricht. Dieser Anspruch
kommt seit der Friihzeit des Griechentums nicht mehr zum
Schweigen. Er hat zuletzt in dem gesprochen, was Nietzsche als

r »Nihe-Bringen«; An-»wesen« wihren
s zweideutig!



66 Einblick in das was ist

den in der ewigen Wiederkehr des Gleichen wesenden Willen
zur Macht ausspricht. Was der Denker vom Sein sagt, ist nicht
seine Ansicht. Das Gesagte ist das durch ihn hindurch spre-
chende Echo des Anspruchs, als welcher das Seyn selbst west, in
dem Es sich zur Sprache bringt.

Ein Echo zu sein, ist schwerer und darum seltener als An-
sichten zu haben und Standpunkte zu vertreten. Ein Echo zu
sein, ist das Leiden des Denkens. Dessen Leidenschaft ist die
stille Niichternheit. Sie ist unendlich schwieriger, weil gefihr-
deter als die vielberufene Sachlichkeit der wissenschaftlichen
Forschung. Ein Echo zu sein, nimlich dem Anspruch des Seins,
verlangt eine Sorgfalt der Sprache, von der freilich der tech-
nisch-terminologische Sprachstil der Wissenschaften iiber-
haupt nichts wissen kann. Die Internationalitdt der wissen-
schaftlichen Sprache ist der stirkste Beweis fiir ihre Boden- und
Heimatlosigkeit, was keineswegs besagt, da} die Bodenstindig-
keit und das Heimische der Sprache durch das blo3 Nationale
im geringsten schon gewihrt und bestimmt oder gar gestiftet
werde. Das Heimische einer hohen Sprache gedeiht nur im
Bereich des unheimlichen Anspruchs der wesenhaften Stille im
Wesen des Seyns.

Der Name Ge-Stell sagt, zur Technik gesprochen und von ihr
denkend gehért, daB ihr Wesen eine Epoche des Seyns be-
stimmt, weil ithr Wesen, das Stellen, im anfinglichen Geschick
des Seyns (®Ploig-Géoic) beruht. Die in der Friihe des Seynsge-
schickes im Wesen der ®dcic verborgene ®éoig, das Stellen,
kommt in der spiteren Epoche des neuzeidichen Seinsgeschik-
kes dort eigens zur Sprache, wo Kant, reines Echo des ihn
angehenden Anspruchs des Seins des Seienden, das Wesen des
Seins als »absolute Positian«, als Gesetztheit und Gestelltheit
des Gegenstindigen, d. h. des Anwesenden ausspricht.t -

Ge-Stell als gedachter Name des Wesens der Technik gespro-
chen und nicht als das sonst geldufige Wort mit dem MiBton des

t aber gesetzt von wem? Subjekt des Menschen? mit welchem Recht?



Die Gefahr 67

Widrigen oberflichlich genannt, sagt: Die Technik ist kein blo-
Bes Produkt der Kultur und keine bloBe Erscheinung der
Zivilisation. Threm Wesen nach ist die Technik die aus sich
waltende Versammlung des Stellens im Sinne des Bestellens von
allem Anwesenden in den Bestand. Der Grundzug des bestel-
lenden Stellens aber west in jenem Nachstellen, als welches das
Seyn selbst seinem eigenen Wesen mit der Vergessenheit dieses
Wesens nachstellt.u Das Seyn selber west, insofern es sich von
seinem Wesen wegkehrt, indem es sich diesem Wesen mit der
Vergessenheit seiner zukehrt.

i
4 Weshalb? Wie aus dem Ereignis zu denken?



Die Kehre

Das Wesen des Ge-Stells ist das in sich gesammelte Stellen, das
seiner eigenen Wesenswahrheit mit der Vergessenheit nach-
stellt, welches Nachstellen sich dadurch verstellt, daB3 es sich in
das Bestellen alles Anwesenden als den Bestand entfaltet und
darin einrichtet und als dieser herrscht.

Das Ge-Stell west als die Gefahr. Aber ist die Gefahr schon
als die Gefahr? Nein. Fihrnisse und Néte bedringen wohl
allerorten die Menschen iibermiBig zu jeder Stunde. Aber die
Gefahr, nimlich das in der Wahrheit seines Wesens sich ge-
fahrdende Seyn selbst, bleibt verhiillt und verstellt. Diese
Verstellung ist das Gefihrlichste der Gefahr. GemiB dieser Ver-
stellung der Gefahr durch das Bestellen des Ge-Stells sieht es
immer noch und immer wieder so aus, als sei die Technik ein
Mittel in der Hand des Menschen. In Wahrheit aber ist jetzt das
Wesen des Menschen dahin bestellt, dem Wesen der Technik an
die Hand zu gehen.

Sagt dies, der Mensch sei der Technik ohnmichtig auf Ge-
deih und Verderb ausgeliefert? Nein. Es sagt das reine Gegen-
teil; nicht nur dies, sondern wesentlich mehr, weil Anderes.

Wenn das Ge-Stell ein Wesensgeschick des Seyns selbst ist,
dann diirfen wir vermuten, daBl sich das Ge-Stell als eine
Wesensweise des Seyns unter anderen wandelt. Denn das Ge-
schickliche im Geschick ist, daB es sich in die je eine Schickung
schickt. Sich schicken heiBt: sich aufmachen, um sich zu fiigen
in die gewiesene Weisung, auf die ein anderes noch verhiilltes
Geschick wartet. Das Geschickliche geht in sich jeweils auf
einen ausgezeichneten Augenblick zu, der es in ein _anderes
Geschick schickt, worin es jedoch nicht einfach unter und ver-
loren geht. Noch sind wir zu unerfahren und zu unbedacht, um
das Wesen des Geschicklichen aus Geschick und Schickung und



Die Kehre 69

Sichschicken zu denken. Noch sind wir zu leicht geneigt, weil
gewohnt, das Geschickliche aus dem Geschehen und dieses als
einen Ablauf von historisch feststellbaren Begebenheiten vor-
zustellen. Wir stellen die Geschichte in den Bereich des Ge-
schehens, statt die Geschichte nach ihrer Wesensherkunft aus
dem Geschick zu denken. Geschick aber ist wesenhaft Geschick
des Seins, so zwar, daf das Sein selber sich schickt und je als ein
Geschick west und demgemiB sich geschicklich wandelt. Wenn
ein Wandel im Sein, d. h. jetzt im Wesen des Ge-Stells, sich
ereignet, dann sagt dies keineswegs, die Technik, deren Wesen
im Ge-Stell beruht, werde beseitigt. Sie wird weder niederge-
schlagen noch gar zerschlagen.

Wenn das Wesen der Technik, das Ge-Stell als die Gefahr im
Seyn, das Seyn selbst ist, dann 14Bt sich die Technik niemals
durch ein bloB auf sich gestelltes menschliches Tun meistern,
weder positiv noch negativ. Die Technik, deren Wesen das Sein
selbst ist, 148t sich durch den Menschen niemals iiberwinden.
Das hiefle doch, der Mensch sei der Herr des Seins.

Weil jedoch das Seyn sich als Wesen der Technik in das Ge-
-Stell geschickt hat, zum Wesen des Seyns aber das Menschen-
wesen gehort, insofern das Wesen des Seyns das Menschenwesen
braucht, um als Sein nach dem eigenen Wesen inmitten des
Seienden gewahrt zu bleiben und so als das Seyn zu wesen,
deshalb kann das Wesen der Technik nicht ohne die Mithilfe des
Menschenwesens in den Wandel seines Geschickes geleitet wer-
den. Dadurch wird jedoch die Technik nicht menschlich iiber-
wunden; wohl dagegen wird das Wesen der Technik in seine
noch verborgene Wahrheit verwunden. Dieses Verwinden ist
dhnlich dem, was geschieht, wenn im menschlichen Bereich ein
Schmerz verwunden wird. Die Verwindung eines Seinsgeschik-
kes aber, hier und jetzt die Verwindung des Ge-Stells, ereignet
sich jedesmal aus der Ankunft eines anderen Geschickes, das
sich weder logisch-historisch vorausberechnen, noch metaphy-
sisch als Abfolge eines Prozesses der Geschichte konstruieren
14B8t; denn nie bestimmt das Geschichtliche oder gar das histo-



70 Einblick in das was ist

risch vorgestellte Geschehen das Geschick, sondern jedesmal ist
das Geschehen schon das Geschickliche eines Geschickes des
Seyns.

Zur Verwindung des Wesens der Technik wird allerdings der
Mensch gebraucht; aber der Mensch wird hier gebraucht in
seinem dieser Verwindung entsprechenden Wesen. Demgemi(
muB das Wesen des Menschen erst dem Wesen der Technik sich
offnen, was ein vollig anderes Ereignis ist als der Vorgang, da83
die Menschen die Technik und ihre Mittel bejahen und fordern.
Damit aber das Menschenwesen achtsam werde auf das Wesen
der Technik, damit zwischen Technik und Mensch hinsichtlich
ihres Wesens sich ein Wesensverhiltnis stifte, mull der neuzeit-
liche Mensch zuvor allererst einmal in die Weite seines We-
sensraumes zuriickfinden. Dieser Wesensraum des Menschen-
wesens aber empfingt seine ihn fiigende Dimension einzig aus
demjenigen Verhiltnis, als welches die Wahrnis des Seyns selbst
dem Wesen des Menschen als dem von ihm gebrauchten ver-
eignet ist. Anders als so, daB3 ndmlich der Mensch zuvor erst in
seinem Wesensraum sich anbaut und darin Wohnung nimmt,
vermag der Mensch nichts Wesenhaftes, innerhalb des jetzt
waltenden Geschickes. Wir beachten, dies bedenkend, ein Wort
des Meisters Eckhart, indem wir es aus seinem Grunde den-
ken. Es lautet: »die nitt von grossem Wesen sind, was werk die
wirkend, da wirt nit us.« (Reden der Unterscheidung n. 4).!

Das groBBe Wesen des Menschen beruht darin, da3 es dem
Wesen des Seins zugehort, von diesem gebraucht ist, das Wesen
des Seins in seine Wahrheit zu wahren. Darum ist das zuerst
Notige dies, da3 wir zuvor das Wesen des Seins iiberhaupt erst
als das Denk-wiirdige bedenken, dal3 wir zuvor solches denkend
erfahren, daB3 wir zivor solchem Erfahren einen Pfad spuren
und ihn in das bislang Unwegsame bahnen.

Dies alles vermégen wir nur, wenn wir iiber der anscheinend

! Meister Eckharts Reden der Unterscheidung. Herausgegeben von Ernst
Diederichs. (Anastatischer Nachdruck der Ausgabe von 1913). Bonn 1925. S. 8.



Die Kehre 71

immer néchsten und allein dringlichen Frage, was sollen wir
tun, erst und allein dies bedenken: Wie miissen wir denken;
denn das Denken ist das eigentliche Handeln, wenn Handeln
heiBt: dem Wesen des Seyns an die Hand gehen, um ihm jene
Stdtte zu bereiten, in die es sich und sein Wesen zur Sprache
bringt. Ohne die Sprache bleibt alles Uberlegenwollen ohne
jeden Weg und Steg. Ohne die Sprache fehlt jedem Tun jede
Dimension, in der es sich umtun und wirken kénnte. Sprache ist
dabei niemals erst Ausdruck des Denkens, Fiihlens und Wol-
lens. Sprache ist die anfidngliche Dimension, innerhalb derer
das Menschenwesen iiberhaupt erst vermag, dem Sein und des-
sen Anspruch zu entsprechen und im Entsprechen dem Sein zu
gehoren. Dieses anfingliche Entsprechen, eigens vollzogen, ist
das Denken. Denkend lernen wir erst das Wohnen in dem Be-
reich, in dem sich die Verwindung des Seinsgeschickes, die
Verwindung des Ge-Stells, ereignet.

Das Wesen des Ge-Stells ist die Gefahr. Als die Gefahr kehrt
sich das Sein in die Vergessenheit seines Wesens von diesem
Wesen weg und kehrt sich so zugleich gegen die Wahrheit seines
Wesens. In der Gefahr waltet dieses noch nicht bedachte Sich-
kehren. Im Wesen der Gefahr verbirgt sich darum die Mog-
lichkeit einer Kehre, in der die Vergessenheit des Wesens des
Seins sich so wendet, dal mit dieser Kehre die Wahrheit des
Wesens des Seyns in das Seiende eigens einkehrt.

Vermutlich aber ereignet sich diese Kehre, diejenige der Ver-
gessenheit des Seins zur Wahrnis des Wesens des Seyns, nur,
wenn die in ihrem verborgenen Wesen kehrige Gefahr erst
einmal als die Gefahr, die sie ist, eigens anwest. Vielleicht ste-
hen wir bereits im vorausgeworfenen Schatten der Ankunft
dieser Kehre. Wann und wie sie sich geschicklich ereignet, weil3
niemand. Es ist auch nicht nétig, solches zu wissen. Ein Wissen
dieser Art wire sogar das Verderblichste fiir den Menschen, weil
sein Wesen ist, der Wartende zu sein, der des Wesens des Seyns
wartet, indem er es denkend hiitet. Nur wenn der Mensch als
der Hirt des Seins der Wahrheit des Seyns wartet, kann er



72 Einblick in das was ist

iiberhaupt eine Ankunft des anderen Seinsgeschickes erwarten,
ohne in das bloBe Wissenwollen zu verfallen.

Wie aber 1st es, wo die Gefahr als die Gefahr sich ereignet und
so erst unverborgen die Gefahr ist? Um die Antwort auf diese
Frage zu horen, achten wir auf den Wink, der in einem Wort
Hélderlins aufgespart ist. In der Spitfassung der Hymne »Pat-
mos« (IV,2,227)? sagt der Dichter am Beginn:

»Wo aber Gefahr ist, wichst
Das Rettende auch.«

Denken wir jetzt dieses Wort noch wesentlicher als der Dichter
es dichtete, denken wir es aus in das AuBerste, dann sagt es:

Wo die Gefahr als die Gefahr ist, ist schon das Rettende.
Dieses stellt sich nicht nebenher ein. Das Rettende steht nicht
neben der Gefahr. Die Gefahr selber ist, wenn sie als die Gefahr
ist, das Rettende. Die Gefahr ist das Rettende, insofern sie aus
ihrem Wesen das Rettende bringt. Was heilt »retten«? Es be-
sagt: 1osen, freimachen, freyen, schonen, bergen, in die Hut
nehmen, wahren. Lessing gebraucht noch das Wort Rettung
betonterweise in dem Sinne von Rechtfertigung: in das Rechte,
Wesenhafte zuriickstellen und darin wahren. Das eigentlich
Rettende ist das Wahrende, die Wahrnis.

Wo aber ist die Gefahr? Welches ist der Ort fiir sie? Insofern
die Gefahr das Seyn selber ist, ist sie nirgendwo und iiberall. Sie
hat keinen Ort. Sie ist selbst die ortlose Ortschaft alles Anwe-
sens. Die Gefahr ist die Epoche des Seyns, wesend als das
Ge-Stell.

Ist die Gefahr als die Gefahr, dann ereignet sich eigens ihr
Wesen. Die Gefahrist aber das Nachstellen, als welches das Seyn
selber in der Weise des Ge-Stells der Wahrnis des Seyns mit der

-,

? Helderlin, Simtliche Werke. Historisch-kritische Ausgabe, begonnen
durch Norbert v. Hellingrath, fortgefiihrt durch Friedrich Seebass und Lud-
wig v. Pigenot. 2. Auflage, Berlin 1923.



Die Kehre 73

Vergessenheit nachsetzt. Im Nachstellen west dies, daB das Seyn-
seine Wahrheit in die Vergessenheit ent-setzt, dergestalt, daB
das Seyn sein Wesen verweigert. Wenn sonach die Gefahr als die
Gefahr ist, dann ereignet sich eigens das Nachstellen, als wel-
ches das Seyn selber seiner Wahrheit mit der Vergessenheit
nachstellt. Wenn dieses mit Vergessenheit-Nachstellen eigens
sich ereignet, dann kehrt die Vergessenheit als solche ein. Der-
gestalt durch die Einkehr dem Entfallen entrissen, ist sie nicht
mehr Vergessenheit. Bei solcher Einkehr ist die Vergessenheit
der Wahrnis des Seyns nicht mehr die Vergessenheit des Seyns,
sondern einkehrend kehrt sie sich in die Wahrnis des Seyns.
Wenn die Gefahr als die Gefahr ist, ereignet sich mit der Kehre
der Vergessenheit die Wahrnis des Seyns, ereignet sich Welt.
DaB Welt sich ereigne als Welt, dal3 dinge das Ding, dies ist die
ferne Ankunft des Wesens des Seyns selbst.

Das mit Vergessenheit sich nachstellende Sichverweigern der
Wahrheit des Seyns birgt die noch ungewihrte Gunst, da83 dieses
Sichnachstellen sich kehrt, daBl in solcher Kehre die Vergessen-
heit sich wendet und zur Wahrnis des Wesens des Seyns wird,
statt dieses Wesen in die Verstellung entfallen zu lassen. Im
Wesen der Gefahr west und wohnt eine Gunst, nimlich die
Gunst der Kehre der Vergessenheit des Seyns in die Wahrheit
des Seyns. Im Wesen der Gefahr, wo sie als die Gefahr ist, ist die
Kehre zur Wahrnis, ist diese Wahrnis selbst, ist das Rettende des
Seyns.

Wenn in der Gefahr sich die Kehre ereignet, kann dies nur
unvermittelt geschehen. Denn das Seyn hat nicht seinesglei-
chen neben sich. Es wird nicht von anderem bewirkt, noch
wirkt es selbst. Seyn verlduft nicht und nie in einem kausalen
Wirkungszusammenhang. Der Weise, wie es das Seyn selber
sich schickt, geht nichts Bewirkendes als Seyn voraus und folgt
keine Wirkung als Seyn nach. Steil aus seinem eigenen Wesen
der Verborgenheit ereignet sich Seyn in seine Epoche. Darum
miissen wir beachten: Die Kehre der Gefahr ereignet sich jih.
In der Kehre lichtet sich jih die Lichtung des Wesens des Seyns.



74 Einblick in das was ist

Das jihe Sichlichten ist das Blitzen. Es bringt sich selbst in die
mit- und eingebrachte eigene Helle. Wenn in der Kehre der
Gefahr die Wahrheit des Seyns blitzt, lichtet sich das Wesen des
Seyns; kehrt die Wahrheit des Wesens des Seyns ein. Wohin
ereignet sich Einkehr? Nirgendwo anders hin als in das bislang
aus der Vergessenheit seiner Wahrheit wesende Seyn selber.
Dieses Seyn selber aber west als das Wesen der Technik. Das
Wesen der Technik ist das Ge-Stell. Die Einkehr als Ereignis der
Kehre der Vergessenheit kehrt in das ein, was jetzt die Epoche
des Seyns ist. Das, was ist, ist keineswegs dieses oder jenes
Seiende. Was eigentlich ist, und d. h. eigens im Ist wohnt und
west, ist einzig das Seyn. Nur das Seyn »ist«, nur im Seyn und als
Seyn ereignet sich, was das »ist« nennt; das was ist, ist das Seyn
aus seinem Wesen.

»Blitzen« ist dem Wort und der Sache nach: blicken. Im Blick
und als Blick tritt das Wesen in sein eigenes Leuchten. Durch
das Element seines Leuchtens hindurch birgt der Blick sein
Erblicktes in das Blicken zuriick; das Blicken aber wahrt im
Leuchten zugleich das verborgene Dunkel seiner Herkunft als
das Ungelichtete. Einkehr des Blitzes der Wahrheit des Seyns ist
Einblick. Die Wahrheit des Seyns dachten wir im Welten von
Welt als das Spiegel-Spiel des Gevierts von Himmel und Erde,
Sterblichen und Géttlichen. Wenn die Vergessenheit sich kehrt,
wenn Welt als Wahrnis des Wesens des Seyns einkehrt, ereignet
sich der Einblitz der Welt in die Verwahrlosung des Dinges.
Diese ereignet sich in der Weise der Herrschaft des Ge-Stells.
Einblitz von Welt in das Ge-Stell ist Einbtitz der Wahrheit des
Seyns in das wahrlose Sein. Einblitz ist Ereignis im Seyn selbst.

Einblick in das was ist — dieser Titel nennt jetzt das Ereignis
der Kehre im Seyn, die Kehre der Verweigerung seines Wesens
in das Ereignen seiner Wahrnis.2 Einblick in das, was ist, ist das
Ereignis selber, als welches die Wahrheit des Seyns zum wahr-
losen Seyn sich verhilt und steht. Einblick in das, was ist, — dies

a Ver-Hiltnis



Die Kehre 75

nennt die Konstellation im Wesen des Seyns. Diese Konstella-
tion ist die Dimension, in der das Seyn als die Gefahr west.
Zunichst und beinahe bis zuletzt schien es so, als bedeute »Ein-
blick in das was ist« nur einen Blick, den wir Menschen von uns
aus in das werfen, was ist. Das, was ist, nimmt man gewéhnlich
als das Seiende, denn vom Seienden wird doch das »ist« aus-
gesagt. Jetzt aber hat sich alles gekehrt. Einblick nennt nicht
unsere Einsicht, die wir in das Seiende nehmen, Einblick als
Einblitz ist das Ereignis der Konstellation der Kehre im Wesen
des Seyns selber in der Epoche des Ge-Stells. Das, was ist, ist
keineswegs das Seiende. Denn dem Seienden wird das »es ist«
und das »ist« nur insofern zugesprochen, als das Seiende hin-
sichtlich seines Seins angesprochen wird. Im »ist« wird »Sein«
ausgesprochen; das, was ist in dem Sinne, da3 es das Sein des
Seienden ausmacht, ist das Sein.

Das Bestellen des Ge-Stells stellt sich vor das Ding, 1dBt es als
Ding ungewahrt, wahrlos. So verstellt das Ge-Stell die im Ding
nihernde Nihe von Welt. Das Ge-Stell verstellt sogar noch
dieses sein Verstellen, so wie das Vergessen von etwas sich selber
vergi3t und sich in den Sog der Vergessenheit wegzieht. Das
Ereignis der Vergessenheit ldB8t nicht nur in die Verborgenheit
entfallen, sondern dieses Entfallen selbst entfdllt mit in die
Verborgenheit, die selber noch bei diesem Fallen wegfillt.

Und dennoch — in allem Verstellen des Ge-Stells lichtet sich
noch der Lichtblick von Welt, blitzt Wahrheit des Seyns. Dann
niamlich, wenn das Ge-Stell in seinem Wesen als die Gefahr sich
lichtet. Im Ge-Stell noch als einem Wesensgeschick des Seins
west ein Licht vom Blitz des Seyns. Das Ge-Stell ist, obzwar
verschleiert, noch Blick, kein blindes Geschick im Sinne eines
vollig verhangenen Verhidngnisses.

Einblick in das was ist — so heil3t der Blitz der Wahrheit des
Seyns in das wahrlose Sein.

Wenn Einblick sich ereignet, dann sind die Menschen die
vom Blitz des Seyns in ihr Wesen Getroffenen. Die Menschen
sind die im Einblick Erblickten.



76 Einblick in das was ist

Erst wenn das Menschenwesen im Ereignis des Einblickes als
das von diesem Erblickte dem menschlichen Eigensinn entsagt
und sich dem Einblick zu, von sich weg, seiner sich ent-wirft,
ent-spricht der Mensch in seinem Wesen dem Anspruch des
Einblickes. So entsprechend ist der Mensch geeignet, daB3 er im
gewahrten Element von Welt als der Sterbliche dem Gattlichen
entgegenblickt. Anders nicht; denn auch der Gott ist, wenn er
1st, ein Seiender, steht als Seiender im Seyn und dessen Wesen,
das sich aus dem Welten von Welt ereignet.

Erst wenn Einblick sich ereignet, lichtet sich das Wesen der
'lechnik als das Ge-Stell, erkennen wir, wie im Bestellen des
Bestandes die Wahrheit des Seyns als Welt verweigert bleibt,
merken wir, dal} alles bloBe Wollen und Tun nach der Weise des
Bestellens in der Verwahrlosung beharrt. So bleibt denn auch
alles bloBe Ordnen der universalhistorisch vorgestellten Welt
wahr- und bodenlos. Alle bloBe Jagd auf die Zukunft, thr Bild zu
errechnen in der Weise, dafl man halb gedachtes Gegenwiirtiges
i das verhiillte Kommende verlingert, bewegt sich selber noch
in der Haltung des technisch-rechnenden Vorstellens. Alle Ver-
suche, das bestehende Wirkliche morphologisch, psychologisch
auf Verfall und Verlust, auf Verhdngnis und Katastrophe, auf
Untergang zu verrechnen, sind nur ein technisches (Gebaren.
s operiert mit der Apparatur der Aufzihlung von Symptomen,
deren Bestand ins endlose vermehrt und immer neu variiert
werden kann. Diese Analysen der Situation merken nicht, dal
sie nur im Sinne und nach der Weise der technischen Zerstiik-
kung arbeiten und so dem technischen Bewulltsein die ihm
gemile historisch-technische Darstellung des Geschehens lie-
fern. Aber kein historisches Vorstellen der Geschichte als Ge-
schehen bringt in den schicklichen Bezug zum Geschick.

Alles nur Technische gelangt nie in das Wesen der "lechnik.
s vermag nicht einmal seinen Vorhof zu kennen. Darum be-
schreiben wir, indem wir versuchen, den Einblick in das, was
ist, zu sagen, nicht die Situation der Zeit. e Konstellation des
Seyns spreche uns an.



Die Kehre 77

Aber wir horen noch nicht, wir, denen unter der Herrschaft
der Technik Héren und Sehen durch Funk und Film vergeht.
Die Konstellation des Seyns ist die Verweigerung von Welt als
die Verwahrlosung des Dingesb. Verweigerung' ist nicht nichts,
sie i1st das hochste Geheimnis des Seyns innerhalb der Herr
schaft des Ge-Stells.

Ob der Gott lebt oder tot bleibt, entscheidet sich nicht durch
die Religiositit der Menschen und noch weniger durch theolo
gische Aspirationen der Philosophie und der Naturwissen
schaft. Ob Gott Gott ist, ereignet sich aus der Konstellation des
Seyns und innerhalb ihrer. Solange wir nicht denkend erfahren,
was ist, kénnen wir nie dem gehoren, was seyn wird.

Ereignet sich Einblick in das was ist?

Werden wir als die Erblickten in den Wesensblick des Seyns
cingeholt, dal wir ihm nicht mehr entgehen? Gelangen wir so
in das Wesen der Nihe, die im Ding dingend Welt nihert?
Wohinen wir einheimisch in der Nihe, so dal3 wir anfianglich in
das Geviert von Himmel und Erde, Sterblichen und Gattlichen
gehoren?

Ereignet sich Einblick in das was ist? Entsprechen wir dem
iinblick durch ein Blicken, das in das Wesen der Technik blickt
und in thm das Seyn selbst gewahrt?

Sehen wir den Blitz des Seyns im Wesen der Technik? Den
Blitz, der aus der Stille kommt als sie selbst? Die Stille stillt. Was
stillt sie? Sie stillt Seyn in das Wesen von Weltd

Dall Welt, weltend, das Nichste sei alles Nahen, das naht,
indem es die Wahrheit des Seyns demm Menschenwesen nihert
und so den Menschen dem Ereignis vereignet.

b Vergessen des Unterschieds; die Sprache
¢ Ver-Hiltnis
d Sprache!






GRUNDSATZE DES DENKENS

Freiburger Vortriage 1957






I. Vortrag

Die Grundsitze des Denkens leiten und regeln die Titigkeit des
Denkens. Man nennt sie deshalb auch die Denkgesetze. Zu
ihnen rechnet man den Satz der Identitit, den Satz des Wider-
spruches, den Satz vom ausgeschlossenen Dritten. Nach der
geldufigen Meinung gelten die Denkgesetze fiir alles Denken,
gleichviel, was jeweils gedacht wird, und abgesehen davon, wie
das Denken dabei verfihrt. Die Denkgesetze bediirfen keiner
Riicksicht, weder auf den Inhalt der jeweils bedachten Gegen-
stinde, noch auf die Form, d. h. die Art des Denkverfahrens.
Inhaltlich leer, sind die Denkgesetze bloBe Formen. In diesen
Denkformen bewegt sich das Bilden von Begriffen, das Fillen
von Urteilen, das Ziehen von Schliissen. Die Leerformen des
Denkens lassen sich daher formelhaft darstellen. Der Satz der
Identitit hat die Formel: A = A. Der Satz des Widerspruches
lautet: A # nicht A. Der Satz vom ausgeschlossénen Dritten
fordert: X ist entweder A oder nicht A.

Die Formeln der Denkgesetze spielen auf eine seltsame Wei-
se ineinander. Man hat denn auch versucht, sie auseinander
abzuleiten. Dies geschah auf mehrfache Weise. Der Satz des
Widerspruchs, A # nicht A, wird als die negative Form des
positiven Satzes der Identitit, A = A, vorgestellt. Aber auch
umgekehrt: Der Satz der Identitédt gilt, insofern er auf einer
verdeckten Entgegensetzung beruht, als die noch unentfaltete
Form des Satzes vom Widerspruch. Der Satz vom ausgeschlos-
senen Dritten ergibt sich entweder als die unmittelbare Folge
der beiden ersten, oder er wird als deren Zwischenglied aufge-
faBt. Was immer und wie auch immer man iiber die Denkge-
setze verhandelt, man hilt sie fiir unmittelbar einsichtig, meint
sogar hidufig, dies miiBite so sein. Denn die Grundsitze lassen
sich, recht besehen, nicht beweisen. Ist doch jeder Beweis schon



82 Grundsiitze des Denkens

eine Titigkeit des Denkens. Der Beweis steht also bereits unter
den Denkgesetzen. Wie kann er sich da iiber sie stellen wollen,
um erst ihre Wahrheit zu rechtfertigen? Aber auch dann, wenn
wir die besondere Frage der Beweisbarkeit oder Unbeweisbar-
keit der Denkgesetze fiir eine ungemiBe Frage halten, bleibt
die Schwierigkeit bestehen, dafl wir uns bei der Betrachtung der
Denkgesetze in einen Widerspruch verwickeln. Wir geraten
den Denkgesetzen gegeniiber in eine seltsame Lage. So oft wir
nidmlich versuchen, die Grundsitze des Denkens vor uns zu
bringen, werden sie unausweichlich Thema unseres Denkens —
und seiner Gesetze. Hinter uns, im Riicken gleichsam, stehen
jederzeit schon die Gesetze des Denkens und lenken jeden
Schritt des Nachdenkens iiber sie. Dieser Hinweis leuchtet auf
den ersten Blick ein. Er scheint mit einem Schlag jeden Versuch,
der die Gesetze des Denkens sachgerecht bedenken méchte, zu
unterbinden.

Aber dieser Schein 16st sich auf, sobald wir beachten, was in
der Geschichte des abendlindischen Denkens vorgefallen ist.
Der Vorfall liegt, historisch gerechnet, kaum anderthalb Jahr-
hunderte zuriick. Der Vorfall bekundet sich darin, da3 durch die
Anstrengung der Denker Fichte, Schelling und Hegel, vorbe-
reitet durch Kant, das Denken in eine andere, nach gewissen
Hinsichten héchste Dimension seiner Moglichkeiten gebracht
wird. Das Denken wird wissentlich dialektisch. Im Bezirk die-
ser Dialektik bewegt sich auch, und zwar noch erregter von
ihren unausgeloteten Tiefen angeriihrt, die dichterische Besin-
nung von Hélderlin und Novalis. Die theoretisch-spekulative,
vollstindig ausgefiihrte Entfaltung der Dialektik in die Ge-
schlossenheit ihres Umkreises vollzieht sich im Werk Hegels,
das betitelt ist »Wissenschaft der Logik«.

Der Vorfall, durch den das Denken in die DDimension der
Dialektik eingeht, ist ein geschichtlicher. Demnach scheint er
hinter uns zu liegen. Dieser Anschein besteht, weil wir es ge-
wohnt sind, die Geschichte historisch vorzustellen. In den Gang
der folgenden Vortrige wird immer wieder unser Verhiltnis zur



I Vortrag 83

Geschichte heriiberspielen. Darum beachten wir im Vorblick
darauf das Folgende.

Solange wir die Geschichte historisch vorstellen, erscheint sie
als Geschehen, dieses jedoch im Nacheinander des Vorher und
Nachher. Wir selbst finden uns in einer Gegenwart, durch die
das Geschehen hindurchflief3t. Von ihr aus wird das Vergangene
auf das Gegenwirtige verrechnet. Fiir dieses wird das Kiinftige
geplant. Die historische Vorstellung von der Geschichte als ei-
nem Nacheinander des Geschehens verwehrt es, zu erfahren,
inwiefern die eigentliche Geschichte in einem wesenhaften
Sinne stets Gegen-wart ist. Unter Gegenwart verstehen wir hier
nicht das im momentanen Jetzt gerade Vorhandene. Gegen-
-wart ist das, was uns entgegenwartet, wartet, ob und wie wir
uns ihr aussetzen oder uns dagegen verschlieBen. Was uns ent-
gegen-wartet, kommt auf uns zu, ist die recht gedachte Zu-
-kunft. Sie durchwaltet die Gegen-wart als eine Zumutung, die
das Da-sein des Menschen angeht, ihn so oder so anmutet,
damit er sie, die Zu-kunft, in ihrem Anspruch vermute. Erst in
der Luft solchen Vermutens gedeiht das Fragen, jenes wesen-
hafte Fragen, das zur Hervorbringung jedes gediegenen Wer-
kes, auf welchem Feld auch immer, gehort.

Ein Werk ist nur Werk, indem es der Zumutung der Zu-kunft
entspricht und dadurch das Gewesene in sein verborgenes We-
sen befreit, tiberliefert. Die gro3e Uberlieferung kommt als
7u-kunft auf uns zu. Sie wird niemals durch das Verrechnen des
Vergangenen zu dem, was sie ist: Zumutung, Anspruch. Gleich
wie jedes grole Werk selber dasjenige Menschengeschlecht erst
erwecken und herausbilden muf}, das jeweils die im Werk ver-
borgene Welt ins Freie bringt, so mul} die Hervorbringung des
Werkes ihrerseits in die ihm zugesprochene Uberlieferung vor-
aushoren. Was man das Schépferische und Geniale eines Werkes
zu nennen pflegt, entstammt nicht einem Aufwallen von Ge-
fiihlen und Einfillen aus dem Unbewul3ten, es ist vielmehr der
wache Gehorsam zur Geschichte, welcher Gehorsam in der rei-
nen Freiheit des Horenkonnens beruht.



84 Grundsiitze des Denkens

Eigentliche Geschichte ist Gegen-wart. Gegen-wart ist Zu-
kunft als Zumutung des Anfinglichen, d. h. des schon Wihren-
den, Wesenden und seiner verborgenen Versammlung. Gegen-
-wart ist der uns an-gehende Anspruch des Gewesenen. Wenn
man sagt, im Grunde bringe die Geschichte nichts Neues, dann
ist die Aussage unwahr, falls sie meint, es gibe immer nur das
immergleiche Einerlei. Sagt der Satz: Es gibt unter der Sonne
nichts Neues, jedoch dieses: Es gibt nur das Alte in der uner-
schopflichen Verwandlungsgewalt des Anfinglichen, dann
trifft der Satz das Wesen der Geschichte. Sie ist Ankunft des
Gewesenen. Dieses, das Schon-Wesende und nur dieses kommt
auf uns zu. Das Vergangene jedoch geht von uns weg. Fiir das
historische Rechnen ist die Geschichte das Vergangene und die
Gegenwart das Aktuelle. Allein, das Aktuelle bleibt das ewig
Zukunftlose. Wir sind iiberschwemmt von Historie und finden
nur selten den Einblick in die Geschichte. Zeitungs-, Rund-
funk-, Fernseh- und Taschenbiicherwesen sind die heute maQ-
gebenden und zugleich planetarischen Formen der historischen
Verrechnung des Vergangenen, d. h. seiner Aktualisierung ins
Aktuelle. Es wire Verblendung, wollte man diese Vorgidnge ver-
werfen, Verblendung auch, sie blindlings zu foérdern, statt sie in
ithrem Wesen zu bedenken. Denn diese Vorginge gehéren zu
unserer Geschichte, in das, was auf uns zukommt.

Geschichtlich nennen wir nun auch den Vorfall, daf3 das Den-
ken in die Dimension der Dialektik eingegangen ist.

Was heil3t dies, die Dialektik sei eine Dimension? Vorerst
bleibt unklar, was Dialektik ist und was die hier gebrauchte
Rede von der Dimension meint. Wir kennen dergleichen wie
Dimensionen aus dem Gebiet des Raumes. Dimension kann
soviel bedeuten wie Ausdehnung: eine Industrieanlage von gro-
Ben Dimensionen, d. h. Abmessungen. Wir sprechen aber auch
von dem uns vertrauten dreidimensionalen Raum. Die Fliche
ist im Unterschied zur Linie eine andere Dimension. Aber diese
schiebt sich nicht blol an jene an, sondern die Fldche ist in
bezug auf die Linienmannigfaltigkeit ein anderer, diese Man-



L Vortrag 85

nigfaltigkeit in sich aufnehmender Bezirk der MaBgabe fiir sie.
Das Gleiche gilt fiir den Korper in bezug auf die Flichenman-
nigfaltigkeit. Korper, Flidche, Linie enthalten eine je verschie-
dene Mallgabe. Lassen wir die Einschrinkung auf den Raum
fallen, dann erweist sich die Dimension als der Bezirk einer
MaBgabe. Dabei sind MaBBgabe und Bezirk nicht zwei verschie-
dene oder gar getrennte Sachen, sondern eine und dieselbe. Die
Mallgabe ergibt und 6ffnet jeweils einen Bezirk, worin die
MaBgabe zuhause ist und so das sein kann, was sie ist.

Wenn wir die Dialektik als Dimension des Denkens kenn-
zeichnen und sie sogar als die im Geschichtsgang der Metaphy-
sik héchste Dimension des Denkens anerkennen miissen, dann
sagt dies jetzt: Dadurch, dal das Denken dialektisch wird, ge-
langt es in einen bisher verschlossenen Bezirk der MaBgabe fiir
die Umgrenzung seines eigenen Wesens. Durch die Dialektik
gewinnt das Denken jenen Bezirk, innerhalb dessen es sich
selber vollstindig denken kann. Dadurch kommt das Denken
erst zu sich selbst. Innerhalb der Dimension der Dialektik wird
auf eine begriindete Weise offenbar, dal und wie zum Denken
nicht nur die Moglichkeit, sondern die Notwendigkeit gehort,
sich selbst zu denken, sich in sich zu spiegeln, zu reflektieren.
Weshalb und auf welche Weise das Denken Reflexion ist,
kommt erst in der Dimension der Dialektik ganz zum Vor-
schein. Dadurch aber, dafl das Denken sich selbst denkt und als
Denken sich denken muB, sondert sich das Denken als Vorstel-
len keineswegs von seinen Gegenstinden ab; vielmehr gewinnt
es so erst die Vermittelung und die zureichende Einigung mit
den Gegenstinden. Darum ist der dialektische Prozel3 des Den-
kens keine blo3e Abfolge von Vorstellungen im menschlichen
BewuBtsein, die sich psychologisch beobachten lassen. Der dia-
lektische Prozef} ist die Grundbewegung im Ganzen des Gegen-
standlichen aller Gegenstidnde, d. h. im neuzeitlich verstande-
nen Sein. Der Vorfall, daB unser abendlindisch-europiisches
Denken die ihm seit Platon vorgezeichnete Dimension der Dia-
lektik erreicht hat, ist ein weltgeschichtlicher. Er kommt iiber-



86 Grundsiitze des Denkens

all als Gegenwart in verschiedenen Gestalten auf den Men-
schen dieses Zeitalters zu.

Welche Bedeutung hat nun aber der genannte Vorfall fiir die
Aufgabe, die uns hier angehen soll: fiir das Nachdenken iiber die
Denkgesetze? In der gebotenen Kiirze zusammengefalit, lautet
die Antwort: Durch den Eingang des Denkens in die Dimension
der Dialektik hat sich die Moglichkeit geoffnet, die Denkge-
setze in den Bezirk einer griindlicheren Mallgabe zu riicken. Im
Gesichtskreis der Dialektik gewinnen die Grundsitze des Den-
kens eine gewandelte Gestalt. Hegel zeigt, daf3 die genannten
Denkgesetze mehr und anderes setzen, als was das geldufige
Vorstellen unmittelbar in ihren Formeln findet. Es findet nam-
lich nichts dabei. So gilt die Formel fiir den Satz der Identitit A
= A dem gewdhnlichen Verstand als ein nichts sagender Satz.
Hegel zeigt jedoch: Dieser Satz, A ist A, konnte gar nicht setzen,
was er setzt, wenn er die leere Selbigkeit des A mit sich selbst
nicht schon durchbrochen und wenigstens A ithm selbst, dem A,
entgegengesetzt hitte. Der Satz konnte nicht einmal ein Satz,
d. h. stets eine Zusammensetzung sein, wenn er nicht zuvor das
preisgidbe, was er zu setzen vorgibt, ndmlich A als die véllig
leere und darum auch nie weiter entfaltbare Selbigkeit von
Etwas mait sich selbst, A als die Identitit und zwar die abstrakte.
So kann denn Hegel sagen: »Es liegt also in der Form des Satzes,
in der die Identitdt ausgedriickt ist, mehr als die einfache, ab-
strakte Identitdt.« (Wissenschaft der logik, 11. Buch, Lass.
Bd. II, S. 31)*. '

Hegel hat nun aber in seiner »Logik« nicht nur die reichere
und auf ihren Grund zuriickgebrachte Wahrheit der Denkge-
setze sichtbar gemacht, sondern er hat zugleich und auf eine
unwiderlegbare Weise dargetan, dall unser geldufiges IDenken
gerade dort, wo es sich fiir das richtige ausgibt, die Denkgesetze
gar nicht befolgt, sondern ihnen fortgesetzt widerspricht. Dies

' G. W. F. Hegel, Wissenschaft der Logik. Herausgegebhen von Georg Las-
son. Zweiter Teil. Leipzig 1923. '



I Vortrag 87

erweist sich jedoch nur als eine Folge des Sachverhaltes, daf3
alles, was ist, den Widerspruch zu seinem Grund hat, was Hegel
oft und auf eine vielfiltige Weise ausspricht. Einmal durch den
Satz: »er [der Widerspruch] ist die Wurzel aller Bewegung und
Lebendigkeit; nur insofern etwas in sich selbst einen Wider-
spruch hat, bewegt es sich, hat Trieb und Titigkeit.«*> Bekann-
ter, weil eingéngiger und darum oft angefiihrt, ist der Gedanke
Hegels iiber das Verhiltnis von Leben und Tod. Dieser, der Tod,
gilt gewohnlich als die Vernichtung und Verwiistung des Le-
bens. Der Tod steht zum Leben im Widerspruch. Der Wider-
spruch reit Leben und Tod auseinander, der Widerspruch ist
die Zerrissenheit beider. Hegel sagt jedoch (in der Vorrede zur
»Phidnomenologie des Geistes«): »Aber nicht das Leben, das
sich vor dem Tode scheut und vor der Verwiistung rein bewahrt,
sondern das ihn ertrégt, und in thm sich erhilt, ist das Leben des
Geistes. Er [der Geist] gewinnt seine Wahrheit nur, indem er in
der absoluten Zerrissenheit [d. h. im Widerspruch] sich selbst
findet« (ed. Hoffmeister S. 29/30).> Und Hélderlins spites Ge-
dicht »In lieblicher Bldue bliihet . . .« schlieBt mit dem Wort:
».eben ist Tod, und Tod ist auch ein Leben.«* Hier enthiillt sich
der Widerspruch als das Einigende und Wihrende. Dem
scheint zu widersprechen, was Novalis in einem seiner Frag-
mente schreibt (Wasmuth, Bd. 111, 1125): »den Satz des Wider-
spruchs zu vernichten ist vielleicht die héchste Aufgabe der
hoheren Logik.«* Aber der denkende Dichter will sagen: Der
Satz der gewohnlichen Logik, ndmlich das Gesetz vom zu ver-
meidenden Widerspruch, muf3 vernichtet und so der Wider-

% a.a.0., S. 58.

> G. W. F. Hegel, Phinomenologie des Geistes. Nach dem Text der Origi-
nalausgabe herausgegeben von Johannes Hoffmeister. 4. Auflage, Leipzig
1937.

* Holderlin, Simtliche Werke. listorisch-kritische Ausgabe, begonnen
durch Norbert v. Iellingrath, fortgefiihrt durch Friedrich Seebass und Lud-
wig v. Pigenot. 2. Auflage, Berlin 1923. IV. Band, S. 27.

* Novalis, Briefe und Werke. Ilrsg. von Ewald Wasmuth. Berlin 1943. Band
111, S. 330, Fragment 1125.



88 Grundsitze des Denkens

spruch als Grundzug alles Wirklichen gerade zur Geltung
gebracht werden. Novalis sagt hier genau das Selbe, was Hegel
denkt: den Satz des Widerspruchs vernichten, um den Wider-
spruch als Gesetz der Wirklichkeit des Wirklichen zu retten.

Durch den Hinweis auf Hegels dialektische Auslegung der
Denkgesetze, wonach sie mehr sagen als ihre Formeln, deren
Aussage vom dialektischen Denken niemals befolgt wird, kom-
men erregende Sachverhalte zum Vorschein, deren zureichende
Kenntnis, deren entscheidende Erfahrung noch nicht an das
Ohr des geldufigen Denkens gelangt. Hieriiber diirfen wir uns
freilich nicht wundern. Wenn schon Hegel selber denjenigen
Teil seiner »Logik«, der von den Denkgesetzen handelt, den
»schwersten« nennt (Encycl. § 114)%, wie sollen dann erst wir
ohne jede Vorbereitung zu jener Dimension hinfinden, in der
durch die Dialektik die Denkgesetze und deren Begriindung
fragwiirdig werden?

Zwar vermerkt man, sobald heute von Dialektik die Rede ist,
daB es einen dialektischen Materialismus gibt. Man hilt ihn fiir
eine Weltanschauung, gibt 1hn als Ideologie aus. Doch wir ge-
hen mit dieser Feststellung dem Nachdenken aus dem Weg,
statt zu erkennen: Die Dialektik ist heute eine, vielleicht sogar
die Weltwirklichkeit. Hegels Dialektik ist einer der Gedanken,
die — von weither angestimmt — »die Welt lenken, gleichméch-
tig dort, wo der dialektische Materialismus geglaubt, wie dort,
wo er — nur in einem leicht abgewandelten Stil des selben
Denkens — widerlegt wird. Hinter dieser, wie man sagt, welt-
anschaulichen Auseinandersetzung tobt der Kampf um die
Erdherrschaft. Hinter diesem Kampf jedoch waltet ein Streit, in
den das abendlindische Denken selber mit sich selbst verstrickt
ist. Sein letzter Triumph, in den es sich auszubreiten beginnt,
besteht darin, dafl dieses Denken die Natur zur Preisgabe der
Atomenergie gezwungen hat.

¢ G.W.F. Hegel, Encyclopiddie der Wissenschaften im Grundrisse. In zwei-
ter Auflage herausgegeben von Georg l.asson. Leipzig 1911. S. 128.



I Vortrag 89

Ist es da noch abwegig oder gar weltfremd, wenn wir an das
Denken — denken und eine Besinnung auf seine Grundsitze
versuchen? Vielleicht kommen wir damit dem Denken auf sei-
nen Grund. Vielleicht kommen wir ihm auch nur auf die Spur,
damit wir rechtzeitig noch die Gewalt des Denkens spiiren, die
jedes mogliche Quantum von Atomenergie unendlich, d. h.
dem Wesen nach iibertrifft. Die Natur konnte ndmlich nie als
der Energiebestand erscheinen, als welche sie jetzt vorgestellt
wird, wenn die Atomenergie nicht mit durch das Denken her-
ausgefordert, d. h. durch das Denken ge-stellt wiirde. Die
Atomenergie ist der Gegenstand einer Errechnung und Steue-
rung, die durch eine wissenschaftliche Technik, die sich Kern-
physik nennt, geleistet wird. Dal jedoch die Physik dahin
gelangt, die Natur auf diese Weise zu stellen, ist — falls nicht
noch anderes — ein meta-physischer Vorfall.

Wenn es nun aber dahin kdme, da3 die denkenden Wesen
durch die Atomenergie ausgeloscht wiirden, wo bliebe dann das
Denken? Was ist dann maéchtiger, die Naturenergie in ihrer
technisch-maschinenhaften Gestalt oder das Denken? Oder hat
keines der beiden, die in diesem Fall zusammengehoren, einen
Vorrang? Ist dann iiberhaupt noch etwas, wenn alles sterbliche
Wesen des Menschen auf der Erde ausgeloscht »ist«?

Waltender als die Macht der Naturenergie und des Natur-
denkens ist schon und bleibt zum voraus der Gedanke, dem ein
Denken folgte, indem es die Natur auf die Atomenergie hin
verfolgte. Solche Gedanken werden nicht erst durch unser
sterbliches Denken gemacht, dieses wird vielmehr stets nur von
jenen Gedanken in den Anspruch genommen, da3 es ihm ent-
spreche oder entsage. Nicht wir, die Menschen, kommen auf die
Gedanken, die Gedanken kommen zu uns Sterblichen, deren
Wesen auf das Denken als seinen Grund gesetzt ist. Wer aber
denkt diese Gedanken, die uns besuchen? — so werden wir als-
bald fragen, in der Annahme, diese Frage sei deshalb schon
sachgerecht gefragt, weil sie sich uns unmittelbar aufdringt.
Uns — wer sind wir — wenn wir uns so unmittelbar meinen? Wie



90 Grundsitze des Denkens

wollen wir uns auf solche Gedanken einlassen, ohne in den
Grundsitzen des Denkens erfahren zu sein?

»Grundsitze des Denkens« — wir beginnen mit einer Erldute-
rung desTitels der Vortrige. Durch die Erlauterung kann sich der
Weg fiir die folgenden Gedankenginge 6ffnen. Die Erlduterung
suchtdasLautere. Lauter nennen wir die Luft, das Wasser, sofern
sie nicht getriibt sind und deshalb durchsichtig. Aber es gibt auch
lauteres Gold, was durchaus undurchsichtig bleibt. Das Lautere
ist das Ungetriibte in dem Sinne, daB jede Beimischung von
Nichtdazugehorigem wegfillt. Wir lautern denTitel »Grundsit-
ze des Denkens«, um das Nichthergehérige fernzuhalten. Es
geschieht dadurch, da3 wir in diejenigen Bestimmungen gelan-
gen, dieder Titel alsTitel der folgenden Vortridge nennen méchte.
Die Erliduterung desTitels bringt uns so auf den Weg eines Den-
kens, das dem Denken nach-denkt. »Grundsitze des Denkens«
bedeutet zum ersten: Gesetze fiir das Denken. Dieses steht mit all
seinen Urteilen, Begriffen und Schliissen unter den Gesetzen,
wird von diesen geregelt. Das Denken ist das von den Grundsat-
zen betroffene Objekt. Der Genitiv in der Wendung des Titels
»Grundsitze des Denkens« besagt: Grundsitze fiir das Denken.
Er ist ein genitivus obiectivus.

Indessen zeigt sich sogleich ein Zweites. Sitze von der Art wie
A = A, A # nicht A, sind Grundformen des Denkens, Sitze,
durch die es sich selber in seine Form bringt. Die Grundsitze
erweisen sich so als das Objekt, das durch das Denken gesetzt ist.
Dieses selber bekundet sich als das Subjekt der Setzung der
Grundsitze. Kant hat nach dem Vorgang Descartes’ in der Kritik
der reinen Vernunft sichtbar gemacht, daBB und wie alles Denken
wesenhaft ein »Ich denke . . .« ist. Alles in jedem Denken Vorge-
stellteistalssolchesauf ein »Ich-denke« zuriickbezogen, genauer
gesprochen, alles Vorgestellte ist zum voraus mit diesem Bezug
auf das Ich-denke iiberzogen. Waltete in unserem Denken nicht
durchgingig dieser selbe Riickbezug auf das selbe Ich, das denkt,
dannvermdéchten wir nie etwaszu denken. Fiiralles Denken muf3
das Ich im »Ich denke« mit sich einig und das selbe sein.



I Vortrag 91

Fichte hat diesen Sachverhalt in die Form gebracht »Ich =
Ich«. Im Unterschied zur Formel fiir den Satz der Identitit A =
A, der formal fiir jedes beliebig Vorstellbare gilt, ist der Satz
»Ich = Ich« inhaltlich bestimmt, d4hnlich dem Satz, den wir
z. B. von jedem einzelnen Baum sagen kénnen: »Baum =
Baum«. Fichte zeigt nun aber in seiner »Wissenschaftslehre«
von 1794, daB3 der Satz »der Baum ist Baum« keineswegs dem
Satz »Ich bin Ich« gleichgeordnet werden darf. Natiirlich nicht,
werden wir sagen, denn ein Baum und mein »Ich« sind etwas
inhaltlich Verschiedenes. Indes fallen doch alle Sdtze dieser
Form, Baum = Baum, Punkt = Punkt, Ich = Ich unter den
formal leeren und deshalb allgemeinsten Satz A = A. Allein,
gerade dies ist nach Fichte ausgeschlossen. Vielmehr ist der Satz
»Ich bin Ich« die Aussage fiir jene Tathandlung des Ich, d. h. des
Subjekts, durch die erst der Satz A = A gesetzt wird. Der Satz
Ich = Ich ist umfassender als der formal allgemeine Satz A =
A —, ein erregender Sachverhalt, iiber den wir keineswegs zuviel
sagen, wenn wir behaupten, das, woran er riihrt, sei bis zur
Stunde nicht ins Reine und d. h. fiir das Denken stets, in seine
anfingliche Fragwiirdigkeit gebracht.

Das Denken ist zuerst nicht Objekt fiir die Grundsitze, son-
dern ihr Subjekt. Der Genitiv im Titel »Grundsitze des Den-
kens« ist ein genitivus subiectivus. Aber die Grundsitze sind
solche doch auch fiir das Denken, gehen es an. Der Genitiv im
Titel ist auch ein genitivus obiectivus. Darum sagen wir vor-
sichtiger: Der Titel »Grundsitze des Denkens« kiindigt etwas
Doppeldeutiges an. Darum stellt er uns vor folgende Fragen, die
ineinander verkettet sind: Kénnen wir und miissen wir den
Titel zu einer Eindeutigkeit bringen und ihn demgemiB ent-
weder als genitivus obiectivus oder nur als genitivus subiectivus
deuten? Oder miissen wir dieses »Entweder-Oder« fahren und
statt seiner das »Sowohl-als auch« gelten lassen? Das »Sowohl-
als auch« ist eine gern aufgesuchte Zuflucht des Denkens, wenn
es darauf rechnet, ins Fraglose auszuweichen.

Das bloBe »Sowohl-als auch« ist jedoch nur der Vorwand, das



92 Grundsitze des Denkens

Weiterdenken abzuwehren. Wo es sich indes darum handelt,
dem Denken und seinen Grundsitzen nachzudenken, kann das
»Sowohl-als auch« keine Antwort sein, sondern nur der Anlauf
zur Frage: Wie steht es mit dem Denken selbst, wenn es sowohl
Subjekt seiner Grundsitze als auch deren Objekt sein soll?
Grundsitze des Denkens — schon eine grobe Erlduterung des
Titels schafft eine Unruhe, die wir nicht wieder beschwichtigen
méchten. Damit sie unser Nachsinnen wecke, gehen wir den
vorigen Gedankengang noch einmal in einer abgewandelten
Weise. Wir fragen: Gilt der Satz der Identitit in der Formel A =
A deshalb, weil das Denken als »Ich denke . . .« ihn setzt, oder
mufl das Denken diesen Satz setzen, weil A = A ist? Was heil3t
hier »ist«? Stammen die Grundsitze des Denkens aus dem Den-
ken? Oder stammt das Denken aus dem, was seine Grundsitze
setzen? Was hei3t hier »setzen«? Wir sagen z. B. »gesetzt den
Fall« und meinen: angenommen, etwas verhalte sich so und so.
Aber das Setzen der Grundsitze ist offensichtlich keine bloBe
Annahme. Die Grundsiitze setzen etwas fest und zwar zum vor-
aus und fiir alle Fille. Sie sind demnach Voraussetzungen.
GewiB, aber auch mit diesem Wort gehen wir sehr freigebig und
nachlissig um, ohne zu bedenken, wer oder was hier und auf
welche Weise »setzt« und wohin »voraus« das also Gesetzte
gesetzt wird. Die Grundsitze des Denkens setzen jedoch als
Denkgesetze das, was sie setzen, unwiderruflich fest. Sie bilden
gleichsam die Festung, worin das Denken alle seine Unterneh-
mungen im vorhinein sichert. Oder sind die Grundsitze des
Denkens — denken wir an das von Hegel iiber sie Gesagte -
keine feste Burg fiir das Denken? Bediirfen die Grundsitze
ihrerseits einer Geborgenheit und Bergung? Wo aber sind sie
geborgen? Woher stammen sie? Welches ist der Ort der Her-
kunft der Grundsitze des Denkens? Jeder, der heute behaupten
wollte, diese Frage sei einhellig entschieden, der schwindelt. Er
gibt etwas fiir Wissenschaft aus, die keine ist, keine sein kann,
weil keine Wissenschaft dorthin reicht, wo der Ort der Her-
kunft der Grundsitze des Denkens vielleicht erortert werden



I Vortrag 93

konnte. Gestehen wir es ruhig ein: Die Herkunft der Grund-
sitze des Denkens, der Ort des Denkens, das diese Sitze setzt,
das Wesen des hier genannten Ortes und seiner Ortschaft, all
dieses bleibt fiir uns in ein Dunkel gehiillt. Diese Dunkelheit ist
vielleicht bei allem Denken jederzeit im Spiel. Der Mensch
kann sie nicht beseitigen. Er muB} vielmehr lernen, das Dunkle
als das Unumgingliche anzuerkennen und von ihm jene Vor-
urteile fernzuhalten, die das hohe Walten des Dunklen zersts-
ren. So hilt sich das Dunkle geschieden von der Finsternis als
der bloBen und vélligen Abwesenheit von Licht. Das Dunkle
aber ist das Geheimnis des Lichten. Das Dunkle behilt das
Lichte bei sich. Dieses gehort zu jenem. Darum hat das Dunkle
seine eigene Lauterkeit. Holderlin, der alte Weisheit wahrhaft
wullte, sagt in der dritten Strophe seines Gedichtes »Anden-
ken«:

»Es reiche aber,

Des dunklen Lichtes voll,

Mir einer den duftenden Becher«,”

Das Licht ist nicht mehr Lichtung, wenn das Lichte in eine
bloBe Helle, »heller als tausend Sonnen«, auseinanderfihrt.
Schwer bleibt es, die Lauterkeit des Dunklen zu wahren, d. h.
die Beimischung der ungehorigen Helle fernzuhalten und die
dem Dunkel allein gemiBe Helle zu finden. Laotse sagt (Kap.
XXVIII, iibersetzt von V. v. StrauB3)®: »Wer seine Helle kennt,
sich in sein Dunkel hiillt.« Dazu fiigen wir die Wahrheit, die
alle kennen, doch wenige vermégen: Sterbliches Denken muf3
in das Dunkel der Brunnentiefe sich hinablassen, um bei Tag
den Stern zu sehen. Schwerer bleibt es, die Lauterkeit des
Dunklen zu wahren als eine Helle beizuschaffen, die nur als
solche scheinen will. Was nur scheinen will, leuchtet nicht. Die

7 Holderlin, Samtliche Werke (ed. Hellingrath). 2. Aufl, Berlin 1923,
IV. Band, S. 61.

® Lad-Tse’s Tao Te King. Aus dem Chinesischen ins Deutsche iibersetzt,
eingeleitet und commentirt von Victor von Strauss. Leipzig 1924. XXVIIL
Kapitel, S. 140.



94 Grundsitze des Denkens

schulméaBige Darstellung der Lehre von den Denkgesetzen will
jedoch so scheinen, als leuchteten der Inhalt dieser Gesetze und
ihre absolute Geltung unmittelbar fiir jedermann ein.

Indes fiihrte uns schon die erste Erlduterung des Titels
»Grundsitze des Denkens« alsbald ins Dunkle. Woher die
Grundsitze stammen, ob aus dem Denken selbst oder aus dem,
was das Denken im Grunde zu bedenken hat, ob gar aus keiner
dieser beiden sich alsbald anbietenden Quellen, das verbirgt
sich uns. Uberdies haben die Denkgesetze durch Hegels dialek-
tische Auslegung des Denkens ihre bis dahin giiltige Gestalt
und Rolle eingebiifit. Der Eingang des Denkens in die Dimen-
sion der Dialektik verwehrt uns aber vor allem, kiinftig noch so
leichthin von »dem« Denken zu reden. »Das« Denken gibt es
ohnehin nirgends. Wenn wir das Denken als ein allgemein
menschliches Vermogen vorstellen, dann wird es zu einem
phantastischen Gebilde. Berufen wir uns jedoch darauf, daf in
unserem Zeitalter iiberall auf der Erde eine gleichférmige
Denkweise zur weltgeschichtlichen Herrschaft gelange, dann
miissen wir gleichentschieden im Blick behalten, daB dieses
gleichformige Denken nur die eingeebnete und nutzbar ge-
machte Form jener geschichtlichen Gestalt des Denkens ist, das
wir das abendlidndisch-européische nennen, dessen geschick-
hafte Einzigartigkeit wir kaum erst erfahren und selten genug
wahrhaben wollen.

In einer friihen, aus seinem NachlaB veréffentlichten Schrift
erkldrt Karl Marx, daB3 »die ganze sogenannte Weltgeschichte
nichts anderes ist als die Erzeugung des Menschen durch die
menschliche Arbeit, als das Werden der Natur fiir den Men-
schen« (Die Friihschriften 1, 1932, S. 307)°. Viele werden diese
Deutung der Weltgeschichte und die ihr zugrundeliegende Vor-
stellung vom Wesen des Menschen zuriickweisen. Aber nie-
mand kann leugnen, daBl Technik, Industrie und Wirtschaft

® Karl Marx, Die Friihschriften. Herausgegeben von Siegfried Landshut.
Zwei Binde. Stuttgart 1932.



I Vortrag 95

heute maBgebend als Arbeit der Selbstproduktion des Men-
schen alle Wirklichkeit des Wirklichen bestimmen. Allein, mit
dieser Feststellung fallen wir bereits aus derjenigen Dimension
des Denkens heraus, in der sich die angefiihrte Aussage von
Marx iiber die Weltgeschichte als »die Arbeit der Selbstproduk-
tion des Menschen« bewegt. Denn das Wort »Arbeit« meint hier
nicht die bloBe Betitigung und Leistung. Das Wort spricht im
Sinne von Hegels Begriff der Arbeit, die als der Grundzug des
dialektischen Prozesses gedacht ist, durch den das Werden des
Wirklichen dessen Wirklichkeit entfaltet und vollendet. Dal3
Marx im Gegensatz zu Hegel das Wesen der Wirklichkeit nicht
im absoluten sich selbst begreifenden Geist sieht, sondern in
dem sich selbst und seine Lebensmittel produzierenden Men-
schen, bringt Marx zwar in einen &dullersten Gegensatz zu
Hegel, aber durch diesen Gegensatz bleibt Marx innerhalb der
Metaphysik Hegels; denn Leben und Walten der Wirklichkeit
ist iiberall der ArbeitsprozeB als Dialektik und d. h. als Denken,
insofern das eigentlich Produktive jeder Produktion das Den-
ken bleibt, mag das Denken als spekulativ-metaphysisches oder
als wissenschaftlich-technisches oder als Gemisch und Vergro-
berung beider genommen und vollzogen werden. Jede Pro-
-duktion ist in sich schon Re-flexion, ist Denken.

Wagen wir also, was der Titel andeutet, das Denken zu be-
denken, dann hat die Rede von dem Denken nur einen verlil3-
lichen Sinn, wenn wir das Denken iiberall und nur als jenes
erfahren, das unser geschichtliches Dasein bestimmt. Sobald
wir diesem Denken grundsitzlich nachzudenken versuchen,
finden wir uns schon in das Geziige und die Beziige unserer
Geschichte und d. h. der gegenwirtigen Weltgeschichte einge-
wiesen. Erst wenn wir in unserem Denken, in seiner Wesens-
weite geniigend erfahren sind, vermogen wir es, ein anderes
Denken als fremdes anzuerkennen und es als Befremdendes in
seiner fruchtbaren Befremdlichkeit anzuhoren. Das Denken
aber, das, selber geschichtlich, heute die Weltgeschichte be-
stimmt, stammt nicht von heute, ist dlter als das bloBe Vergan-



96 Grundsitze des Denkens

gene, weht uns in seinen iltesten Gedanken aus einer Nihe an,
deren Spur wir deshalb nicht spiiren, weil wir meinen, das, was
uns eigentlich, d. h. im Wesen angehe, sei das Aktuelle.



II. Vortrag
und Wiederholung zum I. Vortrag

Niemand darf von uns fordern, wir sollten denken wie die
Philosophen. Aber es konnte, wer weill woher, von uns erwartet
werden, dall wir lernen, zu unterscheiden, weil sich Unterschie-
de entfachen, durch die hindurch wir in das Einfache zuriick-
und einkehren, damit wir es, das Einfache, als das Erstaunliche
nie wieder preisgeben. Auf irgendeine Weise denken wir alle
und sind doch allesamt unerfahren darin, dal und wie Grund-
-Sdtze des Denkens bewegen oder gar zur Ruhe bringen.

Der im gegenwirtigen Zeitalter tobende Sturm des weltge-
schichtlichen Kampfes um die Erdherrschaft hat zu seiner
Mitte die Windstille eines Streites, in den das abendldndisch-
-europidische Denken aus seinem Anfang her verstrickt bleibt.
Es ist der wesenhafte Streit des Denkens mit dem, von woher es
geheiflen wird, das zu denken, was es denkt, und so zu denken,
wie es denkt. Die Stricke aber, durch die es in diesen Ur-Streit
verstrickt wurde, sind von der Art jener, die Hélderlin einmal
nennt, wenn er im Blick auf das Verhiltnis zwischen den Got-
tern und den Sterblichen dichterisch fragt:

»Wer war es, der zuerst
Die Liebesbande verderbt
Und Stricke von ihnen gemacht hat?«
(Der Rhein, VIT Str.)!

Wann immer und wie immer wir versuchen, dem Denken nach-
zudenken, jedesmal zeigt uns schon eine grobe Uberlegung: Das
Denken gibt es nicht. Das Denken, von dem allein die Rede sein
kann, ist der verborgene innerste Streitfall unserer Geschichte.

! Holderlin, Samtliche Werke (ed. Hellingrath). 2. Auflage, Berlin 1923.
IV. Band, S. 175.



98 Grundsiitze des Denkens

Das Denken ist das Geschichtliche dieser Geschichte, somit in
sich selber geschichtlich.

Zunichst erwies sich der Titel »Grundsitze des Denkens« als
mehrdeutig im Sinne der Doppeldeutigkeit, die der Genitiv als
genitivus obiectivus und genitivus subiectivus mit sich bringt.
Jetzt wird klar: Der Genitiv im Titel ist noch in einer ganz
anderen Weise mehrdeutig und darum verfinglich.

Das Denken, dessen Grundsitze uns angehen mdchten,
scheint das Denken schlechtin zu sein, absolut und universal
genommen. In Wahrheit ist aber dieses Denken auf die Ge-
schichtlichkeit der abendlindisch-europidischen Geschichte
eingeschrinkt, zugleich jedoch als dieses eingeschrinkte zum
Grundzug der modernen Welttechnik unseres planetarischen
Zeitalters entschriankt. Sagen wir: »das« Denken, dann kann
dies meinen: denken als allgemein menschliche Tatigkeit; es
kann aber auch bedeuten: das Denken als ein einzigartiges Ge-
schick der abendlindischen Menschheit.

Die zuerst genannte Mehrdeutigkeit des Titels »Grundsitze
des Denkens« ist eine anscheinend nur grammatische Doppel-
deutigkeit des Genitivs. Die jetzt genannte Mehrdeutigkeit ist
eine Zweideutigkeit, hinter der sich eine weltgeschichtliche
Unentschiedenheit iiber das Wesen des Denkens abspielt. Diese
Zweideutigkeit steht jedoch keineswegs nur neben jener Dop-
peldeutigkeit. Vielmehr stammen die eine wie die andere
Mehrdeutigkeit aus der selben Quelle, der wir nachfragen miis-
sen. Demgemail ist der mehrfach mehrdeutige Titel der Vor-
trdge, falls wir ihn jetzt nachdenklicher horen, ein Wink in die
Frage, wie wir es mit dem Denken halten, ob wir geneigt sind,
es aus Grundsitzen zu erfahren.

Gesetzt also, das Denken sei in sich selber nicht nur ge-
schichtlich bestimmend, sondern seinerseits geschickhaft be-
stimmt, mufl dann nicht jede Besinnung auf das in sich
geschichtliche Denken ihrerseits in den selben Fall gelangen,
d. h. geschichtlich sein? Sagt dies aber dann nicht, wir miilten
uns erst einen umfassenden und eindringenden historischen



I Vortrag und Wiederholung 99

Uberblick iiber die Geschichte des abendlindischen Denkens
verschaffen, bevor wir es wagen diirften, dem Denken nachzu-
denken? Nein.

Historische Kenntnisse bringen uns nicht in die Geschichte
der Gedanken, welche die Welt lenken. Historische Kenntnisse
stellen frither Gedachtes als das Vergangene vor, bieten den
Beleg fiir die Vergangenheit, bezeugen aber noch keine Ge-
schichtlichkeit. Auch wenn die Vorstellungen iiber das Vergan-
gene historisch-philologisch richtig, somit innerhalb der Gren-
zen der Wissenschaft gesichert sind, selbst wenn wir diese
richtigen Vorstellungen iiber das Vergangene zum Zweck eines
Vergleiches mit dem Heutigen auf dieses anwenden, kommt es
immer noch nicht dahin, daB frither Gedachtes uns angeht,
indem es uns gerade aus den historischen Vorstellungen iiber
das Denken hinaushebt. Hinaus wohin?

Historische Kenntnisse iiber das vormals Gedachte verbiir-
gen — fiir sich genommen und gespeichert — noch nicht, dafl wir
uns mit unserem ganzen Wesen in das Denken schicken, das die
dltesten Gedanken des abendlindischen Denkens iiber uns hin-
weg uns zu-denken und so auf uns zu-kommen. Indes kommen
sie. Sie bleiben unterwegs in der Ankunft, auch wenn wir ihrer
nicht achten, weil wir nur davon besessen sind, die heutige
Situation zu analysieren, um die folgende planen zu kénnen.
Eines ist der Betrieb der fortlaufenden Analyse der Situation,
ein anderes der verhaltene geschichtliche Blick in die Konstel-
lation. Das ist die (Gegenwart, die uns zuspricht, dal und wie die
dltesten abendldndischen Gedanken — still waltend wie an
threm friihesten Tag — das Wesen der modernen Welttechnik
be-stimmen und austragen.

Nietzsche sagt von denjenigen Gedanken, welche »die Welt
lenken«, daB sie »mit TaubenfiiBen kommen«?. So bedarf es

2 Nietzsche, Also sprach Zarathustra. (Zweiter Theil. Die stille Stunde.)
Nietzsche’ Werke (GroBoktavausgabe). Band VI, Leipzig 1923. S. 217.

Vgl. auch: Der Wille zur Macht, Vorwort. A.a.0., Band XV (3. Aufl. 1922),
S. 4.



100 Grundsiitze des Denkens

denn eines feinen Gehors, um das Kommen und die Herkunft
des weltlenkenden Denkens zu vernehmen. Fein ist das ge-
schichtliche Gehor, wenn es auf den Zuspruch anspricht. Um so
anzusprechen, muBl das Héren frei, d. h. offen sein in die Weite
des Geschickes, dem das Gehor zugesprochen ist. Solches Héren
in die Herkunft der uns zugedachten Gedanken muf} vor allem
anderen jene Form des Vorstellens abgelegt haben, der zufolge
sich das Héren selber nur als den Akt eines Subjekts versteht,
das seine Objekte oder, was hier gleichviel gilt, andere Subjekte
in seine Sphire hereinzieht. In dieses Schema der Subjekt-
-Objekt- bzw. Subjekt-Subjekt-Relation gehért auch die heute
arg strapazierte Ich-Du-Beziehung. Die hierin maBgebenden
Vorstellungen bleiben in der Auffassung des Menschen als eines
Subjekts, d. h. im Cartesianismus hingen.

Solange man dieser Vorstellung vom Menschen als einem
Subjekt oder einer Person huldigt, verschlieB3t sich das Denken
gegen die Ankunft des uns zugesprochenen Geschickes. Man
kann dann folgerichtig behaupten, jedes Sprechen mit der Ge-
schichte sei, weil es doch von einem Subjekt veranstaltet wird,
stets nur ein selbstgemachter Monolog. Diese Meinung geht
jedermann leicht ein, weil man es gewohnt ist, den Menschen
als ein Subjekt vorzustellen. Die Loslosung aus dieser unzurei-
chenden Vorstellung vom Menschen gelingt nicht, solange wir
uns darauf verlegen, Beweisgriinde dafiir beizuschaffen, da3 die
Vorstellung falsch sei. Die Loslésung aus dieser Vorstellung ver-
langt das Einfache, dal wir sie zugunsten einer Erfahrung
preisgeben, in der wir uns schon aufhalten. Diese 148t sich in
aller Kiirze so sagen: Wir erblicken nur das, wovon wir selber
schon angeblickt sind. Damit dieses Verhiltnis zwischen An-
blick und Erblicken rein walten kann, miissen wir den Standort
im Menschen als einem Subjekt und damit die Subjekt-Objekt-
-Beziehung verlassen und in eine urspriinglichere 1)imension
des Menschenwesens zuriickgefunden haben. Wir erblicken
nur, was uns schon und zwar ohne unser Wissen und Zutun
angeblickt hat. Wir héren nur das, dem wir schon zugehéren,



II. Vortrag und Wiederholung 101

insofern wir in dessen Anspruch stehen. Aber gerade in diesem
Verhiltnis von Anblick, Anspruch auf der einen und erblicken,
horen auf der anderen Seite haust die Gefahr, dal wir uns im
Horen verhéren, im Erblicken verblicken und versehen und
einer Willkiir anheimfallen.

Das Verhiltnis zu dem, was als Anblick und Anspruch uns
angeht, auf uns zukommt, Gegen-wart und so eigentliches
Geschick und Geschichte ist, das Verhiltnis zur Geschichte
bleibt so einfach, wie es fiir uns Heutige noch schwierig zu
erlangen und zu behalten ist. Der Grund dieser Schwierigkeit
liegt nicht nur in der Vorstellung vom Menschen als einem
Subjekt, sondern auch in der Vorstellung von der Geschichte
als einem Gegenstand und Gebilde der Historie und des histo-
rischen BewubBtseins. Beide Vorstellungsweisen, diejenige vom
Menschen als einem Subjekt und diejenige von der Geschichte
als Historie, gehoren zusammen in die selbe Verwandtschaft.
Sie sind neuzeitlicher Herkunft und erlangen ihre &duBerste
einheitliche Entfaltung in der Dialektik. Das Mittelalter
kennt ein historisches BewuBtsein im streng gedachten Sinne
so wenig wie die Antike die Vorstellung vom Menschen als
einem Subjekt. Dall man jedoch ohne Hemmung beide Vor-
stellungsweisen in das Mittelalter und in die Antike hinein-
interpretiert, von den entsprechenden Auslegungen zu schwei-
gen, dies hat seinen einfachen Grund in der ungebrochenen
Herrschaft des historischen und subjektiven Vorstellens. Das
Subjekt des historischen Vorstellens der Geschichte ist in dem
jeweilig modernsten SelbstbewufBtsein unseres Zeitalters zu
suchen.

Angesichts der ungebrochenen Herrschaft der Subjektivitat
und der Historie bleibt es ein Gliicksfall, wenn wir durch das
Zeitalter hindurch die leisen Schritte der weltlenkenden Ge-
danken vernehmen, um ihnen aus ihrer Zu-kunft in ihre
Herkunft zu folgen, damit ihre Ankunft uns angehe.

Das Denken, das die Weltgeschichte jetzt bestimmt und
selbst geschicklicher ist als der Verlauf welthistorischer Be-



102 Grundsitze des Denkens

gebenheiten, spricht uns nur dann zum Nachdenken an, wenn
es sich uns in seinem Anspruch iiberliefert. Wihrend wir dies
sagen, driangt sich ein Bedenken auf, das so unmittelbar ein-
leuchtet, da wir es nicht linger auf die Seite schieben kénnen.
Man gibt uns das Folgende zu bedenken.

Wie soll denn eine Uberlieferung zu uns gelangen, wenn
nicht durch die Historie? Wie soll die Historie sicher arbeiten,
wenn nicht in der methodischen Form der historisch-philolo-
gischen Wissenschaften? Allein, die Uberlieferung, d. h. dies,
daB3 ein Anspruch des Gewesenen sich ins Freie bringt und so
die Geschichte uns an-spricht, solche Uberlieferung beruht
nicht auf historischen Kenntnissen, die wir beischaffen, son-
dern alle Historie ist jeweils nur eine besondere Art des
technisch-praktischen Ausformens und Darstellens der Uberlie-
ferung. Alle Historie bedarf der Geschichte. Aber die Geschich-
te braucht nicht notwendig die Historie. Deshalb leben Vilker,
die keine Historie kennen, gleichwohl geschichtlich, vielleicht
sogar in einem tieferen Sinne. Wir Heutigen sind es freilich nur
noch weithin gewohnt, die Titel Geschichte und Historie un-
terschiedslos bald gegenstindlich, bald erkenntnismiBig zu
verstehen.

Das Land, das R. Descartes, den Begriinder der Lehre von der
Subjektivitit des Menschenwesens, zu seinen groBBen Denkern
zdhlt, hat in seiner Sprache kein Wort fiir Geschichte, um sie
gegen die Historie abzugrenzen. Kein Einsichtiger wird be-
haupten wollen, dies sei Zufall. Dort, wo eine Sprache ihr
Wesentliches zu sagen hat, gibt es keinen Zufall.

Weil wir die Worte Geschichte und Historie und die zugeho-
rigen Vorstellungsweisen und Sachen unachtsam stindig durch-
einanderwerfen, unvermogend zu einer wesenhaften Unter-
scheidung, konnte sich die Meinung festsetzen, Menschenge-
schlechter und Vélkerschaften, die keine Historie kennen,
lebten deshalb auch geschichtslos. Desselben Stils — nur die
Kehrseite — ist die Meinung, mit der Verleugnung oder Uber-
windung der Vormacht der Historie werde auch schon die



II. Vortrag und Wiederholung 103

Geschichtlichkeit eines Daseins ausgeloscht, werde die Ge-
schichte und deren Uberlieferung wesenlos. Dagegen sagen wir
erneut und versuchen dies durch das Folgende in die Erfahrung
zu bringen: Dasjenige Denken, das die jetzige Weltgeschichte
bestimmt, weil es selber geschichtlich ge-stimmt ist, spricht
unser Nachdenken nur an, wenn es sich uns in seinem Anspruch
iiberliefert.

Demnach erweist sich unser Vorhaben, das Denken aus sei-
nen Grundsitzen zu erfahren, als ein geschichtliches Wagnis.
Dies bleibt weit entfernt von der AnmaBung, absolut giiltige
Gesetze »des« Denkens zu verkiinden. Allzu deutlich wird nun
aber auch, daB der Titel »Grundsitze des Denkens« das ge-
schichtliche Vorhaben dieser Vortrige reichlich unbestimmt
anzeigt. Die Erlduterung des Titels hat uns, wenn es hoch
kommt, vielleicht an den Weg, aber keinesfalls auf den Weg der
Vortrige gebracht. Eine Erlduterung des bloBen Titels kann
auch ihrer Art nach noch gar nicht auf die Sache eingehen. Die
gegebene Erliduterung bleibt notgedrungen eine Vorkehrung
fiir das Vorgehen, wird aber noch nicht die Einkehr in die Sache,
d. h. den Streit, in den das abendlindische Denken anfinglich
verstrickt ist. Es miilte denn sein, daB3 der Titel »Grundsitze des
Denkens« seine ganz eigene Sprache spricht, eine Sprache, die
dem Titel die Rolle eines bloBen Titels nimmt und ihm den
Sprachcharakter eines An-spruchs gibt.

Allzu lange reden wir jetzt schon vom Denken, ohne zuvor
eine brauchbare Kldrung dessen beigebracht zu haben, was dies
hei3t: Denken.

Sogar wenn wir zugeben, sei es aus Einsicht und frei, sei es
widerwillig und mit Zweifeln, dal unser abendlidndisches Den-
ken nicht nur eine Geschichte £at, sondern selbst ein, vielleicht
der Grundzug der heutigen Weltgeschichte sz, diirfen wir vor
allem weiteren Vorgehen und fiir dieses eine geniigende Aus-
kunft dariiber verlangen, was man im allgemeinen unter Den-
ken versteht. Wir miissen dies sogar verlangen, falls wir nicht in
einem verschwommenen Gebrauch des Wortes »denken« um-



104 Grundsitze des Denkens

hertaumeln sollen. Freilich miissen wir zugleich auch im Blick
behalten, daB sogar noch die geldufige und abgeschliffene Vor-
stellung vom Denken aus der geschichtlichen Uberlieferung
lebt. Darum miissen wir uns bereit machen, auf den Weg zu
gelangen, den die Uberlieferung aus der Friihzeit der Geschich-
te des Denkens in der Richtung auf unsere Gegenwart einge-
schlagen hat und einhilt.

Wie sollen wir nun aber den Weg finden zu einer hinreichen-
den Kennzeichnung dessen, was nach der Uberlieferung das
Denken ist? Gibt es fiir diesen Weg einen Wegweiser? Aller-
dings. Er steht so unscheinbar und frei vor uns, da3 wir leicht an
ihm vorbeigehen, ohne seine Weisung genau zu lesen. (Mit den
Wegweisern ist es iiberdies eine eigene Sache. Sie geben zwar
eine Weisung, bleiben jedoch auf dem Weg zuriick. Statt mit uns
zu gehen, iiberlassen sie uns dem eigenen Versuch, den Weg zu
gehen.)

Von altersher und noch fiir die neuzeitliche Dialektik bis
in unsere Tage trdgt das Nachsinnen iiber das Denken den
Namen »Logik«. Dieses Wort »Logik« ist der Wegweiser. Lo-
gik ist der Name fiir das Wissen, das den Aéyog betrifft. Die
Logik gilt nun aber als die Lehre vom Denken. Dementspre-
chend zeigt sich uns der Grundzug des Denkens im Aéyoc.
Wenn ein Denken logisch ist, hilt es sich in seiner Ordnung.
Fir das heutige Denken ist die Logik noch logischer gewor-
den, weshalb sie sich den abgewandelten Namen »l.ogistik«
gegeben hat. Unter diesem Namen beschafft sich die Logik
vermutlich ihre letzte und d.h. universale, planetarische
Herrschaftsform. Diese kommt im Weltalter der Technik in
der Gestalt der Maschine zur Erscheinung. Die Rechenma-
schinen, die in der Wirtschaft und Industrie, in den For-
schungsinstituten der Wissenschaft und in den Organisations-
zentren der Politik in Betrieb gesetzt sind, diirfen wir freilich
nicht nur als Apparaturen vorstellen, die zur Beschleunigung
des Rechnens benutzt werden. Vielmehr ist die Denkmaschine
in sich bereits die Folge einer Umsetzung des Denkens in jene



IT. Vortrag und Wiederholung 105

Denkweise, die als bloBes Rechnen die Ubersetzung in die
Maschinerie jener Maschinen herausfordert. Darum sehen wir
an dem, was hier als Verinderung des Denkens vor sich geht,
vorbel, solange sich uns nicht der Blick dafiir 6ffnet, daB das
Denken logistisch werden muflte, weil es anfinglich logisch
ist.

Inwiefern muf} das Denken logisch sein? Logisch heiB3t hier:
dem Aéyog gemidB. Das Denken muBl logisch sein, weil sein
Wesen vom Aéyoc her bestimmt ist. Der Aéyo¢ kommt uns in der
Sache und im Wort von den alten Griechen zu. Was sagt das
griechische Wort Aéyoc? Seinem Wortcharakter nach ist es,
grammatisch erkldrt, das Hauptwort zum Zeitwort Aéyetv. Dies
bedeutet: sammeln, zusammenlegen. Im Aéyo¢ handelt es sich
gleichermaf3en um ein Sammeln wie um ein Legen. Natig ist
allerdings, daB3 wir den iibersetzenden deutschen Wortern sam-
meln und legen die griechische Erfahrungsweise unterlegen,
damit wir die Worter als Ubersetzung fiir Aéyoc nachdenken
konnen. Das griechische Aéyeiv spricht auch noch im Namen
Dialektik; Stxréyeobour bedeutet: im Zusammenlegen etwas
durchgehen. Solches Legen, das alles durchgeht, heif3t in unse-
rer Sprache: Uberlegen; dies besagt: iiber etwas nachdenken und
so das Gedachte belegen. Wenn man es immer noch nicht mer-
ken will, dann mége dieser Hinweis erneut zeigen: Nach dem
Spruch unserer eigenen Sprache hat das Denken als Uberlegen,
Darlegen, Auslegen, Belegen, Festlegen unweigerlich mit dem
»l.egen« zu tun und zwar im Sinne des Aéyetv und des Aéyoc. Aus
diesem Hinweis auf den Zusammenhang zwischen Aéyog, Le-
gen und Denken erfahren wir freilich noch nicht, in welcher
Weise die Logik den Abyog als den Grundzug des Denkens aus-
-legt und so fest-legt.

Sobald wir dem nachfragen, entsteht der Anschein, als ver-
lIsren wir uns nun doch in einen historischen Bericht iiber
vergangene Bemiihungen der alten griechischen Denker, das
Denken vom Abyoc her zu bestimmen. Allein, der Adyog des
antiken Denkens ist so wenig antiquiert, dal3 er so gut wie in



106 Grundsiitze des Denkens

den alten auch in den modernsten Erscheinungen der Weltge-
schichte gegenwirtig bleibt. Was wiren ohne den Aéyog die
Theologie, die Soziologie, die Physiologie, die Zoologie, die Mi-
neralogie? Der Aéyog spricht durch alle Wissenschaften hin-
durch, mégen ihre Titel das Wort Aéyog bei sich fithren oder
nicht. Der Aéyoc spricht vollends in der Technologie, wenn wir
darunter das Ganze der Wissenschaften verstehen, dadurch die
Technik im engeren Sinne begriindet wird. Aber nicht nur in
den Wissenschaften jeglicher Art, sondern durchgingig in un-
serem Vorstellen, Rechnen, Wollen und Betreiben, in jedem
Sinnen und Trachten spricht der Aéyog. Zugespitzt und fiir man-
ches Ohr kaum ertriglich muB es gleichwohl hinausgesprochen
sein: Wir mégen in der elektrischen Straflenbahn fahren oder
im Auto, im Flugzeug fliegen oder im Kino und vor dem Fern-
sehapparat sitzen, wir mogen den Kiihlschrank benutzen oder
den Staubsauger, iiberall halten wir uns im Bereich des Adyoc
auf, den die Logik erstmals und seit langem zu begreifen sucht.
Was heute als verborgenes Wesen der modernen Technik auf uns
zukommt, dieses Wesen, nicht erst die einzelnen technischen
Einrichtungen, trigt das Gesicht und das Geprige des Aéyoc.
Uns fehlen noch die Augen, um das Wesens-Gesicht des Abyog
schon zu sehen, seinen Anblick auszuhalten und fiir diesen den
gemiBen Gegenblick aufzubringen. In bezug auf die mégliche
Erfahrung der Wesensherkunft dessen, was das Wort Adyog
nennt, gilt ein Wort Stefan Georges vom Jahre 1919, das in eine
spdte Zeit hinausdenkt:

»Horch was die dumpfe erde spricht:
Du frei wie ein vogel oder fisch -
Worin du héngst — das weil3t du nicht.
Vielleicht entdeckt ein spéterer mund:
Du salBest mit an unserem tisch

Du zehrtest mit von unserem pfund.
Dir kam ein schon und neu gesicht
Doch zeit ward alt. heut lebt kein mann



I1. Vortrag und Wiederholung 107

Ob er je kommt das weilit du nicht

Der dies gesicht noch sehen kann.«
(Das neue Reich, S. 129)®

Der A6yo¢ wird durch die Logik als die Lehre vom Denken
ausgelegt. Das Wesen des Denkens ruht und schwingt im Wesen
des Aéyoc. Was lehrt die Logik iiber den Abyoc? Die Antwort
miillte weitldufig ausfallen, diirften wir uns fiir den Weg dieser
Vortridge nicht auf die seit der griechischen Antike leitend ge-
bliebene Bestimmung des Aéyog beschrinken. Sie stammt, nach
dem Vorgang Platons, von Aristoteles, den man gern den Vater
der abendlindischen Logik nennt.

Was erschaut Aristoteles am Aéyoc, wenn er ihn nach der
Hinsicht beschaut, die fiir die nachkommende Logik in gewis-
ser Weise zwar maligebend bleibt, in ihrer Urspriinglichkeit
jedoch nicht eingehalten werden kann? Was Aristoteles am
Aoyoc der Logik erschaut, entnehmen wir dem Beiwort, mit
dem er den Abéyog be-legt. Aristoteles nennt den Aoyog der Logik,
d. h. den Grundzug des Denkens: Aéyoc amopavrikée. Dieses
Beiwort gehort zum Zeitwort drogaiveshat, das besagt: etwas
von ihm selbst her zum Vorschein bringen. Der Aéyog ist als
amopavtikdc dasjenige versammelnde Vorlegen, das es vermag,
etwas zum Vorschein zu bringen. Zum Vorschein bringt der
A6yog solches, was bislang und jeweils nicht eigens erscheint,
gleichwohl aber schon vor-liegt.

Halten wir uns an ein Beispiel. Einen Adyog von der Art, die
Aristoteles im Blick hat, fiilhren wir an, wenn wir sagen: »Der
Weg ist weit«. Achten wir jetzt auf diesen Aéyog »Der Weg ist
weit« in der unscheinbaren Gestalt, daB3 wir ihn auf einer Wan-
derung still vor uns hindenken. Dieser Aéyog ist &mogavtikéc,
insofern er uns den weiten Weg zum Vorschein bringt, ihn vor
uns versammelt, vor uns liegen laBt. Und plétzlich merken wir,

3 Stefan George, Das neue Reich. (Gesamt-Ausgabe der Werke, endgiiltige
Fassung. [Bd. 9]). Berlin 1928.



108 Grundsiitze des Denkens

daB die Erlduterung des Denkens, d. h. des Adyo¢ und des Aéyetv
als eines Legens, durchaus nicht so befremdlich und abwegig
ist, wie es zunichst scheinen mochte.

Legen heiBt, griechisch gedacht, vorliegenlassen, ndmlich
das schon Vorliegende, Anwesende, so zwar, da3 es sich dabei als
das Vorliegende zeigt. Das Beiwort &mogavtikéc, vermogend das
Erscheinenlassen von etwas, nimlich von ihm selbst her, ist
nichts Geringeres als die sachgerechte Auslegung dessen, was
der A6yoc der Logik als versammelndes Legen vollbringt: ein
Vorliegenlassen. Darum kann Aristoteles diesen A6yog, d. h. den
Grundakt des Denkens kurzweg &mogavtikég nennen. Dies
Wort 148t sich kaum iibersetzen; umsténdlich und wenig schén
miilten wir sagen: Anwesendes von ihm selbst her scheinen
lassen. Wir iibersetzen Abéyog &mopavtikés gemiBer und mit
einem Wort durch: Darlegung, wobel wir im Dar-legen den
griechischen Sinn des Aéyetv: vorliegenlassen das Erscheinende,
mithéren.

Genug, wenn uns jetzt aufgeht: Der Aéyoc der Logik — also
das Denken — ist fiir die Griechen ein Scheinenlassen. Die alten
Griechen denken mit den Augen, d. h. durch die Blicke. Der
Ad6yoc, das Denken, ist ein Scheinenlassen dessen, was von sich
her zum Vorschein gekommen, aus dem Dunklen, Verbergenden
ins Lichte gebracht ist. Das Denken wird somit dadurch ein
wahres, daf3 es als Scheinenlassen das Verborgene jeweils nach
einer Hinsicht entbirgt und lichtet. Hierbei l6st sich das Dunkle
nicht in eitle Helle auf, sondern das Dunkle, Verbergende bleibt
und kommt so selbst erst zum Scheinen. Das Licht bleibt stets
ein dunkles Licht.2

Der Grundakt des Advyoc ist das Erscheinenlassen des Vorlie-
genden. Dieser Abéyoc ist der Grundakt des Denkens. Erfahren
wir das Denken vom Aéyo¢ her in seinem logischen Wesen, dann
zeigt sich: Das Denken wohnt anfinglich im Wesensraum des

2 Wahrheit — &A70eix — Entbergung und d. h. zugleich Verwahrung des
Verborgenen.



II. Vortrag und Wiederholung 109

dunklen Lichtes. Dies ist die Ortschaft, in der den Griechen die
Gétter anwesend waren.

In diese Ortschaft miissen wir dasjenige zuriickbringen, was
fiir die Griechen der Aéyoc &rogavtikéds , das Denken war: die
entbergende Dar-legung des Anwesenden.

Inzwischen pflegt man den Aéyog der Logik, den Hauptzug
des Denkens, als Satz vorzustellen. Der angefiihrte Aéyoc »Der
Weg ist weit« kann als Muster eines einfachen Satzes gelten. Er
gerit dann in die Gesellschaft von Sitzen wie: Der Kreis ist
rund; die Kreide ist weiB; das Haus ist hoch; Sitze, die als leblose
Muster in den Lehrbiichern der Logik und Grammatik umher-
geistern. Der auf einer Wanderung still vor uns hingedachte
Satz »Der Weg ist weit« fillt, als Beispiel der gewshnlichen
Lehre vom Satz genommen, aus seinem Bereich heraus, so da3
wir seinen leibhaft lebendigen Satzcharakter nicht mehr erblik-
ken konnen. Darum miissen wir jetzt — wiederum in der
knappsten Form — erldutern, was das Wort »Satz« meint, wenn
wir es sachgerecht als Ubersetzung fiir den Aéyog der Logik
gebrauchen und die Rede von den Grund-Sitzen gebiihrend
verstehen wollen.

Satz heillt in unserer dlteren Sprache: Zusammensetzung,
Komposition — so noch in der Musik, der Satz einer Sonate.
Betrachten wir im Lichte dieser Bestimmung, die den Satz als
eine Zusammensetzung versteht, das angefiihrte Beispiel eines
A6yog: Der Weg ist weit. Hier treffen wir offensichtlich und
leicht auf eine Zusammensetzung. Wir kennen sie von der
Schule her. Der einfache Satz setzt ein Satzsubjekt, ndmlich den
Weg, mit dessen Priadikat, nimlich »weit«, zusammen. Der Weg
ist weit. Das Wort fiir die Zusammensetzung, fiir die Verbin-
dung von Subjekt und Pridikat, finden wir im »ist«, welches
Wort daher Copula heiflt. Wenn wir uns ausschlieBlich an diese
schon im Beginn der Logik sich abzeichnende Auslegung des
Satzes halten, finden wir nie mehr zu dem urspriinglichen Satz-
charakter zuriick, der dem Aéyog als der entbergenden Darle-
gung des Vorliegenden eignet.



110 Grundsitze des Denkens

Das griechische Wort fiir den Satz lautet 60vbestg, Oé6tc. Doch
alles liegt daran, die Oéoic griechisch zu denken, ndmlich als
Setzen, Stellen im Sinne von Aufstellen, zum Stand bringen,
Stehenlassen, namlich das Anwesende, so wie es steht. In der
griechisch verstandenen 6és1¢ schwingt der Sinn des Vor-liegen-
-lassens. Darum kann das Wort Héo1¢, Setzung — fiir uns ganz
befremdlich — im Griechischen so viel bedeuten wie Lage — das
Vorliegende.

Beachten wir, da3 griechisch gedacht, Setzen und Satz das
Selbe sagen wie Vorliegenlassen, dann 6ffnet sich uns der Blick
fiir den eigentlichen Satzcharakter des Adyog. Darnach ist der
Satz urspriinglich nicht die Zusammensetzung von Subjekt und
Pridikat, sondern, im Beispiel gesprochen, das Vorliegenlassen
des vorliegenden weiten Weges. So wird der weite Weg — durch
die dmbépavoig erscheinend — mit uns, die wir thn nach der Weise
des Aoyoc als ambépavoig denken, zusammengebracht: Der weite
Weg wird als solcher auf uns zu versammelt. Der eigentliche
Satz — die urspriingliche Zusammensetzung — ist dieses Versam-
meln des vorliegenden weiten Weges auf uns, des Zusammen-
bringens des Weges mit uns. Das eigentliche Subjekt, d. h.
wortlich das schon Vorliegende, ist fiir den angefiihrten Satz
nicht der Weg oder gar der Begriff des Weges, sondern: der
anwesende weite Weg selbst. Dieser liegt dem ganzen Satz »Der
Weg ist weit« zu Grunde. Der einfache Satz 1i3t demnach das
vorliegen, was seinem Setzen zu Grunde liegt. Das, was dem
Satz vor- und zugrundeliegt, ist sein Grund. Von diesem her
wird be-legt, was der einfache Abyog dar-legt. Dieses Belegen
von Grund her ist das Begriinden. So wire denn jeder Satz
dieser Art, streng gedacht, ein Grund-Sata.

Der Aéyog der Logik, der Hauptzug des Denkens, ist als ent-
bergendes Darlegen ein Ergriinden des Grundes und so ein
Begriinden des Satzes. Man hilt es lingst fiir selbstverstand-
lich, daB jemand, der denkt und Gedanken vorbringt, diese
auch begriindet. Wir denken nichts dabei, da3 dies so sein soll.
Jetzt aber wird klar: Weil das Denken als Adyoc die Darlegung



IT. Vortrag und Wiederholung 111

des Zugrundeliegenden ist, gehért zum Denken von Hause
aus, nicht nur als notwendige Beigabe, die Begriindung. So
zeigt sich denn: Jeder Abyog der Logik ist als Satz ein Grund-
-Satz in dem erlduterten weitesten Sinne, daB er schon Vor-
und Zugrundeliegendes vorliegen 1iBt und dadurch zum Er-
scheinen bringt.

Wenn nun schon jeder einfache Satz als Satz — als entbergen-
de Darlegung von Zugrundeliegendem — ein Satz ist, der
jeweils auf einen Grund geht und somit im weitesten Sinne
ein Grund-Satz, welchen Wesens sind dann jene Grundsitze,
die man unter dem Titel »Denkgesetze« kennt? Welches Zu-
grundeliegende, welchen Grund legen die eigens so genannten
Grund-Sitze dar? Offenbar kein Vor- und Zugrundeliegendes
wie den weiten Weg, den hohen Berg, den breiten Strom, die
klare Nacht, das heitere Kind, den fernen Gott — nichts von
alldem, sondern?

Die Antwort auf die Frage, in die wir jetzt gelangt sind,
vernehmen wir, sobald wir auf das Formelhafte der aufgefiihr-
ten Grundsitze des Denkens achten. Der Satz der Identitit
lautet: A ist A. Der Satz hat die Form eines Aoyog. Was legt der
Satz dar? Welches Vorliegende bringt er zum Vorschein? Nicht
dieses oder jenes Besondere? Also etwas Allgemeines? Also jedes
beliebige unbestimmt Vorliegende? Keineswegs. Der Satz A ist
A legt A als A dar. Der Satz schweift so wenig ins unbestimmt
Leere weg, dal} er sich in eine einzigartige Bestimmtheit bindet.
A 1st A. Worauf geht die Darlegung? Darauf, dal zu jedem
Vorliegenden gehért: selbig mit ihm selbst. Genauer gespro-
chen: Diese Selbigkeit gehort nicht wie eine durchgingige
Beschaffenheit zu jedem Vorliegenden. Vielmehr gehort jedes
Vorliegende in die Selbigkeit mit ihm selber, denn anders kénn-
te niemals ein Vorliegendes selber von ihm selbst her vorliegen.

Die Selbigkeit des Vorliegenden mit ihm selber, die so ver-
standene Identitét, liegt nicht auch noch und jeweils neben
jedem Vorliegenden vor. Die Identitit ist selber nichts Vorlie-
gendes, aber sie macht das Vorliegen als solches mit aus. Was



112 Grundsitze des Denkens

dem Grundsatz A ist A zu Grunde zu liegen scheint, dieser
Grund, den dieser Satz darlegt, die Selbigkeit von etwas mit
ihm selber, ist nichts Vorliegendes, nichts Zugrundeliegendes,
ist in diesem Sinn kein Grund mehr. Weil aber kein Grund
mehr ist, sprechen wir im strengen und niichternen Sinn vom
Ab-grund. Die Sitze, die in einem ausgezeichneten Sinne
Grundsitze des Denkens heillen, fiihren uns — wenn wir sie
hinreichend denken —an den Ab-grund. Ein Ab-grund aber 1a83t
sich nicht mehr dar-legen, wenn Dar-legen heiBt: ein zu Grun-
de und als Grund Vorliegendes zum Vorschein bringen. Wie
sollen wir dann aber Sitze, die das Denken an seinen Ab-grund
fithren, noch denken? In seinen Ab-grund gelangt das Denken
nur, wenn es sich von jedem Grund absetzt, in welchem Ab-
-setzen sich bereits die Art des Setzens und des Satzes gewandelt
haben. Satz heiBt jetzt nicht mehr 6éotg, sondern saltus. Der Satz
wird zum Sprung. Grund-Sitze sind Spriinge, die sich von je-
dem Grund absetzen und in den Ab-grund des Denkens sprin-
gen. In dem jetzt erlduterten Wort Grund-Satz erscheint
notwendig etwas Widersinniges. Grund-Sitze, d. h. Sitze in den
Ab-grund des Denkens. Allein, der hier fiir eine Weile auftau-
chende Widersinn ist weder erfunden und erkiinstelt, noch ist
er ein Unsinn. Anderes ergibt sich: Die Erlduterung des Titels
»Grundsitze des Denkens« gelangt jetzt erst ins Ziel. Sie nimmt
dem Titel die Rolle eines bloBen Titels.

Grundsitze des Denkens — dies spricht jetzt als Anspruch auf
Spriinge des Denkens in seinen Abgrund. Ob die zunichst ge-
nannten Grundsitze des Denkens, die aufgefiihrten Denkge-
setze, ihrerseits schon solche Sitze in den Abgrund sind, bleibt
offen. Hegels Auslegung der Denkgesetze, die im ersten Vortrag
gestreift wurde, verwehrt es jedenfalls, daB3 sie zu Sétzen in den
Ab-grund des Denkens werden.

Grundsitze des Denkens. — Jetzt verrit der Titel seine Ge-
nauigkeit. Der bestimmte Artikel »die« Grundsitze ist ndmlich
nicht deshalb weggelassen, weil von den Denkgesetzen nur
einige statt aller verhandelt werden sollen, sondern weil der



I1. Vortrag und Wiederholung 113

scheinbare Titel uns daraufhin anspricht, noch unerfahrbare
und nicht iibersehbare Spriinge des Denkens in seinen Abgrund
zu wagen. Vermutlich konnen uns die gewohnterweise so ge-
nannten Grundsitze des Denkens dafiir ein AnlaB sein. (Der
nichste Vortrag unter dem Titel »Der Satz der Identitiit«, der in
der Woche des Universitdtsjubiliums am Donnerstag den
27. Juni in der Stadthalle gehalten wird, nimmt den genannten
Satz zum AnlaB fiir einen Versuch, einen Sprung des Denkens in
seinen Abgrund wenigstens vorzubereiten.)

Nun erweckt die Rede vom Sprung in den Abgrund sogleich
den Eindruck, als handle es sich um ein besonders tiefsinniges
und schauriges oder gar zerstorerisches Vorhaben. Indes meint
die Rede vom Sprung in den Abgrund eine Sache, die uns zwar
ganz den Sinn dndern, aber nicht in eine triibe Verschwommen-
heit dringen kann. Gemeint ist mit dem Sprung die Verwand-
lung des Denkens, das weltgeschichtlich unser Zeitalter be-
stimmt. Wenn eine solche Verwandlung iiberhaupt je geschehen
kann, dann braucht es hierfiir einen Absprung von jenem Den-
ken, das zum Rechnen geworden ist. Nun beginnt zwar ein
Sprung mit dem Absprung, allein dieser ist zuvor schon durch
den Sprung und allein dadurch bestimmt, wie und wohin im
Sprung gesprungen wird. Ob und wie weit ein solcher Sprung
des Denkens dem Menschen gliickt, liegt nicht bei ihm. Da-
gegen obliegt uns die Vorbereitung des Sprunges. Sie besteht
darin, unser Denken zum Absprung zu geleiten. Dies ist eine
durchaus niichterne Sache. Das Niichterne gilt uns als dasTrok-
kene, wenn nicht gar Fade. Niichtern kommt von nocturnus,
nichtlich. Um eine Art Notturno handelt es sich bei der Vor-
bereitung von Grund-Sitzen des Denkens, d. h. von Spriingen
des Denkens in seinen Ab-grund. Dieser wird nach dem Ge-
sagten nur ein Ab-grund fiir das Denken sein, solches, worin das
Denken als ein gewandeltes den ihm zugemessenen Bereich
findet. Dieser Ab-grund aber ist uns Sterblichen niher, als wir
meinen mdochten.



114 Grundsiitze des Denkens

Hélderlin singt in einer spiten Hymne:

»Nicht vermégen
Die Himmlischen alles. Nemlich es reichen
Die Sterblichen eh’ an den Abgrund . . .«
(Stuttg. Ausg. 2.1, S. 193)*

Merken wir es wohl: Die Sterblichen sind es, die eh an den
Ab-grund reichen, diejenigen also, die im Gebirg des Todes
wohnen und darum sterben kénnen. Ein Tier kann nicht ster-
ben; es verendet. Damit mag zusammengehen, da8 das Tier
nicht denken kann. Das Denken lebt aus einer Wahlverwandt-
schaft mit dem Tod.

Wir sehen uns vor eine Unterscheidung gebracht:
Grundsitze des Denkens im Sinne jener Denkgesetze, von de-
nen Hegel gezeigt hat, daB3 kein Denken sie befolgt — und —
Grund-Sitze des Denkens im Sinne von Spriingen des Denkens
in seinen Ab-grund.

Der Ab-grund des Denkens ist nun aber nicht der gleiche wie
der Abgrund, den der Dichter nennt.

* Holderlin, Mnemosyne (Erste Fassung). Samtliche Werke. GroBe Stutt-
garter Holderlin-Ausgabe, im Auftrag des Wiirttemberg. Kultusmin. heraus-
gegeben von Friedrich BeiBner. Stuttgart 1943-1985.



I1I. Vortrag
Der Satz der Identitit

Der Satz der Identitit lautet nach einer geldufigen Formel: A =
A. Der Satz gilt als das oberste Denkgesetz. Diesem Satz ver-
suchen wir fiir eine Weile nachzudenken. Wir horen den Satz als
eine Aussage iiber die Identitdt. Wir mochten durch den Satz
erfahren, was Identitit heil3t.

Wenn das Denken, von einer Sache angesprochen, dieser
nachgeht, kann es ithm geschehen, da8} es sich unterwegs wan-
delt. Darum ist es ratsam, im Folgenden auf den #eg zu achten,
weniger auf den Inhalt. Bei diesem recht zu verweilen, ver-
wehrt uns schon der Fortgang des Vortrages.

Was sagt die Formel A = A, in der man uns den Satz der
Identitédt darzustellen pflegt? Die Formel nennt die Gleichheit
von A und A. Zu einer Gleichung gehéren wenigstens zwei. Ein
A gleicht einem andern. Will der Satz der Identitdt solches
aussagen? Offenkundig nicht. Das Identische, lateinisch idem,
heiBt griechisch t6 ad76. In unsere deutsche Sprache iibersetzt,
heiBt t6 adté das Selbe. Wenn einer immerfort das Selbe sagt,
z. B.: Die Pflanze ist Pflanze, spricht er in einer Tautologie.
Damit etwas das Selbe sein kann, geniigt je eines. Es bedarf
nicht ihrer zwei wie bei der Gleichheit.

Die Formel A = A spricht von Gleichheit. Sie nennt nicht A
als das Selbe. Die geldufige Formel fiir den Satz der Identitit
verdeckt somit gerade das, was der Satz sagen méchte: A ist A,
d. h. jedes A ist selber dasselbe.

Wihrend wir das Identische in dieser Weise umschreiben,
klingt ein altes Wort an, wodurch Platon das Identische ver-
nehmlich macht, ein Wort, das auf ein noch ilteres zuriickdeu-
tet. Platon spricht im Dialog Sophistes 254 d von otaolc und
xtvnow, von Stillstand und Umschlag. Platon ldBt hier den



116 Grundsitze des Denkens

Fremdling sagen: Odxolv adt@v éxactov Tolv pev duoly ETepby
goTLy, o010 8’ EauTd TadTév.! »Nun ist doch von ihnen jedes der
beiden ein anderes, selber aber ihm selbst dasselbe.« Platon sagt
nicht nur: éxastov adTo TadTéY, »jedes selber dasselbe«, sondern:
... adTod EauTd TadTéY, »jedes selber thm selbst dasselbe«. Der
Dativ bedeutet: Jedes etwas selber ist ihm selbst zuriickgegeben,
jedes selber ist dasselbe — ndmlich fiir es selbst, mit ihm selbst.
Die griechische Sprache verschenkt hier gleichwie unsere deut-
sche den Vorzug, das Identische mit demselben Wort und zwar
in einer Fuge seiner verschiedenen Gestalten zu verdeutlichen.

Die gemiBere Formel fiir den Satz der ldentitidt A ist A sagt
demnach nicht nur: Jedes A 1ist selber dasselbe, sondern: Jedes A
ist selber mit ithm selbst dasselbe. Fiir die Selbigkeit des Selben
bedarf es zwar je nur eines, aber in der Selbigkeit des einen
selber kommt gleichwohl eine Beziehung zum Vorschein: Je
eines selber ist dasselbe miz ihm selbst. In der Selbigkeit liegt
diese Beziehung des muit, also eine Vermittelung, eine Verbin-
dung, eine Synthesis, die Einung in eine Einheit. Daher kommt
es, dal3 durch die Geschichte des abendldndischen Denkens hin-
durch die Identitdt im Charakter der Einheit erscheint. Aber
diese Einheit ist keineswegs die fade L.eere eines beziehungs-
losen Einerlei. Bis jedoch die in der ldentitdt waltende, friih-
zeitig schon anklingende Beziehung im Selben als die Vermit-
telung mit ihm selbst entschieden und geprigt zum Vorschein
gelangt, bis gar eine Unterkunft gefunden wird fiir dieses Her-
vorscheinen der Vermittelung innerhalb der Identitét, braucht
das abendlidndische Denken mehr denn zweitausend Jahre. Erst
die Philosophie des spekulativen Idealismus stiftet, vorbereitet
von Kant, durch Fichte, Schelling und Hegel dem in sich syn-
thetischen Wesen der Identitdt eine Unterkunft. [Jiese kann
hier nicht gezeigt werden. Nur eines ist zu behalten: Seit der
Epoche des spekulativen Idealismus bleibt es dem Denken un-

' Platonis Opera. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit loannes
Burnet. Oxonii e typographeo Clarendoniano 1899 sqq. Tornus 1, 254 d 14 sq.



IIT. Vortrag. Der Satz der Identitit 117

tersagt, die Einheit der Identitit nur leer als das bloBe Einerlei
vorzustellen und von der in dieser Einheit waltenden Synthesis
und Vermittelung abzusehen. Wo solches geschieht, wird die
Identitidt nur abstrakt vorgestellt.

Auch in der verbesserten Formel A i1st A kommt allein die
abstrakte Identitdt zum Vorschein. Von hier aus wird klar: Der
Satz der Identitit sagt uns nichts iiber die Identitit. Vermutlich
will er solches auch nicht sagen. Er gilt als das oberste Denk-
gesetz. Als Ge-setz, wir horen dies Wort wie unser Wort Gebirg,
als Gesetz versammelt der Satz der ldentitit alles Setzen aller
Sétze in eine mallgebende Weise. In welche?

Wir horen die MaBgabe, wenn wir auf den Grundton des
Satzes der Identitidt achten und demgemill seine Formel be-
tonen: Nicht mehr so leichthin A ist A, sondern A ist A. Was
hoéren wir?

Der Satz spricht vom »ist«, davon, wie jegliches Seiende ist,
niamlich: es selber mit ihm selbst dasselbe. Der Satz der Iden-
titdt spricht vom Sein des Seienden. Als ein Gesetz des Denkens
gilt der Satz nur, insofern er ein Gesetz des Seins ist, das sagt: Zu
jedem Seienden als solchen gehort die 1dentitit, die Einheit mit
ithm selbst.

Was der Satz der Identitit, aus seinem Grundton gehdért, aus-
sagt, ist genau das, was das gesamte abendlidndisch-europiische
Denken denkt, namlich: Die Einheit der Identitit bildet einen
Grundzug im Sein des Seienden. Demgemil steht all unser
Verhalten zum Seienden jeder Art unter dem Anspruch der
Identitdt. Spriche dieser Anspruch nicht, dann kénnte das Sei-
ende niemals in seinem Sein erscheinen. Demzufolge gibe es
auch keine Wissenschaft. Wire ihr nicht zum voraus die Sel-
bigkeit ihres Gegenstandes verbiirgt, sie konnte nicht sein, was
sie ist. Die Forschung nimmt diese Biirgschaft iiberall in An-
spruch. Gleichwohl bringt die Leitvorstellung der Identitit den
Wissenschaften nie einen greifbaren Nutzen. Der Anspruch der
Identitidt des Gegenstandes hat jedoch immer schon gespro-
chen, bevor es und wihrend es in den Wissenschaften zur



118 Grundsitze des Denkens

Ausbildung fruchtbarer Vorstellungen und Arten des Vorgehens
kommt. (Die Wissenschaften miissen dem Anspruch der Iden-
titdt des Gegenstandes von ihrem ersten bis zu ihrem letzten
Schritt entsprechen, gleichviel ob sie diesen Anspruch eigens
héren oder nicht.)

Der Anspruch der Identitit spricht aus dem Sein des Seien-
den. Nach der Lehre der Philosophie ist die Identitit ein
Grundzug im Sein. Wo nun aber das Sein des Seienden im
abendldndischen Denken am friihesten und eigens zur Sprache
kommt, nidmlich bei Parmenides, spricht 16 adté, das Identi-
sche, nicht nur in dem erwihnten, sondern in einem noch
anderen, fast iibermiBigen Sinne. Eines der Fragmente lautet:
10 yap adTd voelv &otiv Te xal elvat.? »Das ndmlich Selbe ist
Vernehmen (Denken) sowohl als auch Sein.«

Hier wird Verschiedenes, nimlich Denken und Sein, in das
Selbe verwiesen. Was sagt dies? Etwas vollig anderes gegeniiber
dem, was wir als die Grundlehre des abendlindischen Denkens
kennen, daf} die Identitdt zum Sein gehért. Dementgegen sagt
der angefiihrte Satz des Parmenides: Sein gehért mit dem Den-
kenindas Selbe. Demnach wire das Sein ein Zuginder Identitat?

Doch was heiBt hier dann Identitidt? Was sagt im Fragment
des Parmenides das Wort 6 adtd, das Selbe? Parmenides gibt
keine Antwort. Wir erfahren nicht, wie hier 16 ad7é, das Selbe,
zu denken sei.

Wo die Identitidt selbst, nicht erst der Satz der ldentitiit,
spricht, da verlangt ihr Spruch, daB3 Denken und Sein im Selben
zusammengehoren. Unversehens haben wir jetzt 16 ad7té, das
Selbe, schon gedeutet, indem wir die Selbigkeit als Zusammen-
gehorigkeit auslegen. Rufen wir aber mit dieser Auslegung
nicht die spétere Bestimmung der Identitdt zuhilfe, wonach
Identitit jene Einheit ist, die etwas mit ihm selbst einigt?

? Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und
deutsch. 5. Auflage, herausgegeben von Walther Kranz. Berlin 1934. Band 1,
S. 231. Fragment 3.



III. Vortrag. Der Satz der Identitit 119

Aber der Satz des Parmenides spricht vom Denken und vom
Sein. Er spricht von zweien, die zwar verschieden und gerade als
diese Verschiedenen das Selbe sind. Parmenides denkt hier be-
reits, so méchte man meinen, jene erst im spekulativen Idealis-
mus gedachte Identitit, zu der eine Duplizitit gehort, voraus.

Es liegt nahe, die im Satz des Parmenides genannte Selbig-
keit von Denken und Sein im Sinne der spiter gedachten und
uns bekannten Identitit auszulegen. Was konnte uns daran hin-
dern? Nichts Geringeres als der Satz selbst, den wir bei Parme-
nides lesen. Er sagt: Sein gehért mit dem Denken in das Selbe.
Das Sein ist von einer Identitit her als ein Zug derselben be-
stimmt. Dagegen wird die spiter gedachte Identitdt als ein
Grundzug im Sein vorgestellt. Also konnen wir von dieser Iden-
titdt her nicht jene Identitit auslegen wollen, durch die auch
noch das Sein selbst bestimmt wird.

Die von Parmenides gedachte Selbigkeit von Denken und
Sein kommt weiter her als die erst aus dem Sein stammende, in
der Metaphysik vorgestellte Identitit.

Das Leitwort im Satz des Parmenides, 10 ad16, das Selbe,
bleibt dunkel. Wir lassen es dunkel. Wir lassen uns aber zu-
gleich von dem Satz des Parmenides einen Wink geben. So
vermeidet der Weg, auf dem wir dem Wesen der Identitit nach-
sinnen, die Willkiir.

Inzwischen haben wir aber doch die Selbigkeit von Denken
und Sein als die Zusammengehorigkeit beider bestimmt. Wir
waren zu voreilig, vielleicht notgedrungen. Wir miissen das
Voreilige riickgingig machen. Wir kénnen dies, wenn wir die
jetzt genannte Zusammengehdorigkeit nicht fiir die endgiiltige
oder auch nur fiir die mallgebende Auslegung der Selbigkeit
von Denken und Sein halten.

Denken wir nach der Gewohnheit das Zusammengehoren,
dann wird, was schon die Betonung des Wortes andeutet, der
Sinn des Gehérens vom Zusammen, d. h. von dessen Einheit
her bestimmt. Gehéren heiBit in solchem Fall: zugeordnet und
eingeordnet sein in die Versammlung eines Zusammen, einge-



120 Grundsiitze des Denkens

richtet in die Einheit eines Mannigfaltigen, zusammengestellt
in der Einheit des Systems, vermittelt in die einigende Mitte
einer maBgebenden Synthesis. Die Philosophie stellt dieses Zu-
sammengehdoren als nexus und connexio vor, als die notwendige
Verkniipfung des einen mit dem anderen.

Das Zusammengehoren 148t sich aber auch denken als Zu-
sammengehoren. Dies will sagen: Das Zusammen wird jetzt aus
dem Gehoren bestimmt. Hier bleibt allerdings zu fragen, was
dann »gehdren« besagt und wie aus ihm erst sich das ihm eigene
Zusammen bestimmt. Die Antwort liegt uns niher als wir mei-
nen, aber sie liegt nicht auf der Hand. Genug, wenn wir jetzt
durch diesen Hinweis auf die Méglichkeit merken, das Gehéren
nicht mehr aus der Einheit des Zusammen, sondern dieses Zu-
sammen aus dem Gehoren her zu denken.

Allein, erschopft sich der Hinweis auf diese Maoglichkeit
nicht in einem leeren Wortspiel, das etwas erkiinstelt, dem jeder
Anhalt in einem nachpriifbaren Sachverhalt fehlt? So sieht es
aus, bis wir schirfer zusehen und die Sache sprechen lassen.

Der Hinweis auf das Zusammengehoren im Sinne des Zu-
sammengehdorens entspringt niamlich aus dem Hinblick auf
einen Sachverhalt, der schon genannt wurde. Er ist nur seiner
Einfachheit wegen schwer im Blick zu behalten. Indes kommt
der Sachverhalt uns sogleich niher, wenn wir folgendes beach-
ten: Bei der Erlduterung des Zusammengehérens als Zusam-
mengehoren steht die Erérterung jener Selbigkeit im Blick, in
die nach dem Satz des Parmenides Denken und Sein gehéren.
Demnach bedenken wir das Zusammengehéren aus dem her,
was da zusammengehdrt, ndmlich Denken und Sein.

Verstehen wir das Denken als die Auszeichnung des Men-
schen, dann steht das Zusammengehsren von Mensch und Sein
im Thema. Im Nu sehen wir uns freilich von den Fragen be-
driangt: Was heillt Sein? Wer oder was ist der Mensch? Jeder-
mann sieht leicht, ohne die zureichende Beantwortung dieser
Fragen fehlt uns der Boden, auf dem wir etwas VerldBliches
iiber das Zusammengehdren von Denken und Sein ausmachen



IIT. Vortrag. Der Satz der Identitit 121

konnen. Solange wir jedoch in dieser Weise fragen, bleiben wir
in den Versuch gebannt, die Zuordnung von Mensch und Sein
entweder vom Menschen her oder vom Sein her einzurichten
und zu erkldren. Die FuBpunkte fiir die Zuordnung bleiben die
iiberlieferten Vorstellungen von Mensch und von Sein. Wir den-
ken so aus einer entweder vom Menschen oder Sein her
bestimmten Einheit einer vorstellbaren Zusammenordnung,
statt einmal darauf zu achten, ob und wie in diesem Zusam-
mengehoren vor allem ein Gehoren im Spiel sein kénnte. Wir
iiberhoren es hartnickig, daB uns dieses Zusammengehoren
schon angesprochen hat. Inwiefern ist dies der Fall?

Die Moglichkeit, den vorwaltenden Anspruch des Zusam-
mengehdrens von Mensch und Sein auch nur aus der Ferne zu
vernehmen, ergibt sich schon, wenn wir sorgfiltiger dem nach-
sinnen, was die geldufigen Bestimmungen des Wesens von
Mensch und Sein eigentlich enthalten.

Offenbar ist der Mensch etwas Seiendes. Als dieses gehort er
in das Ganze des Seins. Gehoren heif3t hier noch: eingeordnet in
das Sein. Aber das Auszeichnende des Menschen besteht darin,
dal3 er als das denkende Wesen das Sein des Seienden versteht,
weil er, vom Sein angesprochen, diesem entspricht. Der Mensch
ist dieser Bezug der Entsprechung, und er ist nur dies. Im Men-
schenwesen waltet ein Gehoren zum Sein, welches Gehoren auf
das Sein hort, weil es diesem zugeeignet ist.

Und das Sein? Denken wir das Sein nach seinem anfiangli-
chen Sinn als An-wesen. Das Sein west den Menschen nicht
beildufig, nicht ausnahmsweise an. Sein west und wihrt aber
auch nur, indem es den Menschen an-geht. Denn der Mensch,
offen fiir das Sein, 148t dieses erst als An-wesen ankommen. Das
An-wesen braucht das Offene einer Lichtung und ist darum dem
Menschenwesen iibereignet. Dies besagt keineswegs, das Sein
werde erst und nur durch den Menschen gesetzt. Dagegen wird
deutlich:

Mensch und Sein sind beide von einem Zu-einander-Geho-
ren durchwaltet. Aus diesem nicht nidher bedachten Zusam-



122 Grundsitze des Denkens

mengehoren haben Mensch und Sein allererst diejenigen
Wesensbestimmungen empfangen, in denen sie durch die Phi-
losophie metaphysisch begriffen werden.

Allein, das vorwaltende Zusammengehoren von Mensch und
Sein erfahren wir nie, solange wir uns im bloBen Vorstellen von
Ordnungen und Vermittelungen aufhalten. Solches Vorstellen
zeigt uns immer nur eine Verkniipfung, die entweder vom Sein
oder vom Menschen her gekniipft wird und auf das so bestimm-
te Zusammen beider hindenkt. Das Vorstellen 148t uns nicht in
das Zusammengehoren einkehren. Wie aber kommt es dahin?
Wie sollen wir dieses niher erfahren? Dadurch, dal wir uns aus
der Haltung des bloBen Vorstellens von Verkniipfungen abset-
zen. Dieses Sichabsetzen ist ein Satz im Sinne eines Sprunges,
der abspringt, weg aus der geldufigen Vorstellung vom Men-
schen als dem animal rationale und als einem Subjekt fiir
Objekte, weg vom Sein als dem Grund des Seienden.

Wohin springt der Absprung, wenn er vom Grund abspringt?
Springt er in einen Abgrund? Ja, insofern wir den Sprung noch
im Gesichtskreis des metaphysischen Denkens vorstellen. Nein,
insofern wir springen und uns loslassen. Wohin? Dahin, wohin
wir schon eingelassen sind: in das Gehdren zum Sein, aber zum
Sein, das selber zu uns gehoért, indem es als Sein nur bei uns
wesen, d. h. an-wesen kann.

So wird denn, um das Zusammengehsren von Mensch und
Sein eigens zu erfahren, ein Sprung nétig. Dieser Sprung ist das
Jdhe der briickenlosen Einkehr in jenes Gehoren, das allein erst
ein Zueinander von Mensch und Sein und damit eine Konstel-
lation beider zu vergeben hat. Der Sprung ist die jahe Einkehr
in den Bereich, aus dem her Sein und Mensch einander in ihrem
Wesen je schon erreicht haben.

Seltsamer Sprung, der uns vermutlich den Einblick erbringt,
dal3 wir uns noch gar nicht geniigend dort aufhalten, wo wir
eigentlich schon sind. Wo sind wir? In welcher Konstellation
von Mensch und Sein? Welches Zusammengehdiren, welche wie
geartete Identitidt durchwaltet das Wesen von Sein und Mensch?



IIT. Vortrag. Der Satz der Identitit 123

Aus welcher Gegend spricht der Anspruch dieser Identitit, der
als Zusammengehoren gedachten?

Heute bedarf es, so scheint es wenigstens, nicht mehr wie
noch vor Jahren umstindlicher Hinweise, um die Konstellation
zu erblicken, aus der Mensch und Sein zusammengehéren. Es
geniigt, so méchte man meinen, das Wort Atomzeitalter zu nen-
nen, um erfahren zu lassen, welches Sein uns heute anwest.
Aber diirfen wir denn die technische Welt mit dem Sein in eins
setzen? Offenbar nicht, auch dann nicht, wenn wir diese Welt als
das Ganze der freigesetzten Atomenergie zusammen mit der
rechnenden Planung und Automatisierung vorstellend verste-
hen, die alle Bezirke menschlichen Wohnens durchprigen.
Weshalb bringt der Hinweis auf die technische Welt die heutige
Konstellation von Mensch und Sein noch nicht in den Blick?
Weil er zu kurz denkt. Denn das erwihnte Ganze der techni-
schen Welt wird zum voraus vom Menschen her als dessen
Gemaichte vorgestellt. Das Technische im weitesten Sinne und
in seinen vielfiltigen Erscheinungen genommen, gilt als der
Plan, den der Mensch entwirft, welcher Plan den Menschen
zuletzt in die Entscheidung dringt, ob er zum Knecht seines
Planes werden oder dessen Herr bleiben will.

Mit dieser Vorstellung vom Ganzen der technischen Welt
schraubt man alles auf den Menschen zuriick und gelangt, wenn
es hoch kommt, zur Forderung einer Ethik der technischen
Welt. In dieser Vorstellung befangen, meint man, die Technik sei
nur die Sache des Menschen, in ihr spreche kein Anspruch des
Seins. Von dieser Meinung besessen, achten wir noch nicht ein-
mal auf das Zusammen von Mensch und Sein, geschweige denn,
daB3 wir versuchen, in jenes Gehoéren hinauszuhoren, das erst
beide, Mensch und Sein, einander zureicht.

Setzen wir uns endlich davon ab, das Technische nur tech-
nisch, d. h. vom Menschen und seinen Maschinen her vorzu-
stellen. Achten wir auf den Anspruch, unter dem in diesem
Zeitalter nicht nur der Mensch, sondern alles Seiende, Natur
und Geschichte, hinsichtlich seines Seins steht.



124 Grundsitze des Denkens

Welchen Anspruch meinen wir? Unser ganzes Dasein findet
sich iiberall herausgefordert, sich auf das Planen und Berech-
nen von allem zu verlegen. Was spricht in dieser Herausforde-
rung? Entspringt sie einer selbstgemachten Laune des Men-
schen? Oder geht uns nicht alles Seiende schon und nur so an,
daB es uns in seiner Planbarkeit und Berechenbarkeit an-
spricht? Was kommt hier ans Licht? Nichts Geringeres als dies:
Im selben MaB3 aber wie das Sein ist der Mensch herausgefor-
dert, d. h. gestellt. Das Sein des Seienden ist selber herausge-
fordert, d. h. gestellt, alles Seiende in der Planbarkeit und
Berechenbarkeit anwesen zu lassen, allem zuvor aber den Men-
schen, das ihn angehende Seiende als den Bestand seines
Planens und Rechnens sicherzustellen und dieses Bestellen ins
Unabsehbare zu treiben. Der Anspruch, der sowohl das Seiende
in der Planbarkeit und Berechenbarkeit erscheinen ldBt, als
auch den Menschen in das Bestellen des also erscheinenden
Seienden herausfordert, dieser Anspruch macht die Konstella-
tion aus, in der wir uns aufhalten. Aus 1hr bestimmt sich das
Wesensganze der modernen technischen Welt.

Der Name fiir die Versammlung des Herausforderns, das
Mensch und Sein einander so zustellt, daB} sie sich wechselweise
stellen, lautet: das Ge-Stell. Man st6Bt sich an diesem Wort zu
unrecht. Wir sagen statt »stellen« auch »setzen« und finden
nichts dabei, daB wir das Wort »Gesetz« gebrauchen. Wir verste-
hen des Wort Ge-Stell entsprechend wie das Wort Gesetz. Das
Ge-Stell ist die Versammlung der MaBgabe fiir alles Setzen, Stel-
len und Bestellen, worin Mensch und Sein einander angehen.
Das Ge-Stell 148t Mensch und Sein auf eine befremdliche Weise
zu einander gehéren. Befremdlich ist sie, weil wir das, was Ge-
-Stell heif3t, nicht mehr im Gesichtskreis des Vorstellens vorfin-
den, der uns das Sein des Seienden denken ldBt. Denn einmal
liegt das im Wort Ge-Stell zu-Denkende dem Menschen nicht
gegeniiber. Das Ge-Stell geht uns nicht mehr an wie das Sein als
An-wesen. Das Ge-Stell bestimmt erst das Sein in ein Zusammen
mit dem Menschen. Befremdlich aber ist das im Wort Ge-Stell



IIT. Vortrag. Der Satz der Identitit 125

zu-Denkende vor allem deshalb, weil es selber nicht ein Letztes
ist, sondern uns erst Jenes zuspielt, was die jetzige Konstellation
von Mensch und Sein eigentlich durchwaltet.

Das Zusammengehéren von Mensch und Sein in der Weise
der wechselseitigen Herausforderung bringt uns bestiirzend ni-
her, da3 und wie der Mensch dem Sein vereignet, das Sein aber
dem Menschenwesen zugeeignet ist. Im Ge-Stell waltet ein
Vereignen und Zueignen. Es gilt, dieses Eignen, worin Mensch
und Sein einander ge-eignet sind, einfach zu erfahren, d. h.
einzukehren in das, was wir das Ereignis nennen.

Das Wort Ereignis ist der gewachsenen Sprache entnommen.
Er-eignen heif3t urspriinglich: er-dugen, d. h. erblicken, im
Blicken zu sich rufen, an-eignen. Das Wort Er-eignis ist jetzt,
urspriinglicher gedacht, als Leitwort in den Dienst eines Den-
kens genommen, das versucht, jenes dunkle Wort des Parme-
nides: 76 adté — das Selbe ist Denken und Sein, im Gedichtnis
zu behalten. Das Wort Ereignis 148t sich sowenig iibersetzen wie
das griechische Leitwort Aéyog und das chinesische Tao. Das
Wort Er-eignis meint hier nicht mehr das, was wir sonst irgend-
ein Geschehnis, ein Vorkommnis nennen. Das Wort ist jetzt als
Singularetantum gebraucht.

Er-eignis nennt das aus ihm zu-Denkende und darum eigent-
liche Gehérenlassen, das Mensch und Sein einander vereignet.
Was wir im Ge-Stell als dem Wesen der Konstellation in der
modernen technischen Welt erfahren, ist ein Vorspiel dessen,
was Er-eignis heiBt. Das Ereignis bleibt nicht notwendig und
nur in seinem Vorspiel, dadurch es nach der Weise des Ge-Stells
Mensch und Sein zusammengehoren 1dBt. Im Er-eignis spricht
die Méglichkeit an, daB es das Ereignis als das bloBe Walten des
Ge-Stells in ein anfinglicheres Ereignen verwindet. Eine solche
Verwindung des Ge-Stells aus dem Er-eignis ergibe die ereig-
nishafte, also vom Menschen allein nie machbare Zuriicknah-
me der technischen Welt aus ihrer Herrschaft zur Dienstschaft
innerhalb eines Bereiches, durch den der Mensch eigentlicher
in das Er-eignis reicht.



126 Grundsiitze des Denkens

Es hat den Anschein, als gerieten wir in die Gefahr, unser
Denken allzu unbekiimmert in etwas abgelegenes Allgemeines
zu richten, wihrend sich uns doch unter dem Namen Ereignis
nur das Nichste des Nahen unmittelbar zuspricht, darin wir uns
schon aufhalten. Was aber kénnte uns niher sein als das, was
uns dem nihert, dem wir gehoren, worin wir Gehéorende sind,
das Er-eignis?

Der Beginn des Vortrages gab die Weisung, auf den Weg zu
achten. Wohin hat der Weg gefiihrt? Zur Einkehr unseres Den-
kens in jenes Einfache, das wir im strengen Wortsinn das
Er-eignis nennen. Es 148t Mensch und Sein in ein Zusammen
gehoren. Gehoren heilit jetzt: vereignet, zugeeignet. Der
Mensch ist aus seinem Wesen her dem, was zunichst noch
»Sein« heiBt, vereignet, weil gebraucht. Das Sein ist als An-
-wesen dem Menschenwesen zugeeignet.

Wer wir Menschen eigentlich sind und was das Sein eigent-
lich ist, werden wir erst dann gebiihrend erfragen und vermu-
ten diirfen, wenn das Denken in jenen Bereich eingekehrt ist,
wo Eignung, Vereignung, Eigentum und Eigentlichkeit walten,
ndmlich im Er-eignis.

Das Er-eignis ist der in sich schwingende Bereich, durch den
Mensch und Sein einander in ihrem Wesen er-reichen, ihr We-
sendes gewinnen, indem sie jene Bestimmungen verlieren, die
ihnen die Metaphysik geliehen hat.

Das Er-eignis als Er-eignis denken heif3t, am Bau dieses Be-
reiches bauen. Das Bauzeug zu diesem in sich schwebenden Bau
empfingt das Denken aus der Sprache. Denn die Sprache ist die
zarteste, alles verhaltende Schwingung im schwebenden Bau
des Ereignisses.

Doch was hat das bisher Gesagte mit dem Satz der Identitit
zu tun? Wir antworten, indem wir den begangenen Weg zu-
riickgehen.

Das Er-eignis vereignet Mensch und Sein in ihr wesenhaf-
tes Zusammen. Ein erstes, uns heute bedringendes Scheinen
des Ereignisses erblicken wir im Ge-Stell. Das Ge-Stell aber



IIT. Vortrag. Der Satz der Identitit 127

macht das Wesen der modernen technischen Welt aus. Das Ge-
-Stell geht uns {iberall unmittelbar an. Das Ge-Stell ist, falls wir
jetzt noch so sprechen diirfen, seiender als alle Atomenergien
und alles Maschinenwesen, seiender als jede Form der Organi-
sation, Information und Automatisierung. Im Ge-Stell erblik-
ken wir ein Zusammengehéren von Mensch und Sein, worin
das Gehorenlassen erst die Art des Zusammen und dessen Ein-
heit bestimmt. Das Ge-Stell fordert den Menschen zur Berech-
nung des Seins heraus, das selber in die Berechenbarkeit
eingefordert ist. Das Ge-Stell stellt beide, Mensch und Sein,
darauf hin, einander herauszufordern in das Bestellen des Sei-
enden als eines bestellbaren Bestandes.

Das Geleit zur Frage nach einem Zusammengehéren, darin
das Gehoren den Vorrang hat vor dem Zusammen, lieen wir
uns durch den Satz des Parmenides geben: »Das namliche Selbe
ist Denken sowohl als auch Sein.« Die Frage nach dem Sinn
dieses Selben, d. h. nach der Selbigkeit des Unterschiedenen, ist
die Frage nach dem Wesen der Identitit. Nach der Lehre der
Metaphysik gilt die Identitit als ein Grundzug im Sein des
Seienden. (Dies sagt denn auch der Satz der Identitit, falls wir
seine Formel A ist A in der eigentlichen Betonung horen. Uber
das Wesen der Identitiit gibt der Satz der Identitit keine Aus-
kunft.) Dagegen enthilt der Satz des Parmenides, worin durch
das 76 adt6 hindurch die Identitit selbst spricht, einen Wink.
Indes bleibt das Wort 6 adté, das Selbe, ein Ritselwort und
bleibt es so lange, als es dem Denken nicht gliickt, in jene
Gegend hinauszudenken, aus der uns das Zusammengehdoren als
Zusammengehoren anspricht. In jener Gegend wire die We-
sensherkunft der Identitit zu erfahren. Diirfen wir den Ort der
Herkunft der Identitit in dem suchen, was unter dem Namen
»das Er-eignis« unserm Denkblick ndher kommen mdéchte?

Das Wesen der Identitiit ist ein Eigentum des Er-eignisses.
Vom Eigentlichen kénnen wir nur sinngemal sagen, wenn wir
aus dem Er-eignis denken. Fiir den Fall, dal an dem Versuch,
unser Denken in den Ort der Wesensherkunft der Identitit zu



128 Grundsitze des Denkens

weisen, etwas Haltbares sein kénnte, was wire dann aus dem
Titel des Vortrages geworden? Der Sinn des Titels »Der Satz der
Identitdt« hitte sich gewandelt.

Der Satz der Identitit gibt sich zunichst als ein Grundsatz,
der von der Identitdt aussagt, sie sei ein Zug im Sein, d. h. im
Grund des Seienden. Aus diesem Satz im Sinne einer Aussage ist
unterwegs ein Satz geworden von der Art eines Sprunges, der
sich vom Sein als dem Grund des Seienden absetzt und so in den
Abgrund springt. Doch dieser Abgrund ist weder das leere
Nichts, noch eine finstere Wirrnis, sondern: das Er-eignis. Im
Er-eignis schwingt das Wesen dessen, was als Sprache spricht,
deren Wesen einmal das Haus des Seins genannt wurde.

Satz der Identitit sagt jetzt: ein Sprung, den das Er-eignis,
d. h. das Wesen der Identitit verlangt, weil es ihn braucht, wenn
anders das Zusammengehéren von Mensch und Sein in das
Wesenslicht des Er-eignisses gelangen soll.

Unterwegs vom Satz als einer Aussage iiber die Identitit zum
Satz als Sprung in die Wesensherkunft des Zusammengehorens
hat sich das Denken gewandelt. Darum erblickt der denkende
Blick in der Gegenwart iiber die Situation des Menschen hin-
weg die Konstellation von Sein und Mensch aus dem, was beide
erst zueinander eignet, aus dem Er-eignis.

Gesetzt, die Moglichkeit warte uns entgegen, dal3 sich das
Ge-Stell, d. h. die Herausforderung von Mensch und Sein in die
Berechnung des Berechenbaren, als das Ereignis enthiillt, das
Mensch und Sein erst in ihr Eigentliches vereignet, dann wire
ein Weg frei, auf dem der Mensch das Seiende, das GGanze der
modernen technischen Welt, Natur und Geschichte, allem zu-
vor 1hr Sein, anfinglicher erfihrt.

Solange die heutige Besinnung auf die Welt der Atomenergie
bei allem Ernst der Verantwortung nur dahin dringt, aber auch
dabei sich beruhigt, die friedliche Nutzung der Energien zu
betreiben, bleibt das Nachdenken auf halbem Wege stehen. So
wird die technische Welt durch den Menschen in ihrer meta-
physischen Vorherrschaft weiterhin und erst recht gesichert.



IIT. Vortrag. Der Satz der Identitit 129

Allein, wo ist entschieden, daB die Natur fiir alle Zukunft die
Natur der modernen Physik bleiben und die Geschichte sich
nur als Gegenstand der Historie darstellen soll? Zwar kénnen
wir die heutige technische Welt weder als Teufelswerk verwer-
fen, noch diirfen wir sie vernichten, falls sie dies nicht selber
besorgt. Wir diirfen aber noch weniger der Meinung nachhin-
gen, die moderne technische Welt sei von einer Art, die einen
Absprung aus ihr schlechthin verwehre. Diese Meinung ent-
springt der Besessenheit vom Aktuellen als dem, das sie fiir das
allein Wirkliche hilt. Diese Meinung ist allerdings phanta-
stisch, nicht dagegen das Nachdenken, das dem entgegenblickt,
was als Anspruch des Wesens der Identitit von Mensch und Sein
auf uns zukommt.

Was und wie immer wir zu denken versuchen, wir denken im
Spielraum der Uberlieferung. Sie waltet, wenn sie uns aus dem
Nachdenken in das Vordenken befreit, das kein Planen mehr ist.
Doch erst wenn wir uns dem schon Gedachten zuwenden, wer-
den wir verwendet fiir das noch zu-Denkende.



IV. Vortrag

Die nachfolgende Besinnung iibergeht den letzten Vortrag, der
den Satz der Identitit erdrterte. Die Besinnung ruft vielmehr
den Gang des zweiten Vortrages zuriick, um ihn, jetzt freilich
nach dem dritten, noch einmal, aber mit anderen Ausblicken zu
durchmessen. Weil jedoch der Vortrag iiber den Satz der Iden-
titdt als geschriebener und auch als gesprochener in einer
besonderen Weise festliegt, bedarf es eines kurzen Nachwortes.

Es ist seit langer Zeit, also im voraus, schon geschrieben. Wir
finden es in einem der Dialoge Platons, der den Namen »Phai-
dros« trigt. Gegen Ende dieses Gesprichs bringt Sokrates die
Rede auf die edmpémeia xal dmpémeia ti¢ yeapic!, auf das
Schickliche und Unschickliche des Schreibens und des Ge-
schriebenen. Sokrates erzihlt dabei eine Geschichte aus dem
alten Agypten.”

Sokrates: »Also: ich vernahm, in der Gegend von Naukratis in
Agypten sei einer der alten Gétter des Landes beheimatet, dem
auch der heilige Vogel zugehort, den sie Ibis nennen, — der
Name des Gottes selbst sei Theut. Dieser sei der erste Erfinder
von Zahl und Rechnen und von Geometrie und Astronomie,
ferner des Brett- und Wiirfelspiels und vor allem der Schrift.
Konig von ganz Agypten sei dazumal Thamus gewesen; — er
regierte in der groBen Stadt des oberen Gebietes, welche die
Griechen das dgyptische Theben nennen, und den Gott: Am-

! Platonis Opera. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit loannes
Burnet. Oxonii e typographeo Clarendoniano. Tomus T1, 1900. Vgl. Phaidros
274 b 6.

* [Anm. d. Herausgeberin: Fiir den miindlichen Vortrag hat Ieidegger mit
den Worten ». .. die hier nicht wiedergegeben werden kann«  wohl aus
zeitlichen Griinden - auf eine Wiedergabe dieser Geschichte verzichtet. Bei
den Manuskriptunterlagen findet sich jedoch folgende Ubersetzung Heid
eggers von »Phaidros« 274 ¢ 5-275 b 4, die hier eingefiigt wird.]



IV. Vortrag 131

mon. Zu ihm kam Theuth und zeigte ihm seine Kiinste und
erkldrte es fiir notig, alle Agypter daran teilhaben zu lassen.
Thamus aber fragte nach dem Nutzen einer jeden, und als jener
seine Erklirungen gab, teilte er Lob oder Tadel aus, je nachdem,
ob ihm eine Aussage gefiel oder mif3fiel. Vielerlei soll da Tha-
mus zu Theuth nach beiden Richtungen iiber jede Kunst
geduBert haben; — es wire zu umsténdlich, es nachzuerzihlen.
Doch als er bei der Schrift angelangt war: >Dies, o Kénigs, sagte
daTheuth, >diese Kenntnis wird die Agypter weiser machen und
ihr Gedichtnis stirken; denn als Gedidchtnis- und Weisheits-
mittel ist sie erfunden.< Der aber erwiderte: >O du meisterhafter
Techniker Theuth! Der eine hat die Fihigkeit, technische
Kunstfertigkeiten zu erfinden, doch ein anderer: das Urteil zu
fillen, welchen Schaden oder Nutzen sie denen bringen, die sie
gebrauchen sollen. Auch du, als Vater der Schrift, hast nun aus
Zuneigung das Gegenteil dessen angegeben, was sie vermag.
Denn sie wird Vergessenheit in den Seelen derer schaffen, die
sie lernen, durch Vernachlissigung des Gedéachtnisses; — aus
Vertrauen auf die Schrift werden sie von aulen durch fremde
Gebilde, nicht von innen aus Eigenem sich erinnern lassen. Also
nicht fiir das Gedichtnis, sondern fiir das Erinnern hast du ein
Mittel erfunden. Von der Weisheit aber verabreichst du den
Z5glingen nur den Schein, nicht die Wahrheit; denn vielkundig
geworden ohne Belehrung werden sie einsichtsreich zu sein
scheinen, wihrend sie grofenteils einsichtslos sind und schwie-
rig im Umgang, — zu Schein-Weisen geworden statt zu Wei-
sen.«« — Phaidros: »Ach Sokrates, — aus Agypterland oder woher
du magst, erdichtest du ohne Miihe Geschichten!«

Im Verlauf der Uberlegungen iiber diese Geschichte sagt So-
krates zu Phaidros (275 c 5-d 6):

»Wer nun meint, er konne seine Kunst [ndmlich die der
Rede] im Geschriebenen hinterlassen, und auch der wiederum,
der es |das Geschriebene] aufnimmt, so als werde etwas Klares
und VerlidBliches aus dem Geschriebenen hervorgehen, jeder
von ihnen ist voller Einfiltigkeit und hat in Wahrheit keine




132 Grundsitze des Denkens

Kenntnis vom Spruch des Gottes Ammon, wenn er da glaubt,
geschriebene Reden seien noch zu anderem niitze als nur dazu,
den Wissenden [der ndmlich schon weif3, was das Geschriebene
sagen will] zu unterstiitzen, dal er wieder auf das kommt, was
geschrieben ist.«

Phaidros vermerkt zu den angefiihrten Worten des Sokrates
nur: 'Opfétata; »Sehr richtig«.

Sokrates fihrt fort: »Unheimliches nimlich hat da, mein
Phaidros, irgendwie das Schreiben und sein Geschriebenes an
sich und gleicht darin wahrhaftig der Malerei. Denn auch deren
Gebilde stehen da wie lebend, wenn du sie jedoch frigst, er-
haben ganz und gar schweigen sie. Dasselbe tun aber auch die
geschriebenen Reden. Du kénntest meinen, sie sagten etwas
von dem, was sie gleichsam bedenken, wenn du sie aber fragst
in der Absicht, von ihrem Gesagten etwas zu erfahren: év T
oruaivel pévov TadTov ket — ein gewisses Eines zeigt nur ein und
dasselbe stets an. [Es bleibt bei einem unbestimmten Einerlei. ]
Wenn aber einmal geschrieben, schweift jede Rede tiberall her-
um gleichermafBen bei denen, vor deren Ohr sie gehort, wie bei
denen, die sie nichts angeht, und die geschriebene Rede weil3
allein gelassen nicht, zu wem sie reden soll und zu wem nicht.
Wird die Rede aber mihandelt und gar aus Unfug beschimpft,
ihren Vater braucht sie dann immer als den Helfer. Selber nam-
lich sich zu wehren vermag sie nicht, noch sich zu helfen.«

Durch das Gesprich zwischen Sokrates und seinem jungen
Freund Phaidros spricht Platon selber. Er, der dichtende Mei-
ster des denkenden Wortes, spricht hier zwar nur von der
Schrift, deutet aber zugleich an, was ihn auf seinem ganzen
Denkweg immer wieder neu iiberfiel, daB3 nimlich das im Den-
ken Gedachte sich nicht aussagen ldBt. Doch wire es iibereilt, zu
folgern, also sei das Gedachte unsagbar. Vielmehr wuBlte Platon
dies, daB3 es die Aufgabe des Denkens sei, durch ein Sagen das
Ungesagte dem Denken nahe zu bringen und zwar als die zu
denkende Sache. So ist denn auch in dem von ithm Geschrie-
benen nie unmittelbar zu lesen, was Platon dachte, wenngleich



1V Vortrag 133

es geschriebene Gespriche sind, die wir nur selten in die reine
Bewegung eines gesammelten Denkens befreien konnen, weil
wir zu gierig und irrig nach einer Lehre suchen.

Es gilt jetzt, die Besinnung an den zweiten Vortrag anzu-
schlieBen. Bei dessen Beginn hie3 es: »Auf irgendeine Weise
denken wir alle und sind doch allesamt unerfahren darin, daf3
und wie Grund-Sitze das Denken bewegen oder gar zur Ruhe
bringen.« Diese Bemerkung verstand das Wort »Grund-Sitze«
bereits in dem gewandelten Sinn von Spriingen in den Ab-
-Grund; »das Denken bewegen« — dies will sagen: dem Denken
seinen Weg bauen; »zur Ruhe bringen« — dies sagt: dorthin
bringen, wo alle Bewegung erst sich versammelt, nicht um zu
enden, sondern aus dem Quell anzufangen. Doch wir sind —
allesamt — unerfahren in dem, was dem Denken abverlangt ist,
wenn anders es aus seiner Verstrickung in das Rechnen und in
die Dialektik herausfinden soll. Beide, das rechnende und das
dialektische Denken sind im Grunde das Selbe, aus jenem
Grund ndmlich, den der Satz vom Grund nennt, ohne dessen
Wesen zu denken. Allein, es ist schon genug gewonnen, wenn
sich unser Augenmerk der genannten Unerfahrenheit zuwen-
det. Dahin méchte uns der Weg dieser Vortrige bringen.

Der zweite Vortrag nannte den Wegweiser. Auf ihm steht zu
lesen »Logik«. So heiBt die Lehre vom Denken. Wenn wir den
Wegweiser sorgsam genug lesen, fiihrt er iiber alles Erwarten
weit. Zunidchst folgten wir dem Wegweiser, ohne das Eigen-
timliche des gewiesenen Weges genauer zu beachten. Zwar
muflte es auffallen, daBl wir uns, wie es schien, in eine Verdeut-
lichung der Mehrdeutigkeit des Titels »Grundsitze des Den-
kens« verloren. In der Tat ist die Verdeutlichung des Titels die
einzige Aufgabe. Wir miissen freilich dem MiBverstindnis vor-
beugen, das meint, es gelte dabei nur zu zeigen, in welchen
verschiedenen Bedeutungen die Worter verstanden werden
konnen, aus denen sich der Titel zusammensetzt. Hinter der
Mehrdeutigkeit des Titels »Grundsitze des Denkens« verbirgt
sich ein Hin und Her von Fragen, die das Denken angehen,



134 Grundsiitze des Denkens

insofern dieses, das Denken, unser Wesen und d. h. den Bezug
des Seins in sich zu uns durchwaltet. So erfahren, heil3t Denken:
Seinlassen, niamlich das Seiende in dessen Sein. So erfahren,
gibt das Denken auch erst dem Dichten einen Spielraum. So
erfahren, verlangt das Denken fiir sich eine eigene Weise, mehr
im Sinne von einer Melodie, deren Spielmédnner darum die
Denker heiflen.

Die Fragen, die sich im Titel »Grundsitze des Denkens«
verbergen, verlangen eine Antwort, die sagt, wie wir es mit dem
Denken halten, auf welche Weise wir uns auf das Denken und
mit dem Denken einlassen, welche Wege dahin bereits offen
stehen, welche Wege in die Gelassenheit zum Denken erst zu
bahnen sind, an welchen Wegen dann gebaut werden muf.
Solche Fragen entwachsen der Vermutung, dal dem Denken zu
einer Zeit, die wir nicht kennen, noch eine hohe Bestimmung
im Wesensgeschick des Seins gespart ist. Wieviel heutiges Be-
miihen dazu tun oder besser lassen kann, weill niemand. Vieles,
das meiste sogar, spricht dafiir, dal3 die Verédung des Daseins in
das nur noch rechnende Denken fernerhin steigen wird. Zu
meinen, der Nihilismus sei iiberwunden, ist vermutlich der
Grundirrtum des gegenwirtigen Zeitalters. Nietzsches Wort,
wenige Jahre vor dem Zusammenbruch in Turin geschrieben,
bleibt wahr. Es lautet: »Der Nihilismus steht vor der Tiir; woher
kommt uns dieser unheimlichste aller Giste?«? — Dadurch, daB3
man auch heute noch der Frage nach der Wesensherkunft dieses
Gastes ausweicht, 6ffnet man dem Gast allererst die Tiir vom
Osten und vom Westen her gleichermallen; denn beide Welten
sind unvermdégend, einander anzusprechen aus einer Dimen-
sion, in die beide sich erst freilassen miilten, um zu erfahren,
was ist und aus welchem Wesen von Sein alles Seiende spricht.

Der Versuch einer Kliarung der Mehrdeutigkeit im Titel

? Nietzsche, Der Wille zur Macht. 1. Buch, Der europiische Nihilismus.
Nietzsche’s Werke (GroBoktavausgabe). Band XV. 3. Aufl,, lLeipzig 1922.
S. 141.



IV. Vortrag 135

»Grundsitze des Denkens« erweckt den Anschein, als handle es
sich um ein vorldufiges und duBerliches Geschift. In die Sache
gedacht, steht dabei jedoch anderes auf dem Spiel.

Das Nachdenken iiber den Titel zerlegt nicht vorgegebene
Woérter und Begriffe in ihre Bedeutungselemente. Der Vortrag
erdrtert den Ort, in den unser Denken gehort. Um diese Absicht
klar zu erkennen und gesammelt zu wissen, ist es angebracht,
das bisher Durchgegangene so einheitlich zu durchblicken, da3
der Ausblick auf den Weg zum Ort des Denkens sich weitet und
das Triibe sich mindert.

Wagen wir, noch deutlicher zu sprechen, dann 148t sich sa-
gen: Die Sache der Vortrige ist allein ihr Titel. Unter dem Titel
steht nichts, nichts im Sinne einer Ansammlung von Aussagen
iiber ein Thema. Unter dem Titel steht nichts, weil alles dar-
innen liegt. Der Titel ist also auch kein Titel; er ist keine
Uberschrift, sondern eine Nachschrift. Sie schreibt, mit aller
Fragwiirdigkeit des Geschriebenen behaftet, etwas auf, dem
unser Denken nachkommen und d. h. nah und niher kommen
mochte, indem es versucht, Geschriebenes in Gehortes zuriick-
zuverwandeln, das Gehorte aber in Erblicktes. Denn nur was
wir erblickt haben, schauen wir, verwahren wir als das Ge-
schaute (das Schone). Nur das Geschaute wissen wir, wissen in
dem alten Sinne genommen, der sagt: gesehen haben und das
Gesehene behalten, nimlich als solches, das uns fortwihrend
ansieht. Was Platon im Wort i8¢« denkt, hat in solcher Erfah-
rung seinen Ursprung. Denn die »Idee« ist, griechisch gedacht,
jenes Aussehen der Dinge, aus denen her sie uns, die Men-
schen, ansehen. Aber wir didchten dieses alles auch so noch
nicht griechisch genug, wollten wir die Beziige von Aussehen
und Ansehen nur optisch vom Gesichtssinn her deuten. Das
Aussehen im Sinne der (3¢« ist kein starres Gesicht, sondern das
Wehen der ydptg, der Anmut. Was Hélderlin einmal in einer
Elegie von seinen Landsleuten singt, trifft ins Wesen des grie-
chischen, von Platon gedichteten Bezugs der Menschen zum
Sein des Seienden:



136 Grundsiitze des Denkens

Hélderlin sagt:

»[...] und zu athmen die Anmuth,
Sie die geschickliche, schenkt ihnen ein géttlicher Geist.«®

Wozu diese Abschweifung? Es ist keine, sondern nur das immer
neu notige Andenken an das Wesende des Seins, dessen Atem
wir nicht mehr spiiren, wenn wir in den abgestorbenen Begrif-
fen der Philosophie herumstochern, ohne darauf zu achten, daf3
ein Wort wie Idee und i8éa noch spricht, falls ihm das Denken
gebiihrend entgegenhorcht. Freilich erscheint es heute nur zu
oft als vergeblich, noch einmal den Blick fiir diese einfachen
Verhiltnisse zu 6ffnen und dabei zugleich sehen zu lassen, wie
sie das ganze abendlindische Denken durchscheinen bis in den
grandiosen SchluBabschnitt der Logik Hegels, der iiberschrie-
ben ist: »Die Idee«.

Solange wir uns, durch blo Angelesenes behindert, durch
Theorien versteift, durch Lehrmeinungen vorzeitig befriedigt,
durch das Vielerlei des tdglich Neuesten behext, dem Blick in
das einfache Scheinen des Seins verschlieBen, solange entbehrt
unser Denken die Bodenstindigkeit, solange ermangelt es der
Vorbedingung, die es zuldBt, da wir uns auch nur im Unge-
fihren dem Bereich nihern, in den die Erorterung von Grund-
sitzen des Denkens zu weisen versucht.

Die Mehrdeutigkeit der Rede von »Grundsidtzen des Den-
kens« ist eine dreifache: 1. Eine Doppeldeutigkeit. 2. Eine
Zweideutigkeit. 3. Eine Wandlung des Sinnes.

Wenn wir die dreifache Mehrdeutigkeit in einem Zuge
durchdenken, gelangen wir nicht nur in die Uberlieferung der
Geschichte des Denkens, sondern diese Uberlieferung befreit
uns zu einer anderen Aneignung seines Wesens. Wenn hierbei
stellenweise schon Gesagtes mit Absicht wiederholt wird, dann
mogen wir beachten: Das Wiederholen des Selben in das jedes-
mal Anfinglichere gehort zur Kunst des Denkens.

* Holderlin, Stutgard. Vers 11 f. Sdmtliche Werke (ed. Hellingrath). 2.
Aufl., Berlin 1923. IV. Band, S. 114.



V. Vortrag 137

Wir bedenken die erste Art der Mehrdeutigkeit der Rede von
den »Grundsitzen des Denkens«: die Doppeldeutigkeit. Sie be-
trifft, grammatisch vorgestellt, den Genitiv. Demnach meint
»Grundsitze des Denkens« einmal: Grundsitze fiir das Denken.
So genommen sind die Grundsitze jene Gesetze, denen das
Denken als ihr Objekt unterstellt bleibt. Zum anderen spricht
der Genitiv als genitivus subiectivus. Thm gemiB sind die
Grundsitze Regelsitze, die vom Denken selber gesetzt sind. Die
Setzung erfolgt durch das Ich, das als Subjekt die Objekte denkt.
Die Doppeldeutigkeit des Genitivs zeigt an: Das Denken ist
zumal das Subjekt und das Objekt fiir seine als Regeln gemein-
ten Grundsitze. Das Denken ist das Objekt seiner selbst als des
Subjekts. Wir miissen erst durch die starren und in Wahrheit
unzureichenden grammatischen Unterscheidungen hinsicht-
lich des Genitivs hindurchsehen, um den Sachverhalt vors Auge
zu bekommen, aus dem her die Wendung »Grundsitze des Den-
kens« spricht.

Welchen Sachverhalt? Das Denken geht sich in seinen von
1thm gesetzten Grundsitzen selbst an und bescheint so sich sel-
ber. Das Denken geht und steht in einem Licht, das es dem
Anschein nach selbst angeziindet hat. Allein, das Denken geht
dabei zugleich in einem Schatten, den es kraft des ihm jeweils
geliehenen Vermégens allein niemals erblicken kann. Der Be-
zug des Denkens zu ihm selber liegt hinsichtlich seiner Her-
kunft fiir das Denken in einem Schatten. Dieser folgt dem
Denken — bei aller Riickbeziehung auf sich selbst —immer nach
hinterriicks, gleich als werfe das Denken selber diesen Schatten.
Es wirft ihn auch, und er ist ihm doch erst zugeworfen. In der
beinahe 6den Doppeldeutigkeit des Genitivs »Grundsitze des
Denkens« verbergen sich Beziige zwischen Erhellung und Be-
schattung. Sie durchwalten das Denken, sind selber kaum
bedacht, kénnen es auch nicht sein, solange das Denken als
Titigkeit der Seele, des Geistes, des Subjekts, des Menschen
angesetzt und dabei hinsichtlich des Bezugs zum Sein, darin es
heimisch ist, beschnitten und verkiirzt wird. Alle Dialektik ist



138 Grundsitze des Denkens

der Versuch, diese nach manchen Hinsichten bemerkte, aber
nicht preisgegebene, sondern festgehaltene Verkiirzung des
Denkens zu erginzen, d. h. das Denken aus einem Ganzen sei-
nes rational verstandenen Wesens zu bestimmen. Aber dieses
Ganze bleibt zuletzt doch das schattenlose Licht der Vernunft
und der ihrer selbst absolut gewissen Subjektivitit. Und wo der
Schatten gesehen wird, ist er nur als Grenze der Helle verstan-
den. Aber der Schatten ist mehr und anderes als Grenze.

Das Wort Lionardos: Das Licht zeigt, der Schatten verbirgt,*
kommt dem Sachverhalt niher. Allein, die entscheidende Frage
mulB die urspriingliche Einheit von Entbergen und Verbergen
suchen. Zwar hat man von altersher das Denken in einen Bezug
zum Licht gebracht. Man spricht vom natiirlichen Licht der
Vernunft. Uber der Bestimmung des Erhellens und Aufklirens,
die man der Vernunft und dem Denken zuspricht, hat man die
Beschattung vergessen, aus der das Denken stammt. Die Be-
schattung entspringt weder einem Schatten und Gespenster-
reich, noch 148t sie sich mit dem billigen Hinweis abfertigen,
neben dem Rationalen gibe es auch das Irrationale; denn dieses
bleibt immer nur das totgeborene Kind des Rationalismus.

Der vorwaltende und schlieBlich alles iibermichtigende Be-
zug des Denkens zum Licht, zum Leuchten und zum Scheinen
zeigt sich darin, daBl man friihzeitig einen Charakter des Den-
kens erkannte, der Reflexion hei3t. Dies besagt einmal: Riick-
beugung auf sich selbst. Insofern das Denken als Vorstellen
etwas vorstellt, erscheint es sich in gewisser Weise in dem von
ihm Vorgestellten und findet darin den Anlaf3, sich auf sein
Vorstellen selber zuriickzubeugen, zu re-flektieren. Beachten
wir alltdgliche Beispiele: Wenn wir den bekannten Krug oder
ein Ding sonst, einen Apfel auf dem Teller, die Pfeife auf dem
Rohrstuhl anschauen und dabei nur auf das optisch Gegebene

* Vgl. Lionardo da Vinci, Das Buch von der Malerei. Deutsche Ausgabe,
nach dem Codex Vaticanus 1270 iibersetzt und unter Beibehalt der IHaupt-
einteilung iibersichtlicher geordnet von Heinrich Ludwig. Wien 1882. Fiinfter
Theil. Von Schatten und Licht. S. 277, Nr. 549 (550).



V. Vortrag 139

merken, dann zeigt sich, dall diese Gegenstinde sich uns je nur
in einer bestimmten Ansicht darstellen. Diese jeweilige Ansicht
hingt ab von der Hinsicht, in der wir auf die Gegenstinde
hinsehen. Die Hinsicht ist eine Weise unseres Vorstellens. Die
jeweilige Ansicht des Gegenstandes 148t uns auf unsere Hin-
sicht reflektieren. Es sieht so aus, als sei der Gegenstand ein X,
um das herum sich eine Kollektion von Ansichten bilden ldf3t
und bilden muf, um ihn vollstindig zu erfassen.

Denken wir jedoch die genannten Gegenstidnde als Dinge an,
erfahren wir sie andenkend, dann verweisen sie uns nicht auf
unsere Hinsichten und Vorstellungen, sondern sie winken in
eine Welt, aus der sie sind, was sie sind. Wenn z. B. Cézanne
immer wieder die montagne St. Victoire auf seinen Bildern er-
scheinen 146t und der Berg als der Berg immer einfacher und
michtiger anwest, dann liegt dies nicht nur und nicht in erster
Linie daran, daB3 Cézanne immer entschiedener in seine Mal-
technik findet, sondern daran, daf3 das »Motiv« immer einfa-
cher bewegt, d. h. spricht und der Kiinstler es vermag, diesen
Anspruch je und je reiner zu héren, so daf3 dieser Anspruch ihm
den Pinsel fiihrt und die Farben zureicht. Der Maler malt, was
er hort, als den Zuspruch des Wesens der Dinge. Alle Kunst,
nicht erst die Dichtung, bewegt sich in dem Bereich, als welcher
die Sprache spricht und anderes verlangt als die Reflexion auf
die Gegenstinde und das Vorstellen derselben. Insofern nun
aber das Denken als Vorstellen erfahren ist, das vor sich hin und
zu sich her das Anwesende stellt, gehort zum Denken die Riick-
beziehung auf sich, die Reflexion. Im Gefolge der sich entfal-
tenden Herrschaft der Reflexion wird das Seiende erst zum
Gegenstand. Retlexion besagt zum anderen und deutlicher: zu-
riickscheinen des im enken Gedachten auf das Denken und
umgekehrt des Denkens auf sein Gedachtes. Dieses Insichschei-
nen des Denkens, vorgeahnt in Platons Auslegung des Seins als
i8¢a, gelangt erst ganz zum Vorschein fiir das Denken, sobald die
Reflexion im zuerst genannten Sinne vollstindig, nach allen
nur moglichen Hinsichten ins Spiel kommt. Dies geschieht



140 Grundsitze des Denkens

dort, wo die Subjektivitit des Subjekts absolut gedacht wird, im
spekulativen Idealismus. Die magere Unterscheidung eines ge-
nitivus subiectivus und obiectivus in der Rede von »Grundsiit-
zen des Denkens« gewinnt erst Leben zuriick und zeigt erst in
das, was sie eigentlich nennt, wenn wir in den Reflexionscha-
rakter des Vorstellens hinausdenken.

Alles Denken denkt sich auf irgendeine, wenn auch noch so
unbestimmte Weise selber und ist gleichwohl keine blofle
Selbstbespiegelung. Gemil der ihm eigentiimlichen Riickbe-
ziehung auf sich selbst kann das Denken freilich bald in einem
hohen bald in einem flachen Sinne um sich selber kreisen,
zuletzt sogar im groBen Stil selber den Kreis schlagen, darin es
sich in seinem Kreisen umkreist.

Auf einem langen und verschlungenen Weg gelangt das
abendlidndisch-europiische Denken schlieBlich und wissentlich
in den von ihm und seinem Reflexionscharakter durchformten
Lichtkreis. Diese Lichtdimension ist die spekulative Dialektik,
die sich nach dem Vorgang Kants im Denken Fichtes, Schellings
und Hegels zum System entfaltet. Das hier nach zu denkende
System bliebe verkannt, wollten wir es nur als ein iiber die
Wirklichkeit geworfenes Netzgeflecht von Begriffen vorstellen.
Das System ist als »der Gedanke« das Sein selbst, das alles
Seiende in sich auflést und so die Vorform dessen abzeichnet, was
jetzt als das Wesen der technischen Welt zum Vorschein kommt.

DaB3 die durch die Metaphysik von Karl Marx geprigte Welt
zu einem — ich sage zu einem — nicht zu dem und nicht zum
eigentlichen Auffangbezirk fiir das Ganze der modernen tech-
nischen Welt werden konnte, liegt im Wesen der Sache begriin-
det. Denn die Metaphysik von Karl Marx ist entschiedener, als
man meint, vom spekulativen Idealismus der Metaphysik He-
gels abhingig, abhingig in der entschiedensten Form der
Abhidngigkeit, ndamlich derjenigen des bloBen Gegensatzes.
Dieser kommt darin zum Vorschein, daf3 die Metaphysik des
Marxismus Dialektik bleibt und bleiben muBl. Die Dialektik
und ihr System, hier und dort, sind keine ausgedachten Be



V. Vortrag 141

griffsgehiuse, sondern Leben und Wirklichkeit; sie sind dies
auch, wenngleich auf eine ganz andere Weise, fiir die beiden
Dichter und Freunde der spekulativen Denker Fichte, Schelling
und Hegel — fiir Holderlin und Novalis. Beide haben in ihren
»Nachtgesingen« jenes dunkle Licht geschaut, darin die Ver-
nunfthelle der absoluten Logik aufgehoben, zugleich aber
vorausgesetzt und bestitigt wird.

Der Reflexionscharakter des Denkens und seine Entfaltung
zur Dialektik gehdren zusammen. Beide und ihre Zusammen-
gehorigkeit sind darin gewurzelt, da das abendlidndische Den-
ken schon in seiner Friihe ein Gepridge empfangen hat, dadurch
das Begriinden und Rechnen im weiteren Sinne den Vorrang
gewinnen.

Unserem historischen BewubBtsein stellt sich die Dialektik
des spekulativen Idealismus leicht als das Produkt einer sich
selbst absolut setzenden Vernunft dar. Man kann diese Dialektik
fir theologisch unglaubwiirdig erkldren. Man kann in der
Nachfolge Kierkegaards urteilend, den spekulativen Idealismus
als hoheren Schwindel verddchtigen, bestehen bleibt dieses:
Die spekulative Dialektik durchherrscht die heutige Weltwirk-
lichkeit, offenkundig oder versteckt, begriffen oder abgegrif-
fen, erstarrt oder erneuert. Hinter einer harmlosen Doppeldeu-
tigkeit des Genitivs »Grundsitze des Denkens« verbirgt sich die
Macht des reflektierend-dialektischen Denkens, das als ur-
spriinglich europiisches inzwischen vielgestaltig tiber die ganze
Erde sich ausbreitet.

Damit sind wir in die zweite Form der Mehrdeutigkeit der
Rede von »Grundsitzen des Denkens« gewiesen. Gemeint ist
die Zweideutigkeit in der Rede von dem Denken. Sie ldf3t sich
jetzt und zwar im Riickblick auf das Gesagte zur Eindeutigkeit
bringen. »Das Denken« gibt es nirgends. Jedes Denken hat sein
geschickhaftes Geprige. »Grundsitze des Denkens« kann daher
nur dasjenige Denken meinen, in das wir seit langem geschickt
sind. Der Glaube an ein Allerweltsdenken, das nur dem An-
schein nach universal und durch alle Zeiten hindurch das



142 Grundsitze des Denkens

gleiche sein soll, ist, beildufig bemerkt, einer der Urspriinge fiir
das Aufkommen des Nihilismus und fiir die Zihigkeit seiner
unmerklichen Durchsetzungskraft in allen Bezirken der Welt.

Sobald wir uns dann auf Grundsitze des Denkens einlassen
und ihnen nachsinnen, sehen wir uns genétigt, erst einmal
unser Denken in seiner Wesensherkunft zu erfahren, um eigens
dort zu sein, wo wir als denkende Wesen seit langem schon sind.
Der Weg in diese Erfahrung ist uns durch den mehrfach ge-
nannten Wegweiser gewiesen. Auf ihm lesen wir den Namen
Logik, was anzeigt, daB das Denken als Aéyo¢ bestimmt ist.
Allerdings bleibt dieser Hinweis solange selber im Unbestimm-
ten hingen, als wir nicht zeigen konnen, weshalb und auf
welche Weise es dahin kommt, dal der Hauptzug des Denkens
im Abéyoc gefunden wird. Dall dem so ist, darf ndmlich weder fiir
selbstverstindlich, noch fiir natiirlich gelten. Es ist ein Schick-
sal, das in je verschiedener Weise sowohl die Scholastik des
Mittelalters als auch die neuzeitliche Wissenschaft und zuletzt
die heutige technische Welt bestimmt. Dieses Schicksal birgt in
sich die Frage, ob die Logik endgiiltig und d. h. zu Recht das
Regiment iiber das Denken fiihrt, oder ob das Denken noch gar
nicht, wie ithm gebiihrt, unter die Obhut des Adyog und seines
erst noch zu entfaltenden Wesens gebracht ist.

Wir erwidgen hier, uns beschriankend, nur das Folgende: In-
wiefern hat das vom Aéyoc her bestimmte Denken mit dem zu
tun, was man »Grundsitze des Denkens« nennt? Dieser Zusam-
menhang ist offenbar nur dadurch moglich und nétig, daf3
unser Denken im wértlichen Sinne von grundsiétzlicher Art ist,
will sagen, daB der Aéyoc als solcher den Charakter des Grund-
-satzes hat. Inwiefern verhilt es sich so? Wir miissen uns bei der
Antwort mit wenigen Hinweisen zufrieden geben. Das Zeitwort
zum Hauptwort Aéyog lautet Aéyelv und meint lesen im Sinne
von sammeln, zusammenlegen. Den Adyog der Logik kenn-
zeichnet Aristoteles als den Adyog dmogavrinde, jenes Zusam-
menlegen, dessen Vermégen darauf geht, durch das Zusammen-
gelegte hindurch — der Weg ist weit — das Zusammen-



IV Vortrag 143

-schon-Vorliegende — den weiten Weg als solchen — erscheinen
zu lassen. Diese Grundform des Denkens nennt Aristoteles auch
einfach &mépavoig. Das Wort ist in seiner Nennkraft nicht zu
iibersetzen; es meint: das Zum-Scheinen-Bringen des Vorliegen-
den von ihm selbst her. Wenn wir das Wort &mépavsig durch
Dar-legung tibersetzen, betonen wir zwar das Vorliegenlassen,
aber das eigentiimlich Griechische — das Zum-Schein-Bringen
— geht verloren.

Achten wir darauf, was iiber Platons i3éx vermerkt wurde, die
das Anwesen des Anwesenden, d. h. das Sein als Aussehen und
Ansehen bestimmt, dann springt das sachgerechte Ineinander-
spiel von i8¢ und dnégavsig als Sein und Denken in die Augen,
falls die unseren vor lauter historischen Kenntnissen iiber die
Philosophie nicht zu bléd geworden sind, um diese in ihrer
Einfachheit bestiirzenden Sachverhalte noch zu sehen und dies
Gesicht nie wieder zu vergessen.

Das Seltsamste indes, was in der Wesensgeschichte des
abendlidndischen Denkens sich begab, ist, dal} der alles tragende
Zug des Aovyog der Logik, die amépavete, das entbergende Zum-
-Erscheinen-Bringen, alsbald verschwindet und zwar zugun-
sten der anderen Bauform des Aéyoc, die urspriinglich in der
amopavols beheimatet ist. Aristoteles bringt sie kurz und biindig
ans Licht, wenn er den Aoyoc als Aéyew Tt xatéd Tivoc® umgrenzt.
Woértlich iibersetzt heif3t dies: darlegen etwas in Richtung auf
etwas, nidmlich darauf, worauf und woriiber das. Darlegen
kommt, wenn es sich dem Anwesenden zuwendet. Dieses Wor-
iiber liegt dem Darlegen unter und vor. Im Beispiel gesprochen:
Der weite Weg ist das Vorliegende, was im Abyog dmopavtixdg
»Der Weg ist weit« dargelegt wird. Das »weit« wird nicht, wie
uns die sprachliche Form der Aussage einreden mdéchte, dem
»Weg« zugelegt, sondern eigens mit dem weiten Weg zusam-
mengelegt, wodurch der Weg sich als der zeigt, der vorliegt. Der
Weg kommt als der weite zum Vorschein.

® Vgl. Aristoteles, Analytica Priora, I, 1; 24 a 16 sq.



144 Grundsitze des Denkens

Es sieht so aus, als sei von trivialen Sachen die Rede; von
trivialen nicht, aber von einfachen, deren Gewicht sich kaum
abschitzen l4Bt. Der immer neu nétige Hinweis auf die Unter-
scheidung zwischen dem trivial Geldufigen und dem befrem-
dend Einfachen trifft eine Notlage unseres Denkens, die es ihm
verwehrt, sachgerecht ins Freie zu finden. Man ist es heute im
besonderen Maf3e gewohnt, da8 man nur dort, wo die gewalt-
samsten Maschinerien und verwickelten Apparaturen etwas
Nutzbares herbeischaffen, diese Ergebnisse allein noch fiir Ent-
deckungen hilt, wogegen der schlichte Einblick in einfache
Sachverhalte fiir nichts gilt. Das ist merkwiirdig; aber dieses
Merkwiirdige ist eine uralte Gewohnheit menschlichen Mei-
nens, dem das Gemichte eigenen Leistens leicht mehr gilt als
die Gabe eines An-rufes oder An-blickes. So bringen wir denn
auch nur schwer den rechten Sinn auf fiir das stille Vorkomm-
nis, daf3 sich bei der Bestimmung des A6yog der Logik, d. h. des
Denkens alsbald der alles tragende Charakter entzieht. Schwin-
det namlich, was friihzeitig geschieht, der dnépaverc-Charakter
in die Vergessenheit weg, dies, daBB Denken ist: Erscheinenlas-
sen, dann dringt sich die genannte Bauform des Aéyog in den
Vordergrund: das Aéyetv 1 xatd Tivog; dieses wurde in der Folge
herausgelost aus dem Darlegungscharakter, fiir sich als Bezie-
hung vorgestellt. So finden wir uns denn in die seit langem
herkémmliche Vorstellung vom A6yoc der Logik versetzt: Er ist
die Verbindung eines Subjekts, »der Weg«, mit dem Pridikat
»weit«. Die Vorstellung vom Aéyoc ist sogar richtig; ihre Rich-
tigkeit 14Bt sich iiberall durch die grammatische Betrachtung
belegen.

Die jetzt erwidhnten Sachverhalte nehmen sich zunichst aus
wie Themen fiir die historische Gelehrsamkeit, die eine Ge-
schichte der Logik erzidhlt. In Wahrheit geschieht jedoch mit
dem ganz unauffilligen Zuriicktreten und Wegschwinden des
armopaverg-Charakters im Abéyog etwas Unheimliches — dies sei
ohne Ubertreibung gesagt. Was geschieht? Die Bahn wird frei
fir die Entfaltung des Denkens als Rechnen, Begriinden, Fol-



IV. Vortrag 145

gern. Mit darauf beruht die moderne technische Welt, deren
Wesen wir niemals durchdenken kénnen, solange wir uns nicht
auf eine Besinnung einlassen, die zeigt, was in der Pragung des
Denkens als Aoyog, was im Wegschwinden des &népavoig-Cha-
rakters beschlossen liegt. Dall der so geprigte Aéyog zum
Schicksal der modernen technischen Welt wird, ist nur das Eine.
Das Andere — was im Entzug des &mépaveic-Charakters sich
vorbereitet, geht uns noch wesentlicher an. Dem kénnen wir
erst nachsinnen, wenn wir dem Wegweiser noch entschiedener
und weiter zuriick folgen, der sagt, das Denken sei vom Aéyog
her bestimmt; denn nicht dies kann uns jetzt beschiftigen, was
der Entzug des &népaveoic-Charakters zur Folge hatte. Wir fin-
den uns vielmehr in die Frage gerufen, was dieses Verschwinden
des anfinglich sich zeigenden Wesens des Aéyoc eigentlich —
ist —, jetzt und hier noch ist.

Dieser Frage gehen wir auf einem vielleicht etwas abseitigen
Weg nach, indem wir die Mehrdeutigkeit der Rede von »Grund-
sitzen des Denkens« erortern. Die zweite Art dieser Mehrdeu-
tigkeit, ndmlich die Zweideutigkeit der Rede von »dem«
Denken hat sich unterdessen in eine Eindeutigkeit zusammen-
gezogen.

»Das« Denken —dies ist unser abendlidndisches, vom Aéyoc her
bestimmtes und auf ihn abgestimmtes Denken. Dies heift bei-
leibe nicht, die Welt des alten Indien, China und Japan sei
gedanken-los geblieben. Vielmehr enthilt der Hinweis auf den
Aéyog-Charakter des abendlidndischen Denkens das Geheill an
uns,dal wir, falls wires wagen sollten, an jene fremden Welten zu
riihren, uns zuvor fragen, ob wir iiberhaupt das Ohr dafiir haben,
das dort Gedachte zu héren. Diese Frage wird um so brennender,
als das europidische Denken auch darin planetarisch zu werden
droht, dafl die heutigen Inder, Chinesen und Japaner uns das von
ihnen Erfahrene vielfach nur noch in unserer europiischen
Denkweise zutragen. So wird von dort und von hier aus alles in
einen riesigen Mischmasch umgeriihrt, worin nicht mehr zu
erkennen ist, ob die alten Inder englische Empiristen waren und



146 Grundsitze des Denkens

Laotse ein Kantianer. Wo und wie soll da ein erweckendes, ins je
eigene Wesen zuriickrufendes Gesprich sein, wenn von beiden
Seiten her die Substanzlosigkeit das Wort fiihrt?

Die jetzt erwogene Eindeutigkeit der Rede von »dem« Den-
ken wird jedoch erst dadurch vollstindig, daB sich klirt, inwie-
fern dieses Denken auf Grundsdtze nicht nur angewiesen ist,
sondern zugleich von ihm selbst her dahin gewiesen wird, sich
um diese Grundsitze als solche eigens umzutun, iiber sie zu
meditieren. Meditare ist dasselbe Wort, das in unserem Lehn-
wort Medizin steckt; medear heiflt sich umtun um etwas,
heilsam sorgen. Einer der idltesten Spriiche griechischer Den-
ker, der von Periander lautet: peAéta t6 7tav®: Nimm in die Sorge
das Ganze des Seienden: Bedenke das Sein!

Das Denken hilt sich an Grundsitze und bedenkt diese ei-
gens, weil das einfache Gefiige des A6yog schon den Charakter
des Grund-satzes hat. Diese Behauptung verliert ihr Befremd-
liches nur, wenn wir das Wort Grund-Satz griechisch und d. h.
aus dem unversehrten Wesen des A6yoc als Adyog &mopavTinde
denken.

Satz heiBt griechisch Oésig. Wir kennen das Wort aus der
Sprache des spekulativen Idealismus, dessen Dialektik aus The-
sis, Antithesis, Synthesis her gekennzeichnet werden kann.
Hierbei hat aber das Wort Thesis, Satz, den Sinn der Sponta-
neitit, der Tat, der Tathandlung. Denken wir an Fichte, der
sagt: Das Ich setzt das Nicht-Ich.” Im griechischen Wort 6éoig
waltet anderes. ®éoic heiBt: Vorliegen lassen: das Vorliegende.
Dieses Lassen ist freilich keine bloBe Passivitit, vielmehr ein
Tun und zwar urspriinglicher und héherer Art als das im neu-
zeitlichen Begriff der Thesis, der Setzung, je gedacht und
vollbracht werden konnte.

¢ Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker. Griechisch und
deutsch. 5. Auflage, herausgegeben von Walther Kranz. Berlin 1934. Erster
Band, S. 65. (Die sieben Weisen; Periander). Fragment 10 (73 a) C.

7 Vgl. J. G. Fichte, Grundlage der gesamten Wissenschaftslehre (1794).
Samtliche Werke, hrsg. von 1. H. Fichte. Band 1, Berlin 1845. S. 103,



V. Vortrag 147

In der spiteren Geschichte des Denkens wird der Aéyog &mo-
@avtixdg oft als einfacher Satz bestimmt, dieser jedoch eher
grammatisch von der Pridikation her, ndmlich als Verflechtung
und Verkniipfung von Satzsubjekt und Satzpriddikat begriffen.
All dies bereitet sich schon bei Platon und Aristoteles vor, wor-
iber hier nicht zu handeln ist, wo es gilt, den einfachen Satz von
der griechisch verstandenen 6ésic her als Grundsatz zu kenn-
zeichnen. Der Abyoc &mo@avtixds ist zusammenlegende Darle-
gung. Er ist Oécic als Vorliegenlassen, namlich dasjenige, was
schon vor und so der Darlegung zum Grunde liegt. Grund heiBt
hier soviel wie Boden. Wir sprechen vom Erdboden, vom Mee-
resboden. Der Bauer kennt unter seinen Feldern schlechte
Béden, solchen Grund, der nur MiBwuchs hergibt. »Der weite
Weg«ist im Beispiel das Vorliegende, der Boden und Grund, den
der Satz »Der Weg ist weit« vorliegen 148t und dadurch zum
Erscheinen bringt. Grund heif3t hier soviel wie: das jeweilig
Anwesende. Jeder einfache Satz, der Anwesendes vorliegen 148t,
ist in dem jetzt erlduterten Sinne ein Grund-Satz.

Wie steht es aber dann mit jenen Grundsitzen, die auf eine
auszeichnende Weise so genannt werden, und diés gerade des-
halb, weil sie nicht beliebige einfache Sitze sind wie das
angefiihrte Beispiel: »Der Weg ist weit« oder »Der Himmel ist
blau«? In welchem Sinne kénnen der Satz der Identitit, der Satz
des Grundes nach dem jetzt Gesagten noch Grundsitze heillen?
In welcher Beziehung stehen sie zu den gewshnlichen Sitzen?
Die herkémmlich so genannten Grundsitze gehen offenbar je-
den Satz als Satz an und d. h. zugleich jenes, was ein gewéhn-
licher Satz setzt: ndmlich das zum Grunde Liegende und
Vorliegende. Was der Satz der Identitit setzt, die Identitit, liegt
aber doch nicht vor wie der Weg, der Berg, der Baum, der Bach
u. s. f. Die Identitdt ist nichts Anwesendes, kein Grund und
Boden in diesem Sinne. Aber jedes Anwesende ist als solches,
d. h. im Anwesen selber mit ihm selbst dasselbe. Die Identitit
gehort in das Anwesen als solches; wir finden sie nie als etwas
unter anderem Anwesenden vor. Aber kann das Anwesen, was



148 Grundsitze des Denkens

selber nichts Anwesendes ist, dann noch so wie dieses ein Grund
heiBen? Es kann nicht nur, es muB sogar so heilen und heiBt seit
langem so; denn was wire je ein Anwesendes, griindete es nicht
im Anwesen. Was wiren alle Griinde und Béden, waltete in
ihnen nicht jenes Griinden, was jedes Vorliegende betrifft, nim-
lich in seinem Vorliegen, jedes Anwesende in seinem Anwesen?
Wenn wir es einmal vermégen, das im Wort »Anwesen« Ge-
nannte nach seiner ganzen Fiille und Weite, die in der griechi-
schen Welterfahrung erbliihte, zu denken, dann und nur dann
diirfen wir statt Anwesen auch sagen: Sein. Anders, d. h. ohne
das herzhafte, erfiillte und durchdachte Andenken an das Ge-
schick des Seins aus der griechischen Welt, ohne dieses bleibt
das Wort »Sein« ein leerer Schall, eine taube NulB} oder der
Name fiir eine verworrene Vorstellung.

Die vornehmlich so genannten Grundsitze betreffen das
Sein des Seienden. Das Sein aber wird von altersher bald mehr,
bald weniger entschieden und klar als Grund gedacht. Hier
kommt ans Licht, daB dieses Wort »Grund« selber zweideutig
ist, insofern es einmal auf Vorliegendes als den anwesenden
Boden und Grund deutet, zum anderen aber nichts Anwesendes
meint, sondern das Anwesen selber. Die Grundsitze sind Sitze
vom Sein des Seienden. Diese Grundsitze heillen aber auch
Grundsitze des Denkens und zwar des Denkens, das sich vom
AoY0c amogavtixds her bestimmt. Indem wir dem Wegweiser
folgten, gelangten wir zu einer Eindeutigkeit der Rede von
»Grundsitzen des Denkens«. Zugleich aber versetzt uns diese
Eindeutigkeit mitten in das Gegeneinander von Fragen, die das
gesamte abendlindische Denken bewegen und zwar deshalb,
weil es vom A6yo¢ her bestimmt ist. Diese Fragen lauten: Gelten
die Grundsitze des Denkens, weil sie Sdtze vom Sein als dem
Grund des Seienden sind? Oder sind sie dieses, weil sie als
Gesetze des Denkens das Vorliegende in seinem Vorliegen, das
Anwesende in seinem Anwesen erst setzen und so das Sein
allererst stiften? Oder sind die Grundsitze des Denkens zugleich
die Grundsitze des Seins? Was heifit denn hier »zugleich«? Sind



IV. Vortrag 149

die Grundsitze beides in einer Eintracht oder aus einer Zwie-
tracht? Oder reicht auch das so gerichtete Fragen nach den
Grundsitzen des Denkens noch nicht in das Innerste der Sache?
Welcher Sache? Es ist die Sache des abendlindischen Denkens,
die Sache, die in sich strittig ist. Strittig ist ndmlich der Vorrang
zwischen Denken und Sein, strittig, ob und wie das eine das
andere iiberragt, oder ob sie gar gleichen Ranges sind. Auf diese
Méglichkeit hat sich das Denken noch nicht eingelassen. In
dem Fall, daBB Denken und Sein gleichen Ranges sein sollten —
kénnte dann schon ein Ausgleich geniigen und zwar durch ein
Drittes, das beide iiberragen oder unterlaufen miiBte und dem-
nach vor beiden das Erste bliebe? Dem wire nachzusinnen,
gesetzt daB3 der Streit zwischen Sein und Denken um die Vor-
macht voreinander sich bislang nicht schlichten lieB. Aber
selbst dann, wenn dieser Streit zwischen Denken und Sein ein
wesenhafter wire, gleichsam der Urstreit, gerade dann miil3te
unser Denken einen Weg suchen, auf dem wir dahin gelangen,
diesen Urstreit erst einmal als solchen zu erfahren und anzu-
erkennen.

Doch wir gehen bereits auf diesem Weg. Der Wegweiser hat
uns darauf gebracht, der zeigt: Logik ist die Lehre vom Denken,
weil dieses als Adyog bestimmt wird. Allein, wir gehen weiter
auf dem so gewiesenen Weg und fragen: Weshalb und auf wel-
che Weise kommt es dahin, da3 der Hauptzug des Denkens im
Aoyoc gefunden wird?

Das Denken 148t das Anwesende in sein Anwesen erscheinen,
hilt sich an das Anwesen, an das Sein des Seienden, an den
Grund. Und dieser? In der Friihe des abendldndischen Denkens,
namlich fiir Heraklit, enthiillt sich das Sein selbst als Aéyoc.
Néheres dariiber ist an anderer Stelle gezeigt.

Im Denken Heraklits spricht das Wort Aébyoc schon zugleich
als Name fiir das Sein und fiir das Denken. A6yog ist das eine
und einzige Wort fiir Sein und fiir Denken; Aéyog nennt beide
in ihrem Wechselbezug und ist so das Wort fiir den Urstreit
zwischen beiden. [.eihen wir aus dieser Einsicht dem Wort »Lo-



150 Grundsdtze des Denkens

gik« den gemiBen Sinn, dann ist es nicht mehr der Name fiir
ein Fach der Schulphilosophie. Logik nennt dann die Stitte, in
der jeweils der Urstreit zwischen Denken und Sein entbrennt.
Der Name »Logik« gewinnt einen groBmichtigen Klang. Wenn
wir 1hn so horen, merken wir erst, daf3 es kein Zufall sein kann,
wenn der hochste Gipfel, in den die abendldndische Metaphy-
sik aufsteigt, nimlich Hegels »Logik«, diesen Namen trégt.
Jetzt sehen wir plétzlich, dal auch das Weisungsvermogen
des gewidhlten Wegweisers um einiges weiter reicht, als wir erst
vermuteten. Denn zunichst schauten wir uns nur nach einem
Leitfaden um, der es verstatten sollte, in aller Kiirze zu sagen,
was in der Wendung »Grundsitze des Denkens« die Rede von
»dem« Denken meint. Inzwischen kam anderes zum Vorschein,
das sich so sagen 14Bt: Das Denken ist niemals erst dadurch
»logisch«, daB es die Denkgesetze befolgt, sondern diese Gesetze
gibt es als die Grundsitze, weil das Denken von Hause aus
»logisch«, d. h. Grund-setzend ist und so auf den Grund, d. h.
den Aéyog als das Sein des Seienden verwiesen wird.
Wenngleich wir diese Zusammenhinge nur im groben durch-
schauen, so muf} uns doch aufgehen, an welchem Ort, namlich
auf dem Felde des Adyoc, sich die Meditation iiber die Grund-
sdtze des Denkens abspielt. Diese Meditation durchlauft ver-
schiedene Epochen der Geschichte des abendlindischen Den-
kens, bis sie den ihr zubestimmten Spielraum sich bereitstellen
kann. Dies zu beachten, ist ratsam, damit wir den am Satz der
Identitit versuchten Ubergang aus einer Meditation iiber den
Grundsatz zur Erorterung dessen, was er setzt, nicht zu leicht
nehmen. Auf dem jetzt beschrittenen Weg ist der Ubergang,
falls er dann noch so heiflen kann, dadurch angezeigt, dall wir
eine dritte Art der Mehrdeutigkeit in der Rede von »Grund-
sdtzen des Denkens« anfiithren. Aber schon die Benennung
dieser dritten »Wandlung des Sinnes« mochte sagen, dal3, was
jetzt Sitze und Grund und Denken heil3t, anders zu erfahren ist:
Satz als Sprung, der Grund als Abgrund, namlich des Denkens,
das sich aus dem, wohin es springt, auch anders bestimmt.



IV. Vortrag 151

Erfahren kénnen wir den Sprung nur im Springen, nicht
durch Aussagen dariiber. Allein, solche kénnen den Sprung
vorbereiten, wenn sie von dem sagen, wovon er abspringt, wor-
ein er demnach gebunden ist, um ins Freie zu gelangen.

Das Feld des Absprunges ist durch die Uberlieferung gege-
ben. Zwar finden wir schon friihzeitig und alsbald in wechseln-
der Form Spuren einer Meditation iiber die Grundsitze. Doch
ausdriicklich und auf einer sicheren Bahn kommt sie erst mit
dem Beginn der neuzeitlichen Philosophie in Gang und auch
hier zunichst nur zogernd, aber gleichwohl bedeutend.

Erst durch Leibniz gelangt die Meditation iiber die Grund-
sdtze auf einen, wie hier gesagt werden muB, grundsitzlichen
Boden, aus dem die Lehre von den Grundsitzen bei Kant und
im spekulativen Idealismus hervorwéchst. Statt einer niheren
Darstellung, die hier nicht méglich ist, sei die Vor-bemerkung
wiedergegeben, die Leibniz einer seiner kleinen Abhandlungen
voranstellt, die knapp drei Seiten umfal3t und ohne Uberschrift
ist (Gerh., Philos., VII, 299/301).® Die Vorbemerkung lautet:
Cum animadverterem plerosque omnes de principiis meditan-
tes aliorum potius exempla quam rerum naturam sequi, et pra-
ejudicia etiam cum id maxime profitentur, non satis evitare, de
meo tentandum aliquid altiusque ordiendum putavi. »Als ich
bemerkte, daB die Allermeisten, die iiber die Principien nach-
denken, eher die Vorstellungen anderer zum Muster nehmen,
als daB sie der Natur der Sachen folgen und (dabei) Vorurteile —
auch wenn sie das grof3 verkiinden — nicht geniigend vermei-
den, habe ich bei mir dafiir gehalten, von mir aus etwas zu
versuchen und einen hsheren und griindlicheren Ausgang zu
nehmen.«

Es handelt sich um den Ausgangspunkt fiir das meditare de
principiis. Principium, d. h. id quod primum capit — was fal3t
und festhilt und so vorhilt das Erste, von woher anderes aus-

® (5. W. Leibniz, Die philosophischen Schriften. Herausgegeben von C. J.
Gerhardt. VII. Band, Berlin 1890.



152 Grundsitze des Denkens

geht, indem es darauf beruht und darin griindet. Principien sind
Fassungen der ersten Griinde. Diesen namlich, ihrer Natur will
Leibniz nachdenken und dabei in der Ordnung der Meditation
héher steigen. Dies besagt: Leibniz hilt die Ordnung fest, in der
Sein und Denken, insgleichen die hier und dort hervorgetrete-
nen Principien beider aufeinander bezogen sind. Leibniz sucht
fiir diese Ordnung eine tiefere Begriindung, — aus dem Wesen
des Seins (esse) und des Denkens, d. h. der wahren Sitze, der
veritates.

Dies sagt: Wenn Leibniz den Grundsitzen nachdenkt, bleibt
er in der Reihenfolge und Ordnung der méglichen Schritte, die
durch das Wesen der Metaphysik und Logik vorgezeichnet sind.
Die Meditation iiber die Grundsitze bleibt fiir ihn und die
folgenden Denker von einer Art, daf sich ihr kein Ansto3 und
kein Anlaf} zeigt, der dahin weisen kénnte, aus dem Feld der
Uberlieferung abzuspringen. Wo aber in der jetzigen Konstel-
lation von Sein und Denken ein Absprung nétig wird, da
verleugnet er die Uberlieferung keineswegs. Er bringt sie sogar
auf seine Weise freier und darum sprechender in ihre Herkunft
zuriick. Dies bekundet sich uns darin, daB der Bereich, in den
der Sprung des Denkens gelangt, zwar im Hinblick auf die
Uberlieferung, von der er abspringt, der Ab-grund des Denkens
ist, in sich selber jedoch Solches, wohin die friihesten Anfinge
des abendldndischen Geschicks selber deuten, gesetzt es gliicke,
sie anfinglicher zu erfahren. Wir folgen dann nur dem Weg-
weiser noch weiter zuriick, bis er an eine Wegkreuzung fiihrt.



V. Vortrag

Die Besinnung dieser Vortrige geht einen Weg, auf dem wir
versuchen, die Wendung »Grundsitze des Denkens« zu eror-
tern. Die Besinnung mdéchte nach jener Ortschaft weisen, zu der
Grundsitze des Denkens gelangen, falls wir die Wendung so
horen, daB3 sie sagt: Spriinge2 des Denkens in den Abgrund,
ndmlich in den Abgrund des Denkens. Darum liegt viel daran,
zu wissen, was es heil3t: das Denken.b

Wie der Wegweiser zeigt, ist das Denken unser, der Uberlie-
ferung verdanktes Denken. Zu dem, was es ist, wird es von
altersher durch den Adyog bestimmt. Inwiefern eignet dem so
bestimmten Denken eine wesenhafte Beziehung zum Ab-
-Grund? Antwort: Insofern das Denken den Charakter des Be-
griindens hat. Die Antwort klingt widersinnig.

Begriinden heiBit griechisch gedacht: Abéyov 8dévar, den
A6yoc, den Grund geben, nicht nur angeben, sondern darlegen,
ab- und hergeben: den Grund, das Unterliegende, den Boden
vorliegen lassen. Demnach ist das Denken als Begriinden ein-
deutig auf den Grund bezogen und durchaus nicht auf den
Ab-Grund. Diesem mufll das Denken hochstens ausweichen;
denn am Ab-Grund droht dem Denken der Einsturz seines
Wesens, nimlich die EinbuBle der Moglichkeit, daB3 es noch
einen Grund findet, auf dem es sich griindet, um selbst ein

a zu »Sprung« im ff. S. 159/60, vgl. Notizen zu »Identitdt und Differenz« ~
»Satz« und »Sprung«. Einbrechen - Kinkehr.

b [Textvariante gem. hs. Erg. der 2. Abschrift:] .. ., was es heilt: das Den-
ken. Wir haben einen Wegweiser, der zur Antwort hinweist. Es ist namlich der
Titel »l.ogik« als der Name fiir die Lehre vom Denken. Wie der Wegweiser

zeigl, . ..



154 Grundsitze des Denkens

Begriinden sein zu kénnen, etwas begriinde.c So méchte man
meinen.

Indes diirfte es endlich an der Zeit sein, zu fragen, ob denn
das Denken je in sein Adyog-miBiges Wesen, das Begriinden,
gelangen kann, solange es iiberall nur auf Griinde bezogen
bleibt. Solange dies geschieht, nimmt nimlich das Denken sein
Wesen, das Begriinden, zwar zum Ma@, aber dieses selbst und die
MaBgabe kann es nicht bedenken. Wenn das Denken den Bezug
zum Grund und den Grund als solchen bedenken soll, kann es
sich nicht wieder an einen Grund halten, kann es nicht ferner-
hin ein Begriinden sein wollen. Daher muf3 das Denken eigens
an den Ab-Grund reichen, um den Wesensbereich fiir den
Grund und den Bezug zu ihm freigeben zu kénnen. Beachten
wir dies sorgfiltiger, dann verliert der Satz, das Denken habe als
Begriinden eine wesenhafte Beziehung zum Ab-Grund, seinen
Widersinn.

Am Ab-Grund findet das Denken keinen Grund mehr. Es
fdllt ins Bodenlose, wo nichts mehr trigt. Aber muf3 das Denken
notwendig getragen sein? Offenkundig, weil das Denken keine
selbstherrliche, in sich abgekapselte T'atigkeit und kein fiir sich
ablaufendes Spielwerk ist. Das Denken bleibt von Hause aus an
das zu-Denkende verwiesen, von ihm geheil3en.

Doch muB} denn das Tragende fiir alle Fille den Charakter
eines Trigers haben, den die Metaphysik als Substanz oder als
Subjekt vorstellt?d Keineswegs. Dergleichen wie das Denken
kann getragen sein, indem es schwebt. Wie freilich das DDenken
zu schweben vermag, woher ihm das Schweben kommt, dies zu
be-stimmen, bedarf es einer eigenen Erfahrung und Besinnung.
Beide sind so eigenartig, dal3 sie vermutlich erst aus dem Er-
eignis gedeihen.

Nur solange das zu-Denkende uns im Charakter des Grundes

¢ [Textvariante gem. hs. Erg. der 2. Abschrift:]. . ., ndmlich die EinbuB3e der
Mboglichkeit, dal} es noch etwas finde, worauf es anderes griinde und so be
griinde.

d »Tragen« im Sinne von Gewihren Eignen



V. Vortrag 155

angeht, ist das Denken aus der ihm nétigen Entsprechung das
Begriinden. Woher kommt es, daB3 seit langem und in allem der
Grund das MaB fiir jegliches Denken und sein Verfahren gibt?

Der Wegweiser hat uns dorthin gewiesen, von woher wir die
Antwort auf diese Frage erwarten diirfen. In der Friihe des
griechischen Denkens wird jenes, woran es liegt, da3 Vorlie-
gendes vorliegt, Anwesendes anwest, Seiendes ist, als der Aéyog
bestimmt. So sagt es Heraklit. Wir haben dies einfach anzuer-
kennen, zwar nicht als den Machtspruch einer Autoritit, doch
als ein Wort, das unser Denken immer wieder an-denken und
priifen muB3. Was heiBt »priifen«? Denn es klingt auch heute
noch bestiirzend, falls wir das Geldufige abwerfen, wenn das
Sein des Seienden als der Aéyoc bestimmt wird. Allein, diese
Bestimmung, Sein als Aéyog, gehért zugleich in die nichste
Nachbarschaft zu derjenigen Erfahrung des Seins, die Parme-
nides im Sein vernimmt, wenn er es als das "Ev denkt, die
einfach einigende einzige Einheit.

Das Eine-Alles Einende und der Aéyog als Versammlung im
Sinne des "Ev [léavta gehéren aus unscheinbarem Einklang in
das Selbe. Dieses Selbe ist das Erste, von woher das Seiende als
solches je ein Seiendes ist (Sein? Anwesenheit). Beides, das "Ev
und der Aéyog, sprechen noch und in neuer Entschiedenheit aus
der Einheit der dialektischen Vermittlung, als welche das Sein
alles Seiende, es griindend, bedingt und als dies Unbedingte das
System des Absoluten selber ist. Das Erste von woher, 76 wpétov
60ev, heiBt &pyn — ist als der Aéyog der Grund, der griindet.
Weder Heraklit noch sonst einer der groBen Denker sagt Sen-
sationelles, sondern das Einfache des unerschopflich Selben.
Darum werden wir fiir das Denken erst reif, wenn wir den
Geschmack am Sensationellen verloren haben.

Das Sein des Seienden lichtet sich im Charakter des Adyog,
d. h. des Grundes. Deshalb darf ein Satz von der Art des Satzes
der Identitit, der sagt, zum Sein jedes Seienden gehére: selber
mit ihm selbst dasselbe, im ausgezeichneten Sinne ein Grund-
-Satz hei3en.



156 Grundsiitze des Denkens

Wenn nun das vom Aéyo¢ her bestimmte Denken sich vor die
Aufgabe gestellt sieht, zu seiner eigenen Sicherung den fiir es
mafgebenden Grundsitzen nachzudenken, dann kann dies vom
Denken als dem Begriinden her nur so geschehen, da@3 es auch
die Grundsitze noch auf einen ersten und letzten Grund zu-
riickfiihrt. Das durch den Abéyog geprigte, als Begriinden be-
stimmte Denken kann somit gar nicht in die Gefahr geraten, an
einen Abgrund zu reichen. Es sieht und findet iiberall nur
Griinde, auf die und mit denen es rechnet. Der heutige Riesen-
aufmarsch der Rechnerei in Technik, Industrie, Wirtschaft und
Politik bezeugt die Macht des vom Aéyog der Logik besessenen
Denkens in einer fast an den Wahnsinn grenzenden Gestalt. Die
ganze Wucht des rechnenden Denkens sammelt sich in den
Jahrhunderten der Neuzeit. An ihrem Beginn setzt auch erst, im
besonderen bei Leibniz, die systematische meditatio de princi-
piis ein.

Mit dieser Bemerkung stellen wir indes nur historisch ein
Vorkommnis innerhalb der Abfolge von Begebenheiten in der
Wissenschaft und im Denken fest. Denken wir die historische
Feststellung jedoch geschichtlich, dann miissen wir sagen: Die
systematische meditatio de principiis prigt erst die Metaphysik
zu einer neuen und eroffnet so den Geschichtsgang der Neuzeit.

Eine weitverbreitete Meinung pflegt bei diesem Sachverhalt
den Hinweis vorzubringen, daB vor allem die neue Stellung und
Ausbildung der Mathematik innerhalb der wissenschaftlichen
Forschung dazu gefiihrt habe, ausdriicklich iiber Regeln, Ge-
setze, Methoden und Axiome nachzudenken und um deren
Aufstellung sich zu miihen. Man konnte hier die Schrift von
Descartes beiziehen, die den vielsagenden Titel trigt: Regulae
ad directionem ingenii, Regeln zur Ausrichtung des Erfin-
dungsgeistes. Die Schrift ist in der Tat, auch wenn die Zusam-
menhinge nicht am Tage liegen, ein Grundbuch des modernen
technischen und d. h. zugleich mathematischen Denkens. Von
altersher gehort zur abendlindischen Mathematik die Aufstel-
lung von Axiomen. Allein, die Mathematik denkt nicht deshalb



V. Vortrag 157

den Prinzipien nach, weil sie Mathematik ist, sondern weil die
griechische Mathematik in einem ausgezeichneten Sinne dem
A6yog- und &py7-Charakter des Denkens gemiB bleibt. Beach-
ten wir dies, dann kommt auch das erwihnte Urteil iiber die
Rolle der Mathematik und ihre Bedeutung fiir das metaphysi-
sche Denken ins Lot. Wir miissen fragen: Woran liegt es denn,
daB sich in der Neuzeit die Mathematik erneut zu einer maB-
gebenden Form des Denkens herausbildet? Keineswegs nur an
der Fruchtbarkeit der Mathematik als eines methodischen In-
strumentes, auch nicht daran, daB seit langem und wieder MaB,
Zahl und Figuren »Schliissel (werden) zu allen Kreaturen«. Das
Mathematische findet deshalb so entschiedenen Eingang in die
neuzeitliche Metaphysik, weil sich in dieser selbst und fiir sie
etwas Wesenhaftes entschieden hat: nimlich der Wandel des
Wesens der Wahrheit zur Gewilheit. Dieser Wandel bestimmt
die Wahrheite als die sich wissende, d. h. sich selber griindende
Begriindung alles WiBlbaren aus der Einheit des unbedingtenf
Grundes. Dieser Wandel des Wesens der Wahrheit, den wir mit
dem Gesagten nur grob andeuten, ist keine Folge des Einflusses
der mathematischen Denkweise, sondern jéner Wesenswandel
der Wahrheit hat der Mathematik erst den metaphysischen
Spielraum dafiir ge6ffnet, daB sie die neuzeitliche Wissenschaft
in einer bestimmten Richtung durchherrschen kann. Was ihre
eigenen Axiome und Prinzipien dem Wesen nach sind, kann die
Mathematik selbst weder sagen noch auch nur fragen. Dal3 nun
gleichwohl heute innerhalb der Mathematik und ihrer Logik
Versuche nach dieser Richtung unternommen und fiir maf3ge-
bend, d. h. fiir grundsitzlich ausreichend gehalten werden,
wirft ein Licht auf die eigentlich geschichtlichen Vorginge in
unserem Zeitalter. Sie bewirken eine zunehmende Verblendung
hinsichtlich der Grundsitze des Denkens und ihrer Wesensher-

e [Textvariante gem. hs. Erg. der 2. Abschrift:] Diese entfaltete sich . ..

f Unbedingt ist der Grund, insofern er selber fiir sich selbst Grund seiner
selbst ist und keines anderen Grundes mehr bedarf. (In welcher Weise west die
»ldentitit« in der Einheit des unbedingten Grundes?)



158 Grundsitze des Denkens

kunft, weil sie den Aéyog-Charakter des Denkens und diesen in
seiner modernen mathematisierten Gestalt fiir unbedingt und
fiir allein maBgebend halten.

Der entscheidende Ansto zu einer Umwandlung der Logik,
die heute im vollen Gange ist, der zufolge die Logik als mathe-
matische Logik und Logistik an der Steuerung der modernen
technischen Welt wesentlichen Anteil hat, stammt in gleicher
Weise wie die meditatio de principiis aus dem Denken von
Leibniz. An dieser Stelle vermerken wir kurz: Der Wegweiser
zeigt nicht nur riickwirts in die Herkunft des Denkens aus dem
A6y0g, er zeigt auch vorwiirts in die duBerste Ausformung des
rechnenden Denkens und in die zunehmende Verfestigung sei-
ner Herrschaft.

Der Wegweiser trigt den Namen »Logik«. Er weist uns auf
den Weg, der erkennen 1dBt: Das Denken ist vom Aéyog her
bestimmt. Weiter weisend zeigt der Wegweiser: Logik enthiillt
sich jetzt als der Name fiir die Besinnung auf den Adyoc, als die
Stdtte des Urstreites zwischen Denken und Sein. Noch weiter
zeigend soll, wie es hieB3, der Wegweiser an eine Wegkreuzung
fiihren.

Dies ist ein Ort, wo der Weg, auf dem unsere Besinnung iiber
die Wesensherkunft des Denkens schon geht, von einem ande-
ren durchquert wird. Querfeldein heiBt: mitten durch die
Felder. Vor unseren bisherigen Weg legt sich mitten durch ein
anderer quer. Dal} dergleichen unserem Weg zustoBen werde,
miilten wir schon bemerkt haben, falls wir der ersten Kenn-
zeichnung des Ganges der Erorterung aufmerksam genug ge-
folgt sind.

Zunichst hiel es, Aufgabe sei, die Mehrdeutigkeit der Wen-
dung »Grundsiitze des Denkens« zu kldren. Drei Arten der
Mehrdeutigkeit wurden aufgezihlt: 1. Die Doppeldeutigkeit
des Genitivs. 2. Die Zweideutigkeit der Rede von »dem« Den-
ken. 3. Eine Wandlung des Sinnes.

Man sieht leicht: Das an dritter Stelle Genannte ist streng
gedacht nicht auch noch eine Art von Mehrdeutigkeit, sondern



V. Vortrag 159

etwas vollig anderes, was die Wendung »Grundsitze des Den-
kens«im ganzen betrifft und gleichsam gegen die zuvor genann-
te Doppeldeutigkeit und Zweideutigkeit quer liegt. Denn
gemil der Wandlung des Sinnes heifit »Satz« nicht mehr Zu-
sammensetzung im Sinne des A6yoc &mogavtixés, sondern
Sprung. »Grund« ist, durchaus verquer aber notwendig, als
Ab-Grund verstanden, weil das Wesen des Grundes selber kein
Grund mehr sein kann, sondern solches sein mul3, von dem die
Bestimmung »Grund« abbleibt. Grund-Sitze heil3t jetzt: Spriin-
ge in den Abgrund, und zwar Spriinge des Denkens, nimlich in
den Abgrund des Denkens. Das Denken springt ab vom Grund,
d. h. vom Charakter des Begriindens als dem bislang allein maQ-
gebenden, ab vom Grund als dem Sein, das fiir alles begriindend-
rechnende Vorstellen des Seienden das zu-Denkende und daher
immer auch schon Vorgedachte bleibt. Das Denken springt ab
vom Denken und Sein, ab von der Aéyoc-miBigen Bestimmung,
die zwischen beiden den Urstreit veranlaf3t, der schon bei He-
raklit durch das einzige Wort Aéyoc genannt ist, welcher Aéyog
als das "Ev [lavra auch die”Eptc heiB3t: der Streit. Im Absprung
1aBt das Denken den Urstreit nicht ungeschlichtet hinter sich,
sondern es nimmt ihn gleichsam mit sich, um das Schlichte des
Zusammengehorens von Denken und Sein an-fanglich zu erfah-
ren. Das Denken blickt darnach aus, ob und wie sich im Sprung
der Bereich 6ffne, worin die Selbigkeit selber west.

So gibt denn das Denken durch sein Springen in den Ab-
grund den Adyog-Charakter zwar in gewisser Weise preis und
vergiB3t gleichwohl nicht, da3 es von Hause aus durch den Aéyog
bestimmt sei. Denn es hiel3 doch, der Wegweiser, der in die
Herkunft aus dem Aéyog zeige, weise noch weiter iiber den
Urstreit hinaus zuriick bis an eine Wegkreuzung. Hier wird der
Gang auf dem bisherigen Weg zum Stehen und dadurch der
Aébyocerst ganz, d. h. aus dem (Ganzen seiner Wesensherkunft in
den Blick gebracht, wenn anders der Gang an der Wegkreuzung
an sich halten muB.

So steht es in der Tat. Was legt sich gleichsam quer? Dies, daf3



160 Grundsiitze des Denkens

Abyoc urspriingliche weder das Wort fiir Denken ist, noch gar
das Wort fiir das Sein. Vielmehr ist A6yog in der Friihzeit des
Griechentums das Wort fiir Rede und Aéyewv das Wort fiir reden.
Angesichts dieses in die Quere kommenden Aéyog fragen wir:
Was heilit Rede, worin erblicken die Griechen den Hauptzug
der Rede, daB3 sie das Reden als Aéyewv verstehen? Denn von friih
an heiB}t Aéyewv ebenso unbestreitbar soviel wie: sammeln, zu-
sammenbringen und das Eingebrachte vorliegenlassen, vor-
-bringen. Die Philologie behauptet zwar hartnickig: Aéyoc be-
deutet »eigentlich« Rede. Diese Behauptung ist in dem glei-
chen MaB richtig, als sie eine Halbheit bleibt. Rede und reden
gehoren fiir uns nach der Gewohnheit in den Umbkreis dessen,
was als Sprache und sprechen bekannt ist. Bei dieser Zuordnung
der Rede zur Sprache tun wir so, als wiillten wir, was Sprache
heillt und worin ihr Wesen beruht. Von diesemm Wissen sind wir
jedoch weit entfernt. Deshalb gebrauchen wir das Wort »Spra-
che« mit allem Vorbehalt. Denn es konnte sein, dafl Rede und
reden und demgemil Aoyog und Aéyewv sich niemals vom Spre-
chen und von der Sprache her bestimmen lassen. Dies ist denn
auch in der Tat der Fall. Schon unsere eigene Sprache, deren
Schitze wir kaum mehr kennen, bezeugt klar, dal3 Rede eigent-
lich nicht das bedeutet, was wir als Sprache vorstellen. Noch im
Mittelhochdeutschen und friiher erst recht besagt Rede eindeu-
tig jenes, was auch wir noch meinen, wenn wir sagen: einen zur
Rede stellen, Rechenschaft iiber etwas, d. h. eine Auskunft ver-
langen, dies, dal} er vorbringe, was vorliegt.

Rede und reden meint nicht sprechen und Sprache im Sinne
der Verlautbarung von Ausdriicken; Rede meint genau das, was
von friith an Aéyewv, Abyog heilt: vorbringen, versammelnd zum
Vorschein bringen. Das schonste Zeugnis fiir diesen Sinn von
Rede und Aéyoc ist zugleich das ilteste, das uns die Uberliefe-

& [Textvariante gem. hs. Erg. der 2. Abschrift:] anfanglich (statt: urspriing
lich)



V. Vortrag 161

rung bereithdlt. Esh findet sich in Homers Odyssee im ersten
Buch Vers 56. Das Wort Aéyog kommt im ganzen Werk Homers
nur an dieser Stelle vor und zwar im Plural mit zwei Beiwortern
in der Wendung: pahaxol xal aipwdAtol Adyot, »sanfte und beriik-
kende Reden«.! Aipditog heiBt beriickend, bestrickend, bezau-
bernd. Diesen Zug kann der Abyog nur insofern haben, als er
solches erscheinen lif3t, was auf sich versammelt, anzieht. Zie-
hen ist ziicken. Er ziickt, zieht jdh das Schwert. Das jidh an sich
Ziehende ist das Entziickende, Entriickende und von daher Be-
riickende. Nur insofern der Adyo¢ seinem Wesen nach etwas
aufscheinen und erscheinen ld3t, in diesem Sinne zuspielt und
zaubert, kann er auch bisweilen bezaubern und verzaubern, was
nichts anderes ist als eine ausgezeichnete Weise des Versam-
melns, d. h. des Aéyewv. Darum heiBt Adyoc und Aéyew eigentlich
und von friih an nicht Rede und reden im Sinne von sprechen —
sondern? Wir haben dafiir in unserer Sprache nur das eine
gemilBe Wort und dies lautet: sagen. Ein Hauptzug des Sagens
ist das versammelnde Erscheinenlassen. Jedes Sprechen und
Reden und Schreiben ist eine Weise des Sagens, aber das Sagen
ist nicht notwendig ein Sprechen im Sinne des Gebrauches der
Sprechwerkzeuge.

Madraxdg und aipdiiog, »sanft und beriickend«, sind nicht
Ziige der Abyor als Reden im Sinne des Sprechens; sie betreffen
nicht das Lautliche, sondern den Adyog als Sagen, der erscheinen
a6t und nur dadurch beriicken und bestricken kann.i

Was erfahren wir an der Wegkreuzung durch den Einblick in
das fritheste Zeugnis fiir den Aéyoc? Dies: Der Aéyog waltet als
Sagen im Sinne des Scheinenlassens und Vorbringens.

Sagen ist Bringen als Zubringen, das zugleich wegbringt und

h [Textvariante gem. hs. Erg. der 2. Abschrift:] Das Wort Adyog

' Homeri Opera. Scriptorurmn classicorum Bibliotheca Oxoniensis. Oxonii e
typographeo clarendoniano Londini et novi eboraci apud Humphredum Mil-
ford. (Ohne Jahrgang).

I AMyot meint nicht zuerst oder gar nur das »Lautliche« der Rede; dieses
selber hat seinen Charakter stets aus der Weise des Sagens.



162 Grundsitze des Denkens

uns einbringt in das Gesagte. Die sanfte Gewalt des Bringens
durchwaltet das Sagen. Von hier aus erkennen wir erst, inwie-
fern der Adyog zum be-stimmenden Charakter des Denkens
werden konnte.

Denken isti voely, vernehmen: vor- und aufnehmen, d. h. ver-
sammeln, das Anwesende in seinem Anwesen zum Vorschein
bringen. Weil der Aéyog im Wesen das Sagen (Bringen) ist,
deshalb konnte er sich auch zu derjenigen Grundform des Den-
kens ausprigen, die wir als die Aussage, den Satz, kennen und in
der Logik als die allein maBgebende anerkennen. Doch die
Aussage im Sinne der &répavetg ist nur eine Weise des Sagens,
diejenige ndmlich, die das Anwesende in seinem so und so
Aussehen zum Vorschein bringt und festlegt.

Jedes Aussagen ist ein Sagen. Aber nicht jedes Sagen ist not-
wendig ein Aussagen im Sinne des logischen Satzes. Darum
kann der Aéyoc als Aussage niemals zum Leitfaden fiir eine
Besinnung genommen werden, die dem Wesen des Sagens
nachgeht. Das Sagen aber ist als das gekennzeichnete Bringen
auch niemals nur der nachtrigliche sprachliche Ausdruck des
Denkens, sondern das Denken ist von Hause aus ein Sagen,
vermutlich das anfingliche und alle Weisen des Sagens durch-
waltende. Hier trifft uns der entscheidende Wink fiir den
Versuch, von der Sprache und ihrem Wesen zu sprechen. Wenn
von Sprache die Rede ist, meinen wir jetzt ihr vom Sagen, vom
anfianglich erfahrenen Aéyoc her bestimmtes Wesen.

Das Denken ist als Sagen auf das Anwesen des Anwesenden,
das Sein bezogen. Das Haus des Seins ist, so hief} es friiher, die
Sprache, diese freilich aus ihrem Wesen gedacht, das sich im
Sagen verbirgt. Sein und Denken, der Urstreit beider, hat seine
Behausung in der Sprache, deren Wesen im Aéyoc anklingt und
im Hinblick auf das Sagen zu bedenken ist.

Es gehort zu den Geheimnissen des Geschickes, unter dem
das Denken des Griechentums steht, dal zwar friihzeitig das

) [Textvariante gem. hs. Erg. der 2. Abschrift:] (seit Parmenides)



V. Vortrag 163

Wesen der Sprache als Aéyo¢ anklingt, daB jedoch dieser An-
klang nicht als solcher vernommen und eigens bedacht wird,
sondern alsbald verklingt. Statt dessen schligt die griechische
Betrachtung der Sprache eine Richtung ein, die mit mannig-
fachen Abwandlungen fiir alle wissenschaftliche Erforschung
der Sprache und die philosophische Auslegung des Sprachwe-
sens bis zum heutigen Tag mallgebend geblieben ist. Es ist die
von der wv7, vom Laut, und von der yAGooa, der Zunge, lingua
her bestimmte Vorstellung der Sprache, die phonetisch-lingu-
istische. Die jetzt in den angelsidchsischen Lindern zur Vorherr-
schaft kommende metalinguistische Betrachtung der Sprache,
die Herstellung der »Metasprache, ist freilich nicht die Be-
freiung von der Linguistik, sondern ihre perfekte Verfestigung,
so wie die Metaphysik die Perfektion der Physik ist.

Das Wesen der Sprache wird nach der herkommlichen Vor-
stellung weder vom anfinglich erfahrenen Aoyo¢ her gedacht,
noch wird das Wesen des Aoyog selber ins Freie gebracht, viel-
mehr wird der Aéyoc in den verengten (Gesichtskreis der »Lo-
gik« gezwungen, die ihrerseits der Grammatik als der Lehre
von der Sprache im Sinne der Linguistik das Geprige gibt.

Nunmehr lesen wir erst den Wegweiser vollstindig und noch
einmal anders. Logik ist nicht nur die Lehre vom Denken.
Logik ist nicht nur die Stdtte des Urstreites zwischen Denken
und Sein. Logik ist — jetzt vom Aéyoc als dem Sagen her gedacht
und dieses als der Wesensanklang der Sprache erfahren — Logik
ist das Selbstgespridch der Sprache mit ihrem Wesen .k

Der Abgrund, in den das Denken springt, ist das Wesen der
Sprache. Dieses Wesen verbirgt sich im Wesen des Sagens.
Durch sein Springen wandelt sich das Denken, insofern es an-
finglicher in sein Wesen als Sagen einkehrt und zugleich die
Rede vom »Wesen« einen entsprechend gewandelten Sinn
empfangt.

k Tnwiefern Gesprich? Inwiefern Selbst-Gesprich? Was heilt: mit ihrem
Wesen?



164 Grundsitze des Denkens

Nun bedarf es keiner weitldufigen Belege dafiir, daf3 wir bei
jedem Versuch, in das Wesen der Sprache einzuspringen, uns
zunichst von Vorstellungen, Hinsichten und Fragen umdréngt
finden, die fiir alle bisherige Sprachbetrachtung maBgebend
geblieben und zur festen Gewohnheit geworden sind. Sie wur-
den soeben erwihnt. Sie lassen sich kaum mehr iiberschauen
und fruchtbar ordnen, es sei denn, man fiihre sie mit einiger
Gewaltsamkeit auf wenige leitende Horizonte zuriick, ein Ge-
schift, das nicht in den Gang dieses Vortrages gehort.

Weil indes jeder Sprung Absprung aus der Uberlieferung
bleibt, diese selber zugleich stets an verborgenen Gaben reicher
ist, als eine bloBe Neuerungssucht meinen méchte, kénnen wir
uns den eingewdohnten Vorstellungen von der Sprache nicht
sogleich entwinden. Wir diirfen dies selbst dann nicht, wenn sie
unser Sinnen in das Wesen der Sprache zeitweilig so irreleiten,
da3 wir dies erst spit durchschauen.

Wo etwas so umstellt ist wie das Wesen der Sprache, wird
schon die Vorbereitung des Sprunges dahin notgedrungen um-
stdndlich, umstidndlicher noch, falls dieser Vergleich erlaubt ist,
als die schénsten Dialoge Platons, die, wie man feststellen kann,
in ithrem Hin und Her, Vor und Zuriick des Sagens und Fragens
ohne Ergebnis sind, nimlich fiir den, der nach Aussagen und
nach einer Lehre auf Jagd geht, statt im Sagen der Gesprache
das Ungesagte zu horen. Der Nichteingeweihte meint freilich,
das Ungesagte sei nur der Rest, der hinter dem Gesagten liegen
bleibt. Doch das Ungesagte hat allein im Gesagten seinen Ort
und kann nur durch die hochste Kraft des Sagens ein solches
werden und sein. Durch das Ungesagte hindurch erblicken wir
erst die Sache des Denkens in ihrer ganzen Sachheit.

Um einen ersten Blick ins Freie zu gewinnen, um den schon
versuchten Blick in das Wesen der Sprache zu verdeutlichen,
beschrinken wir uns auf einen Sachverhalt. Er wurde an der
Wegkreuzung bereits sichtbar, wo der Abyog als Denken im Sin-
ne des Adyog dmogavtinds und der Aéyog als Rede im Sinne des
Sagens aufeinander treffen. Bringen wir dies in eine Formel,



V. Vortrag 165

dann handelt es sich um die Beziehung zwischen Denken und
Sprache. Die Verhandlungen iiber dieses Thema finden kein
Ende, weil sie des rechten Anfangs entbehren. Was fehlt? Der
Einblick, da8 das Denken nicht fiir sich abgesondert erértert
werden kann; denn ohne den Hinblick auf den Bezug des Den-
kens zum Sein haben wir immer nur ein Bruchstiick vom Wesen
des Denkens vor uns. Wenn wir schon die Beziehung von Spra-
che und Denken ins Thema bringen, dann miissen wir unsere
Besinnung auf das Verhiltnis von Denken und Sein und Sprache
richten. Dann zeigt sich aber mit einem Schlag die ganze Ver-
legenheit, in die unser Vorhaben geraten ist. Denn offenbar
lassen sich Denken, Sein und Sprache nicht wie drei Dinge zu-
sammenstellen. Das Verhiltnis zwischen Denken, Sein und
Sprache ergibt sich nie erst dadurch, daB3 wir die wechselseiti-
gen Beziehungen zwischen den Dreien zusammenflechten. Das
Verhiltnis, das sie zu einander hilt, ist vielmehr jenes noch
Unerfahrene, worin das Zusammengehdoren von Denken, Sein
und Sprache schwingt. Fiir dieses Verhiltnis fehlt uns noch der
Blick, aber auch das Gehor fiir das, was das Wort hier sagt. Wir
suchen nach Aushilfen, um das Verhiltnis der genannten Drei
gleichwohl in den Blick zu bringen, und erfahren dabei, dall wir
selber in dieses Verhiltnis gehdren, indem wir, darin gebraucht,
es bewohnen und an ihm bauen. Das Verhiltnis von Denken,
Sein und Sprache liegt uns also nicht gegeniiber. Wir sind selber
n es einbehalten. Wir kénnen es weder iiberholen, noch auch
nur einholen, weil wir selbst die in dieses Verhiltnis Eingehol-
ten sind. Daran mogen wir merken, daB3 die Umstédndlichkeit
und Unbeholfenheit, durch die unser Nachdenken hindurch
muB, nicht nur der Begrenztheit unseres Vermogens entstam-
men, sondern wesenhaft sind. Dies gibt indes kein Recht zu
einem Jammer iiber das Elend des Menschen, ist jedoch ein
AnlaB3 zum Jubel iiber die Fiille der Ritsel, die dem Denken
aufgespart bleiben.

Wie fiigt sich nun aber das Verhiltnis von Denken, Sein und
Sprache, in das wir als Denkende gehoren? Wir diirfen nicht aus



166 Grundsiitze des Denkens

dem Blick verlieren, was der Wegweiser zuletzt zeigte. Formel-
haft 148t es sich so festhalten: Sein und Denken, sie selbst in
ihrem Zusammengehéren, werden auf den Adyog als Sagen und
somit auf die Sprache zuriickverlegt. Die Sprache zeigt sich als
der Grund, Denken und Sein als dessen Erscheinungen. Denken
und Sein griinden in der Sprache. Sie gibt dem Verhiltnis den
Halt!

Doch fallen wir, wenn wir den Sachverhalt so darlegen, nicht
in die Vorstellungen von Grund und Griinden zuriick, jetzt, da
wir uns in der Gegend des Abgrundes aufhalten sollen? Aber
auch wenn wir uns fiir den Augenblick durch diesen Riickfall
nicht stéren lassen, werden wir uns gegen die Aussage wenden,
die uns ansinnt, die Sprache als den Grund fiir Sein und Denken
vorzustellen.

Die Sprache ist, ob als sprechen oder reden oder sagen vor-
gestellt, eineTitigkeit des Menschen. LBt sich das Sein denn je
als ein Erzeugnis des Menschen erkliren? Offenkundig nicht.
Eher schon das Denken, insofern der Mensch denkt, weil er
spricht. Oder spricht er, weil er denkt? Oder gilt keines von
beiden zureichend? Indes bietet sich doch noch ein Weg an, um
der Sprache im Ganzen der Beziehung zwischen Denken, Sein
und Sprache eine ausgezeichnete Rolle zuzubilligen. Wenn man
die Sprache als Ausdruck von etwas und als Zeichen fiir etwas
vorstellt, dann ergibt sich: Sein ist Sprache, insofern Sein durch
die Sprache ausgesprochen wird. Denken ist Sprache, insofern
es sich im Sprechen ausdriickt. Von altersher hat man und nicht
grundlos die Vorstellung des Zeichens zuhilfe genommen, um
das Sprachliche der Sprache vorzustellen. Deshalb diirfen wir
diese althergebrachte Hinsicht, in der uns die Sprache fast wie
von selbst zu Gesicht kommt, wenn man frigt, was sie sel,
keineswegs gering achten. Selbst dann nicht, wenn wir erkannt

! Vgl. jetzt »Kants These iiber das Sein« (1961), 1963, S. 32 ff. [Martin
Heidegger, Gesamtausgabe Bd. 9 Wegmarken, S. 445-480, hrsg. v. Friedrich-
Wilhelm v. Herrmann, Frankfurt am Main 1976]



V. Vortrag 167

haben, da3 diese Hinsicht, die uns die Sprache als Ausdruck
vorstellt, das verfianglichste Hindernis fiir die Einkehrm in das
Wesen der Sprache bleibt.

Aber jetzt gilt es zu beachten, daB die umfassende Leistung,
die der Sprache als Ausdruck fiir Sein und Denken gewil} zu-
kommt, gleichwohl das nicht trifft, woran gedacht ist, wenn wir
sagen: Das Wesen der Sprache ist das Haltende im Verhiltnis,
das Sein und Denken in ihrem Zusammengehoren zueinander
hilt. Diese Aussage, wenn es eine ist, behilt ihr Befremdliches.
Wir neigen eher dazu, das genannte Verhiltnis anders zu ordnen
und zu sagen: Sprache und Denken griinden im Sein; denn
beide sind etwas Seiendes, das Sein aber hat den Charakter des
Grundes. Sprache und Denken griinden im Sein, ohne dieses
wiren sie nichts.

Doch im selben Augenblick sind wir auch daran erinnert:
Sein als Grund bestimmt das Denken zum Begriinden. Diese
Beziehung von Grund und Begriinden entstammt dem Urstreit
des Aébyog. Der Adyoc aber ist nach der am weitesten zuriick-
reichenden Weisung des Wegweisers die Rede, das Sagen.
Demnach waltet im Urstreit des Aéyog als das eigentlich Strit-
tige der Aoyog im Sinne des Sagens. So dunkel und befremdlich
uns das Verhiltnis von Sprache, Denken und Sein vorkommen
mag, es zeigt ein Gepridge und Geziige, dem wir entgegen-
blicken miissen, wenn wir den Wegweiser und sein Weisungs-
vermogen nicht eigenmichtig auBer acht lassen wollen.

Blicken wir anhaltender in das Gewiesene, dann kann uns
nicht entgehen: Der Aéyog erscheint da nicht als Sprache im
Sinne der sprechenden Verlautbarung, nicht als Ausdruck. Der
Aoyog ist das Sagen im Sinne des Erscheinenlassens. Wir miis-
sen die Sprache, wenn wir ihr Wesen suchen, im Hinblick auf
das Sagen erortern und diirfen die Sprache nicht mehr nur als
Sprechtitigkeit erldutern und erkliren.

M somit nicht »Sprung«!
n [Textvariante gem. hs. Krg. der 2. Abschrift:] Woher das »Miissen«?



