Pour une interprétation théorique du sponsor et de la responsabilité

Selon les dictionnaires le terme responsabilité signifie « obligation faite & une personne
de répondre de ses actes du fait du role et des charges quelle doit assumer ». Le terme
apparait essentiellement a la fin du xvIII® et est attesté en 1798. Le terme responsable
quand a lui signifie ce «qui doit rendre compte et répondre de ses actes ou de ceux des
personnes dont elle a la garde ou la charge », par extension il prend le sens de «en charge
de». Le terme est quant a lui attesté deés le x111° sous le sens «avoir la charge » et celui de
«garant».

Lapparition du terme responsabilité semble lié a trois facteurs fondamentaux :
premierement l'apparition d’une réflexion sur la gouvernance qui conduiront a penser
le rapport éthique et morale de la loi et du comportement devant la loi, deuxiémement
laffirmation du concept de transcendance et enfin la remise en cause du concept de
théodicée apres le tremblement de Lisbonne en 1755, mettant fin a lexplicitation des
événements par des causes extérieures pour faire alors intervenir une théorie de la
responsabilité humaine.

Ce qui m'intéresse ici est de comprendre cette « obligation faite pour létre de répondre
de ses actes ». La responsabilité est donc une charge morale qui présuppose trois sphéres
absolue de contraintes : la premiére consiste en ce que Iétre est obligé par un tiers, donc
par celui qui est a la charge d’'un code; la deuxieme consiste en ce que létre est obligé par
un code, celui-la méme qui permet [évaluation des ses actes et de ceux des autres; enfin
la troisiéme consiste en ce que létre est obligé par lui-méme. La responsabilité est donc
un concept moderne, il lui faut pour cela l'affirmation de la transcendance, cest-a-dire
laffirmation que [étre décide de ses mouvements.

Mais quest-ce que la transcendance? Elle est a la fois la possibilité du mouvement et
par conséquent la possibilité d'advenir dans un espace autre (dou le sens commun d’'un
au-dela du domaine de référence). En ce sens il ne sagit pas de penser son opposé comme
immanence mais bien plutét il conviendrait alors de comprendre la transcendance a
partir de deux autres antonymes : je propose que ce soit a la fois I'im-possible et 'inter-
dit cest-a-dire 'im-possum et I'inter-dictus. Nous pourrions énoncer les antonymes
de la transcendance comme «je ne peux pas» et «on me dit non». Cependant si [étre
est transcendant (extatique) il décide donc de ses mouvements et cette « décision » est
«inscrite» dans un triple dispositif moral (le code, l'autre, soi).

Il faut cependant encore préciser que si la transcendance signifie le mouvement
et donc la possibilité d’avenir a un espace autre, alors en ce cas létre est ouvert a trois
espaces fondamentaux : le premier est Iétroitesse angoissante du présent, le deuxiéme
est le péril dans le devenir et le troisiéme est 'abandon du passé. Cela signifie que Iétre
de la transcendance ne cesse dabandonner les espaces qu’il a occupés. Laccumulation de
ces espaces est la fois la mémoire, 'usure du monde, le passé et par voie de conséquence
la charge qu’il nous incombe den étre responsables ou pas. Or I'histoire de Iétre, comme
oubli, est un infini abandon de ce que nous avons occupé, de ce que nous avons prélevé,
de ce que nous utilisé. Lactualité de 'usage ne peut étre seulement une responsabilité de ce
qui advient, mais une responsabilité fondamentale de ce qui est advenu. Or, nous le savons
aussi, si le présent est étroit et le futur non advenu, ce qui « occupe » alors le monde au
sens propre est ce que nous avons abandonné. La tache de Iéthique et de la pensée est faire
advenir une interprétation de cet abandon.



En revanche dans une pensée que nous qualifierons d’anti-moderne le concept de
responsabilité nest pas essentiel, puisque létre est en ce cas encore tenu par de complexes
formes du «devoir». Alors sa responsabilité (s’il en a, ou §’il lui en reste) est soit absorbée
(principe des gouvernances par délégation), soit suspendue (principe de la pensée
chrétienne de l'amérimnous). Cela signifie qu’il y a deux systémes redoutables qui
intégrent Iétre sans responsabilité. Celui de I'absorption consiste a créer des dispositifs
dans lesquels il y a toujours quelqu’un ou quelque chose au-dessus de soi pour absorber
la décision : ce peut étre un parent, un chef, un supérieur, une loi, une économie, une
assurance, une dette, etc.). Ce modele est évident et il est le dispositif central a la fois des
démocraties, des royautés, des empires, des dictatures. Celui de la suspension est plus
complexe : il faut pour cela faire référence a la premiere épitre de Paul aux Corinthiens
(1 Cor. 7:32) dans laquelle il est expliqué que la conséquence de ce que l'on nomme le
temps messianique est de donner la condition de I'amérimna, cest-a-dire la privation de
la meérimna, autrement dit la privation de la conscience que nous abandonnons une partie
immense du monde. Mais dans le messianique - qui se replie « comme les voiles d'un
bateau » — le présent s'incruste en repliant sur lui le futur et le passé comme absorption de
toute responsabilité de ce qui advient et de ce qui est advenu. Or dans le texte grec il sagit
d’un ordre, d’'un impératif (6 adelphoi, thelé de amérimous einai, chers amis je veux que
vous soyez non inquiétés), ce qui signifie que la puissance des pensées chrétiennes est de
combiner a la fois 'absorption et la suspension.

Responsabilité est donc le concept qui fait entrer [étre dans la transcendance et donc
par voie de conséquence dans I'inquiétude et dans I'angoisse, ou bien dans la nécessité
de construire des dispositifs (cCest-a-dire des « machines ») qui soient en mesure de nous
faire croire a notre transcendance tout en nous faisant accepter incessamment 'impossible
et I'interdit. Cest fondamentalement la démesure de notre monde. Pour le dire encore
autrement la responsabilité est la « contrepartie» de la transcendance.

Avangons encore. Dot provient ce terme ? Il provient d’un verbe latin : respondere
qui signifie «faire une réponse » ou «répondre a un appel ». Il faut insister sur les deux
sens de «faire une réponse» et de «répondre a appel » : la différence est subtile mais elle
marque un probléme d’intensité dans la maniere avec laquelle nous sommes sollicités :
soit nous sommes sollicités dans un commun, soit par un événement extérieur. Quant
au verbe respondere il indique encore une intensité en tant que « tenir» dans sa réponse.
Le substantif responsum indique la réponse, la consultation (de loracle). Le terme
provient du préfixe re- et du verbe spondere, promettre, sengager : nous obtenons alors
sponsio lengagement oral, sponsor le répondant, la caution, sponsum la chose promise,
lengagement, sponsus : le fiancé ou encore la promesse. Il faut alors en dégager quatre
processus interprétatifs : premierement cela suppose que le terme répondre signifie
originellement «un retour sur ce qui a été engagé » (re-sponsio), cela signifie alors qu’il
suppose un principe dégalité entre les parties (une sponsio suppose une re-sponsio et ainsi
de suite). Deuxiémement, répondre nengage pas les trois sphéres de la contraintes, mais
une seule sphere, celle de l'altérité. Troisiétmement, répondre supposerait alors un principe
déquivalence des étres (étre en mesure de répondre) et quatriemement cest cela que je
nomme la re-spons-abilité cest-a-dire la « capacité a saisir un engagement de l'autre et a'y
advenir ». Responsabilité signifie précisément «la capacité a répondre a une adresse » de
maniere égale et que cette adresse soit un appel, une demande, une question, un énoncé,
une proposition, une formule, etc. Par conséquent toute personne privée de cette égalité
est alors privée de responsabilité et par conséquent toute personne privée de cette capacité
serait alors privée des conditions de lexistence.



Le verbe spondere signifie promettre et sengager cest-a-dire, a la lettre, s'inclure dans le
vivant et y déposer un «gage». Spondere signifie alors s'inclure dans le vivant et respondere
signifie le retour de cette inclusion. Cest donc a la fois un probléme de droit et dontologie.
Le terme spondere signifie la capacité dentrer dans le commun et le terme respondere la
capacité a répondre a l'appel de cette entrée dans le commun. Mais il nous faut peut-étre
aller voir du coté de la langue grecque : d'abord le verbe spendo (et le substantif sponde)
qui signifie verser un liquide et qui détermine alors lensemble des processus de libation,
de baptéme, et de ce quen latin nous nommons libertas. Ensuite le verbe klézo (et le
substantif klésis) qui lui vient traduire cette fois respondere : or on connait la fortune de ce
terme a la fois comme concept de klésis et d’appel inconditionnel, comme vocatio dans la
langue latine et comme beruf dans la traduction quen fit Luther dans les années 1525.

En guise de conclusion nous pouvons énoncer que la pensée moderne a fait dériver le
sens du terme responsabilité d’'une simple capacité de répondre, a la fois comme inclusion
dans le vivant et comme garantie d’'un principe dégalité, a une « charge» particuliere
qui est celle de répondre moralement de ses actes. Ce glissement est exemplaire en ce
qu’il occulte nos modes de pensée et en ce qu’il produit systématiquement un retrait de
léthique. Ce qui signifie alors que soit nous recevons un appel qui est a entendre comme
ordre et que notre responsabilité est alors un pacte moral, soit ce que nous recevons
comme appel est une demande pour s'inclure dans le commun et que nous sommes
invités a y advenir. La tiche de la pensée consiste donc a désocculter les systemes de la
représentation et a tenter de donner d’autres possibilités d'une appréhension du commun.
Responsabilité est un terme qui appartient a la fabrique éthique du commun : a nous de ne
jamais locculter.

Fabien Vallos, mars 2018



