
	 Pour une interprétation théorique du sponsor et de la responsabilité 

	 Selon les dictionnaires le terme responsabilité signifie « obligation faite à une personne 
de répondre de ses actes du fait du rôle et des charges qu’elle doit assumer ». Le terme 
apparait essentiellement à la fin du xviiie et est attesté en 1798. Le terme responsable 
quand à lui signifie ce « qui doit rendre compte et répondre de ses actes ou de ceux des 
personnes dont elle a la garde ou la charge », par extension il prend le sens de « en charge 
de ». Le terme est quant à lui attesté dès le xiiie sous le sens « avoir la charge » et celui de 
« garant ». 
	 L’apparition du terme responsabilité semble lié à trois facteurs fondamentaux : 
premièrement l’apparition d’une réflexion sur la gouvernance qui conduiront à penser 
le rapport éthique et morale de la loi et du comportement devant la loi, deuxièmement 
l’affirmation du concept de transcendance et enfin la remise en cause du concept de 
théodicée après le tremblement de Lisbonne en 1755, mettant fin à l’explicitation des 
événements par des causes extérieures pour faire alors intervenir une théorie de la 
responsabilité humaine. 
	 Ce qui m’intéresse ici est de comprendre cette « obligation faîte pour l’être de répondre 
de ses actes ». La responsabilité est donc une charge morale qui présuppose trois sphères 
absolue de contraintes : la première consiste en ce que l’être est obligé par un tiers, donc 
par celui qui est à la charge d’un code ; la deuxième consiste en ce que l’être est obligé par 
un code, celui-là même qui permet l’évaluation des ses actes et de ceux des autres ; enfin 
la troisième consiste en ce que l’être est obligé par lui-même. La responsabilité est donc 
un concept moderne, il lui faut pour cela l’affirmation de la transcendance, c’est-à-dire 
l’affirmation que l’être décide de ses mouvements.
	 Mais qu’est-ce que la transcendance ? Elle est à la fois la possibilité du mouvement et 
par conséquent la possibilité d’advenir dans un espace autre (d’où le sens commun d’un 
au-delà du domaine de référence). En ce sens il ne s’agit pas de penser son opposé comme 
immanence mais bien plutôt il conviendrait alors de comprendre la transcendance à 
partir de deux autres antonymes :  je propose que ce soit à la fois l’im-possible et l’inter-
dit c’est-à-dire l’im-possum et l’inter-dictus. Nous pourrions énoncer les antonymes 
de la transcendance comme « je ne peux pas » et « on me dit non ». Cependant si l’être 
est transcendant (extatique) il décide donc de ses mouvements et cette « décision » est 
« inscrite » dans un triple dispositif moral (le code, l’autre, soi). 
	 Il faut cependant encore préciser que si la transcendance signifie le mouvement 
et donc la possibilité d’avenir à un espace autre, alors en ce cas l’être est ouvert à trois 
espaces fondamentaux : le premier est l’étroitesse angoissante du présent, le deuxième 
est le péril dans le devenir et le troisième est l’abandon du passé. Cela signifie que l’être 
de la transcendance ne cesse d’abandonner les espaces qu’il a occupés. L’accumulation de 
ces espaces est la fois la mémoire, l’usure du monde, le passé et par voie de conséquence 
la charge qu’il nous incombe d’en être responsables ou pas. Or l’histoire de l’être, comme 
oubli, est un infini abandon de ce que nous avons occupé, de ce que nous avons prélevé, 
de ce que nous utilisé. L’actualité de l’usage ne peut être seulement une responsabilité de ce 
qui advient, mais une responsabilité fondamentale de ce qui est advenu. Or, nous le savons 
aussi, si le présent est étroit et le futur non advenu, ce qui « occupe » alors le monde au 
sens propre est ce que nous avons abandonné. La tâche de l’éthique et de la pensée est faire 
advenir une interprétation de cet abandon. 



	 En revanche dans une pensée que nous qualifierons d’anti-moderne le concept de 
responsabilité n’est pas essentiel, puisque l’être est en ce cas encore tenu par de complexes 
formes du « devoir ». Alors sa responsabilité (s’il en a, ou s’il lui en reste) est soit absorbée 
(principe des gouvernances par délégation), soit suspendue (principe de la pensée 
chrétienne de l’amèrimnous). Cela signifie qu’il y a deux systèmes redoutables qui 
intègrent l’être sans responsabilité. Celui de l’absorption consiste a créer des dispositifs 
dans lesquels il y a toujours quelqu’un ou quelque chose au-dessus de soi pour absorber 
la décision : ce peut être un parent, un chef, un supérieur, une loi, une économie, une 
assurance, une dette, etc.). Ce modèle est évident et il est le dispositif central à la fois des 
démocraties, des royautés, des empires, des dictatures. Celui de la suspension est plus 
complexe : il faut pour cela faire référence à la première épître de Paul aux Corinthiens 
(1 Cor. 7:32) dans laquelle il est expliqué que la conséquence de ce que l’on nomme le 
temps messianique est de donner la condition de l’amèrimna, c’est-à-dire la privation de 
la mèrimna, autrement dit la privation de la conscience que nous abandonnons une partie 
immense du monde. Mais dans le messianique – qui se replie « comme les voiles d’un 
bateau » – le présent s’incruste en repliant sur lui le futur et le passé comme absorption de 
toute responsabilité de ce qui advient et de ce qui est advenu. Or dans le texte grec il s’agit 
d’un ordre, d’un impératif (ô adelphoi, thelô de amèrimous einai, chers amis je veux que 
vous soyez non inquiétés), ce qui signifie que la puissance des pensées chrétiennes est de 
combiner à la fois l’absorption et la suspension. 
	 Responsabilité est donc le concept qui fait entrer l’être dans la transcendance et donc 
par voie de conséquence dans l’inquiétude et dans l’angoisse, ou bien dans la nécessité 
de construire des dispositifs (c’est-à-dire des « machines ») qui soient en mesure de nous 
faire croire à notre transcendance tout en nous faisant accepter incessamment l’impossible 
et l’interdit. C’est fondamentalement la démesure de notre monde. Pour le dire encore 
autrement la responsabilité est la « contrepartie » de la transcendance. 

	 Avançons encore. D’où provient ce terme ? Il provient d’un verbe latin : respondere 
qui signifie « faire une réponse » ou « répondre à un appel ». Il faut insister sur les deux 
sens de « faire une réponse » et de « répondre à appel » : la différence est subtile mais elle 
marque un problème d’intensité dans la manière avec laquelle nous sommes sollicités : 
soit nous sommes sollicités dans un commun, soit par un événement extérieur. Quant 
au verbe respondere il indique encore une intensité en tant que « tenir » dans sa réponse. 
Le substantif responsum indique la réponse, la consultation (de l’oracle). Le terme 
provient du préfixe re- et du verbe spondere, promettre, s’engager : nous obtenons alors 
sponsio l’engagement oral, sponsor le répondant, la caution, sponsum la chose promise, 
l’engagement, sponsus : le fiancé ou encore la promesse. Il faut alors en dégager quatre 
processus interprétatifs :  premièrement cela suppose que le terme répondre signifie 
originellement « un retour sur ce qui a été engagé » (re-sponsio), cela signifie alors qu’il 
suppose un principe d’égalité entre les parties (une sponsio suppose une re-sponsio et ainsi 
de suite). Deuxièmement, répondre n’engage pas les trois sphères de la contraintes, mais 
une seule sphère, celle de l’altérité. Troisièmement, répondre supposerait alors un principe 
d’équivalence des êtres (être en mesure de répondre) et quatrièmement c’est cela que je 
nomme la re-spons-abilité c’est-à-dire la « capacité à saisir un engagement de l’autre et à y 
advenir ». Responsabilité signifie précisément « la capacité à répondre à une adresse » de 
manière égale et que cette adresse soit un appel, une demande, une question, un énoncé, 
une proposition, une formule, etc. Par conséquent toute personne privée de cette égalité 
est alors privée de responsabilité et par conséquent toute personne privée de cette capacité 
serait alors privée des conditions de l’existence. 



	 Le verbe spondere signifie promettre et s’engager c’est-à-dire, à la lettre, s’inclure dans le 
vivant et y déposer un « gage ». Spondere signifie alors s’inclure dans le vivant et respondere 
signifie le retour de cette inclusion. C’est donc à la fois un problème de droit et d’ontologie. 
Le terme spondere signifie la capacité d’entrer dans le commun et le terme respondere la 
capacité à répondre à l’appel de cette entrée dans le commun. Mais il nous faut peut-être 
aller voir du côté de la langue grecque : d’abord le verbe spendô (et le substantif spondè) 
qui signifie verser un liquide et qui détermine alors l’ensemble des processus de libation, 
de baptême, et de ce qu’en latin nous nommons libertas. Ensuite le verbe klèzô (et le 
substantif klèsis) qui lui vient traduire cette fois respondere : or on connaît la fortune de ce 
terme à la fois comme concept de klèsis et d’appel inconditionnel, comme vocatio dans la 
langue latine et comme beruf dans la traduction qu’en fit Luther dans les années 1525. 
 
	 En guise de conclusion nous pouvons énoncer que la pensée moderne à fait dériver le 
sens du terme responsabilité d’une simple capacité de répondre, à la fois comme inclusion 
dans le vivant et  comme garantie d’un principe d’égalité, à une « charge » particulière 
qui est celle de répondre moralement de ses actes. Ce glissement est exemplaire en ce 
qu’il occulte nos modes de pensée et en ce qu’il produit systématiquement un retrait de 
l’éthique. Ce qui signifie alors que soit nous recevons un appel qui est à entendre comme 
ordre et que notre responsabilité est alors un pacte moral, soit ce que nous recevons 
comme appel est une demande pour s’inclure dans le commun et que nous sommes 
invités à y advenir. La tâche de la pensée consiste donc à désocculter les systèmes de la 
représentation et à tenter de donner d’autres possibilités d’une appréhension du commun. 
Responsabilité est un terme qui appartient à la fabrique éthique du commun : à nous de ne 
jamais l’occulter. 

						      Fabien Vallos, mars 2018


