
    SVOLTA         Expositions & éditions 

					        Exposition I : Espace pour l’art, 5 rue Réattu, Arles, 16 mai-18 juin 2018
					        Édition I : impressions A4, enveloppes, journal, carte
	       				       Édition II : journal de 4 pages 

e x p o s i t i o n

SVOLTA est une exposition et 
une édition conçues et réalisées 
par Fabien Vallos à l’invitation de 

Lætitia Talbot : Espace pour l’art, 5 rue 
Réattu, Arles, du 16 mai au 9 juin 2018. 

Il s’agit de rendre visible 
l’hypothèse d’une relation entre 
deux événements advenus en 

avril 1964 : la première exposition de 
Marcel Broodthaers à Bruxelles et 
la conférence de Martin Heidegger 
à Paris lors du colloque Kierkegaard 
vivant. La première indiquait une crise 
entre le poétique et les arts plastiques 
qui ne trouve de résolution que dans 
la parodie et l’insincérité. La seconde 
indiquait la nécessité d’un tournant 
comme achèvement de la métaphysique 
et comme tâche de la pensée vers 
l’interprétation du poétique.

L’exposition présente archives, 
œuvre et édition d’un texte 
augmenté de marginalia 

produites, par principe d’hospitalité et 
de partage d’un commun, par des amis.  

t e x t e

Émettons l’hypothèse que 
dans l’histoire de l’œuvre soit 
advenue une crise inégalée 

et qu’elle ait eu lieu dans les années 
1960. Posons alors que cette crise soit 
déterminée à la fois par le tournant 
de la métaphysique et par l’apparition 
d’un art dit conceptuel et critique. Pour 
cette exposition intitulée Svolta, nous 
voudrions montrer l’épreuve, hasardeuse 
ou non, de deux événements qui ont eu 
lieu en avril 1964 : à savoir la première 
exposition de Marcel Broodthaers à la 
galerie Saint Laurent à Bruxelles (du 
10 au 25 avril 1964) et la conférence 
de Martin Heidegger donnée à Paris le 
21 avril 1964 dans le cadre du colloque 
Kierkegaard vivant (du 21 au 23 avril). 
La conférence, lue par Jean Beaufret, 
porte le titre La Fin de la philosophie et 
la tâche de la pensée. J’émets l’hypothèse, 

et même s’il s’agit sans doute d’un 
hasard, qu’il y a un lien puissant mais 
occulté entre le principe d’un art 
dit conceptuel et le principe d’une 
philosophie qui propose d’achever la 
métaphysique. 

La proposition de Marcel 
Broodthaers consiste à celer dans 
le plâtre cinquante exemplaires 

d’un recueil de poésie intitulé Pense-
bête et de faire ainsi passer le statut 
d’une œuvre poétique à celui d’une 
œuvre plastique. Ce changement de 
paradigme est justifié par Marcel 
Broodthaers par un problème 
d’économie parce que le poétique ne 
fait pas « vivre ». Cette justification nous 
la nommons « principe d’insincérité », 
fondamentale à la compréhension de ce 
que peut être ce tournant. L’œuvre met 
en jeu une relation dialectique irrésolue 
(mais certainement insincère) entre 
le poème et l’œuvre plastique. Cette 
tension est nommée par Broodthaers 
« interdit de la lecture » (dans un 
entretien avec I. Lebeer en 1974) : cela 
suppose que si l’on veut lire le poème 
il faille détruire l’œuvre, cela suppose 
encore que si l’on veut conserver l’œuvre 
il faille détruire le poème. C’est cette 
tension qui est fondamentalement 
nouvelle et conceptuelle. Broodthaers 
indique encore que les « espaces » 
de l’un et de l’autre ont toujours été 
assigné d’un point de vue pratique et 
idéologique. Est alors profondément 
conceptuelle la non-assignation précise 
des espaces de réception. Et cela est 
en fait l’affirmation la plus radicale 
de la sincérité possible des formes 
contemporaines de l’œuvre. Ce qui est 
insincère est l’assignation de l’œuvre à 
des espaces déterminés et idéologiques 
et à l’économie. En somme s’expose 
pour Broodthaers deux questions 
cruciales : en quoi s’achève pour la 
modernité l’épreuve particulière de la 
poésie ? Dans l’interdit de la lecture. En 
quoi une tâche particulière et nouvelle 
est-elle alors ouverte à la poétique ? 

Or à la même date à Paris, Jean 
Beaufret donnait lecture de la 
traduction d’une conférence 

de Martin Heidegger intitulée Das 
Ende der Philosophie und die Aufgabe 
des Denkens. Cette conférence s’ouvre 
sur deux questions cruciales : en quoi 
la philosophie comme métaphysique 
s’achève ? et quelle tâche alors demeure 
réservée à la pensée ? La métaphysique 
est ce qui « fonde » (les choses dans les 
objets, les étants dans l’être) : en cela la 
métaphysique justifie toute fondation 
dans l’« effectué », dans l’« objectivité », 
dans l’« esprit absolu », dans le 
« processus historique de la production » 
et dans la « volonté de puissance 
instituant des valeurs ». La tâche de 
la pensée consisterait alors à pouvoir 
penser en dehors de la métaphysique 
et de la science. Alors ce qui est le 
propre de la pensée, son « affaire » 
(Sache), est le « mouvement » et l’« état 
des choses ». Cependant il ne s’agit pas 
de saisir le mouvement et l’état à partir 
de l’occultation de la métaphysique 
(l’effectué, l’objectivité, le rationalisme, 
la production et l’institution) mais à 
partir d’un mode de pensée comme 
« non-retrait ». L’affaire de la pensée 
serait alors le non-retrait, serait la 
sollicitation dans le non-retrait. C’est 
cela que nous nommons le tournant.

Quelles sont alors les 
conséquences pour 
la pensée de l’œuvre ? 

L’affaire de la pensée tient lieu d’une 
crise qui consiste à se détourner de 
ce qui a été assigné comme espaces 
idéologiques (à savoir l’effectué, 
l’objectivité, la raison, la production 
et l’institution des valeurs). Or c’est 
précisément le cas pour l’œuvre de 
Broodthaers et c’est précisément ce 
qu’il tente de montrer. Si l’affaire de 
la pensée est de tenir la « barre » pour 
en maintenir le cap alors l’œuvre 
est ouverte à la profonde insincérité 
de l’occulté, de l’économie et de la 
technique. Si l’affaire de la pensée est 
le non-retrait alors il s’agit de penser ce 
qui tient d’un « élément d’aventure » 

pour nous ; et s’il s’agit de la poésie, 
c’est parce que la poésie (Gedicht) et le 
poétique (gedichtete) sont l’affaire et la 
tâche de la pensée.

o u v e r t u r e 

Chercher consiste à émettre des 
hypothèses et pour qu’elles 
prennent corps, cela consiste 

alors à ouvrir, déplacer, entasser des 
documents. Cela produit une image, 
celle des va-et-vient de la pensée, celle 
des retraits et des accumulations, celle 
des essais, jusqu’à celle où prend forme 
ce qui avait été présenti et ce qui avait 
été attendu. L’hypothèse ici, aussi ténue 
soit-elle, ouvre un champ de recherche et 
de travail. Ce qui est montré en est une 
partie : l’image présentée (double page 
centrale) indique ces lectures et ces mises 
en liens. Elle contient une réserve qui 
ouvrira à d’autres gloses. 

Encore d’autres gloses, qui 
viennent se construire 
autour du présent texte, 

comme autant de marginalia écrites par 
des amis. C’est-à-dire ceux qui font du 
liens et ceux qui écrivent et formulent les 
liens de la pensée. En somme ce que l’on 
nomme philosophie. Nous avons choisi 
pour cela un ouvrage du xvie siècle, publié 
en 1573 chez l’imprimeur Sessa à Venise : 
il s’agit de l’ouvrage de Giovanni Fabrini 
da Fighine (1516-1580), la traduction de 
l’œuvre du poète latin Horace en langue 
vulgaire. Ce qui est ici fascinant est la 
manière avec laquelle les commentaires 
ne cesse de contouner et de carresser le 
texte, jusqu’à presque le faire disparaître. 
Ce qui est fascinant encore est la manière 
avec laquelle le commentaire ne cesse 
d’ajouter des niveaux de complexité : 
en somme commenter et expliquer c’est 
complexifier, en somme écrire, produire 
des liens c’est fabriquer cette image de la 
compléxité. Parce que la complexité est 
la seule forme possible, entre nous, du 
respect. 

		 		  Fabien Vallos

Fabien Vallos   

№5



 



supplément #005 au journal faire #003 édité à 200 exemplaires
ISSN : 2557-5805 / dépôt légal juin 2018 imprimé en Europe
Publié à l’occasion de l’exposition SVOLTA de Fabien Vallos, Arles. 
Informations : editions-mix.com   /   devenir-dimanche.org/

SVOLTA (photographie couleur, 7 avril 2018) [Broodthaers, catalogue, MOMA, 2016, Marcel 
Broodthaers, Selected Writings (dir. G. Moore), Poligrafa, 2014, Kirkegaard vivant, Gallimard, 
1966, Martin Heidegger, Questions III & IV, Gallimard, 1976, carte postale de l’éruption de 
l’Etna du 7 avril 1964, Dieudonné Cartier, Ré-ouverture - Marcel Broodthaers, 2014].

SVOLTA
M. Broodthaers 
M. Heidegger {

fin de la métaphysique 
p tâche de la pensée 

p ouverture vers la poièsis

• [conférence du 3 octobre 1964
Remarque sur art – sculpture – espace]

• [conférence d’Athènes du 4 avril 1967]

p interdit de la lecture 
p principe d’insincérité

p le tournant du poétique 

hypothèses

art dit conceptuel

- fin articulation dicible-visible
- fin de l’ontologie
- résistance et révolte
- intentionnalité
- énoncé et parole raportée

{

tâ
ch

e d
e l

a m
od

er
ni

té 

• [Musée d’art moderne, 
Département des Aigles, 1968-1973]p trahison des images 

p insincérité des objets

{

p déconstruire l’idéologie 

1964

les amis 

• [Lettre sur l ’humanisme 1946]

• [Conf. de Brême 1949]
p Le tournant (die Kehre)

p L’élément d’aventure
  le poème (Gedicht)

• [L’origine de l ’œuvre d’art 1935]

par Fabien Vallos & Phppe Méaille, Dieudonné Cartier, Gregory Lang, 
Sébastien Pluot, Chloé Maillet, Maxime Boidy, Antoine Dufeu, 

Julie C. Fortier, Valentina Traïanova, Sylvie Boulanger, Quentin Carrierre, 
Jean-Baptiste Carobolante, Pierre-Damien Huyghe, Alessandro De Francesco, 

Éric Dayre, Nicolas Giraud, Julia Marchand, Caroline Bernard, 
Cédric Mazet Zaccardelli, Alexandre Quoi, A Constructed World, 

Nicholas Knight, Art & Language, Yann Sérandour, Étienne Helmer, 
Vanessa Theodoropoulou, Marie-Caroline Chaudruc, Pierluigi Lanfranchi, 

Élisabeth Lemercier, Aurélie Pétrel, Adam Budack, Michèle Ignazi,
         EmAmaury Daurel & Victor Delestre,          ierre-Alexandre Matéos, Charles 

Deborah Bowman, Maxime Bichon, Julesaud, Grégoire d’Ablon, 
Alexandre Desson, Quent Fagart, Tanguy Gatay, Thomas Jezequel, 

  Charlotte-Victoire Legrain, Lucie beuf, Elsa Martinez, Jonathan Mourglia, 
& quelques auteurs et artistes cités : Marcel Broodthaers, Martin Heidegger, 

Giorgio Agamben, Aristote, Michèle Draper, etc.


