Louvrage de Peter Trawny est précis et humble. Cependant il ouvre une crise. Heidegger et
Lantisémitisme. Tous ceux qui alfichent d’étre choqués sont, au miecux, des ahuris. Or ils sont
nombreux. Comment commencer a dire quelque chose apres la lecture de ce livre? Car ce petit
livre rouge restera marquant. La premiere chose profondément marquante est le silence de la
pensée de Heidegger dans 'ampleur colossale de son ceuvre. Mais on sait qu’il n’y a que des
cheminements et, en somme pas d’ceuvre. Ce dernier avertissement ne doit jamais nous quilter.
Une ceuvre colossale done, et puis a la fin, pensée dans le dispositif testamentaire, la publication
des Cahiers noirs. Un journal théorique sur quarante années, (ui se pense comme un écrit privé
mais ouvert a un destin particulier de publication. C’est ce destin particulier qui est questionnant.
Pourquot le tenir ainsi comme journal, mais 'ouvrir posthumement a la possibilité de la lecture ?
Pourquoi en réserver la possibilité de la lecture comme tournant déeisif pour penser I'ccuvre,
qui, pensons-le, doit-étre cheminement? Pourquoi la mesure si forte d’un silence presque
absolu sur la pensée juive, sur le nom de Juil, sur U'extermination, sur la Shoa? Pourquoi alors
la mesure si faible de quelques citations qui affirmeraient dans une langue complexe, la teneur
d’'un antisémitisme? Précisément trois fragments. Dans lampleur de 'ceuvre, ou des
cheminements, ce qui est ridicule. Mais pour le coup, ¢’est I'un des cheminements. Aussi court
et secret soil-il, il est 'un des cheminements. Que faire? Suivre Trawny et accepter 'hypothese
que cela modifie le cheminement que nous avions fait prendre, a supposer la lecture de
Heidegger, a I'ontologie historique du Dasein. 1l faudrait done supposer qu’un penseur, comme
Heidegger, ait pensé la condition antisémite comme un mode essentiel de I'histoire de I'étre. La
condition méme de 'histoire de I'étre. C’est pensable mais ¢’est insoutenable. it pourtant, cela
supposerait qu’il faille le supposer a partir de trois fragments, dans la somme totale des
cheminements. Mais le prendre, en tant que tel, comme un cheminent, possible est insupportable.
Mais ¢’est parfaitement pensable. Il y aurait la possibilité, dans le retrait absolu du journal, de le
penser comme une indication possible du penseur, a ce qui est alors pensable. Mais pourtant,
pas publiable, de son vivant. Ce qui se publie n’appartient plus a Heidegger, en tant qu’il ne se
défend plus, il appartient a une masse critique. in revanche il provient de lleidegger. Revenons
en arriere : pourquoi ai-je écris «ceux qui affichent d’étre choqués sont, au mieux, des ahuris»?
Parce qu'en somme ce n’est pas élonnant en ce sens (ue, si nous avions ¢lé attentifs, nous
savions depuis toujours que quelque chose d’un cheminement, intenable, se tenait indiqué
dans la pensée de I'étre de Heidegger. Cette chose est I'étre méme hypostasié, séparé de I'étant,
séparé méme de I'idée simple de corporéité. Plus encore ¢’est I'histoire de I'étre tendue dans
I'histoire d'une pureté. On le sait depuis toujours, il y a une angoisse profonde chez Ileidegger
a saisir I'étre en dehors de la possibilité de la pureté (c’est-a-dire de I'abri profond de I'étre). It
le caractere méme de cette «pureté» réclame une histoire particuliere de 'ontologie. Mais ¢’est
I’écueil de la pensée de Heidegger, mais en cela ¢’est I'écueil de la pensée de toute philosophie
et de tout philosophe. Entendons alors la chose suivante : nulle part dans I'ccuvre publique de
Heidegger ne figure I'indication que I'antisémitisme est intégré a I'histoire de I'étre. lei ce n’est
done pas un cheminement possible. A quelques endroits (sans que cela en soit le sujet), dans
I'ceuvre privée est confirmé le silence sur la Shoa et est indiqué que antisémitisme puisse étre
intégré a histoire de I'étre. Iei ¢’est done un cheminement possible. Que faire ? Tenir 'hypothese
que ce cheminement a bien été envisagé par Heidegger et tenter d’en comprendre les raisons et
les conséquences. Le probleme de ce cheminement comme interprétation de antisémitisme,
est qu’il n’est pas simplement vulgaire, qu’il n’est pas raciale, qu’il n’est pas religieux, mais qu’il
est onto-historique. L'antisémitisme serait alors inscrit dans I'histoire mondiale de 'étre. Si tel
était le cas — et ce a la lueur d'une seule citation dans 'ceuvre de Heidegger — ceci est pensable
mais inacceplable. Dans ce cas Heidegger aurait indiqué une histoire, tenue secrete, mais qui en
somme n’aurail jamais ¢Lé vraiment ignorée de toute la philosophie. Cela signifie que toutes les
philosophies ont interrogé, plus ou moins en tremblant, la teneur d’un antisémitisme et la
teneur d’une haine du Juif. Mais ce n’est pas pour autant — quelle qu’ait été la teneur de cette
accusation — que cela nous empéche aujourd’hui de lire Spinoza ou Nietzsche. Mais ici il y a une



nouveauté : antisémitisme pourrait étre inscrit dans 'histoire de I'étre. Sinous résumons, nous
obtenons les problemes suivants : 1. I'ceuvre publique de leidegger n'indique jamais que
Pantisémitisme puisse étre intégré a 'histoire de I'étre; 2. I'ceuvre publique de Ieidegger,
reconvoque 'histoire de la pensée dans une séparation de I'étre et de I’étant tout en fondant (a
partir de ce paradoxe) une philosophie de I'existence. Mais la pensée de I'existence est entachée
parlidée de I'étre-jeté comme séparation de I'étre; 3. 'aeuvre privée de Heidegger (qui aujourd’hui
devient publique) donne comme cheminement de la pensée (de maniere rarissime dans
lampleur de I'ceuvre) que I'antisémitisme soit intégré a 'histoire de I'étre. C’est peut-étre cela
qu’il s’agit de comprendre maintenant. 1l faut ajouter a cela que nous maintenons 'hypothese
que I'intégration de I'antisémitisme a I'histoire de I'étre soit une indication. 11 semble impossible
de déterminer ex abrupto que la pensée de Heidegger soit désormais irrecevable. Elle est
recevable, comme toute pensée philosophique, a partir de crises du mode de indication. Que
signifie pour la philosophie le mode de l'indication? Cest faire voir la direction d’un possible. Il
s’agit bien, nous le savons, de 'acceptabilité ou de la non-acceptabilité d'un possible. C’est
précisément ce que nous nommons éthique. Nous considérons done que ce possible, que ce
cheminement, est inacceplable. Or §’il apparait aussi rarement ¢’est que Heidegger devail en
avoir conscience. Mais ce possible est ouvert a la pensée, el ¢’esl précisément cela qu’il faut tenir,
c’est que rien n’est fermé a la pensée. Souvenons-nous de la fin de la Lettre sur "humanisme, nous
réclamons trop de choses a la philosophie et nous négligeons la lettre. 11 faut encore ici tenir
compte de cette indication. La philosophie est le lieu d’une ouverture a la pensée : mais en soit
la philosophie n’est pas de facto la signature d’une garantie morale du dire et du faire. En
revanche la négligence de la lettre consiste bien a ne pas préter attention a I'indication contenue
dans chaque élément du dire. Mais alors de quoi philosophie est-il le nom ? Philosophie est le
nom |[le texte du 7 octobre| d’'un mode de vigilance particulier de la gouvernance. Mais en tant
que telle, philosophie est aussi le nom d’un retrait de deux systemes que nous avions nommé
nomos empsukos et révélation. Philosophie est done le nom d’une histoire d’opposition aux tyrans
et au divin. Mais une opposition particulierement complexe et silencieuse. C’est ici que prend,
une fois encore, tout son sens, le commentaire de Barbara Cassin. La philosophie entretient une
fascination irrésolue avec le ¢yran. Cest en ce sens que nous proposons 'hypothese suivante :
philosophie estle nom de cette vigilance angoissée qui a eu lieu de Platon a Heidegger. Heidegger
serait en cela I'ultime philosophe de I'histoire de la pensée. Depuis lors, il n’y en aurait plus.
Cest cela quil faut alors comprendre en 1964 dans la conférence La fin de la philosophie et la
tache de la pensée. La fin de la philosophie consiste a penser qu’en la surestimant elle n’est plus
en meure de tenir celte vigilance fondamentale sur les modeles de gouvernance. La pensée de
Heidegger est donc le nom du drame absolu pour I'étre de la fin de la philosophie. Heidegger
est le nom d’une pensée qui propose le cheminement vers un tournant comme renouvellement
absolue de la pensée et des modes d’existence. Or, cette révolution, non seulement n’a pas eu
lieu, mais elle s’est détruite dans la suite terrifiante des catastrophes de I’histoire de I'étre. 11 est
done le nom de celui qui a fait face a cette catastrophe absolue. Nous devons nous extraire de la
philosophie comme nous devrions nous extraire de tout processus historique. Nous devons
regarder le drame du dernier philosophe et 'ouverture a la tache de la pensée. Iit cette indication
était ouverte dans les lectures de Nietzsche : la philosophie doit disparaitre pour laisser place a
la philologie. Ft cette indication est refusée encore par Heidegger dans la Leutre sur ['humanisme
dans une critique de la theoria. Cest précisément pour cela qu'il est possible de comprendre la
pensée contemporaine comme une tentative de penser comme des théoriciens. Mais ¢’est alors la
possibilité d’entendre un des cheminements les plus fondamentaux de Heidegger qui est la fin
(Paccomplissement) de la philosophie dans I'épreuve incroyable de la relation pensée-poésie.
Nous émettons done une deuxieme conclusion : 'épreuve de la pensée de Heidegger est le
drame de I'épreuve de la fin de la philosophie. Elle advient dans la possibilité d’achever la
philosophie pour tenter de saisir la pensée a partir de la philologie, de la théorie et de la poésie.
(est cette these qu’il nous faut saisir. Continuons : philosophie est le nom d'une vigilance



particulierement singuliere sur les rapports que nous entretenons a 'histoire de I'étre et a
I'histoire de la gouvernance. Philosophie est le nom de ce qui échoue dans cette vigilance : en
devenant 'instrument méme de la gouvernance (par fascination et adhésion) et en ne parvenant
jamais a éviter ’épreuve historique de la catastrophe (c’est le sens que nous donnons au post-
modernisme). Heidegger, nous semble-t-il, est I'épreuve méme du regard effaré surla catastrophe.
LLa philosophie commence (avec Platon) comme la théorisation de la singularité (la puissance du
sujet dans la différence de I'épreuve de la perception), comme la haine de la démocratie et
comme la fascination pour la vérité possible du mode de gouvernance (du philosophe-roi, a la
vertu, au devoir-faire, au messie, a 'essence, au léviathan, a 'ordre, a la loi, a la liberté, a
Iimpératif, au sur-homme, a la volonté, a absolu, ete.). Or cette tension dialectique a fait
naufrage. Elle initie son naufrage des le début avec le tyran de Syracuse et acheve son naufrage
avee la tyrannie du National-Socialisme. C’est précisément pour cette raison que la pensée de
Heidegger n’est pas choquante, mais c’est bien la philosophie elle-méme qui est choquante.
Heidegger est le scellement du naufrage définitif de la philosophie. Et ¢’est en cela qu’il y a un
drame incroyable chez ce penseur, et ce drame s’ouvre dans la tension extréme entre I'ceuvre
publique et I'ceuvre privée. 1l n’y a done pas de solution. Mais ce n’est pas tout. De quoi
philosophie est-elle encore le nom? Elle est le nom — en plus d’une vigilance qui a échoué

d’une opposition a tout ce qqui s’apparente au rituel et au religicux. Linterprétation et la méfiance
absolue du rituel est le lieu de toute la philosophie de Platon a lleidegger. Le rituel est dangereux
parce qu’il bloque I'étre dans une obéissance aveugle et I'éloigne de la conscience de 'histoire
de I'étre et parce qu’il bloque toute gouvernance dans la puissance absolue de I'ordre du divin.
lei encore Ihistoire de la philosophie de Platon a lleidegger en est la forme complexe. La
philosophie toul en se défiant de Uordre du dieu, se confie a l'ordre de I'étre. Elle produit alors
ici un hiatus absolu qui ne trouvera jamais son apaisement, sinon son accomplissement dans
I’échec absolu de la philosophie a prémunir I'étre de ce danger. Ici encore la philosophie échoue.
Ce qui fait deux échecs. Ce qui est en soi énorme. La fin de la philosophie est la conscience de
ces échecs. Heidegger est le dernier philosophie en ce qu’il a conscience de ce double échec et
ce quil a ouvert, pour ceux qui sont encore vigilants, la possibilité (le cheminent) de
Pinterprétation de cet effondrement. Heidegger est le philosophe qui a fait 'épreuve de cet
effondrement. C’est pour cette raison qu’il y a, chez lui, cette irrémédiable sortie de la politique
et cette irrémédiable entrée dans le poétigue. Des lors, il faut comprendre que toute philosophie,
en ce qu’elle est un mode de vigilance, est profondément contre ce qui a été institué par les juifs,
les chrétiens et les musulmans. L'interprétation de I'étre celé dans 'absolu de I'étre de Dieu et
en méme temps ¢/u par la volonté de Dieu, est irrecevable pour toute pensée philosophique. Des
lors la philosophie est donc le nom de l'opposition a tous les systemes théologiques de la
révélation de la loi et de I'élection des peuples. Cest précisément pourquoi il faut bien faire la
différence entre la métaphysique (interprétation des causes premieres) et la philosophie
[interprétation des systemes de gouvernance). Etre philosophe ¢’est done assumé d’étre, toujours,
critiques et vigilants devant 'arkhe, devant la révélation et devant I'élection. Philosophie est
donc le nom de ce qui présuppose que nous puissions vivre — assumer ’histoire de I'étre — sans
fondamentation, sans dieu, sans élection. Pour étre plus précis encore, philosophie est le nom
(et I'échec) de I'interprétation critique du concept d’élection. 17Occident est done 'histoire
complexe des relations conflictuelles et brutales entre les modes d’interprétation de I'histoire
de I'étre avec ou sans dieu. Heidegger est 'héritier de cette discorde, de cette haine et de cette
crainte. Cependant cette discorde n’autorise pas a intégrer 'antisémitisme dans I'histoire de
Iétre. Il aurait pu ré-ouvrir une interprétation du monothéisme dans I'histoire de I'étre, ainsi
que des rituels et du religieux (ce que laisse entendre son premier ouvrage publié en 1go1,
Phénomeénologie de la vie religieuse). Des lors la critique de la religiosité juive, chrétienne, islamique
est le lieu méme de la philosophie : il sont son cheminement propre et historique. De méme la
critique de la loi (comme externalité indiscutable) et de I'obéissance est le lieu méme de la
pensée philosophique. La fin de la philosophie suppose que nous devions penser a partir de son



accomplissement comme échec et a partir de son avertissement. 1l nous reste toujours a tenir
devant le danger, ¢’est-a-dire la justification de la domination. C’est cela le lieu de la pensée. La
philosophie n’en est que lhistoire. Que devons-nous faire? Comme la philosophie nous
I'enseigne, nous tenir méfiant. Nous tenir méfiant devant lleidegger, désormais, comme nous
nous lenons méfiants depuis toujours devant Platon, Aristole, Spinoza, Kant, Hegel et les autres.
Heidegger entre d’une nouvelle maniere dans 'histoire catastrophique de I'étre et de la pensée.
Nous devons nous en méfier a chaque instant. Mais nous devons penser, plus que jamais,
I'épreuve de la catastrophe et de la terreur dans la pensée de Ieidegger. C’est cela seul qui nous
fait entendre la puissance incroyable de sa pensée. C’est cela seul qui nous fait nous tenir devant
un cheminement inacceptable de la pensée. Cest cela seul qui nous fait comprendre I'amitié
avec Char. C’est cela qui nous [ail comprendre que lous les grands théoriciens de I'apres
catastrophe (Levinas, Derrida, Lacoue-Labarthe, Foucault, Nancy, Agamben, ete.) se soient
penchés sur 'ccuvre de Heidegger. Cest cela qui seul peut nous faire tenir encore devant le sens
le plus effroyable de la «fin la philosophie» comme triomphe du capitalisme, comme triomphe
de lexploitation et du mépris, comme triomphe de la pensée réactionnaire, comme triomphe
des religiosités, comme triomphe, simple et évident, de toutes les tyrannies. La crise exemplaire
que traverse la pensée a la lecture du livre de Trawny el a la saisie, ne serail-ce que de la
possibilité, que Pantisémilisme puisse étre intégré a 'histoire de I'étre par Heidegger, est
révélatrice d’une crise encore plus exemplaire de la pensée pour chacun d’entre nous. Bien sur
la pensée est rendue encore plus complexe depuis que ce possible cheminement est ouvert.
Mais elle 'est aussi parce que la pensée est dramatiquement [voir le sens que nous donnons a
drame, 24 déc. 2013, 14 avril et 8 oct.] méprisée, c’est-a-dire irrémédiablement absorbée comme
objet de transaction. Elle I'est enfin parce que la pensée n'est que le triste spectateur de la
séparation catastrophique d’avec la poiesis : non que cette derniere puisse le refuser mais parce
qu’elle n’est plus ouverte a cette possibilité (pas en tant que telle mais par décision de
I'institutionalisation du poétigue). La tache de la pensée, dit Heidegger consisterait a abandonner
la pensée telle qu’elle est pour «en venir a déterminer I'atfaire propre de la pensée». Voici ce qui
nous incombe. Encore. Dans la difficulté exemplaire de 'histoire catastrophique de nos modes
d’existence et de gouvernance. Celle détresse sans précédent, est sans doute, U'affaire de la
pensée.
13 octobre 201/ (texte publié dans Zucca)
14 octobre 2015 (conférence donnée aTreize dans le cadre de Licer)



