Le protocole indique ici encore une relation contigué
entre art et rite. Nous avions & plusieurs reprises® mon-
tré aprés le travail d’Emile Benveniste® que les termes
latins ars et ritus entretenaient une double relation, a la
fois étymologique et conceptuelle. D’une part, les termes
proviendraient d'une méme racine supposée *ar qui aurait
indiqué un processus de resserrement ou d’étrécissement.
II'y a une multitude de termes grecs et latins qui indiquent
ce rapport moral d’'un resserrement technique du réel en
vue de le rendre plus articulé pour la perception. D’autre
part, les termes ars et ritus auraient alors en commun de
désigner des processus de canalisation du réel. En somme
si le monde est une surmesure d’événements’ pour 'étre
alors il faut étre capable de canaliser ce flux pour le rendre
recevable. Ce que nous pourrions nommer une médiation
du réel. Ainsi ces termes désignent trois processus de
canalisation et de resserrement du réel: ce que nous nom-
mons le rituel, la technique et 'art. Les protocoles sont ce
qui permet d’adresser ces dispositifs et d’en indiquer les
modes d’existences techniques et pratiques en vue d’en
faire I'expérience. C’est cela qu’indique cette “premiere
page’”.

Le protocole indique encore une relation a la célé-
bration qui consiste a faire advenir un étre a un plan de
la notoriété. C'est-a-dire a faire en sorte que ses propres
usages soient ouverts a la notoriété et deviennent soit des
rites soit des protocoles. C’est cela que produit ce qui se
nomme une cérémonie, a savoir la manifestation d’'une
forme de respect. Ceci n‘advient qu’a la condition que soit
réalisé ce que la pensée latine, puis la pensée moderne
opere silencieusement entre les termes dignité et décor®:
on manifeste a I'étre digne des formes de respect que I'on
nomme décoration puis se manifeste pour I'étre digne un
transfert de ce respect comme possibilité d’acquérir, par
valeur, I'épreuve d’un décor®.

Plus précisément encore pour nous, I'art moderne
et l'art contemporain entretiennent une relation étroite au
protocole a partir de I'épreuve de I'adresse. Comment pou-
vons-nous définir notre modernité artistique ? Probablement
a partir d'un probleme de position. Qu’est-ce que cela
signifie? Ce qui est antérieur ou simplement opposé a la
modernité consiste a penser une position fixe de I'ceuvre
et des modeles de sa réception. Cela suppose des usages
et, dans certains cas, des rituels. Est moderne ce qui ne
s'intéresse pas a la fixité de I'ceuvre mais bien plus a la
position que I'étre prend devant I'ceuvre. Cela tient au fait
que, pour la modernité, 'ceuvre n'est pas déeterminée par
la stabilité d’'une forme mais, bien au contraire, par 'opé-
rativité d’'une teneur qui est déterminée par l'instabilité de
la position du récepteur devant I'ceuvre. Dans ce cas, la
possibilité que I'ceuvre puisse réellement devenir une ceuvre
est plus instable et plus “risquée”. Il y a au sens benjaminien
un Gefahr9, un péril dans cette expérience. C'est alors
précisément ici qu’intervient le sens du protocole tel que
nous I'entendons dans la pensée moderne: soit il existe
pour stabiliser I'épreuve de I'ceuvre, soit il existe pour avertir
de la possibilité d'un péril de la réception.

Si le protocole existe pour stabiliser I'épreuve de
I'ceuvre, il advient alors une série de problématiques liées
a I'histoire des dispositifs. D’abord parce qu'’il faut consi-
dérer que le protocole est soit déterminé par lartiste lui-
méme, soit déterminé par I'appareil critique qui entoure
I'ceuvre (la muséographie et 'ensemble des processus qui
constituent I'histoire de I'art). Lhistoire de I'art en cela peut

Protocoles & rituels

alors étre considérée comme un hyper-protocole. S'il existe
pour avertir de la possibilité d’'un péril de la réception, alors
le protocole n'appartient pas a I'histoire de I'art, d’abord
parce qu'il est déterminé par l'artiste et non par le critique,
ensuite parce qu'il appartient a I'historialité de la réception
de I'ceuvre. Historialité signifie ici I'histoire matérielle de
I'ceuvre a partir de la réception et a partir du péril méme de
cette réception. Le protocole ici n'est pas une instruction en
vue de la réussite de la réception, mais il est une instruction
en vue de signaler la puissance particuliere de la position
devant le dispositif. La différence substantielle se tient ici.
Soit I'épreuve d’un hyper-protocole, soit celle d’'un avertis-
sement au danger de 'ceuvre. Il s’agit alors de prendre en
considération la question de la présence et du contexte : ce
sur quoi insiste le protocole dans sa visée moderne est a
la fois le danger de la réception et I'importance primordiale
de la position du récepteur. Ce que le concept moderne de
réception indique est un probleme de co-existence et un
probleme de co-actorialité. Lceuvre ne peut advenir que
parce qu'il y a co-existence et co-actorialité. La co-exis-
tence signifie bien sOr un petit peu plus que simplement
le fait d’advenir devant une ceuvre; cela signifie qu’il n’y
a co-existence de la teneur de l'osuvre™ et de la position
du récepteur de I'ceuvre qu’en tant que récepteur. Cette
relation de la teneur de I'ceuvre et de la teneur du récepteur
suppose alors la possibilité de cette co-existentialité, de
ce caractere de co-existentialité, devrions-nous écrire. Le
protocole indique I'ensemble des éléments qui ouvrent a
la possibilité de ce caractere. La possibilité de ce caractere
est ce que nous nommons art ou mieux encore poiesis.
La co-actorialité signifie quelque chose de cette épreuve
d’une co-réalisation. |l faudrait méme écrire I'épreuve d’'une
méta-poiesis. Ce que le protocole indique alors est que la
réalisation, au sens du terme grec poiesis, est un partage
de tache entre 'auteur et le récepteur. Ce que le protocole
permet est I'appréhension des dispositifs de monstration.

Nous avons des lors tenté de montrer deux choses:
protocole signifie un mode technique d’adhérence de ce
qui n'est pas en mesure de tenir en tant que tel. Soit faire
tenir la réalité (c’est-a-dire la production) et le rituel, soit
faire tenir la réalité et I'épreuve d’une présence. C'est cette
relation complexe qui constitue le sens le plus profond de
cette page collée qui indique la maniere avec laquelle il faut
se saisir d’'un objet.

Dans le cadre de cette étude nous avons demandé a
trois artistes de bien vouloir répondre a quelques-unes de
nos questions a propos du protocole. Nous avons inter-
rogé les artistes Aurélie Pétrel, A Constructed World et
Dieudonné Cartier'2. Il semble que le terme de partition
soit le plus choisi par ces artistes pour désigner ce que peut
é&tre un protocole: partition en vue de déterminer des “regles
du jeu” et des processus interprétatifs chez Pétrel, parti-
tion comme protocole objet (didascalies et peinture) chez
A Constructed World ou enfin comme énoncé en vue d’'une
application et d’'une apparition d’une ceuvre chez Cartier.
A celail faut encore ajouter que les méthodes protocolaires
permettent différentes procédures chez ces artistes: a la
fois multiplier les contextes, ouvrir a une latence et a la
possibilité des gestes, ouvrir a I'épreuve critique d’un non-
savoir ou d’un savoir et enfin révéler la possibilité d’'une
mise-en-ceuvre. A partir de cette enquéte, il est alors pos-
sible de déterminer trois définitions essentielles du concept
de protocole: premierement il est un dispositif technique,
deuxiemement il est une maniere de révéler une mise-en-

FOCUS AM77/8

5 Voir de l'auteur Chrématistique & poigsis,
éd. Mix. 2016, le chapitre Il.

6 Emile Benveniste, Le Vocabulaire des
institutions indo-européennes, |, éd. de
Minuit, 1969, p. 110.

7 Voir pour cela le séminaire du Thor
donné en septembre 1969 par Heidegger
in Questions lll & IV, Gallimard, 1966, p.
420 la philosophie commence a partir de
la conscience de cette surmesure que les
Grecs nommaient thaumatizein.

8 Lun etl'autre ont la méme racine le verbe
impersonnel decet qui signifie il convient.
La dignité est la position convenable, tandis
que le décirest & la fois ce qui convient

et ce qui est nécessaire pour signaler la
dignité d'un étre.

9 Il faut entendre la construction des
concepts de doxa (notoriété) et de valeur
de l'ceuvre.

10 Walter Benjamin, Théses sur le concept
d'histoire in CEuvres, Gallimard 2000, t. IIl.:
‘Il s'agit pour le matérialisme historique

de retenir Iimage du passé qui s'offre
inopinément au sujet historique au moment
du danger (im Augenblick der Gefahr). Ce
danger menace aussi bien les contenus

de la tradition que ses destinataires’,
fragment V.

11 Walter Benjamin, Deux poémes de F.
Hélderlinin CEuvres, Gallimard, 2000, t. |
Benjamin fait la différence entre la Gestalt,
la forme qui n'est plus déterminée par la
modernité et qui ouvre au danger de la non
reconnaissance possible de I'objet en tant
qu'ceuvre, et de la Gehall, la teneur interne
La réception est un processus complexe
de saisle de la teneur interne. Dans ce cas
la saisie de I'ceuvre poétique ne passe pas
exclusivement par la reconnaissance du
poeme, Gedichte mais par le Gedichtete,
le poématique. Or Benjamin précise que

le Gedichtete der Gedichte ist allgemein
das Leben, c'est-a-dire communément

le vivant. Il faut étre en mesure ici de
comprendre le vivant comme I'usage et de
comprendre la puissance de la présence
de I'adverbe en ce que I'épreuve de I'ceuvre
ne peut plus étre qualitative mais bien
adverbiale.

12 https://devenir-dimanche.org/proto-
cole-enquete/





