




Théorie de la fête :
festivité, inopérativité & désœuvrement





Université Paris iv - Sorbonne

École doctorale v : Concepts & langages 
Laboratoire de recherche : Sens, Texte, Histoire

Thèse pour obtenir le grade de docteur de l’université Paris iv - Sorbonne 
 discipline : Langue française : stylistique, sémiotique

Présentée et soutenue publiquement par :

Fabien Vallos

le 28 juin 2010

Théorie de la fête : 
festivité, inopérativité & désœuvrement

Sous la direction de monsieur Georges Molinié



Remerciements : 
Bien sûr je remercie humblement et très sincèrement Georges Molinié pour ces années de recherche, la rigueur du 
travail et l’immense générosité de sa confiance ; 
Je remercie infiniment Guadalupe Echevarria pour sa confiance et ses encouragements ainsi que les étudiantes et les 
étudiants de mon séminaire de recherche à l’École des Beaux-arts de Bordeaux pour avoir, durant deux années, testé, 
éprouvé et discuté cette pensée ;
Je remercie tendrement Maud Michel pour avoir eu la patience de me relire et de corriger ce texte ;
Je remercie infiniment Maud Michel, Arnaud Benoit et Charles H. Michel pour avoir eu l’immense gentillesse de me 
prêter des bouts de campagne, de grands coins de ciel bleu et d’immenses bureaux pour pouvoir travailler ; 
Je remercie enfin pour leur aide conceptuelle, technique, épistémologique, pour leur relecture, pour leur soutien et 
pour leur amitié indéfectible : Anna Ådahl, Giorgio Agamben, Jacopo Baboni Schilingi, Arnaud Benoit, Marc Beyeler, 
Sacha Béraud, Thomas Boutoux, Olivier Cadiot, Christian Dautel, Céline Dubouil, Antoine Dufeu, Guadalupe 
Echevarria, Patricia Falguières, Josiane Fortier, Alessandro De Francesco, Jérémie Gaulin, Matthieu Giralt, Gauthier 
Herrmann, Emmanuel Hocquard, Pierre-Damien Huyghe, Lauren Huret, Ben Kinmont, Yannick Liron, Manuel 
Reyes Mate, Charles H. Michel, Maud Michel, Benoit Nicolas, Laetitia Paviani, Sébastien Pluot, Magali Pomier, 
Fabrice Reymond, Rémi Roye, Aurélien Talbot, Patrick Talbot, Nicolas Thély, Gilles A. Tiberghien, Juliette Valéry, 
Romain Vallos, Kim West.



Sommaire

introduction générale au concept de festivité		  11

chapitre i : Pour une analyse sémiotique du concept de festivité		  45

chapitre ii : La fête et le concept d’espionnabilité		  83

chapitre iii : Économie de l’inopérativité			   143

chapitre iv : Désœuvrement et viduité			   197

chapitre v : Théorie de la fête : modèles herméneutiques		  249

conclusion			   317

annexes				    341

bibliographie					    373

index nominum			   385

index operis				    391

index rerum						      393

table des matières				    401





« A-t-on jamais songé à faire une matière d’études des différentes divisions de la journée, 
des conséquences d’une fixation régulière du travail, des fêtes et des jours de repos ? »

Friedrich Nietzsche, « Notes pour les laborieux », Le gai savoir

« For the Snark was a Boojum, you see. »
Lewis Carroll, The Hunting of the Snark

« Le chercheur organise le monde pour le disperser dans le domaine de l’idée en le divisant 
de l’intérieur dans le concept. Son point commun avec le philosophe, c’est l’intérêt 

qu’il prend à effacer la simple réalité empirique, et avec l’artiste, la tâche de la présentation. »
Walter Bejamin, Origine du drame baroque allemand

« diÕ <de‹> sunqeore‹n kaˆ suneuwce‹sqai, oÙ t¦ di¦ trof¾n kaˆ t¦ ¢nagka‹a: »
Aristote, Éthique à Eudème

« Car la vie est intensification de la vie ; mais la vie s’intensifie dans l’ivresse. »
Martin Heidegger, Nietzsche i

« Ceux donc qui croient qu’ils parlent, ou se taisent, ou font quoi que ce soit, 
par un libre décret de l’Esprit, rêvent les yeux ouverts. »

Spinoza, Éthique

« Il vuoto è la figura sovrana della gloria. »
Giorgio Agamben, Il regno e la gloria

« (N’est-ce donc rien, pour vous, que d’être la fête de quelqu’un ?) »
Roland Barthes, Fragments d’un discours amoureux

« Tout devient suspens, disposition fragmentaire avec alternance et vis-à-vis, 
concourant au rythme total, lequel serait le poëme tu, aux blancs ; 

seulement traduit, en une manière, par chaque pendentif. »
Stéphane Mallarmé, Crise de vers 

« C’est l’obscur des poèmes, et non ce qui est pensé en eux
qui rend nécessaire le recours à la philosophie. »

Adorno, « Parataxe », Notes sur la littérature

« C’est-à-dire que l’usage n’est pas prévisible, comme réel historique survenant. 
Mais seul l’usage existe. »

Georges Molinié, Hermès mutilé





introduction générale
au 

concept de festivité





13introduction

	 1. Présentation

	 La recherche qui va suivre est un essai pour une analyse du sens – des sens – et des formes 

du concept de fête et celui de festivité. Il s’agira de proposer une analyse, d’une part, de ce 

que signifie le terme fête, bien sûr en français mais aussi dans la constellation des langues 

qui ont contribué à nourrir sa puissance terminologique, et, d’autre part, de tenter de saisir 

l’ensemble des discours sur la fête, autrement dit, les régimes d’appréhension collective de la 

fête et de la festivité. 

	 En somme nous proposerons une analyse herméneutique de la fête. Mais se pose un premier 

problème épistémologique majeur  : nous devons construire cette recherche avec l’horizon 

d’une herméneutique de la signification et donc du sens mais surtout nous devons proposer, 

ici, une analyse du concept de fête, donc proposer une théorie de la fête en ayant recours à une 

herméneutique non tant du sens, mais du discours – des discours – non tant de la signification 

mais de la matérialité du concept de fête. Nous proposerons donc une analyse du sens et de la 

forme non pas essentiellement de la fête – il ne s’agit en aucun cas d’une analyse sociologique 

– mais bien du concept de festivité : pour être plus précis nous ne proposerons pas une analyse 

anthropologique traditionnelle de la fête fondée sur l’observation, nous n’aborderons donc 

pas une histoire de la fête – qui pour nous n’a pas de sens – nous n’irons pas chercher une 

analyse et une description ni des fêtes des Papous, ni de celles des cultes dionysiaques ni de 

celles de Lady Gaga, pas plus que de celles d’un carnaval romain de 1616, etc. Nous tenterons 

de proposer, dans l’acception foucaldienne, une archéologie du concept de festivité et une 

appréhension du sens, comme puissance analytique, du concept de fête et de festivité dans les 

régimes collectifs. 



14

	 Que signifie dès lors analyser les sens et les formes du concept de festivité ? que signifie 

alors le terme de fête ? que recouvre le concept de festivité ? que signifie le terme festivité ? 

quels liens entretiennent-ils entre la notion de réjouissance et celle d’un discours général 

sur l’œuvre et l’opérativité ? Si notre recherche n’a pas recours aux modèles traditionnels de 

l’analyse anthropologique, nous nous intéresserons cependant aux questions suivantes : 

	 Que signifie conceptuellement le terme fête  ? et la pensée de la fête  ? autrement dit, 

comment abordons-nous dans les régimes discursifs cette pensée et comment cela fabrique-t-

il des modèles analytiques et des modèles cognitifs qui construisent notre représentation du 

monde – du temps par exemple – et du mondain – des structures linguistiques – et surtout 

comment cela construit la représentation de nos modèles anthropologiques et gnoséologiques ? 

comment le terme fête est-il intégralement lié à notre représentation et notre perception – 

notre connaissance – de l’activité et de l’inopérativité ? 

	 Que signifie structurellement la pensée de la fête ? autrement dit, quels sont les modèles 

qui en émanent et que recouvrent-ils ? À quels modèles sommes-nous assignés ? En somme il 

s’agira de savoir ce que cela produit comme structure de représentation, et puisqu’il s’agit ici 

de méthode, ce que produit le modèle du festif. Sommes-nous alors en mesure d’amorcer des 

recherches dont le point de départ épistémologique est l’analyse du concept de fête ? 

	 Que signifie la forme fête dans l’analyse des régimes mythiques, mythologiques et dans 

l’analyse des régimes discursifs et analytiques ? autrement dit, quels sont les liens qui existent 

entre les modèles du festif et ceux des mythes, de la langue, du logos, de l’histoire, etc., et 

d’autre part, quels liens y a-t-il entre les modèles du festif et ceux de l’épistémologie, des 

régimes discursifs, de la philosophie ? 

	 Que signifierait dès lors une théorie de la fête  ? même si cet énoncé présente quelques 

singularités que nous tenterons de lever, y a-t-il une théorie de la fête possible ? mais est-elle 

possible sans être ni une entreprise de description anthropologique ni, surtout, une entreprise 

sociologique ? autrement dit, y a-t-il une possible théorie de la fête qui ne soit ni une théorie 

sociologique ni même une théorie de la culture – cultural studies – mais bien une théorie 

fondamentale des formes du discours, autrement dit, une théorie de la fête par le recours du 

concept et des langages ? 

	 Que signifie sémiotiquement le modèle du festif  ? c’est-à-dire, comment appréhender les 

liens entre les modèles linguistiques et l’opérativité des fonctions linguistiques avec le modèle 

du festif ? Ce qui signifierait que toute une partie des structures linguistiques sont liées au 

concept de festivité. 

	 Que signifie, philosophiquement, le festif comme modèle et comme structure  ? c’est-à-



15introduction

dire, comment appréhender ces modèles avec une véritable analyse anthropologique, celle 

de l’affect (appréhension du temps, de l’espace, du communicable), celle du corps ou du 

thymique (le désir et la jouissance) et enfin celle du noétique (le langage, l’économie, la 

mesure du collectif, etc.).

	 Enfin que signifie l’appréhension du concept de fête ou de festif dans le cadre d’une analyse 

herméneutique ? autrement dit est-ce que le festif – ou une théorie de la fête – permettrait 

de construire une analyse herméneutique, pour appréhender les questions de signification 

et les questions des modèles d’interprétation ? Peut-on alors construire un modèle d’analyse 

herméneutique à partir ou avec une théorie de la fête ? 

	 2. Critique et appréhension du concept de fête et de festivité

	 Nous tentons une recherche sur le concept de fête et de festivité, sur ses sens et ses formes, 

où nous formaliserons une analyse de ses modes d’apparition et de transformation ainsi que 

de ses liens présumés et induits avec ce que nous nommons productions. 

	 Par «  modes d’apparition  » nous entendons, d’une part, l’ensemble des structures 

collectives qui sont la fête ou qui s’y apparentent, mais surtout l’ensemble des structures qui 

sont conceptuellement, mythologiquement, anthropologiquement ou factuellement liées au 

festif : l’hypothèse centrale de cette thèse sera de démontrer que l’ensemble des dispositifs ou 

des structures collectives, culturelles et linguistiques est lié à la fête. D’autre part, il s’agira 

d’analyser ses modes d’apparition dans les grands systèmes discursifs – l’ensemble des discours 

et commentaires catégorisables, repérables – et dans les relations discursives entre ces systèmes, 

sachant qu’une relation discursive « caractéris[e] non pas tant la langue qu’utilise le discours, 

non pas tant les circonstances dans lesquelles il se déploie, mais le discours lui-même en tant 

que pratique »1. Enfin il faudra analyser ses modes d’apparition dans la latence de ces discours 

et de leurs relations, dans la mesure obscure de relations invisibles ou presque invisibles ; 

« le langage semble toujours peuplé par l’autre, l’ailleurs, le distant, le lointain ; il est creusé 

par l’absence »2 ou pour le dire encore autrement aller chercher ces formes, ces images, ces 

objets, ces symboles qui, selon l’expression de Johann Jakob Bachofen, « reposent en eux-

mêmes »3 et sont, selon le commentaire de Furio Jesi « achevés en eux-mêmes et ne renvoyant 

1 Michel Foucault, Archéologie du savoir, Gallimard, 1969, p. 67.	
2 Ibid. p. 153. 	
3 Versuch über die Gräbersymbolik der Alten, Basel, Bahnmaier’s Buchhandlung 1859, passim.	



16

donc à aucune réalité qui les transcende » autrement dit « complets et immanents dans leur 

essence »4. C’est donc aussi ce silence, cette latence qui nous intéressent et qui certainement 

constituent une part essentielle du concept de festivité, autrement dit, appréhender l’il y a 

du langage et des formes linguistiques, cette « quasi-invisibilité du “il y a”, qui s’efface en cela 

même dont on peut dire : “il y a telle ou telle chose” »5.

	 Par « transformation » nous entendons le résultat de l’ensemble des modifications qui se 

sont opérées dans ces systèmes discursifs et dans leurs relations : comment s’est modifiée la fête 

au cours des siècles ne nous intéresse pas – il semblerait par ailleurs que la phénoménalité de la 

fête soit assez stable – en revanche ce qui nous intéresse c’est de reconstituer une archéologie 

du concept de fête au travers des modifications et des transformations qui ont été opérées, non 

seulement dans le système discursif, mais aussi dans la puissance d’apparition de ces systèmes. 

Il faudrait faire une analyse des modifications qui ont été opérées dans la perception, d’une 

part, d’un concept d’histoire comme histoire de la fête et donc histoire du discours sur la fête, 

histoire des relatus, histoire de l’appréhension sociologique, anthropologique, psychanalytique 

de la fête et, d’autre part, une analyse de l’histoire comme rapport au temps, temps de l’action 

et temps de l’inopérativité, comme mesure temporelle et comme assignation calendaire. 

Il faudrait encore faire l’analyse du concept d’économie comme économie, certes de la 

consommation (conservation et excès), mais surtout économie comme mesure dialectique du 

temps, du produire et de l’inopérativité : la fête est dès lors un puissant concept économique, 

ou pour le dire autrement, un nucléus essentiel pour penser l’économie. 

	 Enfin il s’agit des liens avec l’ensemble des productions. Nous avons dit liens « présumés » 

et « induits », toujours pour revenir sur cette question de latence et de patence de l’ensemble 

des systèmes ou modèles discursifs sur la fête. Des liens avec ce que nous appelons production 

– que nous devrions écrire pro-duction (le faire exister) au sens presque de l’exposition d’un 

existé – avec ce que précisément nous devrions nommer «  ce qui ne s’éprouve que dans 

un travail, une production  »6 à savoir un Texte, une discursivité, une sémiotique de la 

signification, les régimes d’art, une matérialité herméneutique. Pour schématiser, ici dans 

cette introduction, il s’agit de l’ensemble des représentations collectives (comme produits 

et comme structures) et de l’ensemble de leurs systèmes d’inscription, à savoir les systèmes 

discursifs, rhétoriques, philosophiques et les régimes d’arts. 

4 Furio Jesi, « Simbolo e silenzio » in Arte oggi, anno viii, n° 28, 1966 et Letteratura e mito, Turin Einaudi, 2002, 
p. 17. 	
5 Michel Foucault, Archéologie du savoir, op. cit. p. 153. 	
6 Roland Barthes, Le bruissement de la langue, Essais critiques iv, Seuil, 1984, p. 73.	



17introduction

	 Le concept de fête est historiquement assez stable, cependant il demeure le problème 

essentiel de l’anthropologie  : il est en même temps ce qui rassemble et cristallise les 

problématiques du rite, du sacré, de la transgression, de l’excès, de l’ordre et du désordre, 

etc. Le problème essentiel pour l’anthropologue est donc les modalités d’appréhension de 

ces problématiques : en somme comment nous accédons à une connaissance de la fête. En 

d’autres termes, si la fête existe sous ses aspects les plus divers, y a-t-il une connaissabilité ou 

une inconnaissabilité de ses modalités ? 

	 Il y a une longue tradition des discours sur la fête et une longue tradition de son observation. 

Nous aimerions écrire, une longue tradition d’un discours analytique sur la fête, mais il 

s’avère que ce n’est pas réellement exact : l’analyse de la fête est marquée historiquement par 

deux procédures essentielles et un régime analytique – ou un modèle anthropologique – très 

clairement identifiable. Deux procédures, donc, d’une part une tradition de l’observation 

ethnologique qui fouille soit les rites antiques, soit les rites «  exotiques  » des civilisations 

« éloignées » et, d’autre part, une tradition « archaïque » qui oppose structures « primitives » 

et non-primitives – celles du « civilisé » et qui met dos à dos une fête « primitive » à une fête 

amoindrie et absorbée par le temps présent de la civilisation : c’est, en forçant à peine le trait, 

la conclusion du texte de Roger Caillois7 sur la fête. Son régime analytique consiste dès lors à 

appréhender la fête systématiquement avec une dialectique très contrastée, trop marquée par 

une mesure oppositionnelle de la règle et du dérèglement, de la valeur et de la transgression 

de la valeur. En somme, la fête est alors systématiquement représentée comme un ordre (rite) 

et comme la déconstruction de cet ordre dans un désordre. L’anthropologie traditionnelle a 

analysé ceci en définissant la fête comme une forme du renversement qui crée du symbolique 

pour atteindre (de nouveau) le mythique fondateur, la primordialité. Cette approche n’est 

pas fausse, elle est simplement inefficace. On se retrouve alors systématiquement avec cette 

dialectique, faible, de l’ordre et du désordre qui oppose, d’une part, l’idée de la fête ancienne, 

demesurée et perdue, à la fête moderne impossible, et qui oppose, d’autre part, l’idée du 

« sauvage » ou du frénétique en état de fête à celui de l’observateur « civilisé ». Il va de soi que 

cette approche ne se détache presque jamais d’un matériau mytho-symbolico-littéraire. La 

primordialité est un écueil fondamental qui oblige systématiquement à lire la fête comme un 

rituel ou comme une forme dérivée du sacré. On témoigne sur la fête, on raconte, on illustre, 

on fabule, on fantasme, on scénographie et quelques fois, seulement, on analyse et on produit 

quelques modèles anthropologiques. Nous renvoyons alors ici à trois textes emblématiques 

7 Roger Caillois, « Le sacré de transgression : théorie de la fête », in L’homme et le sacré, Paris, Leroux-PUF, 1939 
et in Œuvres, Paris, Gallimard, 2008, p. 263-289. 	



18

de cette approche de la fête au xx° siècle, qui en décrivent ce parcours et sa déconstruction : 

l’un de Roger Caillois en 1939, l’autre de Max Horkheimer et Theodor W. Adorno en 1947 

et enfin celui de Furio Jesi en 19778. 

	 Analysons brièvement quelques uns des éléments du texte de Caillois. L’ensemble du texte 

est centré sur le « sacré de transgression » permettant ainsi une « théorie de la fête ». Nous 

retrouvons bien sûr le regard de l’observateur civilisé9 et conscient de cette dialectique entre 

ordre et désordre, entre mesure et démesure ; une fois encore le regard du spécialiste qui 

observe l’ensemble de ces comportements démesurés. Le premier paragraphe du texte10 est, 

à ce titre, exemplaire ; la fête pour Caillois serait alors ce qui « implique un grand concours 

de peuple agité et bruyant », elle « incite à s’abandonner sans contrôle aux impulsions les 

plus irréfléchies  », et elle «  comporte au moins un début d’excès et de bombance. […] 

De jadis ou d’aujourd’hui, la fête se définit toujours par la danse, le chant, l’ingestion de 

nourriture, la beuverie. Il faut s’en donner tout son soûl, jusqu’à s’épuiser, jusqu’à se rendre 

malade. C’est la loi même de la fête ». Ce qui pose problème, ce n’est pas la justesse ou 

non de la proposition, c’est la manière de l’appréhender. L’ensemble du texte de Caillois 

est construit avec un régime lexicographique et sémantique particulièrement marqué11  : 

8 Voir note précédente pour l’ouvrage de Caillois. Max Horhkeimer & Theodor W. Adorno, La dialectique de la 
raison, trad. Éliane Kaufholz, Gallimard, 1974. Furio Jesi, La fête et la machine mythologique, trad. Fabien Vallos, 
éditions Mix., 2008. 	
9 La question de l’observateur civilisé est au cœur de l’anthropologie et de l’ethnographie traditionnelle. C’est 
une question récurrente. À titre d’exemple nous en empruntons deux au régime de la littérature. Il s’agit d’abord 
de Rousseau dans La lettre à d’Alambert (1758) et ce commentaire sur la fête  : « Mais quels seront enfin les 
objets de ces spectacles ? qu’y montrera-t-on ? Rien, si l’on veut. Avec la liberté, partout où règne l’affluence, le 
bien-être y règne aussi. Plantez au milieu d’une place un piquet couronné de fleurs, rassemblez-y le peuple, & 
vous aurez une fête. Faites mieux encore : donnez les spectateurs en spectacle ; rendez-les acteurs eux-mêmes ; 
faites que chacun se voie et s’aime dans les autres, afin que tous en soient mieux unis ». Un exemple cette fois 
chez Chateaubriand dans Le génie du christianisme (1802) : « Il n’en est pas des fêtes chrétiennes comme des 
cérémonies du paganisme ; on n’y traîne pas en triomphe un bœuf dieu, un bouc sacré ; on n’est pas obligé sous 
peine d’être mis en prison d’adorer un chat ou un crocodile, ou de se rouler ivre dans les rues en commettant 
toutes sortes d’abominations pour Vénus, Flore ou Bacchus : dans nos solennités tout est essentiellement moral. 
Si l’Église en a seulement banni les danses c’est qu’elle sait combien de passions se cachent sous ce plaisir en 
apparence innocent. Le Dieu des chrétiens ne demande que les élans du cœur et les mouvements égaux d’une 
âme qui règle le paisible concert des vertus. Et quelle est, par exemple, la solennité païenne qu’on peut opposer 
à la fête où nous célébrons le nom du Seigneur ? ». 	
10 Roger Caillois, op. cit., p. 263. 	
11 À titre d’exemple nous relevons les déterminants et les qualificatifs essentiellement utilisés par Caillois pour 
parler de la fête. La liste, bien sûr, n’est pas exhaustive. (le chiffre entre parenthèse renvoie au numéro de page). 
Agités, bruyants, sans contrôle, irréfléchis, excès, bombance (263), frénétique, orgiaque (264), agitation désordonnée 
(266), débauche, confusion (278), frénésie, criminels, déprédations (279), sacrilège, dérèglement, orgie (281), outrance, 
confusion (282), renversement, empiffrer (283), jactance, hâblerie, beuveries, vantardises, gesticulations violentes, 



19introduction

cet univers sémantique « négatif  » et essentiellement péjoratif implique la fête dans une 

appréhension, elle aussi, péjorative et qui laisse augmenter ce protocole dialectique qui tend 

à pousser au maximum cette pensée de l’outrance et de la réserve, de l’ordre et du désordre, 

du réfléchi et de l’irréfléchi, etc. La fête est donc ici le lieu – redouté et en fait convoité – de 

l’expérience d’un « paroxysme de vie », de l’expérience du « temps des émotions intenses et 

de la métamorphose de [l’]être »12. Si nous poursuivons cette analyse, nous nous apercevons 

qu’est liée à ce régime sémantique une appréhension analytique redoutable : la fête est donc 

observée par un « témoin »13 ou par un « observateur »14, jamais par un participant : elle 

est l’examen et l’étude, d’une part, de ce monde « primitif »15 et d’autre part de ce monde 

« exotique » qui n’appréhende que le lointain sans presque jamais l’analyser avec le proche. 

Cette approche formalise donc une procédure de différenciation qui extranéise la fête. Elle 

est alors un rite qui appartient à ce qu’il y a de plus archaïque et archéologique en nous et 

qui permet de revendiquer que la fête est bien ce rite qui tend à la primordialité puisqu’il 

«  importe d’abord d’actualiser l’âge primordial  » et parce que «  la fête ramène le temps 

de la licence créatrice, celui qui précède et engendre l’ordre, la forme et l’interdit »16. Ici 

semble alors se mêler matériaux mythologiques et procédures analytiques. Enfin, et c’est 

ce qui constitue le point le plus lourd de l’analyse de Caillois, au cœur de cette dialectique 

de l’ordre et du désordre, de la mesure et de la démesure, il en apparaît une plus sourde du 

négatif et du positif : la conclusion de Caillois porte sur une des formes les plus évidentes 

de la fête, les vacances : 
La turbulence générale n’est plus possible. Elle ne se produit plus à dates fixes ni sur une vaste échelle. Elle 

s’est comme diluée dans le calendrier, comme résorbée dans la monotonie, dans la régularité nécessaire. 

Les vacances succèdent alors à la fête. Certes il s’agit toujours d’un temps de dépense de libre activité, 

d’interruption du travail réglé, mais c’est une phase de détente et non de paroxysme. Les valeurs se 

trouvent complètement inversées : dans un cas, chacun part de son côté, dans l’autre tous s’assemblent 

au même point. Les vacances (leur nom même l’indique) apparaissent comme un vide, un moins comme 

un ralentissement de l’activité sociale. Elles sont du même coup impuissantes à combler l’individu. 

Elles sont dépourvues de tout caractère positif. Le bonheur qu’elles apportent est fait en premier lieu 

de l’éloignement des ennuis dont elles distraient, des obligations dont elles libèrent. Partir en vacances, 

c’est d’abord fuir ses soucis, jouir d’un repos “bien gagné”. C’est s’isoler davantage du groupe au lieu de 

contorsions obscènes, gaspillage, débauche d’expressions (284), brutalités, luxure (285), moribond, obscènes, grotesques 
(286), épuisantes, ruineuses (288), dilapider, déchaînement (289) et la liste pourrait être interminable. 	
12 Ibid. p. 264.	
13 Ibid. p. 264.
14 Ibid. p. 268.
15 Ibid. p. 264 et p. 284.
16 Ibid. p. 276.



20

communier avec lui à l’instant de son exubérance, à l’heure de sa liesse. Aussi les vacances ne constituent 

pas comme la fête la crue de l’existence collective, mais son étiage.17

	 Si nous insistons un peu sur le texte de Caillois, c’est qu’il est emblématique d’une pensée 

qui tend à ne retenir de la fête que ce lieu de l’excès et de la démesure au cœur de la toute 

puissance mythologique. Cette pensée a tenu, tient sans doute encore et il a fallu du temps 

et de nombreuses analyses pour en venir à bout. Quelques années plus tard, très exactement 

en 1947, lorsque Adorno et Horkheimer publient la Dialektik der Aufklärung, alors même 

qu’ils déconstruisent le principe de la Raison et du progrès, ils déconstruisent l’analyse de 

cette dialectique de la fête : citant un passage de Caillois sur « l’universelle confusion »18, ils 

commentent19 « on abandonne aux forces primitives transfigurées ; mais du point de vue de 

la suspension de l’interdit ce comportement a acquis un caractère d’excès et de folie » et ils 

ajoutent ce commentaire « ce n’est qu’avec les progrès de la civilisation et de la Raison que 

la subjectivité fortifiée et la domination consolidée réduiront la fête à une simple farce ». Il 

faut bien sûr entendre ce commentaire à la lumière de la déconstruciton de l’Aufklärung et en 

mesurer toute la portée critique. Il faudra attendre un certain nombre de réflexions capables 

de se détacher de ces modèles ambivalents et inefficaces pour penser la fête. Il y aura, entre 

autres, les réflexions, contemporaines de Caillois, Horkheimer et Adorno, du néerlandais 

Johan Huizinga et du hongrois Károly Kerényi20, puis, bien sûr, celles de Michel Foucault 

sur la sexualité, la folie, les hétérotopes et ses réflexions sur la constitution d’un modèle 

archéologique ainsi que la constitution d’un modèle d’analyse herméneutique du sujet et 

des dispositifs. Il y a les réflexions essentielles du philosophe et mythologue italien Furio 

Jesi dans son ouvrage La fête et la machine mythologique21. Le premier texte de cet ouvrage, 

« La connaissance de la fête », est une analyse très précise et une déconstruction radicale de 

cette anthropologie traditionnelle. Le point de départ de l’analyse de Jesi est le mode de 

17 Ibid. p. 289.
18 Qui constitue le début du chapitre « Fonction de la débauche », op. cit., p. 278.
19 Max Horkheimer & Theodor W. Adorno, Dialectique de la Raison, op. cit., p. 114-115. 	
20 Nous renvoyons pour Johan Huizinga à Homo ludens, Paris Gallimard, 1951 et pour Károly Kerényi (avec 
Carl Gustav Jung) à Introduction à l’essence de la mythologie, Paris, Payot, 2001. Il faudrait lire aussi de Kerényi 
Nel labirinto, Turin, Bollati Boringhieri, 1983, Miti e misteri, Bollati Boringhieri, 2000 et la correspondance 
entre Jesi et Kerényi Demone e mito. Carteggio (1964-1968), Macerata, Quodlibet, 1999. 	
21 Furio Jesi est un philosophe italien (Turin, 1941 - Gênes 1980), il a enseigné la langue et la littérature allemande 
à l’université de Palerme et de Gênes. Les textes réunis dans cet ouvrage ont été initialement publiés en 1977 
par l’éditeur turinois Rosenberg & Sellier ; il s’agissait de deux essais sur le festif et la machine mythologique qui 
encadraient une anthologie, constituée par Jesi, de textes sur l’anthropologie depuis le xviii° siècle (avec des textes 
de Károly Kerényi, André Thevet, Joseph-François Lafitau, Sigfrid Rafael Karsten, Joseph Haekel, Giuseppe Pitré, 
Arnold Gennep, Jean-Jacques Rousseau, Giuseppe Capecelatro et Jacques-Antoine Dulaure).	



21introduction

perception des régimes du festif : il commence par déconstruire le procédé de l’observateur 

anthropologue ou ethnologue « civilisé » et propose une théorie de « l’espionnabilité ». Nous 

reviendrons très largement sur ce concept. Il analyse et déconstruit ensuite rigoureusement 

le modèle de la « machine anthropologique » comme appréhension séparée de l’autre, du 

temps de l’autre et du temps de la fête. Il propose alors d’analyser la fête et les régimes du 

festif à partir de l’analyse de ce qu’il nomme la « machine mythologique  » et à partir de 

l’analyse de son fonctionnement. La fête est alors un fonctionnement intégralement inclus au 

cœur des régimes anthropologiques. Nous reviendrons largement sur ce texte qui servira nos 

démonstrations. 

	

	 3. Analyse et présentation du concept de fête et de festivité

	 Il convient, par habitude et par besoin, d’analyser le sens et l’étymologie, complexe, du 

terme fête : nous synthétisons deux valeurs de signification22. La fête est d’abord un « ensemble 

de réjouissances collectives destinées à commémorer périodiquement un événement ». Elle est 

ensuite source de réjouissance. De cette définition nous retenons trois concepts fondamentaux, 

celui du réjouir, celui du collectif et celui du périodique. 

	 Ce qui appartient au réjouir participe à la fête en tant qu’il produit un amusement, un 

faire plaisir, un enchantement, une excitation, un ravissement, etc. Jouir signifie tout aussi 

bien « faire fête »23, « prendre plaisir » et « avoir ». La notion de jouissance est donc marquée, 

épistémologiquement, par une constellation sémantique triple, fête - plaisir - possession, ce 

qui signifie que tout rapport à la fête est un rapport à une double occurrence du contexte de 

l’avoir (de la possession). Il s’agit d’abord d’un avoir joui comme usage et comme plaisir. Il 

faut y entendre plusieurs choses : bien sûr avoir du plaisir, prendre du plaisir (on souligne ici 

que quelques soient les modalités du festif, elles sont, toujours, liées à la notion de jouissance 

et de réjouissance), éprouver physiquement une satisfaction, et la satisfaction d’un désir, donc 

éprouver et mesurer une joie singulière (dès le verbe latin gaudere et se réjouir pleinement 

22 La définition du terme fête est emprunté au Tlfi : http://atilf.atilf.fr/tlf.htm	
23 Le dictionnaire (ibid.) donne à cette expression le sens de « faire honneur » et « se réjouir ». Il est à noter que 
cette expression a son exact corollaire en italien dans l’expression « far festa » qui signifie alors (Vocabulario degli 
accademici della Crusca, 1612 et 1741) cesser de travailler, se reposer (cessar dall’ opera, prender riposo) et dont 
l’étymologie supposée par le dictionnaire est le verbe latin feriari. Ce qui est plus étonnant c’est l’expression 
« far la festa » qui signifie tuer (ibid.) ; on trouve quelques commentaires dans la Proposta di alcune correzioni ed 
aggiungere al Vocabulario della Crusca de Vincenzo Monti, 1829.



22

pour le verbe ghqšw) mais plus encore, saisir ce qui est offert à cette saisie : ici c’est le sens 

du verbe grec ca…rw, se réjouir parce qu’a été saisi ce moment opportun, ce temps juste, 

ce kairÒj24 (cette opportunitas en latin). La notion de l’avoir joui se charge ici d’un sens 

fondamental, celui de l’appréhension (de la jouissance) d’un temps non linéaire, celui du 

saisissement du bon moment (right time) mais aussi celui du saisissement du temps comme 

instant, comme nouvelle mesure. Nous analyserons ce point essentiel pour la compréhension 

du concept de fête et nous aurons recours aux travaux de Alfred North Whithead, Martin 

Heidegger, Walter Benjamin, Theodor W. Adorno. Un avoir joui, mais aussi un avoir temporel 

qui renvoie, lui aussi, au saisissement du temps, à ce sentiment que nous tenons le temps, celui 

de l’instant, de l’occasion et du bon-heur et qui doit s’entendre comme un « avoir le temps » 

mais aussi comme un « être dans le calendrier »25. Ce point est essentiel ; que signifie « être 

dans le calendrier » ? et que signifie le calendrier ? Être dans le calendrier c’est excéder le temps 

immanent, analogique et phénoménologique pour une temporalité cette fois transcendante 

– c’est-à-dire qui se situe au-delà d’une temporalité du temps perçu comme présent et qui se 

situe au-delà et en-deça d’une temporalité de l’histoire – logique, c’est-à-dire qui n’est pas, ici 

non plus, celle de l’histoire (linéaire ou pseudo-linéaire) mais celle du calendrier. Qu’est-ce 

alors qu’un calendrier ? c’est la mesure de la récurrence, de la périodicité et la seule mesure 

logique du temps, c’est-à-dire à la fois strictement conceptuelle et fondamentalement in-

corporée parce que le calendrier est avant tout la mesure du temps de travail et de repos. 

	 Le festif n’a alors de sens que s’il est communautaire et collectif, autrement dit, fait à 

plusieurs. Ce qui induit plusieurs conséquences. Premièrement que le concept de fête 

intérieure est strictement théologique et littéraire, c’est-à-dire historiquement marqué et ne 

renvoyant, en fait, à aucune réalité. Nous savons que l’expression « fête intérieure » est un 

concept abondamment utilisé par les théologiens et les mystiques et qu’il se retrouve utilisé 

tant de fois aussi bien dans les textes des mystiques que dans les bréviaires et que c’est une 

24 Ici, semble-t-il, il n’y pas de racine commune entre les deux termes, juste le hasard, heureux, d’une 
homophonie. Pour plus de précision nous renvoyons au chapitre « Kairos » in Richard Bruxton Onians, Les 
origines de la pensée europénne, Seuil 1999, p. 405. 
25 Ces expressions ont été choisies dans un double souci, celui du sens bien sûr mais aussi de façon grammaticale ; 
quatre expressions qui recouvrent, toutes, un système d’auxiliarisation, ce que Gustave Guillaume appelle un 
principe de subductivité (in Langage et science du langage, Nizet et Presses de l’univesité de Laval 1994, p. 73 sq.) 
c’est-à-dire des syntagmes qui utilisent ce principe pour former des temporalités composées ; deux expressions 
(avoir joui et avoir temporel) qui se colorent de la temporalité du factus et donc de ce qui a été appréhendé et 
constaté ; enfin la dernière expression qui passe à l’auxiliaire être et donc du passage du perçu à celui d’un état, 
d’une situation plus ou moins conceptualisée. 



23introduction

pensée chère aux auteurs du xix° siècle26. Deuxièmement la fête est un « partage  » et un 

faire connaître des deux avoirs : en ce sens la fête est alors une exposition ou un spectacle. 

Ce sont deux notions essentielles mais paradoxales. Si la fête est collective elle est donc, 

en soi, expérience d’un partage de ce qui est mis en œuvre et de ce qui est vécu : or nous 

nous apercevrons que ce n’est pas si simple et que l’expérience de la festivité n’est pas, au 

sens propre, partageable parce que ne pouvant être relatée. Tout relatus de la fête est une 

observation et non une expérience ; tout relatus de la fête qui serait une expérience ne peut 

l’être que sous la forme de l’incommunicabilité. En revanche, en soi, toute fête non relatée 

ou non témoignée par des relatus est toujours médiatisable : toute fête est un faire connaître 

comme annonce et comme invitation à une participation. Toute fête est donc connaissable 

et appréhendable parce qu’elle échappe en somme aux relatus, aux récits  : elle échappe à 

la relation de la description et de l’objet. C’est la mesure de la non-communicabilité de la 

fête qui conditionne la non-connaissance du festif. Cependant s’il y a un faire connaître, 

que donne-t-il alors à notre connaissance ? D’une part, une triple médiatisation, celle d’une 

célébration ou d’une commémoration, celle d’un rite (c’est la part la plus observable et la plus 

partageable) ou d’un rituel et enfin celle d’une participation : c’est ici, une fois encore que tous 

les problèmes se posent : que signifie dire ou relater des choses sur sa participation ? c’est ce 

paradoxe qui nous servira de fondement à l’élaboration du concept d’espionnabilité. D’autre 

part, il s’agit de faire connaître, de médiatiser une mesure calendaire : ce que nous sommes 

dans le calendrier, dans le temps, dans le temps de l’action et dans celui de l’inopérativité, 

donc faire connaître un rapport fondamental à l’économie. Enfin il s’agira d’un faire connaître 

comme spectacularisation ou exposition de l’ensemble de ces médiatisations, autrement dit 

un rapport puissant et essentiel à la doxa. La fête comme expérience collective est, avant tout, 

l’exposition de la singularité dans le collectif comme mesure du rapport que nous entretenons 

à la doxa, c’est-à-dire aux régimes généraux du discours et du fonctionnement du collectif. 

La question dès lors est de savoir si la fête est apparentée aux régimes doxiques au point d’en 

être un simple mécanisme ou si la fête, ou plus exactement la festivité, fonctionne comme les 

régimes doxiques. Troisièmement, le festif est aussi – et c’est l’occurrence la plus habituelle 

26 Ici nous ne sommes pas en mesure de dresser une histoire du concept de fête intérieure pour l’une ou l’autre 
littérature, nous ne pouvons qu’indiquer quelques références pour plus de précisions à commencer bien sûr par 
le texte de Charles Baudelaire, « Ô nuit ! ô rafraîchissantes ténèbres ! vous êtes pour moi le signal d’une fête, 
vous êtes la délivrance d’une angoisse ! » (« Le crépuscule du soir » in Œuvres , Gallimard, 1956, p. 315) et voir 
aussi le texte de Furio Jesi, op. cit., p. 34 sq. Nous renvoyons aussi au travail de Kensuke Kumagai, La « Fête » 
chez Stéphane Mallarmé, Th. Paris iv Sorbonne, 2006, où il développe une double analyse de la fête publique et 
de la fête intérieure, à savoir celle du livre. 	



24

– réciprocité, possible, d’un jouir comme moyen sans fin. La fête serait alors intégralement 

non-relatée et non-communicable, elle serait ce seul espace non encore privé mais plus tout 

à fait collectif de l’expérience de la jouissance ou de la réjouissance. Or l’idée de cette fête, 

de la « vraie fête » – idée littéraire, mythologique, etc. – est impossible. Cela supposerait une 

dimension d’immémorialité dont nous ne sommes pas capables, parce que nous sommes 

des êtres de la médiation et de l’exposition. Quatrièmement, le festif participe, enfin, à 

une puissance – appelons-la puissance collective, ravissement, enchantement… – qui tend 

à entraîner l’autre dans son propre mouvement, quelqu’il soit  : plaisir, période, rythme, 

calendrier, etc. En cela la fête pourrait être – reste à prouver l’existence de cette puissance 

ou la puissance de son simulacre – ce que Furio Jesi nomme une épiphanie privilégiée où 

« l’humanité dans sa plus grande concentration coïncide paradoxalement avec l’acmé de la 

différence »27.

	 Enfin, dernier des trois concepts définitoires du festif, la notion de périodicité. Qu’est-ce 

qu’une période ? son étymologie est ici très utile. Il s’agit du terme grec – composé – per…. odoj 

(et du verbe periodeÚw) qui livre trois notions  : d’abord celle du dispositif (faire le tour, 

l’enceinte, la stratégie, etc.), c’est-à-dire que la perception d’une période est avant tout une 

mesure d’un dispositif conceptuel, ensuite celle d’un morceau de temps et enfin celle de 

l’examen, du parcours par la pensée, de l’observation. Ce que nous nommons période est une 

visée conceptuelle qui tend à se saisir d’une durée et à l’ouvrir à une mesure de la récurrence. 

Le concept de période, écrit Alfred North Whitehead28, « marque le dévoilement dans la 

conscience sensible d’entités naturelles connues seulement par des relations temporelles 

à des entités discernées  ». Mais plus intéressant encore, cette perception d’une entité, ce 

discernable – autrement dit d’une durée – est ce que Whitehead appelle un événement. Une 

période est donc, indéniablement, la mesure d’un événement et la mesure de sa récurrence. La 

fête est récurrente et périodique c’est-à-dire que la fête fonde (tout en dépendant d’elles) les 

structures calendaires. Une autre manière de le dire consisterait à montrer que la fête est non 

seulement le calendrier mais aussi qu’elle fonde ce que nous nommons des structures extra-

temporelles (ou extra-calendaires), c’est-à-dire des structures qui, tout en conservant leurs 

régimes périodiques, échappent au calendrier. Ici nous abordons une première opposition, 

un premier paradoxe ; la fête est la mesure calendaire (la connaissance du calendrier se fait par 

la récurrence des fêtes qui y sont notées) mais la fête serait aussi une non-mesure calendaire. 

Cela signifie que nous avons aussi une connaissance du temps (de la périodicité) par des fêtes 

27 La fête et la machine mythologique, op. cit. p. 42.	
28 A. N. Whitehead, Le concept de nature, trad. J. Douchement, Paris, Vrin, 2006, p. 90.	



25introduction

qui échappent au calendrier (la plus simple remarque), et surtout par les régimes du festif qui 

nous permettent de mesurer le temps en le constituant en périodes, en durées, en événements 

et quelles que soient ses irrégularités par rapport au temps collectif (calendrier, horloge). 

Nous tenterons de montrer comment la fête et les régimes du festif sont une des expériences 

essentielles de cette mesure du temps et de son observation. La fête est structurellement un 

espace de l’observation, ce que nous développerons avec le concept d’espionnabilité que nous 

empruntons, pour partie, à Furio Jesi29. 

	 Il est à noter que ces trois notions définitoires du festif, le jouir, le collectif et le périodique, 

sont les corrélats épistémologiques de ce qu’on peut nommer le thymique, le collectif et 

l’événement. Ce qui signifie que la relation jouir - collectif - période - est très proche de ce 

que Georges Molinié avait théorisé de la substance du contenu de tout objet (de tout objet 

linguistique devrions-nous dire), à savoir le thymique, l’éthique et le noétique. Il reste bien 

sûr maintenant à démontrer cette proximité, les relations qui existent. Mais une première 

série de questions vient immédiatement : est-ce que cela signifie que la substance du contenu 

du festif est paradigmatique de toute forme linguistique ? est-ce que cela signifie, alors, que 

le modèle de la fête est paradigmatique de tout modèle linguistique ? est-ce que cela signifie, 

enfin, qu’on peut analyser le festif ou la fête, comme tout objet linguistique certes, mais 

surtout comme un système, comme une machine – pour paraphraser Michel Foucault et 

Furio Jesi –, comme une machine festive ?

	 Il nous faut, à présent, aborder l’analyse de l’étymologie du terme fête. Il va de soi que c’est 

un terme complexe, pour une partie absorbé dans la latence des langues et qu’il s’agit ici d’en 

faire ressortir, peut-être, une partie, du moins d’en signaler quelques pistes. Si nous entamons 

une analyse diachronique du terme fête, nous nous apercevons de sa très grande stabilité : 

si nous nous référons au Trésor de la langue française, le terme fête, depuis le latin festum, est 

stable et peu sujet aux modifications. La définition actuelle est celle que nous avons déjà 

donnée « ensemble des réjouissances collectives destinées à commémorer périodiquement un 

événement », celle qui est donnée, ca. 1050, est « célébration faite à jour marqué » et celle qui 

est donnée pour festum est « jour consacré à la fête ». Voici donc une très succincte archéologie 

du terme fête. Il semblerait que tout soit plus simple que nous ne l’avions imaginé. Or il 

n’en est rien et les choses sont plus complexes. Nous devons d’abord analyser l’ensemble des 

occurrences des termes latins qui constituent le terme fête, mais plus encore, qui constituent 

le concept de festivité. Il y a dans la latinité une constellation de termes pour ce champ 

29 La fête et la machine mythologique, op. cit., p. 38-44. 	



26

notionnel. Nous les prenons dans leur ordre d’apparition du dictionnaire ; le substantif 

festivitas qui signifie, joie, joie d’un jour de fête, le verbe festivare qui signifie être en fête, 

l’adjectif festivus qui signifie réjouissant et festif, le substantif festum qui signifie fête et jour 

de fête et l’adjectif festus qui signifie en fête, solennel et profestus qui signifie non-férié donc 

jour ouvrable. Tous ces termes ont pour origine ou plutôt pour corrélats terminologiques, 

les termes suivants  : le substantif feriæ qui signifie les fêtes, les féries, le repos, la vacance 

– autrement dit, la fête et la fête chômée – l’adjectif feriatus qui signifie en fête, oisif et le 

verbe feriari qui signifie être en fête, chômer, être au repos. Première constatation, il y a deux 

champs notionnels qui disent presque la même chose, la fête, mais selon deux appréhensions 

différentes : l’une sur la racine fest dit la fête d’un point de vue plus singulier et sous l’angle 

du plaisir ou de la joie, tandis que l’autre, plus antérieure, sur la racine fer, dit la fête mais 

d’un point de vue plus collectif et institutionnel sous l’angle du temps de travail et du temps 

de repos. Les choses, bien sûr, ne sont pas encore aussi simples. Pourquoi la persistance de 

ces deux termes ? quelle réalité recouvrent-ils ? Il faut d’abord nous intéresser à l’étymologie 

de ces deux substrats. Étymologie contestée et complexe mais dont nous pouvons ici retracer 

quelques points. Festus30 nous dit que feria, les fêtes, sont ainsi nommées parce qu’elles 

proviennent de l’expression ferire victimas et pour feriæ il précise que les anciens écrivaient ce 

mot fesiæ, mais surtout il précise – ce qui nous sera utile – qu’ « il y avait des féries sans jour 

de fête ; d’autres avec un jour de fête ». À l’article Fasti du Dictionnaire des antiquités grecques 

et romaines31, il est supposé qu’un radical commun existe pour l’ensemble de ces termes, le 

radical *fes qui signifie consacrer („er£w en grec). Il faut ajouter à cela les termes fasti et nefasti 

qui caractérisent le type de fêtes de la latinité32. Varron33 quant à lui semble indiquer qu’une 

racine commune à ces termes se trouverait dans le verbe fari : « Les jours pendant lesquels 

il est permis au préteur de prononcer certains mots judiciaires ont été appelés fasti, de fari; 

et ceux pendant lesquels il lui est interdit, sous peine d’expiation, de prononcer ces mots, 

30 Sextus Pompeius Festus, De significatione verborum, livre vi : « Feriæ : les anciens écrivaient ce mot fesiæ. Il y 
avait des féries sans jour de fête, comme les foires ; d’autres avec un jour de fête, comme les Saturnales, où l’on 
se réunissait en festins, dont les produits du bétail et des moissons faisaient les frais. / Ferias : antiqui fesias voca-
bant ; et aliæ erant sine die festo, ut nundinæ ; aliæ cum festo, ut Saturnalia, quibus adjungebantur epulationes 
ex proventu fetu pecorum frugumque. ».	
31 Charles Daremberg et al., Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, t. ii, vol. 2, Paris, Hachette, 1919, 
p. 989. 	
32 Nous nous référons ici aux deux types de calendrier, le calendrier pré-julien, découvert à Antium et le 
calendrier julien. 	
33 Marcus Terentius Varro, De lingua latina, livre vi, 53  : «  Hinc fasti dies, quibus verba certa legitima 
sine piaculo praetoribus licet fari. Ab hoc nefasti, quibus diebus ea fari ius non est et, si fati sunt, piaculum 
faciunt ». 	



27introduction

ont reçu le nom de nefasti, de ne (adverbe négatif ) et du même mot fari ». Enfin Georges 

Dumézil34 avance que l’ensemble de ces termes :
« ont eu primitivement la compréhension et la même extension que le substantif fas dont ils sont dérivés : 

fas (non décliné, sans pluriel : seulement fas est) est le fondement mystique solide, indifférencié sur lequel 

toute action humaine (privée, publique, diplomatique…) peut prendre appui avec sûreté, du point de 

vue non seulement de la justice humaine (ius, décliné, avec son pluriel iura, droits naturels ou acquis), 

mais des plans divins inconnus ou, plus généralement, des forces mystérieuses de l’invisible : un jour, et 

sans doute primitivement aussi un lieu, une occasion, sera fastus ou nefastus selon qu’il fournira ou ne 

fournira pas ce fondement. »

S’ajoute à cela la distinction fastus et nefastus. Pour plus de précisions nous renvoyons encore 

au texte de Dumézil35, puisqu’il ne s’agit pas ici d’un travail d’analyse du calendrier romain. 

Cependant nous conserverons les propositions suivantes : d’abord que « les dies fasti sont ceux 

qui donnent à l’action profane de l’homme la base mystique, fas, qui lui assure les chances 

de bien se faire ; les dies nefasti sont ceux qui ne lui donnent pas cette base  », et ensuite, 

plus essentiel encore, la conclusion de Dumézil qui tend à affirmer que tout « dies festus est 

nefastus » au sens où « les dies festi (feriæ), en tant que consacrés à des divinités, sont en même 

temps fermés à l’action humaine ». Il est donc important de constater que pour la latinité le 

concept de fête renvoie essentiellement à deux idées, celle des réjouissances et plus important 

celle d’un jour nefastus, c’est-à-dire un jour où l’on ne travaille pas, c’est-à-dire qui n’est pas 

propice à l’activité humaine parce qu’intégralement consacré à une pensée métaphysique ou 

mystique. Première conclusion de cette investigation étymologique, la fête, comme acte et 

comme pensée, est « néfaste » à l’activité de l’homme. 

	 Il faut maintenant explorer, dans la pensée grecque, le sens des termes qui disent la fête. 

Nous savons que tout ce qui est de l’ordre du consacré est sur la racine du verbe „er£w. Quel 

est le terme qui exprime alors la fête en grec ? c’est le substantif ˜ort» qui signifie fête et 

réjouissance et le verbe ̃ ort£zw qui signifie célébrer une fête, ou encore le verbe συνευωχεῖσθαι. 

Mais il y a un autre terme beaucoup plus riche que le précédent. C’est l’ensemble des termes 

qui gravitent autour du verbe qewre‹n qui signifie pour une part observer, examiner et 

contempler, mais qui, par ailleurs, signifie, pour l’une de ces acceptions, être spectateur. C’est 

ce verbe, et son substantif dérivé qui est, bien sûr, à l’origine du terme français théorie. Nous 

avons ensuite le substantif qeèrhma qui signifie donc spectacle, fête d’une part, et, d’autre 

part objet d’observation et de contemplation, l’adjectif qewrhtikÒj qui signifie contemplatif 

et spéculatif, le substantif qewr…a qui signifie l’observation, l’action d’assister à un spectacle 

34 Georges Dumézil, appendice ii à Mythe et épopée iii, Paris, Gallimard, 1995, p. 1405-1406.	
35 ibidem. 	



28

ou à une fête, la fonction du théore36 puis postérieurement la contemplation et l’étude, et 

enfin le substantif qewrÒj qui signifie d’une part le théore et d’autre part le spectateur. Ici les 

nuances sont tout aussi complexes que pour la pensée latine, mais avec un degré de subtilité 

supplémentaire. Il semble que la fête, dans la pensée grecque, soit divisée en trois catégories 

fondamentales : les fêtes liées au religieux, aux dieux, celles qui sont liées aux réjouissances 

et celles qui sont liées au spectacle. Jusqu’ici, tout semble parfaitement logique, avec cette 

nuance supplémentaire du spectacle, qui n’est pas sans rappeler ce que nous avions dit sur le 

« faire connaître », le spectacle inhérent et définitoire de la fête. La fête est comme toujours 

une fonction, une relation et une expérience. Ce qui semble plus étonnant cependant, c’est 

qu’une même unité sémantique signifie à la fois quelque chose des régimes du festif et à la 

fois quelque chose des régimes de la pensée et de leur puissance théorique ou spéculative. 

Le premier constat évident est que la sphère conceptuelle de la fête et celle de la pensée sont 

liées par deux notions essentielles  : d’une part, celle du voir, c’est-à-dire de l’observation, 

autrement dit, être aussi bien au spectacle des régimes de la divinité, que de la festivité, que 

de la pensée  : ici ce qui relie les trois c’est très exactement le terme contempler37. D’autre 

part la notion – ici aussi mais d’une autre manière – du faire : le verbe qewre‹n s’oppose et 

en même temps s’adjoint au terme pr©xij qui signifie, lui, l’action mais d’abord comme 

travail donc le résultat d’une action, sa conséquence. Or la fête, et en somme la théorie, 

sont étymologiquement sans conséquence, c’est-à-dire ouvertes à l’expérience d’une non-

production, à l’expérience d’une inopérativité : tandis que le verbe pr£ssein renvoie à ce 

qui est accompli, produit, exécuté, le verbe qewre‹n renvoie à l’expérience de ce qui n’est 

pas encore accompli, pas encore produit et pas encore exécuté, c’est-à-dire la contemplation, 

la recherche, la fête. Ce qui est contenu dans la théorie et dans la fête est une mesure de la 

suspension. 

	 4. Archéologie du concept de fête et de festivité

	 Nous devons, après nous être intéressés à son sens et à son étymologie, nous intéresser 

à l’archéologie du concept de fête et de festivité. Avant cela, il s’agit de définir ce que nous 

entendons pas archéologie. Bien sûr nous faisons référence à Michel Foucault et à son 

36 voir à ce propos Dictionnaire des antiquités grecques et latines, op. cit. l’article théorikon, t. v, vol. 1, p. 216.
37 voir à ce propos de l’auteur « Or le verbe photographier (la contemplation comme mesure du désœuvrement) », 
in Infra Mince, n°4, Arles, Actes Sud - École nationale supérieure de photographie, 2008.	



29introduction

ouvrage Archéologie du savoir. Mais en somme qu’est-ce qu’une archéologie ? ou un principe 

archéologique ? et plus encore qu’est-ce qu’une archéologie du savoir ? 

	 L’archéologie, nous empruntons cette réflexion à Michel Foucault38, est une machine, et 

en ce sens, une machine qui fonctionne et qui produit. Nous renvoyons ici à Furio Jesi39 et à 

sa définition de la machine mythologique qui devrait pouvoir nous servir de paradigme pour 

appréhender la machine archéologique  : « qu’est-ce que la machine mythologique  ? Nous 

la définissons comme une machine puisque c’est quelque chose qui fonctionne et, aux vues 

des recherches empiriques, qui semble fonctionner automatiquement  »40. Si nous suivons 

le raisonnement de Jesi la machine archéologique de Foucault serait une machine qui en 

fonctionnant produit de l’archéologie… plus précisément des arché, autrement dit des récits 

(des relations) sur les « commencements », sur les mises en mouvement. Autrement dit, par 

son fonctionnement, la machine « calme partiellement la faim » du logos, du récit ou de la 

mise en relation. 

	 L’archéologie « ne traite pas le discours comme document […] elle s’adresse au discours 

dans son volume propre, à titre de monument »41. Ce n’est donc pas, précise Foucault, une 

discipline interprétative mais bien une discipline de l’observation. 

	 L’archéologie n’est pas une « “doxologie” ; mais une analyse différentielle des modalités du 

discours »42. En somme, elle ne tend pas à construire un régime interprétatif (nous renvoyons 

à la deuxième réponse) ni comme « glorification », ni comme construction d’une endoxa, ni 

comme construction d’un discours sur la doxa, autrement dit d’un discours doxique. Elle est 

ouverte à la mesure de ce que nous appelons une herméneutique matérielle (peut-être ce que 

Foucault nomme ensuite une réécriture). 

	 L’archéologie, et c’est une évidence, « n’est ni psychologie, ni sociologie, ni plus généralement 

anthropologie de la création »43. 

	 L’archéologie, enfin, «  n’est rien de plus et rien d’autre qu’une réécriture  : c’est-à-dire 

dans la forme maintenue de l’extériorité, une transformation réglée de ce qui a été déjà écrit. 

Ce n’est pas le retour au secret de l’origine ; c’est la description systématique d’un discours-

objet »44. 

38 Archéologie du savoir, op. cit., p. 184.	
39 La fête et la machine mythologique, op. cit.	
40 Ibid. p. 113. 
41 Archéologie du savoir, op. cit., p. 188.	
42 Ibid., p. 189.	
43 Ibid., p. 189.	
44 Ibid., p. 190.	



30

	 Voici donc rapidement un aperçu de ce que l’on peut entendre dans le terme archéologie 

et dans la formule archéologie du savoir. Reste maintenant à définir sa problématique et ses 

enjeux. Pour cela cinq réponses aussi, qui fonctionnent comme corollaires aux cinq réponses 

précédentes et que nous formulons comme une lecture analytique du texte «  archéologie 

philosophique » dans l’ouvrage Signatura rerum de Giorgio Agamben45.

	 Il s’agit de la problématique du «  surgissement », de ce que nous avons donné comme 

sens à arché avec « mettre en mouvement ». Le surgissement (Entstehung) ; ici ce qui nous 

intéresse c’est l’histoire de ce ou ces surgissement(s) : « nous pouvons appeler provisoirement 

“archéologie” cette pratique qui, dans toute enquête historique, n’a pas affaire à l’origine, mais 

au point de surgissement du phénomène et doit par suite aborder de manière nouvelle les 

sources et la tradition »46. Le premier enjeu de l’archéologie, ou du principe archéologique est 

l’observation et la mesure – si elle est possible – de cette observation. 

	 Il s’agit ensuite du discours et des enjeux du discours. Dès lors qu’est-ce qu’un discours ? 

Ce qui semble intéressant c’est l’analyse des modalités suivantes. D’une part la matérialité 

éparse, hétérogène, fragmentaire et lacunaire des éléments linguistiques, autrement dit de 

la pensée, de la parole et de l’écrit. D’autre part le discours est toujours surgissant et donc 

toujours en instance : «  il ne faut renvoyer le discours à la lointaine présence de l’origine ; 

il faut le traiter dans le jeu de son instance  »47. Le discours est donc essentiellement un 

événement, on doit l’entendre comme relations (relata et relatus) et comme pratique, comme 

étant toujours lié à la pratique. Enfin il faut entendre le discours comme cette expérience et 

comme cette pratique du Texte barthésien48 ; comme constellation, comme un objet pluriel, 

comme quelque chose qui « se tient dans le langage » et enfin comme quelque chose qui « ne 

s’éprouve que dans un travail, une production ». 

	 C’est, alors, dans ce surgissement, dans cette mise en mouvement et dans cette instance que 

l’archéologie nous permet d’accéder au présent du langage et des objets, non comme reconstitution, 

mais comme puissance d’apparition et comme puissance dialectique : « dans l’archéologie il s’agit 

– au-delà de la mémoire et de l’oubli, ou plutôt dans leur seuil d’indifférence – d’accéder pour la 

première fois au présent ». Il faudra renvoyer, ici, pour comprendre cette expression « dans le seuil 

d’indifférence entre mémoire et oubli » à l’ensemble des théories de Walter Benjamin autour de 

45 Giorgio Agamben, Signatura rerum (sur la méthode), trad. J. Gayraud, Vrin, 2008. 	
46 Ibid. p. 103. 	
47 Archéologie du savoir, op. cit., p. 39.	
48 Roland Barthes, « De l’œuvre au texte » in Le bruissement de la langue, Paris, Seuil, 1984, p. 71-80. 	



31introduction

l’image dialectique, autour de la dialektisches Bild49 et des analyses de Giorgio Agamben dans le 

texte 6 de Ninfæ50. 

	 Il faudrait alors proposer une archéologie de la fête et du concept de festivité, qui échapperait 

à tous les discours plus ou moins historiques et plus ou moins allégoriques pour, au contraire, 

présenter une étude sur la manière et la mesure des transformations, des modifications, 

des discontinuités et des ruptures avec lesquelles le concept de fête existe dans nos régimes 

culturels, doxiques, interprétatifs, mythologiques, etc. ; en cela « le geste de l’archéologue est 

le paradigme de toute action humaine véritable »51. 

	 Enfin, il s’agit de présenter, en somme, une archéologie philosophique, celle qui comme 

« objet-discours », donnera à voir, à observer et à entendre les liens entre le concept de festivité 

et l’homme. 

	 Nous pouvons à présent entamer une brève analyse, une brève « archéologie » de la fête et 

du festif. Le terme fête est étroitement lié à deux milieux ou deux contextes, celui du religieux 

et celui du profane et à un substrat, le mythe. Nous retiendrons une première définition du 

mythe comme « tout récit de faits non consignés par l’histoire »52 ainsi que toute construction 

de l’esprit ou de l’imagination qui incite à l’action. Nous devons aussi renvoyer à la définition 

– à l’appréhension – du mythe par Roland Barthes, mais uniquement dans le texte de 1971 

qui répond à Mythologie de 195753. Le mythe serait cette épaisseur des langages, plus ou moins 

homogènes et plus ou moins idéologiques, il est un « idiolecte ». De sorte que ces « langages 

épais »54 s’opposent à ce que Barthes nomme le « texte » : « le mythe doit être pris en effet dans 

une théorie générale du langage, de l’écriture, du signifiant ». Le mythique, précise encore 

Barthes « est présent partout où l’on fait des phrases, où l’on raconte des histoires (dans tous les 

sens des deux expressions) : du langage intérieur à la conversation, de l’article de presse au 

sermon politique, du roman (s’il en reste) à l’image publicitaire »55. Nous devons aussi retenir 

et analyser la définition du mythe proposée par Furio Jesi56 : le mythe serait une machine vide 

49 Voir Paris capitale du xix° siècle, le fragment [N3, 1], trad. J. Lacoste, Cerf, 2006 et le fragment (Ms 470) des 
Paralipomènes in Écrits français, Gallimard, 1991, p. 453. 	
50 Giorgio Agamben, in Image et mémoire, trad. col., Paris Desclée de Brouwer, 2004, p. 49 et Ninfe, Turin 
Bollati Boringhieri, 2007, p. 27. 	
51 Signatura rerum, op. cit. p. 124. 	
52 Source Trésor de la langue française.	
53 in Roland Barthes, Le bruissement de la langue, op. cit., p. 81-85, texte initialement publié dans la revue Esprit, 
1971.	
54 Il faut entendre ici, par langage épais, ces formations discursives parmi lesquelles on peut compter les discours 
mythologiques, les discours sur la fête, etc. 
55 Op. cit. p. 84.	
56 La fête et la machine mythologique, op. cit., auquel il faudrait ajouter Materiali mitologici (Mito e antropologia 



32

(sans substance), « auto-fondatrice » et liée de manière indéfectible à la machine linguistique57. 

La machine mythologique « pose son origine dans le hors de soi qui est son intention la plus 

profonde, le cœur de son pré-être, à l’instant même où elle se met en acte »58. Le mythe serait 

« le nom que Jesi donne au moteur immobile scellé par la machine linguistique, au “cœur de 

son pré-être” où le moi parlant, à la limite d’une zone de non-connaissance, produit sans arrêt 

ses mythologies »59. Voici donc trois définitions possibles (il y en a d’autres) du mythe et de la 

machine mythologique. Il est essentiel ici de constater qu’il y a des liens de fonctionnement 

entre le mythe (ou la mythologie) et le langage (ou la discursivité) donc avec la fête (ou la 

festivité). Ainsi la fête est étroitement liée au mythe parce que cela lui permet l’établissement 

d’événements fondateurs (fixés sous la forme de calendriers) et la constitution d’événements 

linguistiques, c’est-à-dire des éléments qu’on repère, qu’on récite, qu’on raconte. C’est ce 

que nous avons nommé, antérieurement, relata et relatus : il faut entendre le relatum (pluriel 

relata) comme figure de la répétition, de la récurrence et des relations qui y sont induites ; il 

faut entendre le relatus (pluriel relatus) comme le récit, la narration d’un événement. Il y a 

une relation, des relations (relata) très puissantes entre mythe et fête et donc entre le mythe et 

la pensée du calendrier (donc entre mythe et temps) ; relations auto-fondatrices entre mythe 

et fête qui déterminent ce qu’on prend l’habitude d’appeler un calendrier et l’ensemble des 

systèmes discursifs qui en découle. Le discours de la machine mythologique entretient le 

discours de la machine festive, entretient donc une « doxologie », un système discursif « tissé 

d’habitudes, de répétitions, de stéréotypes, de clausules et de mots clefs »60. La répétition 

périodique du mythique constitue alors la structure la plus archéologique de 

la fête. Il s’agit ici de la première hypothèse qui tendrait à donner un premier sens à une 

archéologie du concept de fête et de festivité. 

		 Parmi les milieux, où la fête trouve une existence, le religieux doit s’entendre comme les 

événements fondateurs (inoubliables) que nous devons commémorer (le calendrier) et qui 

nous re-lient61 au divin. Le festif est donc très lié à la doxologie, c’est-à-dire à la répétition 

nella cultura mitteleuropa), Turin, Einaudi, 1979 et 2001 et Letteratura e mito (dans le texte « Avanguardia e 
vincolo con la morte » est proposée cette définition du mythe « un mythe est avant tout une “histoire”, un 
“récit” », p. 49), Turin, Einaudi, 1968 et 2002.	
57 On pourrait analyser ce fonctionnement (voir ch. i) et constater que ce modèle d’analyse du mythologique 
peut parfaitement et intégralement s’adapter au linguistique. 	
58 Op. cit. p. 114. 
59 Giorgio Agamben « Sur l’impossibilité de dire je » texte d’introduction dans La fête et la machine mythologique, 
op. cit. p. 19.
60 Roland Barthes, Le bruissement de la langue, op. cit. p. 84. 	
61 Il ne s’agit évidemment pas ici d’un jeu de mot sur l’étymologie du terme « religion ».	



33introduction

jubilatoire de l’hymne à la gloire de, autrement dit, et dans ce cas, le festif est lié à une doxa, 

une croyance et à l’expression de sa gloire. Le second milieu du festif est le profane – ou 

l’espace public non consacré au métaphysique – qui doit s’entendre de la même manière, 

c’est-à-dire comme les événements fondateurs (inoubliables) que nous devons commémorer 

(le calendrier) et qui nous lient au vivant. Il est à noter que les deux modèles sont presque 

similaires : comme principe (et fonctionnement), c’est absolument semblable ; en revanche 

le résultat, lui, est différent : c’est ce que nous avons tenter de signaler avec la différence 

entre le verbe relier et le verbe lier62. Il faut alors comprendre ce que signifie exactement le 

terme calendrier63. C’est un terme, en apparence simple, mais qui révèle une grande 

complexité dès qu’il s’agit de comprendre les phénomènes perceptifs et analytiques qui en 

dérivent. Un calendrier serait un cycle, un compte et le marquage d’un premier jour, d’un 

jour, d’un temps, d’un moment : l’idée de cyclicité est évidemment comprise dans celle de 

périodicité. Il s’agit de l’observation (et donc du marquage) d’un certain nombre de 

phénomènes astronomiques, climatiques, sociaux ou religieux. Cette cyclicité est une 

mesure plus ou moins effective du temps et un rapport évident au rituel. Cela introduit 

l’idée d’un comptage, ou d’un décompte, comme mesure vers l’avant ou vers l’arrière du 

temps, celui de l’action, de l’attente ou du repos. Enfin il s’agit du marquage comme 

convocation à des rites, à des systèmes de représentation du temps, à des mesures 

métaphoriques ou allégoriques du temps. Il faut ajouter encore à cela, le marquage du 

temps selon la forme calendaire du temps de l’action et du temps du repos. Le calendrier 

(ou la perception calendaire) est l’interaction évidente d’un certain nombre de principes de 

62 Il y aurait ici la possibilité d’une très longue digression sur l’usage de ces deux verbes. D’une part il s’agirait de 
rapporter cela à la différence dans la latinité des dies festus et dies profestus. D’autre part entreprendre une longue 
analyse de ces deux verbes et la longue tradition qui fait remonter l’étymologie de « religion » au verbe religare 
(relier) alors qu’en fait il s’agit du verbe relegere (relire scrupuleusement). D’autre part, encore, entreprendre une 
étude du terme ligatio et du verbe ligare ; voir à ce propos le texte « Lier », de l’auteur, Le poétique est pervers, , 
éditions Mix., 2006, p. 14. Enfin faire une étude des liens structuraux entre la pensée du lien et celle du verbe 
analyser (¢naluein).	
63 Nous pourrions faire ici une longue analyse de l’étymologie du terme calendrier. Par simplicité nous renvoyons 
à l’article Calendarium du Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, op. cit., t. i, vol. 2, p. 822. et le texte 
de Georges Dumézil, op. cit. Nous préciserons simplement que le terme calendarium signifie d’abord un registre, 
un tableau (par£phgma en grec) et qu’il ne signifiera que tardivement le calendrier. Précisons encore, d’une part 
que le verbe parap»gnumi signifie attacher et lier (nous retrouvons ici ce qui a été dit sur les liens entre l’homme 
et le temps festif ou temps calendaire), d’autre part, que le terme latin calendarium vient de calendæ (premier 
jour du mois) qui vient lui du verbe grec kale‹n qui signifie appeler, convoquer. On retrouve donc ici tout un 
champ notionnel qui lie la pensée du calendrier, au lien qui est établi entre différentes choses et à la pensée de 
la convocation : l’homme est convoqué à l’ensemble de ces manifestations : temps, périodicité, espace, mesure 
du religieux, du réjouissant, etc. 



34

cyclicité, de périodicité et de mesurabilité. Il s’agit d’abord de l’interaction de trois 

cyclicités  : une cyclicité «  biologique  » (astronomique et climatique), une cyclicité 

anthropologique (événements fondateurs, mémoire, commémorations, etc.) et d’une 

cyclicité théologique (liturgie, commémorations, etc.). Il s’agit ensuite de l’interaction de 

trois périodicités. Appréhension de différents laps de temporalité comme cycle, d’une part, 

c’est-à-dire, appréhension de toutes les choses récurrentes, comme période d’autre part 

c’est-à-dire comme appréhension des événements : Whitehead64 analyse la période ainsi : 

« le concept de période de temps marque le dévoilement dans la conscience sensible d’entités 

naturelles connues seulement par leurs relations temporelles à des entités discernées. En 

outre, cette séparation des idées d’espace et de temps n’a été adoptée que par souci de 

gagner en simplicité en se conformant au langage courant. Ce que nous discernons est le 

caractère d’un lieu à travers une période de temps. C’est ce que j’entends par événement ». 

Saisir le temps par période c’est donc le saisir dans sa « texture » et selon l’ensemble des 

relations qui y sont générées. Enfin il s’agit de l’appréhension de ces périodes comme 

« durée » qui leur donne, selon l’expression de Whitehead, une « épaisseur » (slab)65 : « une 

durée retient en elle le passage de la nature. Il y a en elle des parties antécédentes et d’autres 

subséquentes qui sont aussi des durées qui peuvent être des présents complets apparents de 

consciences sensibles plus rapides. En d’autres termes, une durée retient une épaisseur 

temporelle »66. Ce qui signifie que c’est cette dernière appréhension qui détermine, pour 

l’homme, la mesure du temps : le calendrier ne fait que réabsorber ces durées qu’il fige en 

périodes représentées sur le tableau du calendrier. La conscience perceptive du temps, 

cependant, tient dans cette saisie de la durée : Whitehead précise encore cette différence 

essentielle entre période et durée : « Ce que la conscience sensible livre à la connaissance, 

c’est la nature à travers une période. […] Ce qui est directement offert à notre connaissance 

par la conscience sensible, c’est une durée »67. Et il s’agit, logiquement, de l’interaction – 

beaucoup plus complexe mais cependant beaucoup plus dense pour notre recherche – de 

trois mesurabilités68. Il y a, d’abord, logiquement, une mesure du temps comme élément 

naturel, comme nous venons de le voir avec Whitehead et comme nous l’avons vu avec le 

64 Le concept de nature, op. cit. p. 90. 	
65 Ibid. p. 92.	
66 Ibid. p. 95.	
67 Ibid. p. 96.	
68 Nous reviendrons amplement sur la question de la mesure : bien sûr mesure d’observation et d’appréhension 
de l’ensemble des systèmes linguistico-conceptuels qui permettent la saisie du temps dans le rapport entre mythe 
et fête. 	



35introduction

cycle biologique du calendrier. Il s’agit d’une mesure, de ce que nommerons, d’une part, 

une b…oj, c’est-à-dire d’un temps de vie, de ses conditions et de ce qui la constitue (donc 

son récit) et, d’autre part, une zw» comme conditions de cette vie. En d’autres termes ce 

qui est directement appréhendé comme expérience singulière et comme propriétés 

naturelles. Le calendrier est une forme qui synthétise ces deux perceptions en constituant 

une représentation qui palie nos difficultés à mesurer ; Whitehead dit qu’il y a deux groupes 

de choses perçues « les entités perçues dans leur individualité propre et les autres entités, 

seulement appréhendées comme relata sans être davantage définies »69. Nous ne résistons 

pas à ajouter ici cette magnifique remarque de Whitehead sur la perception lacunaire et 

non-exhaustive du temps, « ce caractère peut-être métaphoriquement représenté en disant 

que la nature perçue a toujours une bordure effrangée  »70. Le calendrier devient donc, 

comme objet et comme forme, ce bord (edge) qui adoucit, qui comble et qui raccommode 

ce ragged edge afin de mieux supporter l’effrangement des objets perçus. Il y a ensuite une 

« mesurabilité » que nous nommons une mesure anthropologique de ce temps : le calendrier 

se constitue donc logiquement comme figure métaphorique ou allégorique, comme 

raccourci, comme représentation (image), comme formule linguistique. À partir de cela, il 

s’agira ensuite de la mesure du temps, à partir du calendrier du temps de l’action et du 

temps du repos, autrement dit, des temps de célébration, de repos, de vacances et d’oisiveté. 

Enfin et ceci est très important, comme expérience sensible des mesures extra-calendaires, 

en d’autres termes, appréhension de la notion de période et de durée dans l’expérience de 

la fête, dans l’expérience du temps de la festivité. Nous reviendrons amplement sur ce point 

par une analyse du concept d’ennui profond chez Martin Heidegger. Enfin, il y a une 

dernière « mesurabilité », celle que nous nommons mesure gnoséologique. Il s’agit donc 

logiquement de la connaissance – ou de la permanence (mémoire des calendriers) – des 

relations au mythologique, au divin, à l’abstrait. Connaissance – ou permanence – ensuite, 

des relations au temps de la zw»  : autrement dit l’éthique du bien vivre, du eâ zÁn 

aristotélicien, la mesure du temps du repos et du loisir (¢n£pausij). Nous ferons une 

ample analyse de l’ensemble des termes du repos et de l’inopérativité à partir de la pensée 

d’Aristote. Connaissance, enfin, par mesure contrastante, des temps extra-calendaires. 

69 Ibid. p. 88.	
70 Ibid. p. 88. La bordure effrangée est une singulière figure. Nous avions saisi – voir de l’auteur, Via, éditions 
ikko, 2007, p. 51-59 – deux figures de l’effrangement, l’une dans une annonciation de Domenico Beccaffumi 
(1546), l’autre dans l’ouvrage L’annonciation de Yannick Liron, P.O.L, 2004. Voir aussi le texte « Sans paradigme » 
L’art et les arts, Theodor W. Adorno, trad. col., Desclée de Brouwer, 2002, où Adorno expose le concept qu’il 
nomme « effrangement de l’art ». 	



36

Qu’est-ce alors qu’un temps extra-calendaire ? c’est avant tout un temps qui n’est pas pris 

dans le calendrier mais qui se construit avec lui ou qui est déterminé par un fonctionnement 

issu du calendrier. Première hypothèse, le modèle du temps extra-calendaire est le temps de 

la fête à partir du modèle de la fête non-commémorative, à partir des théories de la 

perception du présent que nous verrons chez Whitehead et à partir de la pensée 

benjaminienne du temps de la parole intégrale comme expérience de la langue. Seconde 

hypothèse, le modèle du temps extra-calendaire est l’expérience de cette langue comme 

parole dans la possibilité de sa puissance asémantique, de la puissance d’une fête sans parole 

pour paraphraser Walter Banjamin71. Cela constituera une des thèses essentielles de cette 

recherche. Nous pouvons donc ici formuler notre dernière hypothèse de travail : la fête 

est l’empreinte archéologique de la mesure calendaire comme saisissement 

possible d’une durée et d’une appréhension de cette durée en fonction du temps 

de l’action et du temps du repos. 

		 Revenons encore à l’analyse du festif. Le festif (religieux ou profane) est intrinsèquement 

et profondément lié au rituel. Il faut préciser ce qu’on entend ici par rituel. Le rite est 

l’ensemble des prescriptions qui règle une célébration : ceci est valable pour les cultes et les 

fêtes célébratives. D’autre part, le rite est l’ensemble des usages et des modes qui fait la fête 

(n’oublions pas, même si cette remarque semble ou étrange ou un peu vide, qu’il n’y a pas 

de multiples façons de faire la fête… la fête est un code et en cela une doxa). Enfin le rite 

est la mesure du jeu et bien évidemment des deux types de jeux : d’une part le jocus, celui 

du rituel et de la règle, d’autre part le ludus comme mesure participative et comme mesure 

d’une libre appréhension du rite (la fête comme objet social n’est rien d’autre que ce jeu 

oscillant entre jocus et ludus). C’est ici une grande avancée épistémologique : le festif est 

rituel puisqu’il est commémoration ou volonté de commémoration, puisqu’il est mesure 

de la périodicité, il est alors mémorial. Il tend à perpétuer son souvenir et son itération, sa 

récurrence. C’est en cela – en réponse à la proposition de Michel Foucault – que le festif 

n’est pas un document mais est un monument. C’est pour cela que nous disons que le festif 

est alors non-immémorial. On aurait tendance à renvoyer la fête à l’immémorial. Or la fête 

n’est jamais trop lointaine, jamais l’origine (ou alors on refait l’erreur de l’anthropologie 

traditionnelle), elle est intégralement présente. Cela parait peut-être paradoxal mais c’est ce 

qui définit le mieux le festif : son double caractère d’actualité (même au sens de virtualité) 

71 Walter Benjamin, paralipomènes de « Sur le concept d’histoire », Ms 470, in Écrits français, Paris Seuil, 1991, 
p. 452. 	



37introduction

et d’inactualité72. Le festif est rituel parce qu’il est lié à des règles ; parce qu’il est lié a une 

mesure de la cyclicité, c’est-à-dire à la non-linéarité et à une mesure de la récurrence ; et 

parce qu’il est lié autant au jocus comme commémoration qu’au ludus comme itération du 

plaisir. Ici s’entrouvrent de nouvelles zones fort complexes. Nous ne nous engagerons pas 

ici dans l’analyse de la notion de plaisir73 ; cependant nous devons retenir trois éléments. 

Le plaisir est d’abord un état, mais surtout – et toujours au regard de notre analyse de la 

fête – c’est une durée et la satisfaction de quelque chose qui a demandé à être comblé. Fête 

et plaisir sont donc intrinsèquement liés aux notions de récurrence (en somme il s’agit 

précisément de l’itération d’un désir comme possibilité d’un plaisir) et de durée. La fête 

est donc ce qui socialement et collectivement peut offrir du plaisir. Plusieurs problèmes 

se posent alors. La fête célébrative (le calendrier liturgique ou civil) n’est pas en soi une 

source certaine de plaisir, à moins, pourquoi pas, d’un plaisir pervers. Ce qui est possibilité 

de plaisir c’est, bien sûr, la fête privée (le lieu collectif du plaisir) mais aussi les jours du 

calendrier qui ne sont pas liés au travail, autrement dit ceux qui sont liés au repos et au 

loisir. C’est le temps « festif » du loisir (¢n£pausij) qui procure bonheur et plaisir ; c’est 

d’ailleurs un des motifs de la recherche aristotélicienne : le bonheur, l’eÙdaimon…a (Eth., 

i, 2, 1095a15 sq. et Rhet., i, 5, 1360b14 sq.), cependant que le sens du mot plaisir est plus 

essentiellement contenu dans le terme ¹don». Mais ce qui est plus intéressant encore c’est 

de réfléchir à l’existence, à partir des régimes du festif, non seulement d’une idée du plaisir 

(il faudrait ici réfléchir à une archéologie du terme plaisir) mais aussi à une « doxologie » 

du plaisir. Le plaisir est un état, il est donc, comme tous les états, lié à des contraintes et 

il peut-être simulé. Si l’on parle d’une fête (hors un strict rapport d’observation) ce n’est 

jamais en soi pour la fête mais pour son enjeu le plus incertain et le moins sûr, le plaisir : 

faire la fête, ou être en état de fête, ce n’est donc que connaître un état de plaisir. La fête 

est intimement liée au plaisir (et à l’ensemble de ses modalités). Il y aurait une saisissante 

72 C’est cette présence intégrale de la fête qui la rend, de fait, inactuelle. La qualifier d’inactuelle signifie que 
nous ne sommes pas en mesure de connaître la fête du passé (même celles d’hier). La fête n’est pas une mémoire, 
elle est simplement destinée à perpétuer le souvenir qu’elle a existé et non le souvenir de ce qu’elle a été. D’une 
part, parce que ce souvenir est impossible, d’autre part, parce qu’il est, absolument inintéressant. La matière 
mémoriale de la fête c’est le souvenir de la perte du présent. Mais puisque la fête est mémoriale, alors, ce qui 
deviendra l’espace d’une étude, c’est le discours sur la fête. Nous renvoyons, pour le moment et avant une 
analyse plus approfondie, au texte de Furio Jesi « Inattualità di Dioniso » in Materiali mitologici, op. cit. p. 120-
140. Il faudrait voir aussi, pour l’analyse de cette question de l’inactualité, l’ouvrage Fréquenter les incorporels 
de Anne Cauquelin, Puf 2006 et l’ouvrage Qu’est-ce que le contemporain ? de Giorgio Agamben, Payot Rivages 
2008. 
73 Voir ch. i, 1, 1.1, § 2, p. 50.



38

doxologie du plaisir, d’abord comme discours sur son existence, sur les modalités de ses 

états, mais surtout sur la constitution d’un immense champ discursif dont le seul but est de 

dire et de redire encore ce plaisir (qu’il existe ou pas). Il y aurait alors à faire une analyse de 

cette doxologie en lien avec une théorie du simulacre et bien sûr en lien avec l’ensemble des 

discours sur la réception des œuvres à régime d’art74 . Le festif est rituel, enfin, parce qu’il 

est, ou parce qu’il devient, cette structure paradoxale de déconstruction des règles (la fête 

peut les inverser) pour mieux les ré-incruster, pour mieux, à nouveau, les faire coïncider (le 

rite). Nous pouvons alors proposer notre troisième et dernière hypothèse : les structures 

du rite et du jeu constituent la forme la plus archéologique de la fête comme 

mesure des régimes doxiques sur le plaisir. 

		  

		 5. Lecture épistémo-critique et propositions

		 Nous avons entamé, dans cette introduction au concept de festivité, une analyse du terme 

fête, ses valeurs sémantiques et sa réalité étymologique et nous avons proposé trois thèses pour 

une archéologie du terme fête et du concept de festivité. 

		 L’enjeu de cette thèse sera – outre le fait de déconstruire les régimes analytiques traditionnels 

de la fête qui la contiennent dans une théorie archaïque de l’excès et de la réserve, de la 

mesure et de la démesure – de proposer une lecture de la fête, de proposer en somme une 

théorie de la fête comme élément fondamental et totalement inséparable de l’ensemble de 

nos structures collectives et culturelles, de nos dispositifs, de notre rapport au faire et à la 

production, de notre rapport au mythologique et au langage. Constituer une théorie de la 

fête, c’est essentiellement produire des modèles d’analyse pour appréhender, d’une part, la 

problématique des liens entre l’homme et l’économie, en d’autres termes s’interroger sur la 

mesure de notre activité et de notre inopérativité. En somme peut-on encore répondre à la 

question aristotélicienne qui consiste à savoir si nous avons une œuvre à accomplir. Dès lors 

notre hypothèse est la suivante  : si nous parvenons à constituer une « théorie de la fête », 

peut-elle nous permettre la constitution de modèles analytiques des œuvres, de toute œuvre 

et essentiellement des régimes d’artistisation. Nous serions alors en mesure de constituer des 

modèles d’analyse herméneutique à partir, et avec, les modèles de la festivité.

		 Il reste une dernière interrogation liée à la fonction d’une introduction  : quelle est la 

74 Nous renvoyons ici, avant quelques explications, à la lecture de l’ouvrage de Georges Molinié, Hermès mutilé, 
Vers une herméneutique matérielle, Paris Champion, 2006.	



39introduction

validité d’une telle recherche ? Que signifie en somme un travail de recherche qui ne serait ni 

en anthropologie ni en histoire de l’art ni en épistémologie mais qui se situerait à la croisée de 

quelques domaines comme la linguistique, la sémiologie et la philosophie ? Que signifie plus 

précisément, à l’intérieur même de ce travail, la volonté de configurer une écriture propre à 

appréhender quelque chose autour de la fête et qui ne sera ni une recherche de résultat ni un 

ouvrage didactique ? Cela pourrait signifier tenter une manière de saisir la pensée, de saisir 

l’opérativité de la pensée et, en même temps, de saisir son impuissance. La pensée est vive, 

plus rapide que l’écrit mais livrée à un rythme propre qui la creuse, qui la heurte et qui la rend 

irrégulière, discontinue et poreuse. En somme la pensée est arythmique. Peut-être qu’ici nous 

cherchons aussi à rendre à la littérature de recherche cette discontinuité. Dans l’introduction 

à sa thèse, Origine du drame baroque allemand, Walter Benjamin énonce que le propre d’un 

travail philosophique est « la question de la présentation75 » :
Inlassablement la pensée prend de nouveaux départs, et revient laborieusement sur la chose même. Cette 

façon de sans cesse reprendre haleine est la forme d’existence la plus propre de la contemplation. Car tandis 

qu’en considérant un seul et même objet, elle suit les différentes strates de sens, ces recommencements 

lui donnent une impulsion sans cesse renouvelée et justifient les intermittences de son rythme. Les 

mosaïques, aussi arbitrairement morcelées soient-elles en fragments minuscules, ne perdent rien de leur 

majesté ; de même la contemplation philosophique n’a pas à craindre de perdre son élan. C’est à partir 

d’éléments isolés et disparates que se fait l’assemblage. […] Plus il est difficile de les mesurer directement 

à la conception fondamentale, plus la valeur des fragments de pensée est décisive, et c’est d’elle que 

dépend l’éclat de la présentation, tout comme celui de la mosaïque dépend de la qualité de l’émail76.

Ce texte, s’il est lumineux, a l’immense intérêt de proposer une double vision de la recherche  

sous la forme du traité dont la méthode est celle du détour et de la déduction, et sous 

la forme d’une puissance théorétique, la contemplation philosophique, qui procède par 

intermittences. Nous ne proposons pas, pour cette recherche sur la fête, un traité, mais 

la forme de ce que nous maintenons sous le terme d’essai qui garderait du tractatus, le 

fantasme de la systématicité et qui tenterait une forme de l’implosion ; cette figure c’est 

celle du fragment. Que doit-on entendre, ici, dans le terme fragment  ? Trois éléments 

essentiels ; d’une part l’éclat dans les deux sens du terme en français, c’est-à-dire le morceau, 

le débris, la tesselle, le fragment et l’intensité fragmentaire lumineuse, ce qui constitue 

en soi, dans le texte, une sorte de punctum qui fixe l’attention et qui modélise une visée ; 

d’autre part, c’est ce qui résulte de quelque chose que l’on a éclaté ou brisé, le fragment est 

une brisure et est, à la lettre, ce qui a été séparé, brutalement ; et, enfin, c’est ce qu’on peut 

75 Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand, 1925, trad. Sybille Muller, Flammarion, 1974, p. 23. 
76 Ibid., p. 24-25. 



40

entendre dans la forme essentielle du bégaiement, l’énoncé se fait alors contraint, répété, 

distordu, discontinu. La pensée est fragmentaire en ce sens qu’elle est éclatante, éclatée et 

bégayante. Il faut sans doute restituer à l’écriture cette puissance prosaïque. Cette puissance 

est ce que Benjamin appelle la contemplation qu’il faut saisir ici, et c’est tout l’enjeu de 

cette recherche, comme ce qui est en propre à l’exercice de la vision comme suspension de 

la chaîne ininterrompue des processus : contempler c’est suspendre chaque instant comme 

des petites formes, des petites figures séparées. Le propre d’une recherche, avons-nous dit, 

est de tenter de restituer à cette écriture la puissance de la prose. La prose, c’est l’exercice 

de la langue comme solution de continuité, elle produit à l’intérieur même de son rythme 

une arythmie fondamentale, un suspens, des pauses. L’écriture doit marquer des pauses, dit 

Benjamin :
« elle n’est assurée d’elle-même que lorsqu’elle oblige le lecteur à s’arrêter aux différentes étapes de la 

contemplation. Plus son objet est grand plus elle marque des pauses. La sobriété de la prose reste, 

en deçà du discours didactique autoritaire, la seule manière d’écrire qui convienne à la recherche 

philosophique.77 »

La pause pour Benjamin est une manière de reprendre son souffle, le moyen d’échapper à une 

récursion interrompue vers l’archaïque pour, a contrario, atteindre l’origine qui « ne désigne 

pas le devenir de ce qui est né, mais bien ce qui est en train de naître dans le devenir et le 

déclin. L’origine est un tourbillon dans le fleuve du devenir (im Fluss des Werdens als Strudel), 

et elle entraîne dans son rythme la matière de ce qui est en train d’apparaître78 ». Nous ne 

cherchons pas, dans ce travail, d’origine comme principe, mais nous cherchons à tracer les 

figures des espaces où nous sommes : « la tâche de la présentation de l’idée, ce n’est rien de 

moins que de dessiner cette image en réduction du monde79 ». C’est pour cette raison que 

nous tentons, ici, d’insérer, dans l’écriture, les fragments que nous nommons ossia, qui éclatent 

le discours et qui tentent, en fait, de représenter, de manière fragmentaire ce qui échappe à 

la langue théorique et ce qui revient au langage théorétique. C’est ce que Walter Benjamin 

nomme la « configuration conceptuelle80 », c’est-à-dire ce qui re-présente. En supposant que 

nous puissions tenir une écriture fragmentaire fondée sur l’éclat et la discontinuité, nous 

pouvons alors soutenir qu’elle permet une écriture par con-figuration que nous pourrions 

nommer une écriture figmentaire. L’écriture figmentaire, serait celle qui, tandis que la langue 

est maintenue dans sa discontinuité, façonne et produit, sous la forme d’images, sous la forme 

77 Ibid., p. 25. 	
78 Ibid., p. 43. 
79 Ibid., p. 46. 
80 Ibid., p. 31. 



41introduction

d’une puissance imageante chacune des idées nécessaires à l’explicitation. « Configurer » est un 

travail d’archéologue (n’ayant que des objets du maintenant), puisqu’il s’agit alors de façonner 

(fingere) une image avec des débris (fragmen). Toute figure de pensée est une mosaïque. Toute 

recherche est une asorôtos oikos. 

		 Il reste encore un point, un paradoxe obsédant, celui d’une recherche sur la festivité et sur le 

désœuvrement et la possibilité d’une écriture de l’inopérativité. Nous n’accédons jamais, dans 

la recherche, à l’inopérativité, nous sommes toujours livrés à la sholè, alors même que nous 

voudrions tendre vers la théôria, ou mieux encore vers la sunthéôria, et que nous cherchons 

les figures de ce désœuvrement. En somme, il faut assumer que ce travail tourne à vide, au 

cœur de ce paradoxe qui fait que nous n’accéderons pas à l’écriture de l’inopérativité. La seule 

limite possible, c’est de considérer qu’on n’aboutit pas, et surtout, que ce travail d’archéologie 

fragmentaire et figmentaire concède à l’écriture quelque chose de l’effrangement, comme une 

sorte d’usure ; mais seul le poétique est capable de l’expérience de cette usure.

		 Propositions. Ce travail de recherche se construit autour de deux axes principaux et 

essentiellement autour de deux questions. Premièrement, il s’agit de s’interroger, à partir du 

travail de Giorgio Agamben, sur les liens qui existent entre dispositifs et festivité et qui fondent 

une pensée de l’inopérativité et du désœuvrement. Pour être plus précis, voir comment les 

dispositifs ont besoin de placer en leur centre le modèle de la fête comme mesure de l’activité 

et de l’inopérativité, et voir alors que cette mesure – ce qui excède proprement la fête – est la 

festivité. Secondement, à partir des premières hypothèses, il s’agira, cette fois, d’interroger les 

liens qui existent entre le modèle de cette festivité et la problématique question de l’œuvre. 

En somme, il s’agit, d’une part, d’essayer de confronter les modèles de l’inopérativité et du 

désœuvrement de l’œuvre, c’est-à-dire supposer que l’œuvre est vide et fondamentalement 

« désœuvrante », et d’autre part, de proposer des modèles d’analyse qui intègrent la festivité, 

c’est-à-dire qui intègrent la mesure de l’inopérativité et du désœuvrement. Ce travail de 

recherche qui tentera de formaliser « une théorie de la fête et le concept de la festivité » se 

construira autour de cinq points d’analyse : 

	 Chapitre i : pour une analyse sémiotique du concept de festivité. Nous essaierons 

de constituer une double analyse du concept de festivité, d’une part une analyse sémantique du 

terme fête autour de la triade joui-collectif-périodique et d’autre part une analyse sémiotique, 

cette fois, de la fête, en ce sens qu’elle n’est pas autre chose que du langage et en ce sens 

que le fonctionnement des régimes de la fête sont, en somme, les paradigmes des régimes 

sémiotiques et linguistiques. L’analyse sémiotique et linguistique de la fête est sous-tendue 

dans l’hypothèse suivante : nous supposons que les régimes de la festivité fonctionnent, très 



42

exactement, comme les langages à régime d’art. C’est-à-dire que la fête, qu’elle soit calendaire 

ou non, est maximalement transitive, en ce sens qu’elle est toujours fête de quelque chose, 

sinon d’elle même, tandis que la festivité, elle, est intégralement intransitive, en ce sens qu’elle 

n’a jamais d’objet. 

	 Chapitre ii  : la fête et le concept d’espionnabilité. À partir des hypothèses 

précédentes nous aborderons la fête avec la thèse de Furio Jesi, le concept d’espionnabilité. Si 

la festivité est un modèle maximalement intransitif, c’est-à-dire sans objet sinon soi-même, 

elle est une expérience de la participation, une modalité du « voir » et de l’observation, et elle 

est enfin le premier modèle pour construire nos structures gnoséologiques. Participer à la fête 

ou, plus exactement, être-dans-la-festivité, c’est appréhender les deux régimes de l’existence, 

la participation (comme mesure d’un agir collectif ) et l’observation (comme expérience de 

la visée théorétique). Cette figure nous la nommons le guetteur et c’est la forme double de 

l’observateur et du participant dont la figure paradigmatique est, sans doute, celle de l’être-

dans-la-festivité. Ce qu’il guette c’est la puissance arythmique de nos langages et que nous 

nommons la densité. 

	 Chapitre iii : économie de l’inopérativité. Dès lors, si la fête est une expérience et une 

mesure de la participation, elle est liée au mouvement, au faire, à l’acte. La fête est un modèle 

économique de l’inopérativité. Plus précisément, il s’agira ici de tracer la généalogie d’une pensée 

essentielle, celle du repos, de la suspension et de l’inopérativité qui fonde, bien sûr, l’ensemble des 

pensées éthiques et morales, l’ensemble des pensées économiques, celles de l’activité, du travail, de 

l’œuvre. Il faudra essayer de penser la fête comme un modèle de l’inopérativité et du désœuvrement. 

Pour le dire autrement, il s’agira de théoriser la fête comme une mesure théorétique. Et si la fête 

est mesure théorétique, alors nous devrions pouvoir démontrer, ici, qu’elle est essentielle comme 

modèle d’observation et de participation à cette activité de repos. La fête est alors, très précisément, 

l’expérience collective de la « mesure », de toutes mesures et du désœuvrement. C’est l’expérience 

fondamentale des rapports complexes entre économie et festivité. La fête est l’expérience de la 

mesure, double, de la suspension et du désœuvrement (argos). 

	 Chapitre iv : désœuvrement et viduité. Il faudra à partir de la proposition précédente, 

la mesure du désœuvrement, tenter de démontrer que la fête – comme l’ensemble de ce 

que Jesi et Foucault nomment les machines – est une structure vide mais qui se t comme 

fonctionnement. Autrement dit, la fête ne signifie pas, elle est un concept vide qui expose, de 

façon explicite, son fonctionnement comme puissance doxique, mais cependant elle insinue, 

sous la forme de la festivité et de façon implicite, que la forme même de la fête nous sert à 

démasquer les jours de travail et que la festivité est la seule, intégrale et inoubliable figure 



43introduction

de notre désœuvrement. Le fête comme structure vide est un régime de participation. Il 

s’agira de comprendre la pensée foucaldienne et jesienne des machines et des dispositifs 

et la pensée agambenienne de l’économie des dispositifs  : ce qui nous permettra alors de 

construire une première théorie de la fête comme l’exposition d’une machine vide dont le 

seul fonctionnement est son propre maintien à partir de quatre concepts fondamentaux, celui 

de l’être-laissé-vide dans l’ennui, celui de la kénose, celui de la puissance d’asémanticité des 

langages et enfin celui de l’être-jeté dans l’ivresse.

	 Chapitre v  : théorie de la fête  : modèles herméneutiques. Enfin nous tenterons 

de démontrer qu’à partir des liens repérés et relevés entre festivité et mesure de l’œuvre il est 

possible de construire une théorie de la fête qui puisse nous permettre d’élaborer, d’une part, 

le modèle de la festivité et, d’autre part, d’élaborer des modèles d’analyse herméneutique. Si 

nous pouvons construire un modèle d’analyse herméneutique qui soit capable d’intégrer le 

modèle de la festivité alors, nous pourrions être en mesure de construire et de proposer deux 

paradigmes essentiels, celui de la festivité et de l’asémanticité et celui du désœuvrement actif. 

Il est alors évident qu’il s’agit ici de deux systèmes qui sous-entendent, clairement, assumer 

d’une part une herméneutique matérielle, et assumer d’autre part une dimension politique de 

l’œuvre. Ce qui signifie que nous devons ouvrir nos modèles analytiques et herméneutiques 

à ce désœuvrement, à cette puissance paradoxale de l’activité. Les œuvres d’art – ce que nous 

considérons comme des œuvres d’art – ne sont, en somme, que la mesure ultime et sociale de 

notre activité de désœuvrement.





chapitre i

pour une analyse sémiotique 
du concept de festivité





47ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

	 Nous avons présenté dès l’introduction ce que nous considérons être le noyau de la fête, 

son moteur sémantique, les trois concepts fondamentaux qui en formulent le sens et que nous 

avons nommé le joui, le collectif et le périodique. Cette triade ou ces trois sous-composantes 

vont constituer la première partie de cette recherche. Nous avions – dans l’introduction – 

détaillé chacune de ces trois sous-composantes dans leurs différentes modalités qui peuvent 

être résumées ainsi : le joui est ce qui produit un plaisir et la mesure d’un avoir comme désir. 

Le collectif est la mesure de l’expérience du festif comme médiatisation de la fête. Enfin le 

périodique est l’appréhension de la mesure calendaire comme observation. Il va bien sûr de soi 

que ces analyses sont bien insuffisantes ; l’enjeu initial de cette recherche est donc de réfléchir 

à ces trois modèles en produisant, d’une part, une analyse phénoménique et sémantique de 

ces trois sous-composantes et, d’autre part, en proposant une analyse sémiotique du concept 

de fête. Pour le dire autrement, peut-on analyser sémiotiquement la fête ? peut-on analyser la 

fête comme un possible régime linguistique ? peut-on analyser la fête comme une structure 

mytho-linguistique ? 

	

	 1. Étude sémantique

	 1.1 Notion du jouir.

	 § 1. La mesure du désir. L’analyse du contenu sémantique de la fête nous impose donc 

l’analyse de la substance du contenu du festif, autrement dit les trois sous-composantes joui, 

collectif et périodicité. Cette triade définit phénoméniquement et structurellement le festif. 

	 Le joui (et non le jouir comme pour souligner l’essentielle relation au temps) est donc la 



48

première sous-composante, que nous décomposons en trois autres sous-parties, la mesure du 

désir, du plaisir et de la joie (comprenant aussi bien sûr leurs opposés). La fête est marquée 

par la question du désir qu’on peut synthétiser de la façon suivante. Il s’agit d’une part du 

désir comme acte volontaire vers le festif et comme appréhension du manque (ou de la 

frustration) dans les régimes non festifs (ne jamais en éprouver assez, vouloir recommencer, 

etc.), c’est-à-dire dans les jours du calendrier qui ne sont pas jours de fête. D’autre part il 

s’agit de cette dialectique essentielle de la répétition du désir, autrement dit le mécanisme 

de l’érotisme, qui marque de façon indéniable la fête de son caractère de périodicité, de 

récurrence et d’itération  : maintenir, revenir et recommencer, telle serait l’expression du 

désir. Cependant nous devons examiner d’un peu plus près ce que nous nommons désir : 

il s’agit avant tout de la mesure générale du désir au sens du terme grec Órexij comme un 

mouvement vers quelque chose, plutôt que du sens de œrwj. Le terme œrwj est fondamental 

en ce qu’il fonde la pensée de ce qui est désiré ™r£smioj et désirable1. Pour comprendre le 

sens précis de l’Órexij, nous devons l’entendre comme une volition, au sens, chez Aristote, 

d’une dimension appétitive ou désirante2, ou au sens, chez Spinoza du conatus : « cet effort 

quand on le rapporte à l’Esprit seul, s’appelle Volonté (Voluntas) ; mais quand on le rapporte 

à la fois à l’Esprit et au Corps, on le nomme Appétit (Appetitus) »3. L’appetitus, ici, traduit 

très exactement le terme grec boÚlhsij, quant au désir il est considéré par Spinoza comme 

« l’essence même de l’homme »4 et il le définit ainsi : « Cupiditas est appetitus cum ejusdem 

conscientiâ » (le Désir est l’appétit avec la conscience de l’appétit)5. Ce qui signifie dès lors, 

que le désir est bien une mesure volitive au sens où tout acte est déterminé par lui (par le 

corps devrions-nous dire dans une pensée corporo-centrée). Il faudrait ajouter à cela une 

définition du désir insérée au creux de la réflexion sur le plaisir dans la Rhétorique  : «  le 

désir est, en effet, une impulsion vers l’agréable »6. Cette définition est ici essentielle pour 

l’appréhension des régimes de la festivité, car elle contient deux notions importantes, d’une 

part, la puissante dimension corporelle ou thymique comme tension vers la gradualité (il 

1 '/Erwj est le terme utilisé dans «  la cause de la mort est le désir  » (kai tÒu a‡tiou toà qan£tou ™rwta)  : 
Hermès trismégiste, Corpus hermeticum, L. i Pœmandres, i, 18. Voir Martin Heidegger, Nietzsche i, trad. Pierre 
Klossowki, Gallimard, 1971, p. 153, voir aussi Platon, Le banquet et ch. iv, 5. p. 238.
2 Aristote Éthique à Nicomaque, 1102b30. L’ensemble des références aux textes aristotéliciens renvoie au texte 
établit et à la traduction de Jules Tricot (librairie philosophique Vrin, Paris, 1990-2007) sauf mention spéciale 
d’une autre traduction ou d’une modification. 	
3 Éthique, L. iii, prop. ix, scolie, trad. Bernard Pautrat, Seuil, 1988, 1999.	
4 Ibidem.	
5 Ibidem.	
6 Rhétorique, Livre i, 1370a5 : « ἡ γὰρ ἐπιθυμία τοῦ ἡδέος ἐστὶν ὄρεξις ».	



49ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

faut insérer ici une dimension de perversité) entre désirabilité et non désirabilité et, d’autre 

part, la pensée simple du plaisir (et du déplaisir). 

	 L’Órexij, le désir, dans la pensée aristotélicienne est un terme qui exprime le genre (le désir) 

et dont les trois membres suivants sont les espèces ou les sous-genres : l’™piqum…a comme un 

appétit plus irrationnel, le qumÒj (nous y reviendrons très longuement) comme l’humeur et la 

boÚlhsij au sens de la volition7 : l’Órexij (l’appétit, la volition) est donc le principe moteur 

du mouvement et de la pr£xij : 
Il apparaît qu’il y a, de toute façon, deux facultés motrices le désir (Órexij) et l’intellect (noàj) (à la 

condition de regarder l’imagination (fantas…a) comme une sorte d’intellection […]). Ces deux facultés, 

l’intellect et le désir sont donc l’une et l’autre motrices selon le lieu, j’entends l’intellect qui raisonne en 

vue d’un but, autrement dit l’intellect pratique (noàj praktikÒj), lequel diffère de l’intellect théorétique 

(noàj qewrhtikÒj) par sa fin. […] Il apparaît donc raisonnable de regarder comme motrices ces deux 

facultés, à savoir le désir et la pensée pratique. En effet, le désirable meut, et c’est pour cela que la pensée 

meut, attendu que son principe est le désirable (tÕ ÑrektÒn).8 

Nous retiendrons ici, au moins, trois concepts : le premier qui détermine que le principe (¢rc») 

de l’action est le désir (l’appetitus spinozien) et disons la volonté (la voluntas spinozienne). 

Mais d’autre part, ce qui est beaucoup plus intéressant encore pour notre recherche sur les 

régimes de la festivité, c’est ce qui est sous-entendu dans la différence qu’Aristote pose entre 

la pensée pratique et la pensée théorétique : l’intellect pratique, comme le désir, agit en vue 

d’un but ou d’une fin qui est une action extérieure à soi, or l’intellect théorétique agit en 

vue d’aucune action particulière en soi sinon sa propre conservation, son propre maintien. 

Nous entrevoyons déjà ici l’importance du concept d’intellect théorétique, non pour définir 

– comme Aristote – une quelconque activité de vertu, mais pour examiner le principe 

fonctionnant de la fête, des régimes festifs, comme régimes qui fonctionnent, semble-t-il 

en vue d’aucune action autre que leur propre maintien9. Enfin, troisième concept, d’une 

importance capitale, le désirable : le désirable10 est ce qui lie dans l’objet (ou avec le sujet) la 

puissance du désir et la puissance du souhait, du choix. 

7 Nous synthétisons ici, parce que l’enjeu de cette recherche, ne concerne pas directement une analyse du 
concept de volition chez Aristote. Cependant il faut noter que la question du principe désirant et de la volition 
est au cœur de la pensée aristotélicien et au cœur de la notion du choix (proa…resij) qui est une des quatre 
notions qui ouvre l’Éthique à Nicomaque (1094a) avec la tšcnh, la mšqodoj et la pr£xij. Nous reviendrons sur 
cette notion de proa…resij au cour de nos recherches. 
8 Aristote, De Anima, iii, 10, 433a9-20. 	
9 Nous reviendrons bien sûr amplement sur ce point. Nous renvoyons au chapitre «  poésis et praxis  » in 
L’Homme sans contenu de Giorgio Agamben, Circé, 1996, p. 91-123 et de l’auteur le chapitre « Idée de l’époque 
& de la contingence » in Le poétique est pervers, Paris, éditions Mix. 2006, p. 47-54.	
10 Voir aussi Métaphysique L 7, 1072a26 et Physique viii 6, 259a8-13.	



50

	 § 2 La mesure du plaisir. Si la fête est intrinsèquement liée au jouir, il y a donc un lien avec 

le plaisir. Le plaisir est cet avoir qui conditionne un jouir, comme avoir joui et comme désir. 

	 Chez Aristote, la notion de plaisir, ¹don», est récurrente (nous serions même tentés de 

dire, avec à peine une pointe d’ironie, qu’Aristote est sans doute un des plus grands penseurs 

du plaisir et du bonheur). L’étude du plaisir occupe deux parties de l’Éthique à Nicomaque 

(vii, 12 à 15 et x, 1 à 5), quelques considérations dans l’Éthique à Eudème et toujours le livre 

i, 11 de la Rhétorique. Nous en retraçons une brève analyse, non pour constituer une réflexion 

sur la notion de plaisir chez Aristote, mais plutôt pour rassembler quelques éléments qui 

nous serons nécessaires au fur et à mesure de l’avancée de nos recherches. L’étude du plaisir 

est une affaire de philosophie politique (1152b) puisque le plaisir ne va pas sans le bonheur 

(1152b7)11. En somme pour Aristote, le plaisir et surtout la satisfaction des appétits sont 

mauvais (contraires aux principes de vertus)12 ; en ce cas qu’est-ce que le plaisir ? et surtout le 

plaisir est-il un bien, autrement dit est-il quelque chose que l’on doive atteindre ? le plaisir est 

fondamentalement instable (il peut devenir du déplaisir13) parce qu’il dépend essentiellement 

d’une mesure de l’accident (1154b15) et parce qu’il dépend d’un phénomène de corruptibilité 

(1154b22)14. Le plaisir est donc un degré (perception de l’agréable, de l’¹dÚj), une gradualité 

mais surtout, à partir du moment où il y a «  une activité de mouvement et une activité 

d’immobilité, le plaisir consiste plutôt dans le repos que dans le mouvement » (1154b26). 

Cette proposition est ici fondamentale ; il faut entendre l’activité d’immobilité d’une part 

comme activité théorétique et d’autre part – ceci en est la conséquence – comme une activité 

intransitive, c’est-à-dire, au sens propre, qui ne produit pas. Le repos, l’¢n£pausij, est donc 

la mesure de cette intransitivité. Nous reviendrons amplement sur ce point. Nous retrouvons 

dans l’Éthique à Eudème une proposition presque similaire15 : 
Par conséquent, partager même les plaisirs vulgaires et les vivre avec un ami est plaisant, et c’est rationnel 

(car la perception de soi se présente toujours simultanément) […] ; la cause en est qu’il est toujours plus 

agréable de se voir soi-même en possession du meilleur. Et celui-ci est aussi bien une passion, une action, 

11 Il faut faire ici une distinction essentielle : nous ne parlons ici que de la notion matérielle de plaisir (¹don») 
et non de l’idée du bienheux (le mak£r et l’ensemble des pensées mystiques).
12 Il va bien sûr de soi que nous ne pouvons lire cette pensée morale sans un ennui très profond. Cependant il 
faut le relire intégralement selon une pensée matérielle de l’éthique, c’est-à-dire du respect et de la transgression. 
13 Nous renvoyons ici à la prop. xv du livre iii de l’Éthique de Spinoza « N’importe quelle chose peut être par 
accident cause de Joie, de Tristesse ou de Désir ». 
14 Pour analyser cette notion de corruptibilité il faut la saisir à partir de la notion d’éthique comme sous-
composante de toute substance du contenu dans la théorie de Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit. p. 124 
sq. et à partir du modèle d’analyse proposé par Jacopo Baboni Schilingi et l’auteur, in Six modèles d’analyse 
herméneutique, éditions Mix, p. 17 et p. 58. 
15 1245a35-1245b10.



51ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

que quelque chose d’autre. Si on doit bien vivre et son ami aussi, et que vivre en commun inclut l’agir 

en commun, l’association portera sur les choses comprises dans leur fin. C’est pourquoi il faut faire 

ensemble des études et des fêtes, non pas celles qui ont pour objets les plaisirs de la nourriture et les 

nécessités de la vie ; car elles ne semblent pas être de la sorte mais de simples jouissances. Toutefois pour 

chacun la fin qu’il peut atteindre est celle dans laquelle il désire vivre avec d’autres.

Cet énoncé est d’une grande importance pour notre recherche. La rationalité de ce plaisir 

tient au fait qu’il s’agit de la simple mesure du désir et, parce que cela renvoie aussi, nous 

semble-t-il, à la possibilité de rechercher, en plus de la passion (qumÒj) et de l’activité 

(pr£xij), ce « quelque chose d’autre », à savoir, l’activité d’immobilité qui est la source de 

l’activité théorétique et la source du plaisir. Il faut relever encore, dans ce passage, les concepts 

fondamentaux de commun (koinÒj et suzÁn), du bien vivre (eâ zÁn) de l’étude ou activité 

contemplative (sunqewre‹n) et de la fête (eÙwc…a) ou plus précisément ici, du festin. Si on 

fait abstraction de la valeur morale de la fin de ce fragment, on peut cependant reconnaître 

que l’argument laisse supposer que la fin, en soi, du plaisir est la mesure du vivre avec, la 

mesure de la singularité et la mesure du collectif. Nous reparlerons bien sûr très amplement 

de ce passage et de l’ensemble des concepts qu’il propose16.

	 Nous nous contentons pour le moment de ceci, en considérant que la notion de plaisir 

est, d’une part, liée au désir (comme souvenir et/ou réitération), et d’autre part, que le plaisir 

semble se constituer comme une activité, mais une double activité  : une activité comme 

puissance de mouvement et une activité comme immobilité, ou plus précisément, et ce terme 

est pour notre recherche fondamental, comme repos. Le festif, qui est consubstantiellement 

constitué de la notion de désir et de plaisir, est donc, de fait lié, structurellement, formellement 

et conceptuellement à la notion de repos, à la notion aristotélicienne d’¢n£pausij. 

	 § 3 Mesure de la joie. Il s’agit de la double idée de la joie (læticia) ou du bonheur comme 

résultat des deux précédents : la joie – ou bonheur – au sens d’une joie personnelle, ™udaimon…a 

et au sens d’un bonheur collectif, eâ zšn. Il s’agit du traitement de la joie qui ne prend en 

compte ni l’idée du bienheureux (mak£r) ni l’idée de la permanence comme chronologie ; 

ce que nous nommons joie ou bonheur n’est à entendre que comme moment particulier ou 

kairologique. Nous aurons recours, cette fois encore, à la pensée de Spinoza, d’abord avec 

16 Voir ch. iii, 4, §3, p. 181. Nous rappelons aussi qu’il existe une définition du plaisir dans la Rhétorique livre 
i, 11 : « admettons comme postulat que le plaisir est un mouvement de l’esprit (τὴν ἡδονὴν κίνησίν τινα τῆς 
ψυχῆς) et le maintien compact et sensible d’un état physique (καὶ κατάστασιν ἀθρόαν καὶ αἰσθητὴν εἰς τὴν 
ὑπάρχουσαν
φύσιν), et que la peine (λύπην) est le contraire ». 



52

la proposition xv de l’Éthique « n’importe quelle chose peut être par accident cause de Joie, 

de Tristesse ou de Désir » (Res quæcumque potest esse per accidens causa Lætitiæ, Tristitiæ, vel 

Cupiditatis). Plus précisément, pour comprendre exactement le sens de l’idée de joie, nous 

devons nous pencher sur le scolie de la proposition xi : « par Joie j’entendrai donc, dans la suite, 

une passion par laquelle l’Esprit passe à une plus grande perfection. Et, par Tristesse, une passion 

par laquelle il passe à une perfection moindre. De plus, l’affect de Joie, quand il se rapporte à la 

fois à l’Esprit et au Corps, je l’appelle Chatouillement (Titillationem) ou Allegresse (Hilaritatem) ; 

et l’affect de Tristesse, Douleur (Dolorem) ou Mélancolie (Melancholiam) ». L’affect de joie est 

donc directement lié à la notion de désir et résulte de cette part de plaisir ou de jouissance. 

Il est à noter que les analyses de Spinoza sur la joie et la tristesse, sont en relation avec ce qui 

affecte l’homme, en somme ce qui le maintient où le diminue : cette précision est importante 

parce qu’elle permet à Spinoza la construction du concept de contemplation et de gloire qui 

nous sera ultérieurement essentiel. 

	 La joie ou le bonheur festif est donc bien ce sentiment d’accomplissement d’un désir dans 

un plaisir, mais toujours et intégralement lié à une actualité, à un moment, à une fois. La 

joie (ou son inverse) comme expérience de l’actuel et du moment est liée à l’agir, à ce double 

agir aristotélicien comme mouvement et comme immobilité. Cet agir «  s’articule sur une 

dimension extrêmement précise : c’est une action en vue de quelque chose ». Georges Molinié 

précise17 :
Car on est dans le terreau de l’incarnation historico-sociale concrète, celui du vivre humain, ce qui 

implique une téléologie pratique. Et ce quelque chose en vue de quoi se réalise l’agir linguistique dans 

la génération de la signification, c’est le bien, par l’action en vue du bien (›neken tou eâ) : le bien défini 

comme, c’est-à-dire orienté vers l’épanouissement de l’agent de l’interprétation, dans la vie (bio-sociale : 

eâ zšn). Vivre bien, dans l’épanouissement de son être, voilà l’orientation du langage. […] Ce vivre bien 

se réalise dans ce qu’il est effectivement légitime d’appeler l’épanouissement optimal de l’humain en 

chacun (en chaque agent subjectif du langage). Et cet épanouissement optimal, Aristote n’hésite pas à lui 

donner le nom de bonheur (l’™udaimon…a).

Ce qui est dit ici du langage nous devrions pouvoir le penser pour la fête, pour les régimes 

du festif. Ce bonheur, ce bien, cet eâ, il faut l’entendre pour l’expérience du festif. L’activité 

du festif est un agir et un état très concret, maximalement vivant et hypothétiquement, 

maximalement joyeux, donc matériel. Le festif est une expérience matérielle du plaisir ou 

du déplaisir, du bonheur ou de la tristesse (de la déréliction), du dilectoire ou du refus, mais 

toujours collectif. 

17 Hermès mutilé, op. cit. p. 93. 	



53ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

	 L’ensemble de ces trois sous-composantes – désir, plaisir et joie – est déterminant de la 

valeur du joui comme première appréhension de la signification de la fête. Bien sûr ce jouir 

et ce joui sont intégralement appréhendables dans la pensée du thymique18.

 	

	 1.2 Notion du collectif. 

	 § 1 Mesure de l’expérience collective. L’analyse du festif est marquée par la notion du 

collectif. Le festif est un acte social – nous y reviendrons ultérieurement –  et le festif est un 

acte intégralement collectif19. Mais nous devons, dès lors, dissocier deux modalités, l’une 

qui exprime le collectif comme participation à un commun et à quelque chose de multiple, 

l’autre qui exprime une participation qui se fonde sur une décision, le choix de saisir le festif 

pour soi. 

	 La première de ces deux modalités d’appréhension du festif collectif est ce que nous 

nommons une participation au collectif, une participation au commun, au sens exact du verbe 

grec koinwnšw et du qualificatif koinwnÒj, le participant. Il s’agit en somme d’appréhender 

le festif comme acte social, selon deux principes, celui du t£ koin¦ a„sqht£, c’est-à-dire 

éprouver quelque chose selon le sens commun20 (qu’Aristote considère comme le sixième 

sens), et celui du motus spinozien comme mouvement vers. Nous renvoyons ici, encore, à la 

lecture du fragment d’Aristote dans l’Éthique à Eudème21 que nous avons cité dans les pages 

précédentes (nous reviendrons amplement sur cette question de la participation tout au long 

de cette recherche). 

	 La seconde de ces deux modalités, plus complexe, est la participation, non plus 

exclusivement comme mouvement vers le collectif, mais comme décision  : c’est un 

mouvement comme faculté appétitive ou désirante (De An. 414b2), comme nous l’avons vu 

précédemment pour l’analyse du désir. Très exactement, il s’agit de la notion aristotélicienne 

de la proa…resij, notion complexe qui réunit l’ensemble des notions précédentes et qui 

18 Voir à la fin de ce chapitre 2, § 8, p. 79 ainsi que Hermès mutilé, op. cit. p. 109 et Richard Bruxton Onians, 
Les origines de la pensée occidentale, op. cit. p. 39 et p. 64-70. 
19 Nous rappelons ici que si la fête est un acte intégralement collectif, alors le concept de « fête intérieure » est 
un concept uniquement littéraire. D’autre part la fête, si elle est collective, peut exister sous une forme publique 
ou sous une forme privée. 
20 Aristore, De Anima, ii 6, 418a6 : Aristote distingue un « sensible propre à chaque sens » et un « sensible 
commun à tous ». Il s’agit uniquement du sens de la participation contenu dans le terme koinwnÒj et non le 
sens de la participation, mštexij utilisé pour la critique de la théorie platonicienne de la participation aux idées ; 
Aristote, Mét. A 6, 987b9 et suivant. Voir ch. i, 2 § 6, p. 74.
21 1245a35-1245b10.	



54

intègre appétit et désir ; nous devons fournir ici une succincte archéologie de ce terme grec qui 

signifie le choix. La proa… resij ou choix se définit comme la mesure de la faculté appétitive 

(intégrant ainsi les notions d’™piqum…a, qumÒj et boÚlesij)22 qui est liée à la notion même 

d’¢rc» ou de principe et qui induit donc le mouvement23. Mais l’essentiel de cette analyse 

est donné dans l’Éthique à Nicomaque au livre iii, 4 : le choix n’est ni l’appétit, ™piqum…a 

(1111b12), ni une impulsion, qumÒj, ni un souhait, boÚlesij (1111b18), parce que le choix 

est essentiellement un acte de préférence (1111b20) comme il est précisé dans l’Éthique à 

Eudème : « car le choix délibéré, c’est prendre, non pas simplement, mais prendre une chose 

de préférence à une autre » (1226b7). Dans la suite de l’analyse d’Aristote, le choix n’est donc 

pas la dÒxa (1111b30), il est fondamentalement du prédélibéré (1112b15). Poursuivant 

notre analyse dans l’Éthique à Eudème, nous y retrouvons certains points  : le choix n’est 

pas le désir (1225b24), il n’est pas la dÒxa, autrement dit l’opinion commune (1226a1), il 

n’est donc, par voie de conséquence, ni vrai ni faux (1226a4). Ce point est essentiel pour 

comprendre la mesure de participation aux régimes du festif et comprendre la différence 

entre les régimes du festif fondés sur le fonctionnement de la machine mytho-symbolique 

et la fête qui se constitue comme une participation ; non intégrale – nous démontrerons 

que ce n’est pas possible – et non intégralement fondée sur les régimes doxiques mais sur 

le contenu du verbe dox£ze‹n. Il est alors assez logique que ce qui détermine un choix c’est 

la possibilité que la chose, l’objet de ce choix, soit ou ne soit pas (1226a34). Le choix porte 

donc sur les choses qui dépendent, intégralement, de nous. Il est important de comprendre 

qu’on appréhende la fête à partir du désir mais aussi à partir d’une décision ; c’est ce désir 

et cet acte de décision ou cet acte de préférence qui modélisent alors notre représentation 

du festif collectif et notre niveau de participation. La participation est soit un acte dit de 

« pulsion » soit une préférence ; le désir de quelque chose qui peut ne pas être. La différence 

entre désir et préférence induit une notion fondamentale pour la connaissance de la fête ; 

s’il s’agit d’une préférence, en fait si la participation au festif est un acte de préférence 

dont dépend l’existence de l’objet, alors la fête n’existe que parce que le sujet « préfère » 

qu’il en soit ainsi, que parce qu’il a décidé que ceci était son désir. Autrement dit, nous 

n’aurions de connaissance de la fête qu’à partir de la notion de désir ou de préférence, 

et, ce point est essentiel, la fête n’existerait pas en tant que telle mais uniquement à la 

22 De An. 414b2 : « s’ils possèdent la faculté sensitive, ils possèdent aussi la faculté désirant, car l’appétit, la 
vitalité et la volonté sont des formes du désir ».	
23 Mét. D 1, 1013a10 : « on appelle principe, l’être dont la volonté réfléchie (proa…resij) meut ce qui se meut 
et fait changer ce qui change ».	



55ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

condition qu’elle apparaisse comme une conjonction commune de préférences. La fête 

n’est donc pas une participation aveugle, la fête est un acte délibéré du participant qui en 

cela co-crée la fête et son statut de participant24. Il n’y aurait donc pas de connaissance 

de la fête sinon une connaissance in fieri à condition d’être aussi participant. Le régime 

de participation est un désir au sens où l’adhésion aux régimes du festif est une adhésion 

par croyance (dÒxa), par acceptation (dox£ze‹n), par désir (thymique), dans tous les cas 

une adhésion aux fonctionnements des régimes mythologiques. Nous avons établi deux 

régimes de participation, l’un de l’ordre de la complicité, l’autre du choix. Cette distinction 

a l’avantage de préciser la gradualité des régimes de participation mais surtout elle permet 

d’appréhender avec plus de rigueur un point consubstantiel au régime participatif du festif, 

qui est l’acceptation (ou non) de la règle. Le collectif – et donc la fête – est régi par un 

espace, nomÒj et par des lois, nÒmoj25. La participation au collectif festif est le maintien 

complexe d’une saisie dialectique d’une loi, de la loi et en même temps de son anomie26. 

De manière générale, il faut appréhender la fête comme l’exposition de cette dialectique 

de la norme et de l’anomie. C’est en soi relativement simple et cela permet d’appréhender 

l’ensemble des régimes du festif, calendaires et extra calendaires. Bien sûr cette dialectique 

conduit, inévitablement, à la constitution, d’une part, d’un état d’exception (la norme 

se sur-normalise pour absorber l’anomie  : c’est le principe de fonctionnement des fêtes 

calendaires caractérisées par la suspension et le renversement) et, d’autre part, pour soi 

(on renvoie ici directement à la participation par proa…resij) la possibilité de s’affirmer et 

surtout de s’exposer legibus solutus : 
l’« anarchie légale » des fêtes anomiques ne renvoie pas aux anciens rites agraires, qui, en soi, n’expliquent 

rien, mais met en lumière sous forme parodique l’anomie intérieure au droit, l’état d’urgence comme 

pulsion anomique contenue au cœur même du nomos. 

Les fêtes anomiques indiquent donc une zone où l’extrême soumission de la vie au droit se renverse 

en liberté et en licence et où l’anomie la plus déchaînée montre son lien parodique avec le nomos : en 

24 Nous entrevoyons ici, bien sûr, des modèles d’analyse qui sont identiques pour les « objets » d’art et les régimes 
d’artistisation, depuis la théorisation du sublime par le Pseudo-Longin jusqu’aux théories contemporaines de la 
participation. 
25 Il faut entendre précisément dans ces termes ce qu’Émile Benveniste appelle le « partager selon la convenance 
ou la loi », c’est-à-dire pas simplement ce qui relève du partage, mais ce qui configure une participation commune 
dans un espace commun : voir Le vocabulaire des institutions indo-européennes, les éditions de Minuit, 1969, vol. 
i, p. 84 sq.
26 Le terme anomie est ici particulièrement riche ; pour le moment nous l’utilisons dans son sens le plus usuel, 
pour quelque chose qui est privé de règles. Il faut aussi entendre dans ce terme la question du privé de rythme 
qui nous sera très utile ultérieurement. Il faut encore ajouter deux autres termes, celui du bon ordre, l’eunomie, 
et celui d’une rupture dans l’ordre, la dysnomie. 	



56

d’autres termes, elles indiquent l’état d’exception effectif comme seuil d’indistinction entre anomie et 

droit.27 

	 Nous retrouvons dans l’analyse de Giorgio Agamben un certain nombre de points qui 

corroborent notre propos et surtout qui offrent une réponse saisissante à tous les historiens, 

anthropologues et ethnologues qui jubilent dans une observation de la fête comme lieu de 

débauche et de permissivité ; or la fête est une forme – il s’agit bien d’une forme – collective 

de l’absorption de la règle dans l’exposition du principe de corruptibilité (ou d’anomie dans 

ce cas). La fête est une forme dialectique entre l’absorption simple du collectif et la possibilité, 

elle-même très normée (c’est une méta-norme ou plus exactement une supra-norme), d’en 

renverser les règles. Il va de soi que cette proposition ne peut se satisfaire ainsi : si le collectif 

festif est cette dimension dialectique, il lui faut maintenant élaborer la représentation 

nécessaire de ce mécanisme et la représentation des structures morales et éthiques. 

	 § 2 Mesure de la doxa. Si la fête est un régime ou un fonctionnement intégralement 

collectif et donc liée aux régimes de la participation, elle est alors consubstantiellement liée 

à la monstration,  c’est-à-dire, à l’exposition de ce qu’elle est, dans le calendrier, le rituel, 

etc., à l’exposition de son fonctionnement, par la doxologie de ses rites et structures et par 

l’exposition du sujet festif : le sujet se montre dans la fête tout autant qu’il expose une doxa 

de la fête et la puissance des régimes de la festivité. 

	 La doxa est constitutive des régimes de croyance qu’il est possible ici de distinguer sous quatre 

formes : celle du pacte ou du serment, l’horkos (Ôrkoj) grec, ce qui maintient « enfermé » dans 

un droit marqué de rituel28, la pistis (p…stij) paulinienne que l’on a l’habitude de nommer 

le crédit ou la foi (fides en latin), la doxa (dÒxa) comme réputation et comme gloire et enfin 

l’hupolèphis (ÙpÒlhyij) aristotélicienne comme croyance et jugement universel29. La doxa est 

d’autre part constitutive du fonctionnement de ce que nous nommons les machines et bien 

sûr de la machine mythologique, en ce sens elle serait endoxa ou « opinion courante » selon 

l’expression de Roland Barthes30 : l’endoxa serait alors le moteur même des machines, le moteur 

même des régimes de croyance. Cependant ici nous suivons le même questionnement que 

Giorgio Agamben dans l’ouvrage Le règne et la gloire31 et nous nous interrogeons sur ce double 

27 Giorgio Agamben, État d’exception, Homo Sacer i, trad J. Gayraud, Seuil, 2003, p. 122. 	
28 Voir à ce propos Giorgio Agamben, Le temps qui reste, trad. P. Alferi, Payot Rivage, 2000, p. 178 et voir 
surtout, Le sacrement du langage, archéologie du serment, Homo sacer ii, 3 , trad. J. Gayraud, Vrin, 2009. 
29 De Anima, 427b16. 
30 Voir à ce propos, Bruissement du langage, op. cit. p. 81. 
31 Il regno e la gloria, Neri Pozza, Vicenza, 2007, ch. 7, p. 219, Le règne et la gloire, trad. J. Gayraud & M. Rueff, 



57ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

fonctionnement de la doxa comme croyance et comme gloire  : mais nous devons surtout 

nous intéresser à ce qui permet et ce qui maintient cette doxa, c’est-à-dire à la puissance du 

fonctionnement des régimes doxiques, la puissance de ce doxazein (dox£zeŒn) de ce maintien, 

de cette glorification. 

	 Pour le moment nous nous contenterons de considérer que la fête fonctionne comme 

le maintien d’une structure (ou d’une machine) mytho-symbolique et conceptuelle qui lie 

la possibilité d’un plaisir dans la participation intensive32 aux régimes collectifs. C’est ce 

fonctionnement qui constitue le cœur de la fête et des régimes de la festivité ; maintenir cette 

idée et cette forme, de sorte qu’elles constituent la puissance doxique de la fête. Le maintien 

signifie d’une part que comme toute machine, la fête en fonctionnant expose son propre 

fonctionnement, et d’autre part que chaque participant au festif est aussi un participant au 

fonctionnement de la fête et à son fonctionnement doxique en s’exposant en état de fête. 

	 Il s’agit d’un des points les plus complexes de l’analyse des régimes de la fête. Nous le 

laissons volontairement en suspens, puisque nous y reviendrons très amplement dans les 

parties suivantes. 

	 § 3. Mesure de l’éthicité. Le double mouvement d’acceptation d’une anomie et de 

l’exposition de sa participation à l’anomie constitue ce que nous nommons la mesure de 

l’éthicité des régimes de la fête. D’une part, c’est ce qui permet simplement d’appréhender 

l’ensemble des phénomènes de subversion, de renversement et de transgression, à la 

condition, bien sûr, de considérer que ce n’est jamais uniquement du ressort de l’individu 

quelconque et singulier. C’est pour cela que avons recours à cette mesure d’éthicité. Nous 

devrions même la nommer mesure d’éthopoiéticité33 au sens initial ou étymologique de 

quelque chose qui conditionne la manière et le comportement  : la fête est un régime 

très structuré, et au fond très identifié et identifiable, dont l’ensemble des structures de 

transgression ou de respect (la dimension éthique de la fête) sont à considérer comme la 

mesure propre – la règle – de la fête. 

Seuil, 2008, ch. 7, p. 299.
32 Il va de soi que le concept d’intensité est essentiel pour notre recherche. Il faut entendre ici dans « participation 
intensive », d’une part la mesure du collectif comme expérience d’une densité, et, d’autre part, l’expérience de la 
densité des régimes sémiotiques.	
33 Pour cette notion d'éthopoiéticité, nous renvoyons à Plutarque, Vies, Périclès, 2.3, ce qui forme les mœurs 
« êthopoioun » (τὸ γὰρ καλὸν ἐφ᾽ αὑτὸ πρακτικῶς κινεῖ καὶ πρακτικὴν εὐθὺς ὁρμὴν ἐντίθησιν, ἠθοποιοῦν οὐ 
τῇ μιμήσει τὸν θεατήν) et essentiellement à Michel Foucault, Herméneutique du sujet, Gallimard, 2001, p. 227-
228 et Le courage de la vérité, Gallimard, 2009, p. 62. 



58

	 D’autre part, la notion d’éthicité renvoie implicitement à la position de l’individu dans 

le collectif ; non plus par rapport aux phénomènes transgressifs de la fête mais par rapport 

aux statuts singuliers de l’exposition de l’individu, principalement en fonction de son choix, 

essentiel, d’y participer ou non, d’avoir une activité ou non, d’être en repos ou non, plus 

précisément encore, en fonction de son choix d’une activité de repos. Il s’agit, en fait, de cette 

troisième activité (ou plutôt de cette troisième mesure de l’agir), peut-être sous-entendue par 

Aristote dans l’Éthique à Eudème34 « celui-ci est tantôt une passion, tantôt une action, tantôt 

quelque chose d’autre » et peut-être supposée par Spinoza dans la surprenante proposition ii 

du livre iii de l’Éthique35, «… ni déterminer le Corps au mouvement, ni au repos, ni à quelque 

chose d’autre (si ça existe) ». Ce « quelque chose d’autre » serait l’activité de repos. 

	 Pour synthétiser, nous posons que la mesure d’éthicité des régimes de la fête suppose 

trois fonctionnements distincts et corrélés  : d’une part la mesure d’éthicité est liée au 

comportement collectif comme mesure de la transgression et de l’altérité36, d’autre part elle 

est liée à l’exposition du fonctionnement de la machine (dox£zeŒn) et à l’exposition du sujet 

en état de fête, à son exhibition37 et enfin elle est liée à la mesure de l’opérativité et de 

l’inopérativité. 

	 1.3 Notion de périodicité. 

	 L’analyse de la troisième sous-composante du festif est incontestablement la plus complexe : 

elle se subdivise à son tour en trois sous-composantes, la mesure de la suspension, la mesure 

de l’observation et la mesure du spectaculaire. La fête est indéniablement liée au temps, à 

deux temps, à celui de la durée et à celui du calendrier : il s’agit donc de la perception de deux 

événements différents. Cette différence dans la perception, dans l’appréhension gnoséologique 

de la fête, induit alors trois modèles : une appréhension du temps dans sa linéarité et dans sa 

suspension, à partir de laquelle, l’individu, le sujet fabrique une mesure de l’observation du 

temps et de sa participation et du temps propre aux régimes de la participation, c’est-à-dire 

de la puissance spectaculaire de la fête et du temps de la fête. 

34 1245b., voir ch. iii, 4, § 3, p. 181. 
35 Nec ad motum, neque ad quietem, nec ad aliquid (si quid est) aliud determinare potest. 
36 Voir Georges Moliné, Hermès mutilé, op. cit. p. 124. 
37 Ibid. p. 147. 



59ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

	 § 1. Mesure de la suspension. Plus précisément, il s’agit de la mesure de la suspension du 

temps de l’activité, du temps calendaire et du temps historique. Cette notion est essentielle 

pour appréhender une analyse de la fête. Nous y aurons recours tout au long de cette thèse, 

c’est pourquoi nous en traçons ici une brève archéologie38. 

	 Nous retenons, d’abord, trois termes de la langue grecque ancienne qui disent, tous, 

quelque chose autour de la suspension. Deux premiers termes construits sur le verbe paÚw, 

qui signifie lui-même cesser, le terme di£pausij qui signifie la cessation et le terme ¢n£pausij 

qui signifie la cessation au sens du repos. Le terme ¢n£pausij est, d’une part, le terme utilisé 

par Aristote dans l’Éthique à Nicomaque39 pour parler du repos et du loisir et c’est, d’autre 

part, le terme qui est utilisé par la Septante pour traduire le repos hebdomadaire, pour traduire 

le terme Sabbat.

	 Il y a ensuite, pour l’appréhension du concept de suspension, l’importante pensée des 

sceptiques et la pensée de Sextus Empiricus. Il y a ici deux termes, d’abord mon» qui dit le 

repos au sens d’une pause ou plus précisément encore au sens de ce qu’on arrête  : c’est le 

terme utilisé pour le chapitre dix-sept du livre iii des Esquisses pyrrhoniennes40 le perˆ monÁj, 

et ici précisément au sens où tout est affecté et où donc rien n’est au repos (oÙd�n ¥ra mšnei). 

Ensuite il s’agit du terme, plus dense, d’™poc», autrement dit la suspension, ici suspension 

de l’activité cognitive (puisque tout est incompréhensible ou inexistant…). Le terme ™poc» 

signifie la cessation et le verbe dont il dérive, ™pšcein signifie se tenir, au sens de se diriger, 

occuper, retenir et suspendre. Il y a donc une multitude de choses à appréhender ici : d’abord 

c’est le terme qui a donné en français le mot époque, c’est-à-dire un temps donné marqué 

par un point d’entrée et de sortie, pourrait-on dire, en somme, un et une espace41 de temps. 

Celui et celle du temps de l’appréhension et de la saisie. Pour Sextus Empiricus, c’est bien sûr 

la notion centrale du scepticisme, c’est aussi ce qui permet, en fait, de vivre (mieux ou bien) : 

« nous arrivons d’abord à la suspension de l’assentiment, et après cela à la tranquillité »42, 

38 Pour une analyse approfondie du concept de suspension, voir ch. iii, 4, p. 165 sq. 	
39 Livre iv, 14 et passim. Par ailleurs il existe chez Aristote (essentiellement dans le De Anima) un autre terme 
pour le repos, il s’agit du terme ºrem…a. Mais il d’agit ici d’un terme qui dit le repos physiologique simple. 
40 Sextus Empiricus, Les esquisses pyrrhoniennes, Seuil, 1997, trad. Pierre Pellegrin, p. 433. 	
41 L’espace féminine est à entendre précisément au sens d’intervalle et pas simplement comme quelque chose 
d’indéfini (par ailleurs cette espace n’existe en français que pour nommer le blanc entre les glyphes, voir à ce 
propos, ch. iv, 4, p. 229). Pour plus de précisions sur le sens de cette espace nous renvoyons à Martin Heidegger, 
Essais et conférences, Gallimard, 1954, trad. A. Préau, p. 183 : « Une espace (Raum) est quelque chose qui est 
“ménagé” (Eingeräumt), rendu libre, à savoir à l’intérieur d’une limite, en grec pšraj. La limite n’est pas ce où 
quelque chose cesse, mais bien, comme les Grecs l’avaient observé, ce à partir de quoi quelque chose commence 
à être ». 
42 Esquisses pyrrhoniennes, Livre i, 4 [8] : « tÕ m�n prîton e„j ™poc»n, tÕ d� met¦ toàto e„j ¢tarax…an ».



60

« nous disons que la tranquillité (¢tarax…an) suit la suspension (™pocÁ) de l’assentiment sur 

toutes choses »43. Sextus Empiricus définit la suspension ainsi : « la suspension (™poc¾) de 

l’assentiment est l’arrêt (st£sij) de la pensée (diano…aj) du fait duquel nous ne rejetons ni 

ne posons une chose »44. Ce qui nous intéresse ici, c’est l’analyse de Roland Barthes45 : d’une 

part, la notion d’™pocÁ, comme suspension du jugement mais non de l’impression, « n’est 

pas une abdication des intensités », et, d’autre part, elle a une dimension éthique puisqu’elle 

vise à un bien vivre. La fête pourrait alors être cette espace de temps qui peut viser (ou non) 

à un bonheur ; d’autre part, toujours comme espace de temps, elle est très exactement le lieu 

et le moment de l’expérience des intensités. Il est possible ici de penser que la fête puisse être 

d’autant plus proche de la notion d’™pocÁ qu’elle tend elle aussi, dans de très nombreux cas, 

à une suspension de l’activité cognitive et analytique. 

	 Nous avons dit, quelques lignes plus haut, que le terme ™pocÁ a donné en français le 

mot époque. L’époque renvoie bien sûr à toute sorte de moments du passé, plus ou moins 

historiques et plus ou moins bien marqués. Elle désigne aussi, dans le langage courant, le 

temps où l’on vit, l’espace qui représente ce temps partagé et vécu, autrement dit ce que 

nous appelons le contemporain. Avoir conscience de l’époque, signifie alors être en mesure 

d’accéder à ce présent et à y renoncer immédiatement : ce serait alors une autre définition 

possible de la fête46. 

	 Nous indiquons ici une piste de recherche, que nous aborderons ultérieurement : il s’agit 

de l’emploi chez Spinoza de la notion de repos. Pour appréhender l’absence de mouvement, 

le repos, Spinoza utilise d’une part le terme quies mais surtout le terme acquiescentia, du 

verbe acquiescere qui signifie se reposer mais aussi se reposer sur. Nous analyserons le concept 

d’acquiescentia chez Spinoza comme pensée de la satisfaction47. 

	 Mais revenons à notre analyse du concept de suspension. Nous avions évoqué dans 

l’introduction les travaux d’Alfred North Whitehead sur le temps. Nous avons utilisé pour 

appréhender le concept de moment le terme féminin d’espace ; c’est cela cette épaisseur 

dont parle Whitehead dans son concept du slab48. La mesure de la suspension est alors 

phénoménologiquement la perception non plus d’une durée comme linéarité, comme une 

étendue (stretch), non plus d’une durée comme tranche ou section (slice), mais comme un bloc, 

43 Ibid. Livre i, 13 [31] : « ™peˆ d� t¾n ¢tarax…an ¢kolouqe‹n ™f£skomen tÍ perˆ p£ntwn ™pocÍ ». 
44 Ibid. Livre i, 4 [10] « ™poc¾ dš ™sti st£sij diano…aj di' ¿n oÜte a‡romšn ti oÜte t…qemen ».
45 Cours au Collège de France, 1977-1978, in Le neutre, Paris Seuil, 2002, p. 251. 	
46 Voir à ce propos, Qu’est-ce que le contemporain ?, Giorgio Agamben, trad. M. Rovere, Rivages, 2008.
47 Éthique ; essentiellement le livre iii, Des affects et définition xxv, voir aussi ch. iii, 4 § 1, p. 166. 	
48 Le concept de nature, op. cit. p. 92. 	



61ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

une bande épaisse, une épaisseur, un morceau, un slab : Whitehead dit « en d’autres termes, 

une durée retient une épaisseur temporelle »49. Ce qu’il s’agit de comprendre maintenant c’est 

le sens de cette épaisseur temporelle, le sens de ce maintenant, en somme ici, le sens de la 

formule paulinienne du « temps du maintenant », le Ð nàn kairÕj. 

	 Deux éléments de réponses donnés par Whitehead. D’abord « ce que la conscience sensible 

livre à la connaissance, c’est la nature à travers une période ». Ce qui veut dire, d’une part, que 

toute opération gnoséologique est liée à la durée et non au moment. Ce qui veut dire, d’autre 

part, que la fête est aussi bien un retrait de l’opération gnoséologique comme vécu du moment 

et en même temps perception de ce temps suspendu, maintenu dans son épaisseur. Enfin, ce 

qui corrobore ce que nous venons de dire, il y aurait plusieurs « familles de durées »50. Il reste 

maintenant à comprendre ce que cela signifie. 

	 Il y a encore une autre manière d’appréhender une pensée de la suspension. Une des 

plus complexes, une des plus étoilées. Il s’agit de la question de la suspension du temps, 

certes, mais cette fois du temps historique. Il s’agit bien sûr du très ancien modèle du temps 

paulinien, autrement dit, du temps messianique, c’est-à-dire le temps du maintenant, le Ð 

nàn kairÕj qui se trouve être contracté – Ð nàn kairÕj sunestalmšnoj ™st…n51 – entre le 

temps d’un déjà (le Messie), d’un pas encore (le maintenant) et d’un bientôt (la parousie). 

Nous renvoyons ici, bien sûr, à l’analyse de Giorgio Agamben sur le temps messianique52 ; 

cependant nous voulons insister sur l’emploi paulinien du verbe sustšlle‹n  qui signifie 

à la fois contracter53, mais aussi rabaisser, envelopper et enfin replier comme on referme 

les voiles d’un bateau. « Le temps est contracté  » signifie, ici, précisément, ce qu’on peut 

entendre dans le terme slab utilisé par Whitehead. La contraction du temps signifie que le 

temps présent est la suspension radicale du passé dans l’attente de son éclatement comme 

suspension du temps qui ne parvient plus alors à atteindre le statut de temps historique : il 

est immédiatement temps oublié ou temps immémorial. C’est en soi très exactement la thèse 

que soutient Walter Benjamin dans les Concepts sur l’histoire. Ici, dans la thèse xv, ce sont les 

classes révolutionnaires qui ne font pas éclater le temps historique mais qui « ont conscience 

de faire éclater le continuum de l’histoire ». Ce qui est proposé ici c’est l’appréhension d’un 

49 Ibid. p. 95. 	
50 Ibid. p. 111.	
51 Paul Épitre aux Corinthiens, 1 Cor. 7, 29.	
52 Le temps qui reste, op. cit., Quatrième journée. 	
53 « Contracter » est le verbe utilisé par Giorgio Agamben dans Le temps qui reste. Habituellement ce passage est 
traduit de la façon suivante « le temps se fait court ». Enfin dans la Bible publiée par Bayard en 2001, ce passage 
est traduit « le temps est compacté désormais » (trad. Frédéric Boyer et Hugues Cousin). 	



62

choc – le Messie, le prolétariat marxien, les classes révolutionnaires – qui, selon les mots 

de Benjamin, bloque et cristallise le temps présent. Bien sûr l’expérience de la fête (non 

essentiellement rituelle) se constitue de la même manière comme un écrasement du passé et 

de l’avenir dans le temps présent. On retrouve une analyse identique de cette suspension dans 

le chapitre i « La sospensione del tempo storico » du Spartakus de Furio Jesi54 : en somme les 

expériences possibles de la suspension du temps se trouvent lovées au cœur des formes du 

mythe et au cœur des régimes de l’intensité de la participation à la fête. Il faudrait encore 

ajouter à cette liste, déjà longue, les réflexions de Karl Marx sur les classes et le prolétariat, 

nous y reviendrons. Ajouter encore les thèses agambéniennes sur la tension dialectique qui 

trouve son point de départ dans la pensée du temps messianique. Enfin, et nous finirons 

ainsi, aborder le travail de Martin Heidegger sur le temps à partir de la Stimmung de l’ennui55. 

Pour construire une analyse de l’ennui (Langeweile), Heidegger analyse le temps (Weile), le 

laps de temps, comme un s’arrêter, un demeurer, un durer (Verweilen), il s’agit en somme 

d’analyser l’expérience du présent et du maintenant : 
Mais le maintenant ne peut pas non plus apparaître comme ce qui est ultérieur, comme ce qui est encore 

à venir. Il ne peut rien venir, parce que l’horizon de l’avenir est ligaturé. Verrouillage du passé et ligature de 

l’avenir ne suppriment pas le maintenant mais lui ôtent la possibilité de passer du pas-encore au ne-plus, 

la possibilité de s’écouler. Verrouillé et ligaturé des deux côtés, le maintenant s’engorge dans son arrêt 

durable, et dans son engorgement, il se dilate. Privé de la possibilité de passer, il ne lui reste plus qu’à 

persévérer – il doit nécessairement rester à l’arrêt.56 

	 § 2. Mesure de l’observation. L’appréhension du temps comme mesure suspensive, que nous 

venons d’analyser, conduit le sujet festif à se placer en situation (en poste) d’observateur de 

trois manières différentes : soit en observateur de la fête et en observateur des participants 

de la fête, soit en participant de la fête au cœur de l’expérience de la festivité, soit dans la 

posture du repos (il ne s’agit pas ici d’une posture de l’attente, le premier modèle, mais bien 

une posture de repos comme suspension de l’activité, sans pour autant perdre son statut de 

participant). 

	 Il y aurait alors deux fonctionnements identifiables qui « recouvriraient » les trois modes. Il 

y aurait d’une part ce que nous nommons l’observation de la mesure calendaire (la fête passée 

54 Furio Jesi, Spartakus, Simbologia della rivolta, Turin, Bollati Boringhieri, 2000, p. 18-33, voir aussi pour 
la lecture de ce chapitre en français, « Suspension du temps historique  », revue MIR, n°2, p. 468, trad. de 
l’auteur.	
55 Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique, trad. D. Panis, Gallimard, 1992, p. 97-251 
et ch. iv, 3, p. 216.
56 Ibid. p. 192. 	



63ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

ou prochaine, le dimanche passé ou prochain, etc.) ou mesure du parapègma (par£phgma) la 

mesure du tableau, de la règle, du calendrier, autrement dit d’un nomos conceptuel comme 

représentation du temps cyclique, périodique mais aussi comme représentation de l’alternance 

du temps festif et non festif. C’est une alternance aveugle et incohérente puisque le sens en a 

disparu : c’est le sens de la précision de Walter Benjamin, les calendriers « sont les monuments 

d’une conscience historique dont toute trace semble avoir disparu »57. En somme, c’est une 

mesure écrite du temps comme alternance du temps de la transgression et du temps du 

respect de la règle, c’est le tableau, l’agenda, le calendrier, les vacances, etc. 

	 Mais il y a, d’autre part, ce que nous nommons une mesure d’observation (comme 

observation du fonctionnement de la fête et de la non fête, de l’autre comme participant ou 

figure de l’attente, de soi, etc.). Nous nommons encore cette mesure celle du per…odoj. Il 

s’agit de l’observation du cycle, de la période, de la durée, mais il s’agit avant tout et surtout 

de comprendre que la fête est systématiquement liée aux procédures d’observation. En cela la 

fête et les régimes de la festivité seraient très profondément liés à une posture d’observateur, 

de guetteur, dans laquelle il s’agit d’observer l’autre, mais surtout d’observer la manière avec 

laquelle le temps s’écoule, se déroule, se compacte et se dilate, la manière avec laquelle le 

présent et le maintenant s’incrustent dans le souvenir, dans l’immémorial, dans les régimes de 

la participation et du collectif, dans la mythogenèse des formes. La fête est donc stratégique, 

c’est un dispositif de guet et d’affût. 

	 § 3. Mesure du spectaculaire. La fête comme acte social est toujours liée – il nous faudra le 

démontrer – au spectaculaire. D’une part, parce qu’elle se constitue en spectacle, en dispositif 

à voir et d’autre part, parce que le sujet festif alterne toujours entre régime de participation 

et de non participation, autrement dit entre spectateur et sujet du spectacle. Cette mesure 

du spectaculaire, c’est ce que nous nommons mesure de la qewr…a, c’est-à-dire mesure de la 

dialectique inhérente au festif qui fait que la fête est toujours son propre spectacle et que, 

par voie de conséquence, le sujet en fête est toujours son propre spectacle et son propre 

spectateur. 

	 Nous avons conduit une longue analyse de la valeur des trois sous-composantes de la fête, 

le joui, le collectif et la périodicité. Nous l’avons fait pour fournir un matériau et un substrat 

aux analyses, qui vont venir, de la fête. Les trois sous-composantes de la fête indiquent de 

manière substantielle :

57 Concepts sur l’histoire, op. cit., thèse xv. 	



64

	 i. que la fête est liée à une appréhension possible du plaisir (visée éthique) comme 

espace d’excitation du désir ;

	 ii. que la fête est intégralement liée au collectif comme saisissement et maintien 

d’une exhibition, d’une exhibition de soi ;

	 iii. que la fête est substantiellement liée à l’observation de la mesure du temps 

et des affects. 

	 2. Analyse sémiotique. 

	 § 1. La fête est un acte social comme le langage, donc « du comportement social, c’est-

à-dire une praxis  »58. La fête est entièrement du mondain. Précisons quand même que la 

fête n’existe, a priori, que dans le mondain (il serait impossible, à moins d’avoir recours à la 

métaphore, d’imaginer ce que puisse être une fête ailleurs que dans le mondain) et que dans 

les régimes du collectif (ici encore pour imaginer l’inverse, il faut avoir recours à la métaphore 

ou à l’exercice de la littérature). Mais, si la fête existe, car il reste à le prouver, il restera alors 

à déterminer l’influence et l’importance de sa valeur doxique ; autrement dit à quel point 

peut-elle être vide et constituée essentiellement de l’idée de ce qu’elle est. C’est en ce sens 

que la fête différe, essentiellement, du langage. La fête existe donc, essentiellement, comme 

représentation et comme possibilité. Si la fête est du mondain, elle est du langage, elle est 

donc entièrement linguistique et sémiotique. 

	 La fête, comme le langage, intègre un sujet social, relationel et interactif (même si dans 

certains cas, cette relation et cette interactivité sont proches du rien). Il s’agit d’un sujet social 

comme participant à un régime de la fête et d’une relation comme mesure absolue du festif. 

En d’autres termes c’est le collectif, c’est la dimension collective de la fête et des régimes 

de la festivité. Il s’agit de l’interactif comme liens complexes dans le corps social et dans la 

mesure d’une participation, d’une position et donc d’un parti-pris moral. La question de 

l’interactivité se mesure aussi comme le fonctionnement d’un inter-agir dont le noyau est la 

question de la mémoire et de l’actualité. 

	 Il existe alors une série de problèmes, dont le premier est celui de la mesure (ou simplement 

de la perception graduelle) de l’expérience de la relation et de l’expérience de cet inter-agir. 

Nous savons, bien sûr, que cette expérience est problématique, parce que dans la forme même 

58 Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit. p. 19.	



65ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

du temps de cette expérience, à l’arrêt, nous sommes dans ce que nous aimerions appeler le 

présent mais surtout dans une situation où « nous en avons perdu mémoire » au sens où « nous 

sommes coupés de notre avoir-été et de notre avenir »59. Chez Heidegger il s’agit précisément 

de comprendre que cet espace, qu’ici nous appelons fête, est un espace de modification qui 

ne laisse percevoir que la radicalité du maintenant, de l’actuel. Chez Furio Jesi60, il s’agit de 

percevoir que n’est jamais résolue la position du participant et de l’observateur : en somme, 

nous ne sommes ni vraiment l’un ni vraiment l’autre, perdant ainsi toute une part de cette 

relation. Nous n’accédons, en fait, jamais à un statut intégral, nous n’accéderons donc jamais 

à cette mesure de la relation et de l’expérience de la fête. Dernière manière d’appréhender ce 

problème, c’est le renversement de cette expérience du présent, en expérience de l’inactuel : 

c’est la thèse de Giorgio Agamben61 : en fait, être présent, c’est renoncer à ce présent dans 

la mesure où il s’absorbe dans l’inactuel. Être présent, c’est donc renoncer incessamment à 

l’instant parce que nous sommes projetés dans une autre appréhension du temps ; celui qui 

est présent, c’est « aussi celui qui, par la division et l’interpolation du temps, est en mesure 

de le transformer et de le mettre en relation avec d’autres temps »62. Nous ne sommes pas en 

mesure d’accéder intégralement comme sujet social au régime de la festivité. Ce qui pose alors, 

on s’en doute, un immense problème. S’agirait-il d’une relation simulée et/ou partiellement 

symbolique ? S’il s’agit d’un simulacre alors le concept de fête est un concept vide63. La fête 

est peut-être vide, cependant elle expose un fonctionnement et c’est ce fonctionnement que 

nous devons analyser. 

	 § 2. La fête devrait être une praxis. Surgit alors un deuxième problème : nous avons dit 

précédemment que la fête, si elle est un acte social, c’est une praxis. Or pour que la fête soit 

une praxis, il faudrait qu’elle soit une « activité ordonnée à un résultat ». On peut considérer 

qu’il y a au moins deux choses subordonnées aux régimes de la festivité : la possibilité du plaisir 

comme mesure du désir et la possibilité d’un temps périodique comme mesure calendaire. 

La question du plaisir permet alors d’appréhender la fête comme une praxis, comme un agir 

immédiat, perceptible dans la possibilité même du fait de se réjouir. La mesure calendaire, 

en revanche, ne dispose pas à cette immédiateté : la fête du calendrier est, en ce sens, moins 

59 Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 191.	
60 Furio Jesi, La fête et la machine mythologique, op. cit. p. 38-44.
61 Qu’est-ce que le contemporain ? op. cit. 
62 Ibid. p. 39.
63 Voir ch. iii, 1, § 1, p. 146 et ch. iv, 2 & 3, p. 205 sq. 



66

une praxis qu’un processus extérieur à la participation singulière, moins une praxis qu’une 

connaissance rarement liée, au sens propre, à la fête. 

	 Un troisième problème surgit alors. Il y a plusieurs niveaux de lecture de la notion de 

praxis. Pour les besoins de notre recherche nous en relevons quatre. 

	 Il y a d’abord une définition linguistique. Une praxis est un acte qui « implique forcément 

une position des parties prenantes à l’activité »64 linguistique ou festive (dans notre cas) et 

qui implique donc une relation ou une interaction entre une praxis comme activité sociale 

et comme activité culturelle singulière. C’est, à la lettre, la définition du langage. En ce cas 

est-ce que la fête est, au sens propre, une praxis  ? La fête est, elle aussi, cette relation des 

deux activités, sociale et culturelle ; cependant les choses ne sont pas si simples dès qu’il s’agit 

d’appréhender la question de la position. La fête implique forcément une position entre les 

parties prenantes mais il reste à définir la valeur de cette position, la valeur de cette éthicité 

alors que nous savons que le statut de participant n’est jamais stable. 

	 Il y a, ensuite, une définition aristotélicienne de la praxis. Elle est l’une des trois activités 

essentielles à l’homme avec la po…esij et la qewr…a65. La praxis est un des premiers mots 

de l’Éthique à Nicomaque, « toute action (pr£xij) et tout choix (proa…resij) tendent vers 

quelques biens »66. La praxis est alors la mesure de l’agir du sujet sans qu’il soit besoin d’une 

œuvre (po… esij), et c’est en cela que la praxis s’oppose ainsi à la poiésis, en somme à la pro-

duction. En ce sens la fête est alors bien une praxis comme une simple mesure de l’agir ou 

du non agir (et cette précision est essentielle pour la suite de notre recherche) et précisément 

comme une activité non subordonnée à une opérativité. 

	 Troisième définition, la mesure de l’action (actio) chez Spinoza. Les affects (affectus) et l’effort 

(conatus) sont la mesure de l’agir (motus) qui se réalise soit par le mouvement (motus) soit par le 

repos (quies) soit, selon les mots de Spinoza, par « quelque chose d’autre (si ça existe) »67. L’action 

et la praxis sont volonté et désir d’un état et volonté de le faire persévérer68 : cet état est un état 

d’agir et de non agir (de mouvement et de repos). En cela la fête est une praxis puisqu’elle est à 

la fois un agir participatif opératoire et un agir participatif inopératoire. 

	 Nous devons nous arrêter quelques instants sur cette proposition. Une praxis doit, dès lors, 

être considérée comme une activité en vue de quelque chose, mais aussi comme une non-

64 Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit. p. 19.	
65 Rappelons, par ailleurs, que la pr£xij est subdivisée, selon Aristote, en trois sous-composantes, l’éthique, le 
politique et l’économie.	
66 Éth. i, 1 1094a1.	
67 Livre iii, prop. ii.
68 Livre iii, prop. vii.



67ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

activité, ou plus précisément comme une activité en vue de rien, comme un moyen sans fin. 

Toute praxis est donc une mesure d’un non-agir. Ici plusieurs questions vont se poser. Peut-on 

dire que toute praxis est une mesure de l’inopérativité ? peut-on dire encore que tout agir est 

manifesté par un non-agir ? Si nous sommes capables de répondre à ces questions, peut-on 

dire alors que toutes les activités de l’homme sont sur ce modèle ? enfin peut-on dire que les 

langages participent aussi de ce modèle ? et qu’ils sont donc inopératoires ? On s’en doute, 

ces questions sont essentielles pour notre recherche et essentielles pour la compréhension des 

régimes de la festivité et bien sûr pour la compréhension des régimes sémiotiques. 

	 Quatrième définition, enfin, celle de la praxis chez Karl Marx. Ici la praxis signifie deux 

choses, d’abord l’ensemble des activités du vivre, autrement dit, de la production, et par voie 

de conséquence, l’activité transformatrice69. En ce sens, la fête (et les régimes de la festivité) 

n’est pas une réelle praxis, ou alors il faut la prendre, soit dans la mesure négative du gaspillage 

(production inversée, une activité de gaspillage et d’excès), soit dans la mesure matérielle de 

l’abandance (ce qui s’oppose alors à la figure de la trophè70). Quant à la transformation, c’est 

ici encore plus complexe ; soit on considère que la fête est commémorative et en ce cas elle est 

assez peu transformatrice, elle est même au sens propre, rituellement, très conservatrice, soit 

on considère que la mesure de transgression de la fête est transformatrice, dans la gradualité 

de la destruction à la modification71, soit on considère que la fête est une activité en tant que 

telle, échappant du coup à la visée morale de la praxis marxienne, tout en en conservant la 

dimension vivante. 

	 Le festif est donc bien une praxis, une activité sociale et collective. Cette praxis implique 

un agir relationnel social donc des positions éthiques, et elle implique un agir non-productif. 

C’est ici qu’il y a le plus grand saut épistémologique : il faut analyser la fête comme un agir 

qui permet la stabilité de la zoè poiètikè (la vie pro-ductive) en faisant de ces temporalités 

des espaces qui distordent la gradualité des valeurs. Dans le cas de la festivité, les choses 

sont différentes puisque la zoè poiètikè est ouverte, de tous côtés, au point que ce qui relève 

de la productivité tourne à vide et c’est alors ce qu’on appelle le poématique72. Mais il faut 

aussi analyser la fête comme une praxis qui ne soit pas obligatoirement en opposition avec la 

qewr…a (l’acte théorétique s’oppose en soi à l’acte pratique). 

69 Voir Karl Marx, Thèses sur Feuerbach, trad. C. Labica, Puf, 1998.
70 Arisote, Éthique à Eudème, 1245b5, voir, à ce propos l’analyse ch. iii, 4, § 3, p. 181. 
71 Il y aurait un important travail à réaliser sur les problématiques de la prodictivité de la transformation, sur la 
mesure de l’abondance et sur le hors de prix. Voir à ce propos, Marcel Hénaff, Le prix de la vérité, Seuil, 2002.
72 Voir ch. v, 2, p. 258 sq. 



68

	 § 3. La fête est une empirie sociale. La fête est, plus précisément, du manifesté et un 

phénomène humain et social. La fête est incontestablement un produit social, mais elle est 

aussi son propre régime de fonctionnement et de manifestation. Il y a deux manières de 

l’entendre ; en empruntant à Georges Molinié une analyse du langage73 qui consiste à dire 

que le langage est à la fois un phénomène social et un même temps l’indice de ce qu’il est, 

l’indice de « sa propre fonctionnalité sémiotique qu’il représente, qu’il manifeste, dont il est le 

manifesté ». La fête existe comme produit social mais elle existe aussi comme l’indice maintenu 

de ce qu’elle est. L’autre manière d’entendre ce processus, c’est le recours à la théorie de Furio 

Jesi74 des machines : la fête est une machine – au même titre que la machine linguistique, 

mythologique. Qu’est-ce qu’une machine ? c’est, selon la définition de Jesi, « quelque chose 

qui fonctionne automatiquement »75. Ce qui signifie que la fête est quelque chose qui existe 

comme produit social et qui fonctionne « automatiquement » au sens où la fête produit la 

fête, au sens où la fête est un mécanisme mythogénétique. La fête se maintient alors comme 

un produit social et anthropologique, comme une détermination ontologique, c’est-à-dire 

le modèle de la fête, l’inscription et le « monument », et enfin comme une machine auto-

représentée et auto-manifestée76. 

	 Ce que la fête manifeste est, bien sûr, les trois sous-composantes joui, collectif et périodicité, 

mais la fête est la mesure même de ce qu’elle est, ou plus précisément elle est elle-même 

produit de son propre fonctionnement. La fête est alors une praxis comme manifestation et 

comme manifesté matériel du joui collectif et du temps collectif. C’est à la lettre un marqueur. 

Il faut établir que la fête est un marqueur important : marqueur d’une socialité et marqueur 

d’une « historicité » compactée, peut-on dire, comme perception d’une périodicité. Il faut 

préciser ici la perception graduelle de cette temporalité de la fête. Il y a trois notions, ou 

plus précisément, trois mesures temporelles, celle de l’époque, celle de la période et enfin 

de la fois (de la fréquence). L’époque, nous l’avons vu77, est avant tout une perception plus 

ou moins suspensive du temps, la période est une mesure plus stratégique et matériellement 

plus proche de la notion de durée (per…odoj, c’est la manœuvre et le tour) ; enfin le terme 

fois est un terme qui indique la fréquence d’un fait. Deux commentaires s’imposent sur le 

73 Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit. p. 62-63.
74 La fête et la machine mythologique, op. cit. 
75 Ibid. p. 113. 
76 Il est intéressant de noter ici que ce processus décrit est exactement le même pour l’analyse du processus à 
régime d’artistisation. Nous reviendrons amplement sur ce processus. Voir Georges Molinié, Hermès mutilé p. 
138-169.
77 Ch. i, 1.3, §1, p. 58.



69ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

terme fois, il s’agit d’une part de la valeur de son étymologie, vicis indiquant le tour et le 

retour et la notion de remplacement (sens du terme vicarius), et d’autre part le sens de ce que 

Georges Molinié appelle le « chaque fois »78. La fête, ou plus précisément la festivité, si elle est 

généralisable, est d’abord intéressante parce qu’elle est toujours unique, toujours une nouvelle 

fois, toujours une surprenante singularité, toujours sujette, selon l’expression de Georges 

Molinié « à transformation, à évolution, à risques ». La festivité est – comme le langage – le 

marqueur de ce chaque fois, le marqueur de ce temps de l’expérience d’une durée. La festivité 

est, en somme, toujours le marqueur d’elle-même dans la singularité de sa contingence. 

	 § 4. Contingence et substantialité. Il y a quelque chose d’essentiellement contingent dans la 

festivité, en ce sens qu’elle peut se réaliser comme elle peut ne pas le faire, en ce sens qu’une 

fête ou la festivité, en ayant lieu, peut exister comme ne pas exister79. Plus précisément, si 

la fête est liée, d’une part, à la perception du temps comme fréquence et, d’autre part, à 

la perception d’un temps comme ¤pax, il faut analyser plus avant encore le sens de cette 

contingence, puisque la fête c’est le momentané, le rapide, le fugace, le réel, l’immédiat, 

le vécu, le singulier, la saisie et le désir. En même temps et inversement, la fête s’enracine 

dans un rapport beaucoup moins contingent et beaucoup plus essentiel80, celui non plus du 

momentané mais du réitéré, non plus du rapide mais du ritualisé, non plus du fugace mais du 

tenu, non plus exactement du réel mais du conceptuel, non plus exactement de l’immédiat 

mais de l’attendu, non plus du vécu mais de l’oublié, non plus de la saisie mais de l’instant 

et non plus exactement du désir mais de son souvenir. C’est la fête calendaire, c’est la fête 

renouvelée. La fête serait alors aussi bien, essentielle et contingente, déterminée et immédiate 

et, plus saisissant encore, actuelle et inactuelle. 

	 Mais ici nous devons faire un examen plus approfondi de la question du substantiel et du 

contingent81. 

	  Le substantiel soit s’entendre (du moins nous l’entendons), d’une part, comme ce qui est 

propre à la chose en soi, à l’ens quatenus ens et, d’autre part, – de façon plus triviale – à ce qui 

est en soi consistant, voire copieux. Le substantiel est ce qui renvoie le langage vers le code et 

c’est ce qui renvoie alors la fête vers la forme de la célébration et vers la fixité du calendrier. 

78 Nous calquons ici notre analyse sur celle de Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit., p. 69. 
79 En ce sens une fête peut en remplacer une autre, par la fête suivante, par la fête prochaine. On retrouve ici 
fondamentalement le caractère de vicarius de la fête, de remplaçant. 
80 Ici la fête ne peut en remplacer une autre car elle est alors, maintenant, une essentielle marque temporelle ; 
elle est monument. 
81 Hermès mutilé, op. cit., p. 69-70. 



70

	 Le contingent doit s’entendre comme cette mesure du momentané ; au sens étymologique 

du verbe contingere, arriver (il faudrait même conserver le sens de produire une relation) et au 

sens du c’est possible (™ndšcomai), ce qui peut être ou non possible.

	 L’hypothèse de Georges Molinié est qu’il n’y a «  aucune impossibilité à déconnecter le 

contingent du substantiel  »82. Dès lors le substantiel ne serait plus cette ens quatenus ens 

comme valeur généralisable mais le résiduel :
On est conduit, pour sortir d’une impasse théorique, à historiciser la théorie, fondant la pertinence de 

celle-ci sur ce que, de toute théorisation possible, l’historicité nous laisse, le résiduel de l’humain incarné. 

C’est donc ce reste-là que je propose de considérer comme l’essentiel humain, le substantiel humain. 

Le substantiel humain ne serait présentable, et saisissable qu’en tant que tel : dans tous les caractères de 

l’historicité, c’est-à-dire la fragilité et la fugacité, l’instabilité et la multi-singularité, l’irréductibilité du 

chaque fois, la concrétude matérielle de chaque vécu empirique. Rien d’autre ; mais tout cela. »83 

	 Dès lors, nous pouvons considérer qu’il est possible de faire basculer l’appréhension de 

la fête vers ce substantiel résiduel84 : la fête est ce vécu momentané, fugace, immémorial et 

inactuel, c’est-à-dire déjà absorbé. Plus significativement ce qui est substantiel, c’est-à-dire 

ce qui relève d’une substance – substance des langages, substance du réjouir de la fête – c’est 

l’usage. Nous posons une thèse de Georges Molinié complexe et substantielle qui va nous 

servir de point de départ à notre analyse. Georges Molinié écrit « l’usage n’est pas prévisible, 

comme réel historique survenant. Mais seul l’usage existe »85.

	 Nous nous permettons ici de réutiliser, librement, cette formule pour les besoins de notre 

argumentation, c’est-à-dire pour une analyse non plus exclusivement orientée vers le langage, 

mais ici vers la fête. Le substantiel de la fête serait donc dans l’usage, autrement dit, dans 

la mesure et dans la forme de la participation aux régimes de la fête. L’usage (les formes 

participatives) est la substantialité de la fête, autrement dit, ce qui fait qu’elle existe et est ainsi 

la substantialité de sa contingence. 

82 Ibid., p. 69. 
83 Ibid., p. 70. 
84 La pensée du reste, on le sait, est très importante. L’ensemble du travail envisagé dans cette recherche, se tient 
dans l’ombre de cette pensée du reste, bien sûr celle de la pensée juive et celle de Paul (Rm, 11) : « de même, en ce 
moment présent (ἐν τῷ νῦν καιρῷ), il y a un reste préservé par le choix de la grâce (λείμμα κατ᾽ ἐκλογὴν χάριτος 
γέγονεν). Et s’il est bienveillant, ce n’est plus en raison des actes, sinon la grâce n’est plus grâce (εἰ δὲ χάριτι, 
οὐκέτι ἐξ ἔργων, ἐπεὶ ἡ χάρις οὐκέτι γίνεται χάρις), (Rm, 11, 5-6) ». Il y a le texte de Giorgio Agamben, Le temps 
qui reste, op. cit., p. 90 sq. Mais il y aussi la filiation de ces figures incontournables, celle du Lumpensammeler 
de Walter Benjamin, celle des minima moralia de Theodor W. Adorno, celle de la commununauté qui vient 
et de l’être aimble de Giorgio Agamben, celle de la substantialité du résiduel de Georges Molinié, celle de la 
survivance des lucioles de Georges Didi-Huberman. 
85 Ibid., p. 70. 



71ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

	 La non-prévisibilité de l’usage signifie, étymologiquement, le fait de ne pouvoir voir, à 

l’avance ce qu’est et ce que sera la fête. Cela signifie aussi – et nous y reviendrons – qu’il n’est 

pas possible, parce que nous en sommes incapables, de mesurer le festif comme usage. Nous 

sommes éventuellement capables de mesurer ce que les fêtes induisent conceptuellement 

dans les régimes mythologiques, doxiques et calendaires. La fête comme praxis est 

imprévisible. Ce qui veut dire que l’agir participatif à la fête et l’être-dans-la-festivité sont 

imprévisibles86. Ce qui veut dire aussi que le degré d’appréhension de imprévisibilité est lui 

aussi imprévisible. 

	 Il est impossible de pré-voir le « réel historique survenant ». Ici les choses se complexifient 

encore. Il faut entendre le «  réel historique » comme la matérialité du collectif, comme la 

matérialité du surgissement des empiries sociales. Ce qui veut dire que ce qui est visible est 

un réel historique qui est dans cette stricte limite de l’expérience vécue de la fête et contenu 

dans ce présent inamovible, dans ce maintenant  : tout ce qui se maintient, apparaît dès 

lors comme la mesure du cérémoniel ou du rituel et renvoie le participant à sa fonction de 

spectateur et d’observateur. Ce qui n’est pas prévisible c’est la « formule » du devenir de la 

fête. Ce qui est éventuellement visible, c’est la formule de l’expérience, la formule de ce qu’on 

éprouve : il faut entendre, dans le terme formule, le sens du Pasthoformel de Aby Warburg 

que Giorgio Agamben traduit précisément comme «  formule de pathos  »87. Ce qui est, 

encore, éventuellement visible, c’est leur « marque historique », dans le sens de l’expression 

benjaminienne88, c’est-à-dire que ce qui est visible est le moment, comme un instant, comme 

une image de ce qu’est la fête, mais uniquement dans le maintenant de la connaissabilité. 

L’usage – comme maintenant de cette connaissabilité, comme lecture, comme participation, 

comme observation et comme réel vécu – formerait alors, comme formule de ce qui est, une 

dialectique à l’arrêt, une Dialektik im Stillstand : la fête n’existe que dans l’instant, explosif, où 

nous sommes persuadés d’y participer tandis que déjà nous n’en sommes plus participants. La 

fête est alors une image, un bloc arrêté. La fête (comme les langages) n’existe donc que dans 

cette bande étroite, ce survenant, cette formule de l’instant. « Formule de l’instant » signifie 

ce que Warburg entendait dans son Pasthosformel, ce que la pensée grecque identifiait par le 

terme f£ntasma, l’image qu’on se fait d’une chose, ce qui se figure dans le maintenant, ou 

encore ce qu’Aristote entendait pour définir la notion d’acte : toute puissance dÚnamij est 

86 Ce point est essentiel car il permet, ici, d’une part, la possibilité d’analyser les phénomènes de transgression 
et d’autre part, analyser la limite de toute analyse anthropologique, sociologique et ethnologique.
87 Nymphæ, op. cit. p. 42 pour l’édition française et p. 16 pour l’édition italienne. 
88 Walter Benjamin, Paris, capital du xix° siècle, fragment [N 3, 1].



72

ainsi une puissance d’agir, une dÚnamij toÝ poie�n, mais aussi, et une capacité à recevoir et 

prendre forme, une dÚnamij toÝ paqšin89. 

	 On entend mieux la fin du fragment de Georges Molinié «  mais seul l’usage existe  », 

puisqu’il n’y a pas de prévisibilité et que cette forme, dès l’instant passé, se cristallise soit dans 

le souvenir, soit dans l’épaisseur de la doxa. Plus important encore, si seul l’usage existe, il 

n’y a dès lors aucune substance hors de l’existence contingente de l’événement, de la fête et 

de la festivité. Nous sommes alors en mesure de paraphraser, le festif n’est pas prévisible, 

comme réel historique survenant ; le festif existe alors même que la fête n’existe pas. 

Autrement dit c’est la formule de l’usage de la fête qui existe. La nuance ici est fondamentale. 

	 § 5. Matérialité et substance du festif. Si nous sommes parvenus à démontrer que la fête, 

et plus précisément, les régimes du festif sont essentiellement – et devrions-nous dire – 

intégralement du côté du vécu, de l’usage, de l’instant90, il nous faut poursuivre cette analyse 

de la fête comme matériau sémiotique, autrement dit, se poser deux questions : quel est le 

matériau de la substance du festif ? et comment fonctionne ce matériau ? Ce matériau, nous 

l’avons déjà identifié et analysé, il s’agit du joui, du collectif et du périodique. Nous devons 

cependant revenir sur un certain nombre de points. 

	 Le festif comme production humaine, comme fait social et linguistique est du ratio-

conceptuel. Le festif est donc exclusivement du mondain. Et il serait impossible de le penser 

autrement. Cependant, selon l’équation de Georges Molinié, « si tout le dicible est forcément 

du mondain, tout le mondain n’est pas forcément dicible. Il y a, il doit y avoir, du mondain 

indicible, ce qui autorise, légitime et exige d’autres mondanisations, selon d’autres types de 

langages, des langages non-verbaux »91 : le festif, pour de multiples raisons – nous les avons 

parcourues : le festif est un acte social, une praxis, du phénoménique et du contingent – n’est 

donc pas forcément dicible. Autrement dit, l’expérience de la fête n’est pas forcément ni 

transmissible ni dicible ni analysable ni mémorisable. L’expérience du festif dépendrait donc 

plus du principe des relata comme relations symbolico-doxiques à d’autres empiries collectives 

et singulières qu’à de véritables relatus. Le festif est sans aucun doute immémorial et indicible, 

il est cependant montrable. Cette remarque a une double importance : d’une part si la fête 

89 Voir Aristote, De Anima, livre iii, 3 < Pensée, perception, imagination >, 4, < L’intellect patient > et 5 < L’intellect 
agent >.
90 Ce qui pose, on s’en doute un tas de problèmes quant à l’analyse de la fête comme cérémonie, comme rituel, 
de la fête comme spectacle et comme calendrier. 
91 Hermès mutilé, op. cit. p. 117-118. 



73ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

est montrable, cela explique l’importance considérable du cérémoniel et du rituel : ce qu’on 

retient ce n’est pas la fête, mais la forme qui a été donnée à cet événement qu’on a nommé, à 

ce moment, fête. D’autre part, cela résout, en partie, le problème soulevé dans la note quatre-

vingt : au fond il n’y a de fêtes que celles qui sont participatives. Le calendrier n’est qu’une 

formule, mémorable et non oublieuse de la fête. Enfin cela explique le lien entre la fête et le 

spectateur ; mais cela ne signifie pas uniquement être spectateur, cela signifie que toute fête est 

substantiellement spectacle, qšwria, sans cela il n’y a pas la possibilité d’une mémoire, d’un 

récit, de relatus, de photographies, etc. Chacune de ces traces – car il s’agit de traces – est à la 

fois ce qui soulage d’avoir quitté l’expérience de la fête et ce qui matérialise l’image de la fête 

sans le festif. Giorgio Agamben écrivait dans Idée de la prose, que rien n’est plus obscène que 

les photographies personnelles : chaque photographie de fêtes est en ceci obscène que l’image 

montrée indique l’idée d’une fête vidée entièrement de sa festivité. 

	 La fête est donc essentiellement dans la dimension d’un il y a. On peut en relever au moins 

trois. D’un point de vue linguistique, d’abord, cela signifie très exactement « indiquer »92, c’est-

à-dire la puissance des langages dans une tension (permanente) vers ses propres limites. D’un 

point de vue sémiotique, c’est une tension déictique. C’est en ce sens un « il y a » beaucoup 

plus conceptuel, un « indiquer » beaucoup plus référencé, intra- et méta-linguistique : celui 

justement – idéologico-symbolico-littéraire – du corps, du désir, du sexuel, du festif, du 

transgressif93. Enfin, il faut encore entendre une dernière mesure significative de l’il y a  : 

celui mis en lumière par Jean-Luc Nancy94. Nous relevons cette formule « ce qu’on énonce 

fonctionne donc comme une annonce spectaculaire et sidérante : il n’y a donc pas ce qu’il 

y a  ! ». La formule est magnifique, puisqu’on y retrouve la notion de spectacle et celle du 

sidérant (nous ne sommes donc plus dans le con-sidérer), c’est-à-dire exactement l’indiqué 

brutal, réel, existant. Pour le reste il y a cette mesure du contingent mais surtout cette formule 

qui préfigure notre recherche sur la fête vide : la fête est un il y a vide, un il y a sans objet. 

Nous tenterons de le démontrer. 

 	 Poursuivant notre analyse de la matérialité de la fête et du festif, nous avions dit, qu’il 

s’agissait du joui, du collectif et du périodique. Mais cela définit, en soi la substance du contenu 

de la fête. Il reste maintenant à déterminer si c’est bien cela qui détermine la matérialité de 

92 Ibid. p. 121-122. 
93 Il faut entendre ici l’ensemble des éléments contenus dans la fonction déictique, autrement dit tout ce qu’on 
nommera renforcement, hypotypose, soulignement, « obscénité », image contact et image synérèse : voir Georges 
Didi-Huberman, Phasmes, éditions de Minuit, 1998, p. 29 et de l’auteur, Via, éditions Ikko, 2007, p. 36-37.
94 Jean-Luc Nancy, L’« il y a » du rapport sexuel, Galilée, 2001, p. 11. 



74

la fête. On peut alors poser comme hypothèse que le matériau, ou plus précisément ce qui 

constitue matériellement la fête, ce n’est pas immédiatement le joui, le collectif et le périodique, 

mais bien le vécu, la sensation, l’effet de réel et rien d’autre95. Et c’est cela, au sens propre, 

qui constitue l’existant de la fête, son existence phénoménique et qui constituera, en fait, sa 

substance du contenu, son « origine ». En somme, la fête n’est rien d’autre que ce qu’elle est à 

un moment précis ; le reste n’est que sa valeur idéologique et doxique. Il est à noter, cependant 

que cette dernière valeur est d’une importance fondamentale puisqu’elle détermine, bien sûr, 

l’ensemble du vécu de la fête. La fête est bien une machine qui produit (et maintient) sa 

propre substantialité : elle n’est donc, d’une part, rien d’autre que ce qu’elle est et, d’autre 

part, rien d’autre que ce qui la définit et la détermine, dans son processus : nous avons ici 

l’indice d’une définition des deux types de fêtes, celles qui sont essentiellement impliquées 

dans le commémoratif et celles qui sont essentiellement dirigées vers le jouissif. Une fois de 

plus nous aboutissons à cette conclusion, la fête est substantiellement vide, matériellement 

creuse ; en somme il n’y a pas ce qu’il devait y avoir. La fête est matériellement déterminée par 

la substance du contenu de sa valeur sémantique et de sa valeur doxique. Se pose alors une 

question, est-ce que la fête est matériellement transitive ?

	 § 6 Valeurs du festif. Il y aurait une double valeur de la fête, d’abord une mesure transitive 

comme valeur doxique de la fête et une mesure intransitive comme empirie, comme vécu de 

la fête. À la question « est-ce que la fête est signe de quelque chose ? » nous répondons oui si 

l’on considère la fête comme un puissant régime doxique, non si l’on considère la fête comme 

étant intégralement du vécu. On doit poser d’autres questions. Est-ce que la fête produit bien 

de la signification déterminée par la substance de son contenu sémantique ? La réponse est 

évidemment oui puisque la fête est un objet linguistique et doxique, elle produit donc du 

signifié et du signifiant analysables comme dimension sémantique de la fête sous la forme de 

notre tri-partition joui, collectif et périodique. Mais dans quelle mesure ? La fête ne produit 

pas (pr£ssein), exactement, de la signification comme les langages, elle est avant tout une 

immense machine doxique qui produit d’une part son propre maintien (diathre‹n) et d’autre 

part sa propre exposition (doxazein). En somme, la fête n’est pas exactement constituée 

comme un langage mais bien comme un des régimes linguistiques, à savoir les régimes 

d’art. Si la fête ne produit pas, au sens propre, de signification, elle produit de la 

participation. Ce qui est donc signification dans la fête c’est la participation, dans les deux 

95 Hermès mutilé, op. cit. p. 130.



75ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

sens d’ailleurs, celui d’une action et celui d’un résultat. La fête ne produit pas (pr£ssein) de 

signification (noàj) mais une participation (metous…a). On peut préciser les deux sens du 

terme participation, d’abord comme prendre part au collectif (koinonšw), ensuite comme 

simple participation à un possible jouir (metece‹n). 

	 Seulement, on s’en doute, un problème survient ; s’il n’y a pas d’intransitivité au sens où il 

n’y a pas de signe intransitif, sauf le geste96, qu’en est-il alors de la fête ? Il faut distinguer deux 

types possibles de transitivité : la fête comme agir en vue de quelque chose et la fête comme 

structure qui agit sur autre chose qu’elle-même. Ici l’analyse se complexifie. Commençons par 

citer un fragment de l’Hermès mutilé : 
Il y a l’ordre mondain, travaillé, c’est-à-dire à la fois traité et produit, dans les langages. Le langage n’est 

donc pas intransitif ; il est même transitif en deux sens. D’une part, il se déclenche et il se déploie, il se 

manifeste, par rapport au monde, par rapport à du monde : le monde est son passage et aussi sa limite 

– à jamais interdits. D’autre part, et c’est le point le plus sensible pour la présente discussion, le langage 

renvoie en permanence et par principe, systématiquement, au mondain, qu’il modèle et qu’il sculpte, qu’il 

constitue en référent d’intérêt, de valeur et de signification, qu’il conditionne sans cesse tout en recevant 

en retour, par un mouvement réciproque continu, l’exigence et l’appel à l’existence inter-subjective. […] 

On pourrait enfin ajouter une sorte de troisième dimension à la transitivité du langage, qui ne serait 

rien d’autre que de reconsidérer sous ce jour, sous cette qualification, son caractère constitutivement 

intentionnel, directionnel ; une telle nuance dans la pensée classique de l’intentionnalité permettrait 

peut-être à la fois de mieux comprendre la transitivité langagière, sa portée et ses limites, qui tiennent à 

la puissance génératrice du langage.»97 

	 Comment, à partir de cette réflexion sur la transitivité des langages, peut-on réfléchir à 

celle de la fête et du festif ?

	 En quoi la fête est transitive ? elle se manifeste, elle aussi, par rapport au monde et par 

rapport à du monde et elle se manifeste par rapport au mondain, dans le cas d’une fête 

rituelle et dans le cas d’une fête non rituelle. La fête est donc, ici, comme toutes structures 

sémiotiques, transitive. La fête renvoie maximalement et presque systématiquement au 

96 Ce qui signifie que le geste n’est pas signe de quelque chose mais qu’il est un il y a. Voir à ce propos Georges 
Molinié in Hermès mutilé, op. cit. p. 134, notes 65 & 66, ce qui signifierait que le geste serait intransitif. Mais 
il faut dès lors préciser ce qu’est un geste : un mouvement vers. Voir aussi Giorgio Agamben, Moyen sans fins, 
Rivages, 1995-2002, « Notes sur le geste » p. 59 et principalement Giogio Agamben, La puissance de la pensée, 
« Kommerell, ou du geste », Payot, 2006, p. 203 sq., et la question du « geste linguitique » (Sprachegebärde) : 
sous les trois formes essentielles de l’énigme (Rästel), du secret (Geheimnis) et du mystère (Mysterium). Il est alors 
possible d’entrevoir la fête comme une figure qui se tiendrait entièrement sous la forme de l’énigme, du secret et 
du mystère : une forme hermétique (ce que Umberto Eco nomme une sémiosis hermétique, voir note 109, ch. 
ii) en somme qui garantit, d’une part, la possibilité d’une herméneutique matérielle, d’autre part, la possibilité 
d’une intensité et, enfin, la figure de la comédie de la festivité. 
97 Ibid. p. 139. 



76

mondain puisqu’elle est une machine doxique ; elle est constituée par le mondain et en retour 

elle structure des modèles de signification (nous rappelons ici, bien sûr, la tripartition joui-

collectif-périodicité, mais aussi le caractère auto-fonctionnant de la machine). La fête est alors 

comme tout objet linguistique et comme tout objet doxique transitif. 

	 Cependant, si nous y réfléchissons, il surgit un premier problème  : la fête serait aussi 

comme machine un fonctionnement à vide et en ce cas elle est transitive, elle ne conditionne 

qu’elle-même, ne renvoie qu’à elle-même et produirait alors, dans cette puissance auto-

fonctionnante, essentiellement et maximalement, du référentiel98. En ce cas, la dimension 

transitive de la fête n’existe que dans sa puissance de maintien et d’exhibition. Le festif serait 

donc, comme structure linguistique, essentiellement et tendanciellement intransitif. Mais 

en fait il ne l’est jamais totalement, il donne, selon l’expression de Georges Molinié, une 

impression majeure d’intransitivité99. Nous atteignons ici le cœur du fonctionnement des 

régimes de la festivité  : donner l’impression d’une intransitivité comme valeur inaliénable 

et stable de la fête  : c’est alors le moyen de comprendre, d’une part, la question du rituel 

immémorial des fêtes calendaires et, d’autre part, le fonctionnement de la fête comme une 

structure vide, autrement dit, comme une machine, comme une machine doxique dont le 

but principal ou la tension principale est de se maintenir et de s’exhiber. Il restera alors à 

comprendre le principe de cette impression d’intransitivité. Pour le dire encore autrement, 

si la fête est du vécu, elle est alors une limite linguistique qui se donne l’impression d’être 

apparentée à un geste, alors la fête n’est construction et condition de rien, ou plus précisément 

de rien d’autre que d’elle-même au cœur du fonctionnement des régimes de la participation : 

participation à rien sinon à l’idée de soi et à son exposition. Ici la fête s’expose, simplement et 

entièrement, dans l’instant, dans la dimension kairologique du vécu. Elle n’est ici mesure de 

rien, signe de rien, ou plus précisément, elle donne l’impression d’être mesure de rien et signe 

de rien : elle donne l’impression d’être intransitive, essentiellement intransitive. 

	 Il reste enfin l’analyse de cette troisième mesure de la transitivité comme caractère 

intentionnel. Il faut d’abord préciser ce que nous entendons par pensée de l’intentionnalité. 

Il va de soi qu’il s’agit d’abord d’une question de directionnalité100, qui, ici, ne pose pas 

de problème. Il s’agit ensuite d’une pensée plus complexe autour de la notion d’intensité, 

c’est-à-dire tout ce vers quoi nous nous dirigeons mais sans être jamais capables de mesure 

98 Ibid. p. 152. 
99 Ibid. p. 139. Ici dans la théorie de Georges Molinié, il s’agit des langages à régime d’art. Ce qui suppose une 
exacte connaissances des rapports entre régimes d’art et festivité. 
100 Ibid. p. 139.



77ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

directe – nous aurons recours ultérieurement à cette idée pour l’analyse du concept 

d’espionnabilité – et qui nous conduit vers une procédure imageante ou représentative de ce 

à quoi nous participons101. Cela signifie que ce que nous nommons intention est une activité 

de représentation linguistique ou une activité imageante, un «  faire image  » dans un «  se 

communiquer ». Comment l’appréhender alors pour le festif ? le fête est-elle intentionnelle 

et en ce cas recouvre-t-elle une forme de transitivité ? La réponse est bien sûr positive, au sens 

où l’intention de la fête, sa visée, sa dimension katascopique est de maintenir et en ce cas de 

se maintenir sous une forme particulière, celle de la fête… En revanche la fête comme vécu 

et comme immédiateté se décharge de cette intention maximale pour se charger presque 

essentiellement de l’intention singulière de la jouissance dans sa dimension particulière 

(singulière mais en même temps dialectiquement collective). Mais si nous creusons encore, 

nous pouvons lever une hypothèse particulièrement intéressante : la fête serait dans l’instant, 

le moment, vide de toute intention. Nous reviendrons sur cette hypothèse  : la fête dans 

son exacte dimension kairologique est vide d’intention parce qu’elle ne produit pas encore 

de «  faire image », elle n’est pas une fonction imageante, elle est au mieux, un choc, une 

explosion, pour paraphraser Walter Benjamin : 
chaque présent est déterminé par les images qui sont synchrones avec lui ; chaque Maintenant est le 

Maintenant d’une connaissabilité déterminée. Avec lui la vérité est chargée de temps jusqu’à en exploser. 

(Cette explosion, et rien d’autre, est la mort de l’intentio, qui coïncide avec la naissance du véritable 

temps historique, du temps de la vérité)102

L’expérience de la participation à la fête dans son vécu instantané – si elle existe – serait 

alors, d’une part, la mort de l’intention sur le même modèle benjaminien de la Dialektik im 

Stillstand, où rien n’est plus ouvert à l’intention mais uniquement à la densité – à l’intensité 

– et, d’autre part, la preuve, probable, que la fête possède une mesure d’intransitivité, ou une 

forme d’intransitivité dans cette double limite de la persistance de la fête comme telle et la 

satisfaction de soi dans la fête103.

	 § 7 Tripartition. Au terme de notre analyse sémiotique et linguistique du concept de 

festivité, nous devons reconnaître une série d’éléments et de commentaires. 

	 Les régimes du festif sont des régimes linguistiques et à ce titre ils peuvent être analysés 

comme tels. Ils appartiennent au linguistique puisque le fête est un acte social et une praxis, la 

101 Voir de l’auteur le texte « Intention » in Le poétique est pervers, éditions Mix., 2007, p. 18. 
102 Walter Benjamin, Passages Parisiens, op. cit. fragment [N 3, 1]. 
103 Nous reviendrons amplement sur ce point dans les parties suivantes. Il va de soi que pour être complet il 
faut analyser l’ensemble des textes de Benjamin, « Sur le concept d’histoire » et les paralypomènes. 



78

fête est donc entièrement et intégralement dans le mondain ; en cela la fête est bien langagière. 

	 Il existe deux types (deux modèles) de régimes du festif : ceux qui sont structurellement 

transitifs au sens où il s’agit toujours en ce cas d’une fête de quelque chose ou d’un régime 

déterminant ; ceux qui sont substantiellement intransitifs en ce sens qu’ils sont simplement 

fête comme fête de rien d’autre, que d’eux-mêmes, comme sensation et comme vécu. 

	 Il existe un presque parfait parallélisme entre les régimes du festif et les régimes linguistiques. 

Ce qui est intéressant ici c’est que le festif intransitif, c’est-à-dire qui donne substantiellement 

l’impression d’être intransitif, et qui est le festif extra-calendaire, est semblable – au moins en 

apparence, il faudra analyser son fonctionnement – aux régimes d’art : il s’agira alors de savoir 

s’ils sont simplement paradigmatiques, s’ils copient ce fonctionnement ou, au contraire, s’ils 

sont modèles. 

	 Nous avions cependant déterminé que la signification du terme fête pouvait s’entendre 

sous le triple régime joui-collectif-périodicité. Il apparaît donc que cette tripartition 

présente un certain nombre de similitudes avec la tripartition de la substance du contenu104 

théorisée par Georges Molinié, c’est-à-dire le thymique, l’éthique et le noétique. Bien sûr 

les correspondances sont évidentes entre joui et thymique, collectif et éthique et enfin entre 

périodicité et noétique. 

	 Considérons d’abord le thymique, qui est, dit Georges Molinié, « le pulsionnel, l’affectif, 

le sentimental  : la part des sens, depuis le sensible et le sensuel jusqu’aux raffinements du 

cœur »105  : autrement dit il faut remonter au sens du qumÒj comme premier organe de la 

conscience chez les Grecs, ce qui bat, ce qui pulse, ce qui accélère le cœur et la respiration106. 

Si on entend le thymique ainsi, il correspond alors à notre sous-composante « joui » comme 

expérience et mesure (cette précision est importante) du désir, du plaisir et de la joie (et bien 

sûr de leur contraire, de l’indifférence, du déplaisir, de la tristesse) et expérience du désirable. 

	 Considérons ensuite l’éthique, qui est, selon Georges Molinié, « le domaine du ressentiment 

moral, de la gestion de l’action, de la réactivité et de la directionnalité dues à la position sur 

104 Nous rappelons que la théorisation de Georges Molinié – voir à ce propos Sémiostylistique - L’effet de l’art, 
1998 et Hermès mutilé, 2006 – s’appuie sur la théorie de Louis Hjelmslev in Prolégomènes à une théorie du langage, 
les éditions de Minuit, 1968-1971 (voir essentiellement le chapitre 13 « Expression et contenu ») : il s’agit de 
considérer que tous les langages fonctionnent selon ce double aspect, expression et contenu, et que chacun d’eux 
est alors subdivisé de la façon suivante : substance de l’expression et forme de l’expression, forme du contenu 
et substance du contenu. On peut synthétiser le schéma de la manière suivante et admettre que la substance de 
l’expression renvoie à la matérialité des langages, la forme de l’expression à la dimension syntaxique, la forme du 
contenu à la dimension stylistique et enfin la substance du contenu à sa puissance de significativité. 
105 Hermès mutilé, op. cit. p. 109. 	
106 Richard Broxton Onians, Les origines de la pensée européenne, op. cit. p. 39 et p. 64-70. 	



79ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

l’échelle du respect au mépris »107. Si l’on suit l’analyse d’Émile Benveniste108, nous devons 

constater que la constellation de sens – d’étymologies – du terme « éthique » baigne dans 

l’idée de liberté (celle du choix) et surtout ce qui constitue une manière d’être individuelle 

comme habitude (Ÿqoj) au cœur de la notion de parenté et de communauté (Ÿthj). Si nous 

entendons la notion d’éthique ainsi, elle correspond alors à la valeur de la sous-composante 

du festif, «  collectif  », comme appréhension de la position et de la valeur de l’intention. 

Autrement dit ce que nous nommons « collectif » est la mesure de la doxa cette fois comme 

monstration et la mesure d’une éthicité comme modèle. Il va de soi que la notion d’éthique 

est fondamentale pour l’appréhension de la fête. La fête comme phénomène social et comme 

praxis est donc intégralement liée à une question de position (de système d’acceptation et 

de non-acceptation, de directionnalité et de non-directionnalité). Ainsi l’analyse du festif 

selon le cadre de l’analyse linguistique a l’immense avantage de permettre l’analyse de la 

fête en fonction de cette sous-composante et de permettre, simplement et significativement 

d’appréhender et d’expliquer l’ensemble des phénomènes de transgression dans la fête. Il 

semble toujours plus simple (et donc plus efficace et moins dangereux) d’appréhender ces 

phénomènes par cette tension éthique que selon des références idéologico-symboliques. Le 

festif est absorbé dans cette dimension éthique et dans cette dimension pathétique «  qui 

engendre des comportements sociaux marquant aussi bien des tendances au respect et à la 

considération (de l’altérité subjective) que des tendances au mépris et à la transgression »109. La 

fête existe essentiellement grâce à la dimension éthique qui en détermine le fonctionnement. 

	 Considérons enfin le noétique qui est, selon Georges Molinié «  la part de ratio-

conceptuel, l’emblématique du logos comme puissance d’ordre, l’abstraction conquérante du 

rationnel »110. Selon Onians, le noétique, ou plus précisément le nÒoj « peut exprimer ou bien 

le mouvement particulier, le dessein, ou bien, de manière relativement permanente, ce qui 

se meut, la conscience qui projette »111. Le noétique correspond alors à la valeur de la sous-

composante « périodicité » (ou événement) en ce sens où elle est la mesure conceptuelle de 

l’observation, de la rythmicité et du spectaculaire (sa puissance doxique) et de la dimension 

inscrite, nommée, réitérée de la mesure calendaire. 

107 Hermès mutilé, op. cit. p. 109.	
108 Émile Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, op. cit., vol. i, p. 331. 
109 Hermès mutilé, op. cit. p. 124. 	
110 Ibid., p. 109. 	
111 Les origines de la pensée européenne, op. cit. p. 107. 	



80

	 § 8 Questions & hypothèses. Il faut maintenant aborder des questions qui arrivent 

logiquement au terme de cette analyse et qui nous permettrons, sans doute, de vérifier et de 

compléter les précédentes analyses. 

	 Première question, est-ce que la substance du contenu du festif est paradigmatique de la 

substance de tout langage ? À cette question simple, la réponse est oui, et si l’on considère 

la fête comme une structure linguistique, alors sa substance du contenu est construite sur le 

modèle de celle de tout langage (voir § 7). Si l’on ne considère pas la fête comme, simplement, 

une des structures linguistiques, mais comme modèles majeurs des régimes linguistiques112, 

on peut d’autant mieux déterminer que la tripartition de sa valeur (joui-collectif-périodicité) 

est bien strictement définie par rapport au modèle de la substance du contenu de tout langage. 

	 Deuxième question, le modèle de la fête est-il alors paradigmatique de tout modèle 

linguistique ? fondamentalement oui puisque cela découle du point précédent. 

	 Troisième question, la fête est-elle une « machine » dont le fonctionnement est identique 

à celui de la machine linguistique  ? en soi, oui par principe analytique et par un rapport 

d’indentité. Cependant, les choses se compliquent parce que nous avons vu qu’il y a deux 

modèles, les langages transitifs et les langages avec une forte impression d’intransitivité : or 

pour le festif, c’est identique. En cela les deux régimes semblent identiques, du moins ils 

rentrent dans un rapport de ressemblance. Mais c’est à la condition bien sûr d’appréhender 

les langages sur ce modèle113. Or si nous nous plaçons dans un héritage « nominaliste » ou plus 

précisément matériel, la fête est alors un fonctionnement en même temps externe et interne 

aux régimes doxiques qui implique, fondamentalement, une puissance du sujet114. Nous 

admettons donc par principe et pour le moment que la fête est une machine qui fonctionne 

selon le principe des régimes linguistiques : cela a l’avantage de ne pas externaliser les régimes 

de la festivité comme une entité extérieure, cela permet aussi de considérer que la fête et les 

régimes de la festivité sont du langage et enfin cela permet de considérer que le sujet festif est 

co-créateur et générateur de la fête. Cela maintient cependant trois propositions : si le festif 

112 Ce que nous appelons « modèles majeurs » ce sont les « machines », les machines linguistique, mythologique, 
festive, gouvernementale, etc. dans l’acception foucaldienne et jesienne. Nous reviendrons amplement sur cette 
analyse. 	
113 Si nous appréhendons les langages en fonction du modèle d’une externalité maximale (modèles idéalistes ou 
réalistes) il est alors très difficile de considérer la fête comme un ens quatenus ens isolable, parfaitement essentiel 
et non accidentel.	Corrélativement, si l’on considère que la fête est une chose qui se « donne » à nous, alors la 
fête n’est qu’une entité fondamentalement externe. 
114 Nous reviendrons sur ce point. Nous renvoyons, pour le moment, à la notion de « puissance génératrice du 
langage » in Hermès mutilé, op. cit. p. 139, et à l’ouvrage de Pierre Alferi, Guillaume d’Ockham, le singulier, les 
éditions de Minuit, 1989, au chapitre « La puissance de séparation », p. 106-146. 



81ch. i. analyse sémiotique du concept de festivité

est structurellement du matériel sémiotique, il est empiriquement « à côté » du langage, il est 

donc une importante part de l’indicibilité des langages ; le festif est alors essentiellement un 

fonctionnement doxique puisqu’il structure des modèles de représentation du collectif, du 

participatif et de la transgression. Enfin, en ce sens, le festif est un modèle : est-ce qu’il dépend 

des langages (il n’est qu’un paradigme) ou est-ce qu’il fournit aux régimes linguistiques un 

mode d’apparition ? la question est bien sûr l’enjeu de cette recherche. 

	 Hypothèses. Première hypothèse, si la fête est un des éléments du langage, elle dépend 

donc entièrement de lui. La fête est du langage ou plus précisément la fête n’est qu’une forme 

particulière du langage. Seconde hypothèse, si, au contraire, le festif – ou la fête – est un 

modèle conjoint, une machine fonctionnante, paradigmatique, modélisante, alors, peut-être, 

qu’il est une des structures de représentation, une des formes d’appréhension du réel et de la 

puissance d’action (donc de l’éthique). 

	 Secondes hypothèses. À partir de la dernière hypothèse et si l’on considère que le festif 

est un mode d’appréhension sémiotique selon la triple mesure du joui-collectif-périodicité 

alors, première hypothèse, le festif est une matérialisation des régimes linguistiques avec 

ou sans régimes d’artistisation et, seconde hypothèse, le festif, comme machine sémiotique 

et dans sa dimension majeure d’intransitivité n’appréhende pas de distinction entre forme 

et contenu  : le festif serait alors une matérialisation de la puissance des langages comme 

mécanismes sémiotiques. Il produirait un choc, une explosion dans les régimes linguistiques. 

La festivité comme structure linguistique serait l’exposition du moment périlleux de toute 

énonciation. C’est ce que nous pourrions nommer un « effet du festif ». 





chapitre ii

la fête et le concept d’espionnabilité





85ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

	 Nous avons précédemment mené une analyse sémantique et sémiotique du concept de 

fête et de festivité : analyse sémantique qui nous permis de relever trois formules : 

1. la fête est liée à une appréhension possible du plaisir (visée éthique) comme 

espace d’excitation du désir ;

2. la fête est intégralement liée au collectif comme saisissement et maintien 

d’une exhibition, d’une exhibition de soi ;

3. la fête est substantiellement liée à l’observation de la mesure du temps et des 

affects,

et une analyse sémiotique qui nous a permis de formuler trois postulats : 

1. la fête est une praxis, c’est un agir social et un agir non-productif ;

2. la fête comme festivité n’est pas prévisible, comme réel historique survenant ; 

le festif existe alors même que la fête n’existe pas ;

3. la fête ne produit pas, au sens propre, de signification, elle pro-duit de la 

participation. 

	 Ce deuxième chapitre sera intégralement occupé à l’analyse du concept d’espionnabilité, la 

spiabilità dei diversi que nous empruntons au philosophe et mythologue italien Furio Jesi. L’analyse 

du concept d’espionnabilité pré-suppose l’étude des mesures de la connaissabilité et de la non-

connaissabilité, l’analyse des régimes de l’intensité et l’analyse des régimes de la participation. 

	 1. Concept d’espionnabilité 

	 Le festif est un mode d’appréhension sémiotique. Les premiers modèles de la festivité, 

sont l’espionnabilité et les régimes de la participation. L’expérience de la festivité permet de 



86

se constituer en « espion », c’est-à-dire construire des modèles sémiotiques et gnoséologiques 

afin d’appréhender ce que nous nommons les régimes de l’intensité. Cette expérience est 

l’expérience de la participation qu’il nous faudra observer à partir des formes de l’opérativité 

et de l’économie. 

	 La festivité est une praxis en ce sens que la fête – et la festivité – est un agir social, mais un 

agir non-productif, au sens étymologique du verbe pr£ssein, comme faire et achèvement et 

non au sens étymologique du verbe producere, exposer. Très exactement la festivité ne dispose 

pas à une production finie mais à la puissance de son dispositif. 

		 La fête est un dispositif, un événement médiatisé puisque la fête est toujours liée à la vision : 

c’est-à-dire à un « se faire voir » ou plus précisément à un « se faire voir » en état festif. La précision 

a une valeur épistémologique importante puisqu’elle sous-entend que cette disposition à se faire 

voir est entièrement, ou presque, contenue dans cette disposition de l’être-dans-la-festivité. La 

fête est liée au fonctionnement des régimes doxiques. Elle est liée à une vision, elle est donc un 

événement médiatisé : si la fête médiatise son propre fonctionnement – la fête s’expose comme 

elle expose le sujet dans la festivité – la festivité, en revanche, livre le sujet à une exposition de 

soi en état festif : l’être-dans-la-festivité est un se faire voir en état festif. 

		 Le mécanisme complexe de l’exposition est ce que nous nommons un dispositif : la fête 

est un dispositif essentiellement lié à la vision, ou plus précisément au «  rendre visible  », 

et à l’observation  : l’être-dans-la-festivité est un être de la vision et de la participation 

sous la forme singulière de ce que nous nommons un espion. Nous devons faire ici deux 

précisions épistémologiques importantes autour de la question du dispositif1 et du concept 

d’espionnabilité. 

		 Le concept d’espionnabilité a été essentiellement développé par Furio Jesi dans son ouvrage 

La festa2. Ce qu’il nomme espionnabilité c’est d’abord l’identification de l’observateur avec le 

participant : 
de cette identification il obtient un avantage, au point de convergence entre le temps historique présent 

et l’actualité immobile anhistorique, qui est le lieu de son existence opérante3. 

Espionner signifie alors « se déplacer sans être vu » :
« L’important n’est plus le jeu » : ici, il ne s’agit pas de compter sur l’équivalence objective du masque de 

l’ethnologue déguisé en « primitif » avec le masque du « primitif » qui endosse l’apparence du bison ou 

de l’esprit de la forêt – et il ne s’agit pas plus d’une vraie confiance dans la possibilité pour l’ethnologue 

de s’accepter et de se faire accepter comme celui qui doit « jouer » la fête. L’important n’est pas le jeu 

1 Sur le dispositif voir le ch. iii, 3, §1, p. 159.
2 La fête et la machine mythologique, op. cit., ch. i, 2 « espionnabilité des différents », p. 38-44. 
3 Ibid. p. 38. 



87ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

mais à l’inverse le « se déplacer sans être vu, espionner, être reconnu en se cachant ». L’important pour 

l’ethnologue est de se déplacer sans être vu au milieu des différents, de les espionner, de devenir visible 

à leurs yeux comme un « différent » qui feint d’être identique et qui peut être accepté dans sa fonction. 

Il est donc nécessaire pour un ethnologue qui travaille « sur le terrain » d’être invisible et visible. Il doit 

pouvoir être un observateur invisible, un espion invisible de la diversité des différents et en même temps 

un homme que les différents croient être différent d’eux mais ayant légitimement l’apparence de leur être 

identique : un étranger qui peut légitimement assumer son apparence intrinsèque4.

Nous devons encore relever deux points essentiels dans le texte de Furio Jesi  : l’objet de 

l’espion est, d’une part, les différents et la différence et, d’autre part, la mesure de la densité 

et de la concentration :
Mais, parce que la fête est justement l’acmé de leur particularité humaine, dans la fête ils possèdent 

et exhibent aussi la plus grande densité et concentration de leur humanité universelle. Ils sont en fait, 

exceptionnellement « hommes comme tous les autres » dans le moment même où ils sont plus différents 

que jamais. L’humanité dans sa plus grande concentration coïncide paradoxalement avec l’acmé de la 

différence5.

Furio Jesi relève deux hypothèses : 
Répétons les deux hypothèses : 1) la fête est une situation qui, dans la sphère des différents, vient à 

l’ethnologue et lui permet d’utiliser les différents comme de doubler les ex-égaux et le je ; 2) la fête est la 

situation dans laquelle l’ethnologue immerge les différents pour pouvoir se servir d’eux, afin de retrouver 

en eux la solidarité avec ses semblables mais aussi sa propre libération de la solidarité avec son je6. 

L’être-participant – qui pour le moment est aussi bien un être-dans-la-festivité qu’un 

observateur – fait converger deux mesures temporelles  : la mesure du temps historique 

(chronologique) et la mesure d’un temps anhistorique de l’actualité (un temps kairologique). 

L’être-dans-la-festivité est un être qui ouvre dialectiquement un devenir anhistorique en ce 

sens qu’il est un être de l’actualité7. Ce qui distingue les deux typologies de participants – 

l’être-dans-la-festivité et l’observateur-ethnologue – c’est que l’un ne désire pas faire réintégrer 

le temps de l’actuel dans le temps historique, tandis que l’autre ne tend qu’à la réintégration 

dans le temps de l’histoire, de la marque et de l’indice (le temps de l’ethnologue). 

		 Se pose alors la problématique de la double identité de l’être-dans-la-fête  : soit il est 

participant, soit il est observateur. Quel est le caractère de cette identité ? est-on seulement 

participant ou seulement observateur  ? est-on intégralement participant ou intégralement 

observateur  ? peut-on être ni vraiment l’un ni vraiment l’autre  ? Il semblerait que nous 

4 Ibid., p. 39-40. 
5 Ibid. p. 41-42.	
6 Ibid p. 46. 	
7 Voir ch. iii, 4, p. 165 sq., sur la mesure de la suspension. 



88

n’accédions jamais intégralement ni à l’un ni à l’autre. Ce que Furio Jesi appelle un espion8, 

c’est ce que nous devons appréhender pour pouvoir saisir que chaque sujet est incapable de 

se maintenir dans un temps anhistorique et qu’il oscille alors entre un statut de participant 

espéré et simulé et un statut d’observateur a fortiori. Si l’espion est celui qui se « déplace sans 

être vu » alors la meilleure place pour être un espion est d’être un participant. L’espionnabilité 

n’est alors autre que notre incessante position qui oscille entre un temps du maintenant 

et le temps de l’histoire  : la fête, ou plus exactement la festivité, est cet espace collectif de 

l’oscillation. Nous sommes tous des espions, nous sommes tous des êtres de l’espionnabilité, 

tentant, avec plus ou moins de succès, de nous déplacer sans être vus. 

		 Il faut se poser une autre question : qu’espionnons-nous ? l’autre semble être la réponse la 

plus simple et la plus logique. Mais c’est insuffisant. Ce que nous espionnons c’est, d’une part, 

les « différents » et, d’autre part, la « concentration9 » exposée de cette différence dans l’espace 

et le temps de la festivité. Nous devons, une fois encore, reprendre la thèse de Furio Jesi de 

la spiabilità dei diversi. Qu’est-ce qui conditionne la nature même de ce que nous sommes, 

autrement dit, le « désir » de ce qui nous détermine ad aliquid agendum, « à faire quelque 

chose »10 ? L’être-dans-la-festivité est entièrement concentré par l’espionnabilité des différents, 

c’est-à-dire ce qui fonde une différence avec lui – l’autre, le divers, le diffus, le dense, le pluriel – 

et, en même temps, ce qui forme un différend avec lui, c’est-à-dire ce qui produit une rupture, 

ce qui produit le litige et le tord, ce qui produit l’interruption11, ce qui pulvérise en éclat. Il 

faut encore ajouter que ce qui constitue l’objet précis de l’« espionnabilité des différents » de 

l’être-dans-la-festivité, est ce que Jacques Derrida12 nommait la différance. Pour l’être-dans-la-

8 Ibid. p. 40. 
9 Le concept de concentration est essentiel : il relève de l’épaisseur des phénomènes mais il relève aussi de ce 
sentiment développé par Ernst Jünger dans Approches, drogues et ivresse, (trad. H. Plard) Gallimard, 1973 comme 
expérience du plaisir (§ 14) et comme expérience de l’ivresse : « pour produire l’ivresse, il faut recourir, non 
seulement à une certaine substance, mais aussi à une quantité donnée ou à un degré précis de concentration » 
(§ 17) voir aussi ch. iv, 5, p. 238. 
10 Spinoza, Éthique, op. cit., livre iii, déf. i. 
11 Pierre-Damien Huyghe, Le différend esthétique, Circé, 2004, « Éloge de l’interruption », p. 115 sq, où il s’agit 
pour Pierre-Damien Huyghe de proposer une réflexion sur la capacité du spectateur à se saisir d’une identité 
dans l’objet, dans son décalage ; voir aussi Modernes sans modernité où Pierre-Damien Huyghe défend la thèse 
fondamentale de l’adversaire (ad-versus) comme lieu possible de la fidélité et de l’hommage [voir le commentaire 
à la partie 4, p. 121, de ce même chapitre]. 	
12 Pour les besoins de notre recherche nous saisirons le concept derridien de différance comme «  le 
mouvement productif et conflictuel, indéniablement disséminant, qui inscrit les contradictions sans les lever », 
La dissémination, Seuil, 1972, p. 12, c’est à entendre comme le lieu saisissant où ne peut que subsister la 
contradiction : la différance est ce qui produit et maintient la différence. Jacques Derrida précisait encore, De 
la grammatologie, éditions de Minuit, 1967, p. 38, que la différance est un « concept économique désignant la 



89ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

festivité la différance est ce qui ruine et fait exploser la possibilité de l’identité : l’être-dans-la-

festivité est un être entièrement absorbé dans la mesure de la non-identité et qui, cependant, 

ne peut jamais être identique : l’expérience de la festivité se situe certainement ici. Cependant 

c’est ici, une fois encore, qu’il faut marquer une différence fondamentale entre fête et festivité. 

Jacques Derrida produira une analyse des figures de la fête à partir de la pensée de Rousseau13. 

Il y fait alors la différence entre ce qu’il nomme la fête publique qui « aura donc une forme 

analogue à celle des comices politiques du peuple assemblé, libre et légiférant : la différance 

représentative sera effacée dans la présence à soi de la souveraineté14 ». La fête est alors un 

espace de la présence pleine « mais non à la manière d’un objet, présent d’être vu, de se donner 

à l’intuition comme un individu empirique ou comme un eidos se tenant devant ou tout 

contre15 ». L’espace de la festivité est ce lieu de la différance comme figure de ce qui fait face et 

comme figure de ce qui est « à côté16 ». Pour l’être-dans-la-festivité, la différance c’est l’écart, 

en somme ce qui produit la différence du non-identique dans la non-identité : l’être-dans-la-

festivité absorbe cette expérience dont il est l’observateur et l’espion. Enfin pour l’être-dans-

la-festivité, la différance c’est la mesure d’un devenir a-sémantique : il sort du signe dans sa 

non-identité, il prend forme dans sa non-identité. L’être-dans-la-festivité s’expose dans un 

devenir a-sémantique tout en maintenant sa puissance d’être sémiotique.

Ossia Il a existé, cela relèvera donc toujours du fantasme, trois murs couverts de 

figures intriquées et intrigantes qui exposaient ce devenir forme dans la 

non-identité. En venant de la via de’ Gori ou du borgo San Lorenzo on traversait la piazza 

éponyme pour gravir les quelques marches de la basilica di San Lorenzo, traverser encore la 

nef et entre les deux sacristies, la Vecchia et la Nuova, on pouvait alors admirer les fresques 

de Jacopo da Pontormo17. Aujourd’hui, dans le chœur, il n’y a que de longs murs gris, sans 

production du différer ». 
13 Jacques Derrida, « Le théorème et le théâtre », De la grammatologie, op. cit. p. 428 sq. Il cite, bien sûr, le 
fragment de la Lettre à M. d’Alembert (op. cit., p. 224) : « Mais quels seront enfin les objets de ces spectacles ? qu’y 
montrera-t-on ? Rien, si l’on veut. Avec la liberté, partout où règne l’affluence, le bien-être y règne aussi. Plantez 
au milieu d’une place un piquet couronné de fleurs, rassemblez-y le peuple, & vous aurez une fête. Faites mieux 
encore : donnez les spectateurs en spectacle ; rendez-les acteurs eux-mêmes ; faites que chacun se voit et s’aime 
dans les autres, afin que tous en soient mieux unis ».
14 Ibid., p. 432.
15 Ibidem. 
16 Voir ch. v, 3, p. 301. 
17 Jacopo da Pontormo (1497-1557), peintre maniériste florentin, a réalisé à la basique de San Lorenzo un 
cycle de fresques commandé par Cosme i de Medici et entièrement détruit en 1738. Voir de l’auteur, journal de 
Jacopo da Pontormo, éd. Mix., 2006. 	



90

figure. Il ne reste de cette œuvre que quelques dessins, précisément une trentaine de la main 

du Pontormo et une quarantaine de tout-petits dessins dans les marges de son journal. 

Pontormo meurt en 1557, Bronzino achève le chantier et le dévoile au public en juillet 1558. 

L’œuvre ne produisit jamais l’enthousiasme supposé ; on a tenté d’expliquer qu’il s’agissait 

d’un complot idéologico-politique. Les fresques ont été commandées par Cosme i de Medici 

quelques années après que Michelangelo achevait le Jugement dernier de la Chapelle Sixtine 

et alors que le pouvoir médicéenne était en profonde opposition avec le pouvoir papal. La 

lecture des fresques est donc crypto-hérétique, quoiqu’il en soit, critique et singulièrement 

déviante par rapport à l’orthodoxie vaticane. Le cycle de fresques fut construit à partir de 

l’ouvrage L’alfabeto cristiano ou Catechismo de Juan de Valdès18. Les deux ouvrages affirmaient 

alors une lecture des textes innovante  : il ne s’agit pas d’un jugement dernier mais de la 

représentation de la résurrection des corps, de tous les corps, dans leur absolue nudité et 

sans qu’apparaissent jamais les signes distinctifs de leur nature terrestre : rien qu’une nudité 

exposée dans le sommeil de l’attente et dans la corporéité absolue. 

 
	Trois murs immenses avec un fond bleu (uno campo azuro) et sur lequel des centaines de corps 

nus intriqués attendent la résurrection. Les corps sont peints dans une sorte d’instinction – 

aucune fonction, aucun indice, aucun signe – mais dans la singularité de leur nature, dans la 

singularité de leur disposition corporante. Ils sont peints dans l’indifférence de leur différence. 

Ils sont peints dans l’expositon de leur non-identité sans qu’ils ne soient jamais identiques. 

« L’indentité est la forme originaire de l’idéologie  » écrit Adorno19 et «  la nudité du corps 

humain est son image, c’est-à-dire le tremblement qui le rend connaissable, mais qui reste, 

18 Voir journal, op. cit., postface et trad. du Catechismo, p. 108-166 et voir aussi Massimo Firpo, Gli affreschi di 
Pontormo a San Lorenzo, Einaudi, 1997. 
19 T. W. Adorno, Dialectique négative, Payot, 2001, p. 183. 



91ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

en soi insaisissable » écrit Agamben20. Ce qui était exposé, ce qu’on peut suppoer, c’est que 

ces corps peints étaient dialectiquement en mesure de rompre la contrainte identitaire dans 

cette jubilatio du corps. Corps exposés nus, corps au repos comme figure d’un non-devenir, 

comme figure d’un présent intégral et kairologique  : «  la nudité, la “corporéité nue” est le 

résidu gnostique irréductible qui insinue dans la création une imperfection constitutive et 

qu’il s’agit, en tout état de cause, de couvrir. Et, néanmoins, la corruption de la nature, qui est 

désormais apparue en pleine lumière, ne préexistait pas au péché ; elle a été produite par lui21 ». 

		 Nous devons encore penser la problématique des trois positions que nous venons de 

déterminer, à savoir, l’être-dans-la-festivité, l’être-observateur et l’être-espion. 

		 Ce qui médiatise la festivité, c’est son existence, autrement dit son actualité singulière. 

Dès que son existence devient un existé elle se fige sous la forme de fêtes (cum-memorare en 

est alors sa plus juste définition). Ce qui médiatise la festivité c’est la présence d’êtres-dans-la-

festivité qui perçoivent un temps du maintenant comme temps de la fête. 

		 Comment accepter alors le statut d’un être-observateur qui ne se maintient pas dans 

le temps du maintenant mais qui se maintient dans le temps historique de l’observation 

ethnologique  ? autrement dit, qui voit et qui observe sans voir puisqu’il n’adhère pas aux 

régimes de la festivité tout en étant présent dans la fête. L’être-observateur ou l’ethnologue 

est un être qui « voit ce qui réjouit » sans participer à la réjouissance. « Voir ce qui réjouit » 

est une formule importante parce qu’elle détermine l’inactualité du voir de l’observateur et 

qu’elle fonde l’actualité impossible (fantasmée) de l’être-dans-la-festivité22. 

		 Le paradoxe d’une actualité comme « voir inactuel » est la forme même de l’espion. Nous 

devons abandonner la dialectique participant-observateur pour ne s’occuper que de la forme 

de l’espion. Tout être-dans-le-langage et donc, maximalement, tout être-dans-la-festivité, est 

un espion, c’est-à-dire un sujet qui se déplace sans être vu parce qu’il maintient l’actualité 

de sa présence par un voir déjà inactuel : le caractère de l’espionnabilité, c’est la vision avec 

la conscience du voir. La véritable formule dialectique de notre expérience n’est pas, mis 

dos-à-dos, le participant contre l’observateur, mais bien la forme même du participant qui 

supporte, qui maintient son actualité dans un voir inactuel. 

20 Giorgio Agamben, Nudités, Rivages, 2009, p. 136. 
21 Ibid., p. 109. 	
22 Le concept de « voir qui réjouit » est complexe : il s’agit de ce qui détermine la satisfaction de l’observateur, ou 
plus précisément la satisfaction de l’espion dans un double mouvement, celui de la perception de l’intensité des 
régimes du collectif et celui aussi, du voir pornographique. Seule la perception de l’intensité est un voir actuel ; 
le voir pornographique, est substantiellement un voir inactuel, différé, adjacent. 



92

		 Il s’agit maintenant de tenter de donner une définition à ce que nous appelons un « voir 

inactuel  ». Cette situation festive suppose plusieurs structures paradoxales ou étonnantes. 

Comment pro-duire et conserver un état festif comme médiation  ? l’état de festivité n’est 

médiatisé qu’en lui-même en temps que geste, en tant qu’événement, il ne peut l’être 

autrement à moins de perdre en cela son propre caractère de fête (il devient cérémonie ou 

commémoration). Comment accepter la présence de ceux qui ne sont pas en état festif et 

leur disposition à voir les participants sans pour autant voir ce qui les réjouit ? autrement dit 

se maintenir uniquement en position de voyeur. Enfin comment supporter cette structure 

paradoxale entre une présence strictement actuelle (le geste de la festivité) et un voir inactuel ? 

Le voir inactuel est celui de l’analyse, de l’observation, celui du réel absorbé dans les structures 

de la machine linguistique (et des régimes doxiques), autrement dit, il est ce qu’on appellera 

l’origine du récit, ou encore, en d’autres termes, le régime de la littérarisation. 

		 S’oppose alors, dos-à-dos, deux « voir », deux visions : le voir-maintenant – l’être attaché 

aux phénomènes – et le voir comme délien, le voir analytique qui retrace, qui reformule, qui 

réexprime le vu23.

		 On admettra comme première hypothèse que l’origine du récit, c’est-à-dire l’activité de 

la machine mythologique, c’est de supporter sa propre inactualité. Dans la fête ou ailleurs. 

Supporter son inactualité signifierait avoir recours aux régimes du linguistique – c’est-à-dire 

constituer des paradigmes individuels et sémiotiques –, autrement dit, avoir recours aux 

structures de la mémoire et de l’analyse, aux modèles du récit et de l’indice, à la mise en 

forme. La « mise en forme » ou, selon l’expression de Martin Heidegger, le « devenir-forme » 

est ici essentielle. Ce que nous entendons ici par «  forme » c’est ce qu’Heidegger24 entend 

comme la « disponibilité à un état pour nous tourner vers cela même qui dans le fait d’être 

accordé détermine, c’est-à-dire accorde la tonalité affective (Stimmung)  ». Ce devenir-forme 

est alors une disposition à se « rendre public » ce qui est la formule même de l’être-dans-la-

festivité25. 

23 Voir Carlo Ginzburg, Miti emblemi spie, Einaudi, Turin, 1986, « Spie », p. 166 : Forse l’idea stessa di narrazione 
(distinta dall’incantesimo, dallo scongiuro o dall’invocazione) nacque per la prima volta in una scietà di cacciatori, 
dall’esperienza della decifrazione delle trace. Il fatto che le figure retoriche su cui s’impernia ancora oggi il linguaggio 
della fecifrazione venatoria – la parte per il tutto, l’effetto per la causa – siano riconducibili all’asse prosastico della 
metonimia, con rigorosa esclusione della metafora, rafforzerebbe quest’ipotesi – ovviamente indimostrabile. Il caciatore 
sarebbe stato il primo a «  racontare une storia  » perchè era il solo in grado di leggere, nelle trace mute (se non 
impercettibili) lasciate dalla preda, une serie coerente di eventi. 
24 Martin Heidegger, Nietszche i, Gallimard, 1971, trad. Pierre Klossowski « L’ivresse en tant que force créatrice 
de forme », p. 110. 
25 Nous reviendrons amplement sur cette problématique lorsque nous aborderons le concept de l’ivresse, voir 



93ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

		 D’où la possibilité de devenir, de prendre la forme d’un espion  : l’hypothèse est alors 

la suivante, nous sommes tous des espions. La mythologie (les formes d’apparition et de 

représentation), l’image (l’étant qui se montre, son e�doj), le récit (ou les formes de narration), 

le littéraire en sont les meilleurs paradigmes. Ce sont, au sens propre, des « recherches du temps 

perdu », c’est-à-dire le temps, le moment qui n’a pas réussi à s’actualiser, à se confondre avec le 

calendrier, dans le bon-heur (dans le vivre bien, l’eâ zÁn aristotélicien). Il y aurait26 deux grands 

types de récits, les récits du « temps perdu » et ceux du « temps présent ». Les récits du temps 

présent sont ceux qui s’actualisent au cœur de la machine immobile et qui produisent « sans 

arrêt leurs mythologies »27. Ulysse, en cela, n’est pas un espion, il est un joueur (ou un truand 

selon le sens qu’on donnera à polum»canoj28) ; il deviendra espion quand, cessant de jouer, 

il reviendra incognito. En revanche, il renvoie absolument le lecteur à une position d’espion. 

Les récits du temps perdu sont ceux qui expérimentent le vide de la machine (sa médialité). 

La littérature est habituée à ces récits, du Dom Quichotte à Madame Bovary, du Tristram 

Shandy à Under the Volcano, de La route des Flandres à l’Hypnerotomachia Polifili à la Recherche 

du temps perdu. Dans l’œuvre de Marcel Proust le narrateur – autant que l’auteur – se met 

systématiquement en position de guetteur, d’espion : il espionne dans le temps présent ce qui, 

sans réellement parvenir au mythe, se perd, s’absorbe dans le mouvement des machines. La 

fête, qu’elle soit possible ou impossible, n’est pas ici le problème : la situation du se faire voir 

rend impossible la présence. La machine mythologique est alors vidée parce qu’inactuelle, 

il n’y a pas de mytho-genèse et nous ne voyons alors que sa médialité (le se faire voir de la 

machine, sa spectacularisation). Il faut entendre, très précisément, le terme médialité selon 

trois concepts que nous développons ainsi : d’une part ce qui se rend visible et, d’autre part, 

l’appréhension de ce qui est devenu visible, le médium, c’est-à-dire sa formalisation et son 

énonciation. Enfin il faut entendre dans ce terme, médialité, un phénomène de résonance, 

c’est-à-dire ce qui fait, ce qui produit l’être-affecté d’un être-dans-le-monde. La fête n’existe 

ch. iv, 5, p. 238. 
26 Voir à ce propos l’introduction de Raymond Queneau à Bouvard et Pécuchet de Gustave Flaubert, Gallimard, 
1999.
27 Les récits du temps présent sont les récits idéologiques, ils sont ceux qui tendent à nous faire croire que nous 
produisons le mythe dans le même temps que la lecture. La forme paroxysmique des récits du temps présent 
sont les actualités. Ici encore Walter Benjamin a été d’une grande lucidité, voir à ce propos, « Le compteur » et 
« Sur le concept d’histoire », Œuvres, Gallimard, 2000. 
28 Achille nomme Ulysse polumèkhan Odusseu, c’est-à-dire l’ingénieux, le bricoleur (Homère, Iliade, ix, 308) et 
lui annonce qu’il faut qu’il lui dise quelque chose sans détour (muthos apèlegôs) parce qu’il déteste celui qui cache 
les choses dans sa pensée (keuthè eni phresin). Voir aussi Platon Hippias mineur, 364e-365a où Hippias dira alors 
d’Achile qu’il est haploustatos kai alèthestastos, c’est-à-dire sans détour pour la vérité. 



94

pas, seule la festivité existe dans cette médialité : c’est ce qui produit l’être-dans-la-festivité 

comme forme, dans l’intervalle, dans le creux entre le voir et le participer d’une tonalité, 

d’une ambiance de la festivité. 

		 Seule la stylicité serait alors la forme de l’actualisation, comme geste, de tous les récits, de 

tous les relatus. 

		 2. Connaissabilité et non-connaissabilité de la fête 

		 Pour appréhender le concept d’espionnabilité (le concept de spiabilità dei diversi théorisé par 

Furio Jesi), il faut se poser la question de l’existence de la fête, autrement dit, analyser le degré 

de connaissance que nous avons de ce que nous appelons le festif et la festivité. Si nous posons 

l’hypothèse que la fête existe, nous devons nous poser la question de savoir ce qu’elle est, et tenter 

de connaître son mécanisme. Nous avions admis que la première façon d’entendre le concept 

de la festivité est de déplacer les zones que nous appelons d’intensivité (la concentration, la 

jouissance et l’ivresse) de la sphère de la singularité à celle du collectif  : produire l’existence 

d’une intensité et d’une concentration ressenties par plusieurs. Si cette zone existe, elle oscille 

entre une zone du mythe et une zone absolue de l’expérience. La zone du mythe signifie, en ce 

cas, que le festif est intégralement dépendant des régimes généraux mythologiques (légendes, 

simulacres, fantasmes, fantasmagories, etc.). Cela signifie aussi que la fête et la festivité, 

dépendent d’une pluralité des mythes : la fête relève du mythe, des mythes, tandis que la festivité 

relève, elle, intégralement, d’un polymythisme : l’existence de la festivité relève de l’éclatement 

et de la division des régimes mytho-doxiques. La zone de l’expérience, signifie ou signifierait, 

qu’empiriquement il est possible de participer à une fête. Or si la fête n’existe pas, il est possible 

de contourner le problème en admettant que ce à quoi nous participons c’est la concentration 

et la densité du collectif que nous nommons, festivité. Si cette « intensité » est donc possible, 

il faut la définir. Nous proposons ici une première définition ; la festivité est rythme, mais un 

rythme très particulier, pas celui de la vie collective, pas celui de la vie singulière, pas celui de 

la quotidienneté, pas celui de ce qu’on appelle musique, pas celui donc de la prosodie, pas 

celui des langues, mais celui, étrangement d’une intermittence, d’une musique sans son29 : une 

intensité, autrement dit, le cœur de la machine anthropologique, un mouvement immobile30. 

29 Sur la question du rythme, voir partie suivante « Les guetteurs ». 
30 Nous reviendrons sur ce concept de « mouvement immobile » que nous empruntons pour partie à Aristote : 
Éthique à Nicomaque, op. cit. 1154b26-27, « car il y a non seulement une activité de mouvement, mais encore 



95ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

À partir de cela se posent deux hypothèses : premièrement, c’est invérifiable, cela n’existe pas, 

c’est donc un simulacre ou un fantasme (régimes doxiques); secondement, c’est possiblement 

vérifiable, cela existe, il y a donc, graduellement, l’expérience de l’intensité (et ce sont aussi les 

régimes doxiques). Être « espion » signifie très exactement se mettre en mesure de guetter et de 

vérifier l’une des deux hypothèses. Être « espion », c’est construire des mesures d’observation, 

des mesures d’espionnabilité31. 

		 Nous devons, auparavant, présenter un certain nombre d’éléments définitoires et 

méthodologiques pour appréhender ce que nous nommons la fête et la festivité. Il faut 

maintenant proposer, succinctement, une définition des trois termes que nous employons, 

fête, festif et festivité. Nous avons analysé32 ce que peut être (ou ce que n’est pas) la fête : c’est 

un espace normatif et périodique de la réjouissance. Le festif est, au sens propre, le caractère 

opératoire de la fête. Plus précisément, le festif est le caractère de non-quotidienneté dans 

l’espace normatif et périodique de la fête. Furio Jesi écrit33 : « le quotidien, donc le non-festif 

par excellence, [est la] matrice a priori d’une contradiction qui se résume dans la perception 

de l’histoire comme continuum ». Le festif est la médiatisation de la fête, en ce sens, que le 

festif rend la fête évidente et visible : « La différence radicale entre instants festifs et instants non 

festifs […] coïncide avec la différence entre le visible et l’invisible ; en tant qu’instant de visibilité 

(du centre de la communauté, de son mouvement créateur d’émotion), la fête est radicalement 

non quotidienne »34. Il reste alors à comprendre ce qui se passe dans l’instant d’invisibilité. 

C’est ce que nous appelons la festivité  : l’expérience de la fête sans que la fête soit visible, 

sans que quelque chose comme une fête s’extirpe du quotidien. C’est pour cette raison que 

nous avons posé comme hypothèse que la festivité existe hors de la fête. Nous avons même 

proposé une hypothèse plus contrastante encore en affirmant que si la festivité existe, la fête, 

elle, n’existe pas. Furio Jesi cite un fragment de Kàroly Kerényi35 : 
… de semblables actes s’accomplissent seulement dans la fête : et seulement à un niveau de l’existence 

humaine différente du quotidien. La tradition remplace cette nécessité intime seulement pour accéder à 

une activité d’immobilité et le plaisir qui consiste plutôt dans le repos que dans le mouvement  ». L’être de 
la festivité est un être qui s’incruste dans ce temps de la concentration comme possibilité de l’observation et 
comme possibilité d’en saisir du plaisir. Les syntagmes « musique sans son » et « mouvement immobile » ne 
sont en aucun cas des métaphores. Ils ne peuvent l’être. Ils disent la figure paradoxale de l’intensité comme 
incrustation et opérativité. 
31 Ici bien sûr nous ne nous intéressons pas aux mesures de l’observation anthropologique et sociologique ; 
seules nous intéressent les mesures connexes à l’expérience de l’intensivité.
32 Voir ch. i. 
33 La fête et la machine mythologique, op. cit. p. 63. 
34 Ibid. p. 85. 
35 Ibid. p. 29. Karoly Kerényi, La religione antica nelle sue linee fondamentali, Rome, Astrolabio, 1950, p. 48.



96

ce niveau. Mais si elle doit remplacer aussi la festivité, toute la fête acquiert quelque chose de mort, de 

grotesque même, comme les mouvements d’un danseur qui subitement perd l’audition et n’entend plus 

la musique. Et celui qui n’entend plus la musique ne danse plus : sans sens de la festivité, il n’y a pas de 

fête. 

C’est ce que nous avons nommé une « musique sans son ». Furio Jesi écrit36 : « Le quotidien 

à l’instant où il se dévoile est le différent – l’homme à l’instant où il apparaît dans son état 

festif est le différent. Le quotidien dans la phase d’occultation et l’homme dans son état non 

festif sont le connu et l’égal » et c’est, à la lettre, une définition en creux de la festivité : nous 

pouvons alors écrire, la festivité comme temps du maintenant et de la non-occultation et 

l’être-dans-la-festivité sont le non-connu et l’ex-égal. Le « non-connu » signale l’impossibilité 

de la connaissance et le mystère, l’« ex-égal » dit la mesure de la non-identité dans l’identique 

comme figure de la singularité quelconque. 

		 Nous devons reprendre, ici, quelques arguments méthodologiques et épistémologiques 

quant aux modes de connaissance de la fête afin de clarifier ce qui suit. Nous sommes en 

mesure, avec l’aide de l’ouvrage de Furio Jesi, de reconnaître quatre modèles gnoséologiques 

majeurs pour appréhender la fête. Le premier modèle est celui relativement complexe et 

profondément inopératoire de la « vraie fête » et de la « fête impossible »37. Ce modèle oppose 

l’idée, spéculative, de l’existence d’une fête authentique, celle de l’origine, du jadis et l’idée 

d’une fête non-authentique, donc impossible, celle de la modernité qui ne parvient pas, et ne 

parviendra jamais, à restituer la densité de cette fête primitive et archaïque. Directement lié 

à ce premier modèle, on trouve celui qui oppose fête des « civilisés » et fête des « sauvages »38. 

C’est un modèle moins complexe que le précédent mais plus ravageur encore. Il met, en 

somme, dos à dos la fête des civilisés, celle de l’ethnologue et celle qui est devenue impossible 

et non-authentique, à la fête des sauvages où existerait encore, supposément, une forme de 

cette originalité et de cette authenticité39. Le troisième modèle est celui qui oppose la « fête 

36 Ibid. p. 64. 
37 Ibid. ch. i, 1. Ce premier modèle a l’immense inconvénient de proposer une lecture morale de la fête. Mais 
plus encore il inclut la fête dans une pensée idéologique des figures de l’authenticité, certes, mais surtout des 
figures de l’origine, de la pureté. Le modèle mythologique de l’Arcadie lui est proche en ce sens qu’il saisit un 
espace reconnu pour la pureté de ses mœurs. 
38 Ibid. ch. i, 3-4. 
39 Nous avions abordé ce problème dans l’introduction. Cela a été le défaut de l’anthropologie et de l’ethnologie 
occidentales. Il pourrait sembler que ce défaut est révolu, or, il n’en est rien, puisqu’on le retrouve, plus vivant 
que jamais, sous les formes complaisantes et méprisantes de l’appréhension du « folklore » et du « populaire ». 
Nous ne sommes pas capables de nous départir, aujourd’hui, de cette distinction inefficace et obsolète entre 
culture savante et culture populaire. Voir l’ossia sur l’exposition d’Une révolution à l’autre de Jeremy Deller, voir 
ch. v, 3, p. 306. 



97ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

cruelle » (ou guerrière) à la « fête non-cruelle » (ou pacifique)40. C’est une opposition moins 

aberrante que les précédentes mais qui ne présente d’avantages que dans le cadre d’études 

sur les fêtes calendaires. Furio Jesi relève que, dans la perspective d’une étude sur les fêtes 

pacifiques ou non-cruelles, il est possible de noter l’apparition des modèles de la suspension 

du temps de travail et du «  devoir être  » qui seront pour notre recherche deux modèles 

essentiels : 
[…] la suspension du travail : d’un côté cela illustre le refus du travail corrupteur, du mouvement 

d’avidité de la possession, du devoir forcé et destructeur de la dignité humaine ; d’un autre côté c’est 

la pause qui scande les phases du travail non corrupteur, nécessaire pour développer les potentialités 

humaines, et c’est la pause qui permet (ou plutôt est) l’accès à la réserve d’énergie latente, implicite dans 

l’état de joie pacifique et de libération cyclique du conditionnement du devoir être.41

	Il reste enfin un quatrième modèle, le seul qui présente, pour notre recherche, un intérêt, 

celui, qui ne met pas dos à dos, mais qui met en tension la question de l’action festive et du 

temps festif42 : nous en retiendrons deux modèles majeurs, celui de la « fête immobile » et 

celui de l’« éclatement du continuum historique ». Pour Jesi, la fête est précisément immobile 

comme «  doit être immobile le sæculum des “classes de loisirs”43  », c’est-à-dire les formes 

permanentes de ce que nous nommons fête. Nous observons cette tension entre une fête liée 

à l’action festive qui nie ainsi toute possibilité d’une festivité et une fête qui instaure un temps 

festif ou un temps de la festivité et qui permet, comme le relève Jesi à partir d’une lecture du 

fragment xv des « Concepts sur l’histoire » de Walter Benjamin, non seulement la perception 

de la collectivité mais encore « l’auto-affirmation de cette expérience festive44 ». 

		 Quel est l’intérêt d’une connaissance de la fête ? en soi, il n’y en pas (d’où le rejet des modèles 

précédents) puisque la fête (sauf les calendaires) n’affleure pas dans la connaissance historique. 

Quel est l’intérêt d’une connaissance de la festivité  ? surgit ici, en revanche, la possibilité 

d’une observation de nos modes (manières) d’être à l’intérieur des machines (dispositifs). 

Nous en retenons cinq : appréhender la mesure du temps de l’opérativité et de l’inopérativité ; 

la viduité des machines ; l’impossibilité du collectif dans le temps du festif ; l’ensemble des 

mesures de l’espionnabilité et, enfin, la dimension politique du désœuvrement. 

40 Ibid. ch. i, 4. Ce modèle est, quant à lui, parfaitement repéré dans la pensée  : il a cependant le grand 
désavantage d’avoir fixé la fête et les régimes de la festivité dans une dialectique trop simpliciste d’un temps 
du débordement et du renversement (du legibus solutus) et d’une temps du retour dans les figures de la loi. Ce 
modèle n’est pas faux mais il est profondément réducteur.
41 Ibid. p. 49-50.
42 Ibid. ch. i, 5. 
43 Ibid., p. 55. 
44 Ibid. p. 56-57, voir le commentaire sur le fragment xv de Benjamin, ch. iii, 4, § 1, p. 166 et ch. iv, i, p. 200. 



98

		 Ainsi la fête est un dispositif et un événement médiatisé, puisque c’est un événement 

construit et puisque la fête est toujours liée à la médialité : c’est-à-dire à un « se faire voir » ou 

plus précisément à un « se faire voir » en état festif. La précision a une valeur épistémologique 

importante puisqu’elle sous-entend que cette disposition à se faire voir est, entièrement ou 

presque, contenue dans l’état festif. Le festif comme état est donc la médiatisation de ce 

mouvement immobile, de ce rythme qui absorbe le singulier dans les régimes fonctionnels du 

collectif. 

		 Nous avions vu que le festif comme médiatisation supposait plusieurs situations 

paradoxales45. Si le festif est médiatisé en tant que festif, pour lui-même en tant que geste 

et en tant qu’événement, il médiatise non pas sa nature abstraite mais son état, c’est-à-dire 

une situation supposée, présumée. Le festif est donc bien lié à trois situations qui prennent 

acte en fonction de la présence plus ou moins effective de ce pré-supposé : le festif comme 

commémoration, le festif comme spectacle, le festif comme rythme. 

		 Nous nous étions interrogé, sur la présence de ceux ou celles qui ne sont pas intégralement 

dans un état festif et que nous avons nommé « observateurs » : pour plus de précision il faudrait 

exclure toute pensée qui émettrait l’hypothèse d’une expérience intégrale à la fête et poser, au 

contraire, qu’il s’agit ici encore d’un phénomène graduel. À l’hypothèse, existe-t-il un statut de 

« voyant intégral », nous formulons une nouvelle hypothèse où tout participant est tour à tour 

voyant et voyeur et que c’est seulement à cette condition qu’il mesure son devenir festif comme 

un devenir médiatisé (exposé). Que signifie alors l’exposition du festif ? en soi, un point aveugle 

qui ne garantit ni une actualité, ni la possibilité d’échapper à l’inactualité. Cependant, c’est dans 

la seule mesure de ce va-et-vient entre voyant et voyeur d’une situation festive que peut s’opérer 

l’ouverture essentielle de cette expérience : si nous maintenons un unique statut de voyeur nous 

exposons en cela la fête dans sa plus grande brutalité et entièreté ; si nous garantissons un statut 

de voyeur, dans celui de participant (voyant), alors nous n’exposons plus la fête, mais le désir de 

son actualité, autrement dit le devenir festif46. C’est seulement dans cette situation que peut être 

récupéré le sens de ce que nous avions déjà appelé l’actualité. 

		 Ce qui signifie que lorsque nous disons qu’il y a un geste de la festivité actuel face à un voir 

inactuel, c’est incorrect. Le geste de la festivité est en tant que tel, dans sa brutalité, actuel mais 

il tombe immédiatement dans une inactualité sans que rien ne puisse le retenir. Le voir, ou la 

mesure de l’exposition du festif, est inactuel s’il est absorbé comme observation : en revanche 

il réintègre son actualité dès lors qu’il est exposition de son devenir et non de son état, de son 

45 Voir partie précédente. 
46 Il faut bien sûr faire une distinction très stricte entre un devenir festif et une recherche sur le festif.



99ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

en tant que tel. L’être-dans-la-festivité est intrinsèquement lié à l’être-dans-le-langage : il ne 

peut garantir son actualité (son rythme) qu’à la condition de n’exposer ni son langage ni son 

expérience festive, mais d’exposer le devenir de son langage et de la fête (ou plus précisément 

de son expérience de la festivité).

		 L’origine et la fonctionnalité du récit (de la fiction) se trouvent donc ici  : son origine 

comme espionnabilité d’une expérience (voir ce qui a été vu), sa fonctionnalité comme 

espionnabilité des dispositifs ; fiction linéaire, discriminante et normative dans le cas d’un 

observateur, fiction non-linéaire, combinatoire et poiètique dans le cas de l’observation du 

devenir de la festivité. 

		 L’ensemble de ces dispositifs est contenu et généré par ce que nous appelons les régimes 

doxiques (ce que produit la doxa comme régimes des appréhensions collectives et comme 

structures de spectacularisation de ces régimes) ou ce qu’on peut appeler encore la « machine 

mythologique », autrement dit la machine fonctionnante, c’est-à-dire le mythe. L’ensemble 

de ces dispositifs est constitué pour supporter notre propre inactualité, c’est-à-dire supporter 

notre état d’être linguistique au cœur des régimes du linguistique structuré. 

		 Le concept d’espionnabilité suppose donc que nous puissions avoir recours à des objets, 

des gestes, des œuvres qui nous ouvrent à notre statut d’espion et à notre devenir exposition. 

Notre statut d’espion signifie, ici, être en mesure de pro-duire ces objets qui ré-exposeraient 

une intensité. Écrivain espion emblématique, Marcel Proust construit une œuvre du « temps 

perdu » pour le « retrouver » au cœur même de l’espionnage : cela se situe exactement au 

milieu de l’œuvre aux premiers mots de Sodome et Gomorrhe47 : 
On sait que bien avant d’aller ce jour-là (le jour où devait avoir lieu la soirée de la princesse de Guermantes) 

rendre au duc et à la duchesse la visite que je viens de raconter, j’avais épié leur retour et fait, pendant 

la durée de mon guet, une découverte, concernant particulièrement M. de Charlus, mais si importante 

en elle-même que j’ai jusqu’ici, jusqu’au moment de pouvoir lui donner la place et l’étendue voulues, 

différé de la rapporter. 

On sait que l’œuvre entière de Marcel Proust est une œuvre de l’espionnage qui met face à 

face l’espion Proust et l’espion narrateur : Furio Jesi écrit : 
Proust pousse cette caractéristique à l’extrême en traduisant son rapport aux fêtes de son temps en un 

pur « espionnage », « être reconnu en se cachant » qui est l’acte préparatoire de l’introjection, l’opération 

préliminaire à accomplir sur l’aliment qui aurait été avalé : « Nous savons tous que dès le début de sa 

carrière mondaine, il avait l’étrange manie d’obliger le prince Antoine Bibesco et son frère à lui rendre 

visite tard dans la nuit pour lui décrire les fêtes auxquelles il n’avait pas participé »48.

47 Marcel Proust, À la recherche du temps perdu, Gallimard, tome iii, p. 3, 1988
48 La fête et la machine mythologique, op. cit. p. 37. La citation est tirée de Edmund Wilson, Il castello di Axel. 



100

Mais, d’autre part, on sait encore que La recherche du temps perdu est une œuvre longue, de 

celles de l’expérience du guet et de la veille (qui commence, singulièrement, à la première 

phrase du texte…) qui se replie et se déplie sur trois formes majeures de l’espionnabilité. 

Premier objet de l’espionnabilité proustienne, les fêtes de son temps : 
Les fêtes répétées de la Recherche proustienne sont des fêtes cruelles, pas seulement parce qu’en elles et 

autour d’elles se manifeste la cruauté de l’époque mais aussi parce qu’en elles agit la cruauté du narrateur : 

elles sont des fêtes cruelles parce que Proust les a composées comme une préparation gastronomique 

offerte à un dévorateur cruel – le dieu du temps anhistorique et du temps de l’art, dont il est le vicaire 

– et la cruauté du dévoreur affecte le repas qui ne lui est plus appétissant. Fêtes cruelles donc et fêtes 

intérieures : cruelles parce destinées à être incorporées, ingurgitées49.

Deuxième objet de l’espionnabilité, la lente et irrémédiable transformation des modèles de 

représentation et des figures : rien n’est plus saisissant, chez Marcel Proust, que cette lente 

et assidue traque à l’observation de chacune des modifications de chacune des figures du 

texte. Enfin troisième objet de l’espionnabilité, le temps, mais non pas, au sens propre, le 

« temps perdu », celui qu’on ne récupère pas et qu’on ne rédime pas, mais celui qui, dans sa 

perte, projette des éclats qui explosent dans le temps du maintenant. L’espionnabilité c’est la 

traque de ces éclats ou de ces échardes, selon l’expression de Walter Benjamin50, de ces petits 

fragments qui ont été con-stellés. 

	Ossia Autre mesure de cette espionnabilité, celle qu’opère Robert Musil au début de 

L’Homme sans qualité : il s’agit ici d’espionner la part infime de la manifestation 

et du manifesté d’où, comme l’indique le titre du premier chapitre « Chose remarquable, rien 

ne s’ensuit »51 : 
On signalait une dépression au-dessus de l’Atlantique; elle se déplaçait d’ouest en est en direction d’un 

anticyclone situé au-dessus de la Russie, et ne manifestait encore aucune tendance à l’éviter par le nord. 

Les isothermes et les isothères remplissaient leurs obligations. Le rapport de la température annuelle 

moyenne, celle du mois le plus froid et du mois le plus chaud, et ses variations mensuelles apériodiques, 

était normal. Le lever, le coucher du soleil et de la lune, les phases de la lune, de Vénus et de l’anneau de 

Saturne, ainsi que nombre d’autres phénomènes importants, étaient conformes aux prédictions qu’en 

avaient faites les annuaires astronomiques. La tension de vapeur dans l’air avait atteint son maximum, 

et l’humidité relative était faible. Autrement dit, si l’on ne craint pas de recourir à une formule démodée 

mais parfaitement judicieuse : c’était une belle journée d’août 1913.

Studio sugli sviluppi del simbolismo tra il 1870 e il 1930, Milan, Il Saggiatore, 1965, p. 130
49 Ibid. p. 36. 
50 « Sur le concept d’histoire », op. cit., appendice a. 
51 Robert Musil, L’Homme sans qualité, Seuil, tome i, p. 11, 1956, trad. Philippe Jacottet.



101ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

		 Ce qui est saisissant, c’est que c’est au cœur de cette observation attentive et assidue, 

qu’apparaît Ulrich, mesure de l’homme sans qualité. Dans l’un et l’autre cas, chez Proust et 

chez Musil, l’observation et la contemplation des phénomènes ne prennent donc jamais un 

sens moral, mais seulement le sens d’une attention assidue : il s’agit toujours de la mesure 

de l’événement, de son intensité. La précision du fait météorologique – chez Musil – et 

la précision du caractère de perversité – chez Proust – avec, en son centre, la figure de la 

fête, fête galante et impossible chez Proust et fête de l’Action parallèle chez Musil comme 

dédoublement du calendrier à l’intérieur duquel la fête devient perpétuelle.

		 L’homme sans qualité de Robert Musil est un texte essentiel pour notre recherche. Il l’est par 

sa situation historique, d’une part, parce que le temps de l’action ou de la narration est le même 

que celui de Proust et qu’il est le temps de la préfiguration et de l’expérience de la catastrophe, 

d’autre part, parce que ce sont deux textes inscrits dans le temps de la fantasmagorie, c’est-à-dire 

le temps du triomphe de la marchandise et de la consommation comme accomplissement du 

bonheur, et enfin, parce qu’il est, encore, ce temps de la positivité où brillent encore les éclats des 

Lumières, certes, plus pour longtemps, mais suffisamment pour que ce temps perdu soit celui 

d’un présent nécessiteux. Mais le texte de Musil est remarquable à bien d’autres égards. Il l’est 

par son projet : L’homme sans qualité (Der Mann ohne Eigenschaften) rejoint les préoccupations 

de cette recherche puisqu’il s’agit d’un texte dont le personnage principal est un homme qui 

se présente dans son identité mais sans qualité, c’est-à-dire sans la mesure de ce qui devrait le 

qualifier comme homme opérant. Ulrich n’agit pas es qualités, il observe et se laisse observer. 

L’œuvre de Musil est un espace saisissant où s’affronte dialectiquement une triple tension 

irréconciliable, le temps du « bel aujourd’hui », celui du maintenant, celui annoncé et présenté 

dès le premier paragraphe, le temps de la nostalgie et de la persistance (l’Empire) et le temps 

de la catastrophe (la guerre). L’ensemble de l’œuvre de Musil est centré sur une très étrange 

opération qui porte le nom d’Action parallèle  : au sens propre il s’agit d’une action – d’une 

opérativité – mais qui ne s’inscrit pas dans le temps calendaire normatif, c’est donc à la lettre une 

action parallèle. D’autre part il s’agit de la création (pour des raisons politiques d’opposition à 

la Prusse) d’un temps de fête quasi perpétuel, ou, du moins, étendu à une année jubilaire : « on 

a eu l’heureuse inspiration de faire de l’année 1818 tout entière, l’année jubilaire de l’Empereur 

de la Paix52  ». On parvient donc à un concept limite d’une fête étendue et maintenue qui 

expose alors sa viduité absolue et son impossibilité. La fête expose, chez Musil, une tension 

maximale à la non-existence. La fête ici, n’est ni ancienne ni cruelle ni commémorative, elle 

52 Ibid. p. 99. 



102

est simplement vidée de toute festivité et matériellement impossible, parce qu’elle s’abîme dans 

la mesure même de l’inactualité de sa communication. Elle est illisible et non-communicable. 

Cependant dans cette illisibilité s’inscrit une aute figure, sourde, qui traverse l’œuvre de Musil. 

Ulrich est le témoin, passif, d’une transformation radicale  : l’empire centralisé autour de la 

figure de l’Empereur comme forme ancienne du pouvoir s’éteint pour passer à une ère nouvelle, 

à un nouveau système de la glorification qui est en somme l’ouverture à un temps non-chrétien : 

« peut-être sommes-nous sur la voie de l’État-fourmilière, ou de quelque autre répartition non 

chrétienne du travail53 ». Ce qui s’expose alors c’est l’inéxorable transformation du monde où 

s’abolit le temps chrétien de la festivité et le temps du repos pour la création d’une fête perpétuelle 

vide et non-communicable, celle du capitalisme. Les figures vides du pouvoir se fanent et sont 

remplacées par la figure omniprésente de la fête : 
Les jours ballotaient et formaient des semaines. Les semaines ne restaient pas immobiles, mais se 

tressaient en longues chaînes. Il se produisait perpétuellement quelque chose. Quand perpétuellement 

quelque chose se produit, on a vite l’impression d’être réellement efficace54.

Ulrich en est le témoin, la figure désœuvrée, sans qualité et inactuelle : 
C’est ce que vous me reprochez, indispensable amie, en disant que je parle toujours de ce qui pourrait 

être, au lieu de parler de ce qui devrait être. Je ne confonds pas ces deux choses. Et c’est là, probablement, 

la qualité la plus inactuelle qu’on puisse avoir, car rien n’est aussi étranger l’une à l’autre, aujourd’hui, 

que la vie affective et la rigueur, et notre précision dans la mécanique est allée si loin que l’on a 

malheureusement cru devoir la complèter par l’imprécision de la vie55. 

Ossia Autre mesure de l’espionnabilité, celle de l’écrivain Olivier Cadiot  : après 

la constitution d’un personnage Robinson56 qui appréhende des structures 

linguistiques toujours neuves, il fabrique un récit, le dernier, Un nid pour quoi faire, où tout, 

dans un régime de l’échec et de l’impossibilité, se concentre sur une fête impossible et cruelle 

comme démonstration de l’inactualité de toute mise en scène. Mais la langue qui s’y expose 

est la mesure, non seulement des régimes de la parodie, mais aussi de son devenir fête57 : 
Et ça s’accélère, on retombe en enfance, une fête c’est comme ça, on mime des groupes imaginaires en 

dansant, on fait des gestes de tribu, on fait semblant de jouer aux Indiens, ou la version second degré, en 

agitant le bassin, plissant les yeux, comme quelqu’un qui inventerait le rock en direct. 

Imaginer Lévi-Strauss en train de danser le jerk. 

53 Ibid. p. 274. 
54 Ibid. p. 560.	
55 Ibid. p. 617.	
56 Olivier Cadiot, Futur, ancien, fugitif, P.O.L, 1993. 
57 Olivier Cadiot, Un nid pour quoi faire, p. 106-107, P.O.L, 2007.



103ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

Je rajeunis à vue d’œil, ouh-ouh, il reste un fond d’Izara verte d’il y a trente ans, bouteille très collante, 

ou du Fernet-Branca en flacons individuels, faites la queue, merci. 

Il y a aussi du sirop pour la toux. 

Mets la neuf, non la neuf, j’aime moins, Pauline, mets la douze, la dernière, c’est doux, c’est un slow ? 

c’est une fin, en canon, tout doux, c’est des petites paroles dans l’oreille, pour dire bonne nuit.

C’est tes seins là ? 

Ici aussi il s’agit d’un empire qui s’effondre et qui fuit en exil dans un chalet à la montagne : 

comment recréer une forme du pouvoir sans qu’elle devienne parodique, sans qu’elle s’effondre 

d’elle-même comme forme achevée du ridicule et de l’impossible  ? Ce qu’Olivier Cadiot 

expose dans un Nid pour quoi faire, c’est la mesure du devenir parodique de toutes les formes 

de pouvoir et l’épuisement des formes du poétique58. Au centre, s’expose la figure de la fête 

comme forme, en même temps dérisoire, parodique et actuelle de notre devenir. Nous ne 

sommes que des « faiseurs d’images ». Nous sommes alors les espions de cette bouffonnerie, 

de cette parodie, comme actualité la plus intégrale de ce que nous sommes. 

		 L’espionnabilité signifie la mise en forme d’une pensée qui intègre les dispositifs que nous avons 

théorisés, autrement dit ce que nous appelons les régimes doxiques. L’ensemble de la pensée de 

Georges Molinié formalise ces régimes dans l’appréhension générale des œuvres en réception59 : 
La doxa autorise, balise et tout ensemble exprime les conditions d’acceptabilité de toute opinion, à 

l’intérieur du travail de valeurs dans les praxis sociales de circonstances concrètes. Sa force ne vient pas 

seulement de ce qu’elle exprime l’humanité dans le prisme des reconnaissances inter-subjectives ; elle 

tient, plus ataviquement, à sa fragilité, à son instabilité, à sa superficialité. Son fond, c’est sa surface, qui, 

tel un effet de peau, révèle la palpitation sûre de l’humain. 

L’objet de la quête et de la traque de l’espion, et maintenant, de l’être-dans-la-festivité, c’est 

bien sûr la puissance de ces « reconnaissances inter-subjectives », mais c’est surtout ce que 

Georges Molinié appelle, ici, fragilité et instabilité. Nous maintenons la possibilité de notre 

être-dans-la-festivité pour expérimenter, hors des conditions historiques, notre instabilité et 

pour jouer avec notre fragilité : c’est, à la lettre, ce que nous nommions la perversité60. 

		 Mais nous ne devons pas oublier que la doxa ou ce que Giorgio Agamben61 appelle les 

dispositifs médiatiques (la forme spectaculaire) : 

58 Voir le texte p. 185-190. 
59 Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit., p. 83, Champion, 2005
60 De l’auteur, Le poétique est pervers, op. cit. et ch. v, 2, § 2, p. 272. 
61 Giorgio Agamben, Profanations, Rivages, 2005, p. 112 voir aussi le texte « Langue et histoire », in La puissance 
de la pensée, Rivages, 2006, p. 33.



104

ont pour objectif précis de neutraliser le potentiel profanateur du langage comme moyen pur et 

d’appréhender la possibilité d’un nouvel usage, d’une nouvelle expérience de la parole. […] De la même 

manière dans le système de la religion spectaculaire, le moyen pur, suspendu et exhibé dans la sphère 

médiatique, expose son propre vide et ne dit que son propre néant, comme si aucun autre usage n’était 

possible, comme si aucune autre expérience de la parole n’était plus possible. 

Espionner, au cœur de la doxa, notre fragilité et notre instabilité ne s’entend que dans la 

mesure où nous assumons d’en vider la doxa. Nous sommes les guetteurs de cette viduité. 

		 3. Les guetteurs

		 Si nous maintenons la thèse que les régimes collectifs ou supra-singuliers offrent des 

événements dont l’intensité est graduelle, jusqu’à la possible existence d’un régime de la 

festivité, nous maintenons dès lors que le comportement singulier se fait observateur de ces 

dispositifs. Plus précisément que nous nous faisons espion ou guetteur et que cela constitue 

l’essentiel de notre activité dynamique et dialectique dans nos rapports au collectif et dans 

notre appréhension des régimes doxiques. Mais de quoi sommes-nous les guetteurs  ? de 

quels objets ? et de quels mécanismes ? La réponse la plus simple serait que nous guettons 

le fonctionnement de la machine mythologique (les régimes doxiques) et les objets qu’elle 

produit (les mythes). Mais c’est insuffisant, nous devons préciser. 

		 À partir des observations et des analyses que nous avons faites, nous pouvons préciser le contenu 

de cette observation selon trois modalités : espionnabilité du témoignage, c’est-à-dire notre rapport 

à l’histoire, espionnabilité du mouvement, c’est-à-dire notre rapport au collectif et espionnabilité 

du mode festif, c’est-à-dire notre rapport à la langue (plus précisément il s’agit de notre rapport à 

l’ombre de la langue, selon l’expression de Giorgio Agamben et tel qu’on peut l’entendre dans le 

Convivio de Dante Alighieri62).

		 Nous devons enfin préciser quelques points méthodologiques afin d’expliciter le schéma 

suivant. Nous proposons un modèle séquencé et graduel des mesures de l’espionnabilité  : 

chacun des paradigmes du modèle doit s’entendre dans une combinatoire infinie avec les 

autres. Autrement dit : 

62 Dante Alighieri, Convivio, Rizzoli, 1993, trattato terzo, iii, 14-15 : « E quest’è l’una ineffabilitade di quello 
che io per tema ho preso; e consequentemente narro l’altra, quando dico: Lo suo parlare. E dico che li miei pensieri 
- che sono parlare d’Amore - ‘sonan sì dolci’, che la mia anima, cioè lo mio affetto, arde di potere ciò con la lingua 
narrare; e perchè dire nol posso, dico che l’anima se ne lamenta dicendo: lassa! ch’io non son possente. E questa è l’altra 
ineffabilitade; cioè che la lingua non è di quello che lo ‘ntelletto vede compiutamente seguace. E dico l’anima ch’ascolta 
e che lo sente: ‘ascoltare’, quanto a le parole, e ‘sentire’, quanto a la dolcezza del suono ».



105ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

Rendre les modèles gnoséologiques singuliers interactifs entre eux, signifie reconduire chacun d’eux aux 

modalités de la non-connaissance qui sont la forme en creux de leur objectivité. Chaque modèle est une 

création conceptuelle autonome obéissant à ses propres lois intrinsèques, parce qu’il correspond justement 

à des modalités déterminées et autonomes de non-connaissance. Rendre les modèles interactifs entre eux 

signifie rendre actuelle leur objectivité, donc leur adhésion aux formes singulières de non-connaissance. 

La connaissance à laquelle nous avons recours s’actualise dans la tension entre la qualité négative de 

l’usage de chaque modèle gnoséologique (en fonction des modalités de non-connaissance qui lui sont 

impropres), et la qualité positive de sa structure. Elle doit, de plus, faire face au problème de l’actualité de 

son résultat. Cette actualité est à son tour en tension dialectique, en fonction de l’inactualité des éléments 

de la structure, c’est-à-dire en fonction des modèles gnoséologiques. Si nous configurons l’existence de 

chacun d’eux en terme de temps, nous observons que le moment de leur existence le plus difficile à 

connaître est celui de leur actualité, de leur « aujourd’hui »63.

 

		 Soit le schéma suivant : 

			   1. comme matérialisme

témoignage	 2. comme messianisme

			   3. comme empathie (l’acédie)

			   4. comme image dialectique (l’éclair)

				       5. comme maintenant de la connaissabilité

			   6. comme fonctionnalité de la machine

			   7. comme rythme

mouvement	 8. comme époque

			   9. comme bathmologie

				       10. comme in fieri de la connaissabilité

			   11. comme condition d’être parlant

festivité		  12. comme exposition

			   13. comme visibilité

		 Notre première activité de guetteur est notre recherche de tout ce qui compose, au sens 

propre la matière de l’histoire, c’est-à-dire mémoire et connaissance. Cette appréhension est 

fortement constituée du contenu des régimes doxiques ; elle oscille donc très graduellement 

du témoignage, à l’annale, à la chronique, à l’actualité, au narrateur et à l’historien. Cette 

appréhension, c’est-à-dire l’appréhension de la fête et de l’œuvre comme témoignage, est 

63 Furio Jesi, La fête et la machine mythologique, op. cit. p. 77. 

{

{
{



106

un rapport de technicisation et de savoir faire, c’est-à-dire technicisation de l’ensemble des 

données recueillies dans l’observation (on retrouve le travail de l’anthropologue) ou plus 

précisément de savoir fasciner et savoir subjuguer : ce que nous entendons par savoir fasciner 

et subjuguer est la médiatisation de ces données et leur exposition comme récits ou comme 

images. Les récits (constitués) et les images (dialectiques) s’offrent, d’une part, comme les 

objets produits par les guetteurs, en ce sens qu’ils contiennent les mesures, les indices de leur 

espionnabilité et s’offrent, d’autre part, comme des faisceaux64 auxquels nous adhérons par 

attachement et curiosité. « Faire œuvre d’historien, dit Walter Benjamin65, ne signifie pas 

savoir “comment les choses se sont réellement passées”. Cela signifie s’emparer d’un souvenir, 

tel qu’il surgit à l’instant du danger. Il s’agit pour le matérialisme historique de retenir l’image 

du passé qui s’offre, inopinément au sujet historique à l’instant du danger ». Il faut s’arrêter ici 

sur deux concepts essentiels, celui d’image, chez Benjamin, et celui de danger. Il faut entendre 

l’image, d’abord comme image dialectique (dialektisches Bild), ce qui fonde une théorie de la 

connaissance historique : « L’image dialectique est une fulgurance. C’est donc comme image 

fulgurante dans le maintenant de la connaissabilité qu’il faut retenir l’autrefois66 » et ensuite 

considérer que « l’image est la dialectique à l’arrêt » : 
Il ne faut pas dire que le passé éclaire le présent ou le présent éclaire le passé. Une image, au contraire, est 

ce en quoi l’Autrefois rencontre le Maintenant (Jetzt) dans un éclair pour former une constellation. En 

d’autre terme : l’image est la dialectique à l’arrêt (Dialektik im Stillstand). Car, tandis que la relation du 

présent et du passé est purement temporelle, la relation de l’Autrefois avec le Maintenant est dialectique : 

elle n’est pas de nature temporelle, mais de nature figurative (bildlich). Seules les images dialectiques sont 

des images authentiquement historiques, c’est-à-dire non archaïques. L’image qui est lue – l’image dans 

le Maintenant de la connaissabilité – porte au plus haut degré la marque du présent critique, périlleux, 

qui est au fond de toute lecture67. 

L’instant périlleux ou l’instant du danger, c’est le moment où l’image se réalise, c’est-à-dire le 

moment de la lecture : le moment présent de l’image, de la marque, pourrait-on dire, est ce 

moment où l’image assume dialectiquement d’être à la fois anamnésique, anachronique et 

diagogique. Il faut procéder à quelques explicitations. L’image est anamnésique parce qu’elle 

est une remontée du passé vers soi, vers le présent, autrement dit, vers un souvenir, un rappel, 

un matériau mémoriel68. Mais la particularité de l’image c’est de provoquer cette remontée 

64 Nous empruntons le terme faisceaux (fascis, bundle) à Bruno Latour lors d’une conférence qu’il a prononcée 
le 7 mars 2009, colloque Edit !, Bordeaux, organisé par l’Ebab et le Capc. 
65 Walter Benjamin, Sur le concept d’histoire, vi.	
66 Walter Benjamin, Passages parisiens, op. cit., [N9, 7].
67 Ibid., [N3, 1]
68 Nous empruntons à Platon le concept de l’anamnèse (Ménon, 81d : « car chercher et apprendre n’est autre 



107ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

anamnésique dans l’immédiat en en faisant une explosion : si l’origine est le but, alors cette 

remontée n’est qu’une remontée vers l’explosion, vers l’instant de l’explosion. L’image en 

somme est un bégaiement historique. L’image ne parvient jamais à dire le passé – ni en fait à le 

montrer – puisqu’il s’englue dans le présent. L’image est alors au sens propre immémoriale69. 

L’image meurt quand elle tend vers la ressemblance, quand elle tend vers l’affirmation de la 

ressemblance : la figure de l’image n’est pas ressemblance, elle est, au contraire, de manière 

hallucinée, dissemblance dans le sujet qui regarde et qui fait exploser son origine dans le 

présent. L’image n’est jamais ni rétablissement ni restitution ni apocatastase : elle consume la 

figure dans la présentification. L’image est anamnésique comme puissance, comme potentia 

passiva (dunamis tou pathein) au sens où il s’agit à chaque fois de prendre forme (dans 

l’image) : nous prenons forme dans la figure, dans la contemplation de la figure. Mais surtout 

cette puissance doit aussi être potentia activa (dunamis tou praxein) comme puissance de 

contradiction. L’image est donc l’étonnante (paradoxale) combinaison de ces deux puissances 

(potentia activa & passiva), elle est la forme même de l’immémorial, comme souvenir qui se 

souvient de rien. En somme toute image est une mémoire qui ne se souvient pas. 

		 L’image est anachronique parce que la remontée anamnésique produit, à la lettre, une forme 

anachronique. L’image cristallise cette remontée comme la paradoxale survivance d’un choc. 

L’anachronisme est la forme même de l’histoire, la mesure même de la connaissance et de sa 

discontinuité70 :
L’anachronisme reçoit, de cette complexification, un statut renouvelé, dialectisé : part maudite du savoir 

historien, il trouve dans sa négativité même – dans son pouvoir d’étrangeté – une chance heuristique 

qui le fait, éventuellement, accéder au statut de part native, essentielle à l’émergence même des objets 

de ce savoir. Parler ainsi du savoir historien, c’est donc bien dire quelque chose sur son objet  : c’est 

proposer l’hypothèse qu’il n’y a d’histoire que d’anachronismes. Je veux dire que l’objet chronologique 

n’est pensable que dans son contre-rythme anachronique. 

En ce sens toute image qui « présente », qui « fait apparaître » est anachronique : elle ne fait 

que faire surgir le temps passé, elle le présentifie, elle l’assemble de manière anachronique à 

un présent qui ne lui ressemble pas. En ce sens toute image est kairologique : elle expose la 

chose que se ressouvenir / τὸ γὰρ ζητεῖν ἄρα καὶ τὸ μανθάνειν ἀνάμνησις ὅλον ἐστίν » & Phédon 76a : « ou 
que ceux qui, apprennent, ne fassent que se ressouvenir, et que la connaissance ne soit qu’une réminiscence 
/ οὕς φαμεν μανθάνειν, οὐδὲν ἀλλ᾽ ἢ ἀναμιμνῄσκονται οὗτοι, καὶ ἡ μάθησις ἀνάμνησις ἂν εἴη  »), mais 
uniquement sous la forme la plus matérielle de la remontée du souvenir (reminiscentia). Nous renvoyons aussi 
à l’introduction épistémo-critique de Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand sur le concept 
d’origine et de tourbillon, op. cit. p. 43. 
69 Giorgio Agamben, Image et mémoire, « L’image immémoriale », Desclée de Brouwer, 2004, p. 97-110
70 Georges Didi-Huberman, Devant le temps, Minuit 2000, p. 39 et 82-83



108

figure dans un présent forcé et explosif. Toute image est un compactage, un amalgame (au 

sens propre les plombages de l’histoire). L’image est donc syntaxique (sustasis), elle rassemble, 

elle dispose, elle condense : une grammaire explosive au service de l’histoire et de sa propre 

impuissance. Elle est donc la trace séditieuse de l’histoire. L’image, c’est de l’histoire contractée 

(sustellô). En somme l’image est rythmique : c’est une systole parce que l’image propulse et 

fait exploser, tandis que l’histoire (diastole) emplit les images, les gonfle.

		 Enfin l’image est diagogique. L’image se maintient (sunékès) et médiatise son maintien 

(doxazein), mais surtout elle est suspensive (katapausis, anapausis et diagôgè). Elle rend 

argos, elle laisse inactif. L’image est diagogique parce qu’elle suspend la dialectique et qu’elle 

affirme une forme du repos, ou plutôt de la cessation. C’est ce qu’on appelle la dimension 

contemplative de l’image. Il y a donc une suspension de la puissance intellective et de son 

fonctionnement : autrement dit l’image – l’image contemporaine – en arrêtant la puissance 

dialectique expose et maintient sa puissance asémantique. L’image ne signifie pas, ne signifie 

plus, pour un temps, dans le maintenant, parce qu’elle n’a pas besoin de cette dimension 

sémantique. Elle s’ouvre en revanche à de multiples réinterprétations. En cela l’image, l’image 

anamnésique, anachronique et diagogique, en somme toutes images, est une image vide  : 

une image multiple, foisonnante et fascinante mais creuse, kénosique. L’image ouvre à la 

puissance de l’évidement71. 

		 Guetter dans l’œuvre72 (ou réaliser) la part de messianisme signifie très exactement guetter 

que « la tradition des opprimés nous enseigne que l’“état d’exception” dans lequel nous vivons 

est la règle73 » et en même temps, chercher dans la forme témoignée ce qui fait que « le passé 

est marqué d’un indice secret, qui le renvoie à la rédemption74 ». Ici, nous devons entendre 

le terme messianisme d’une façon très rigoureuse  : d’une part, il signifie ce que Giorgio 

Agamben écrit75, « le messianisme n’est pas une autre figure, un autre monde : c’est le passage 

de la figure du monde », c’est-à-dire que le messianisme signifie (comme temps) le passage 

71 Voir ch. iv, 4, p. 229. 
72 Ce que nous appelons « œuvre » doit pouvoir s’entendre selon ce double sens : l’œuvre comme un objet 
réalisé plus ou moins achevé et l’œuvre comme l’objet médiatisé de l’artiste. Il faudrait ici songer aux termes 
qui désignent dans la pensée grecque ce que nous nommons œuvres : d’abord la tšknh au sens d’un savoir-faire, 
ensuite melšth et ™pimšleia comme pouvoir-faire « en tant qu’attitude même à l’accomplir » et po… hsij comme 
pro-duit d’une production. Enfin il faudrait encore ajouter un terme essentiel, celui d’œrgon qui signifie au sens 
propre, l’œuvre, par opposition au désœuvrement et à l’inaction. Voir Martin Heidegger, Nietzsche i, op. cit. p. 
151 et aussi Pierre-Damien Huyghe, Éloge de l’aspect, op. cit. p. 24-25. 
73 Walter Benjamin, « Sur le concept d’histoire », viii.
74 Ibid., ii.
75 Le temps qui reste, Payot & Rivages, 2000, p. 46. 



109ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

des manières d’être du monde (par£gei g¦r tÕ scÁma toà kÒsmou toÚtou76) et, d’autre part, 

logiquement, le messianisme signifierait alors, selon Reyes Mate, ce qui « conduit à mettre 

sur la table toute la misère du présent en l’exposant non pas comme un factum ou un destin 

mais comme une frustration et donc une aspiration au bonheur. Le regard messianique nous 

permet de voir la misère du présent ou du passé comme une atteinte insupportable au droit 

du bonheur77 ». Ce que nous nommons, ici, messianisme doit s’entendre comme la figure 

matérielle d’un droit au bonheur. Autrement dit, cela signifie, que la force toute puissante 

de l’actualité et des actualités peut se lire comme la mesure d’une espérance, c’est-à-dire 

s’enfoncer dans le temps du maintenant et y guetter les « formules de pathos », c’est-à-dire 

les formes avec lesquelles il est possible d’adhérer : les « formules de pathos » renvoient ici, 

bien sûr, à la pensée warburgienne du Pathosformel  : on doit pouvoir les lire comme les 

lieux de l’incrustation, non du souvenir, mais de l’immémorial (ce qui constitue le présent) 

et comme les lieux possibles d’un état d’exception, c’est-à-dire l’exposition de soi comme 

un être de la non-identité : ce que nous désirons, c’est nous exposer comme être-dans-la-

festivité, c’est-à-dire l’être qui désire – qui fantasme – un devenir de la non-identité dans 

l’identique. Cela signifie, alors, que cette puissance de l’actualité puisse s’appréhender 

comme la formulation envisageable et matérielle du dépassement (dialectique) des cadres de 

la collectivité et de la norme. Nous sommes les guetteurs de ces formules, les guetteurs de ce 

temps de l’instant où peut s’exposer notre existence kairologique, c’est-à-dire nos nouvelles 

manières d’être au monde. 

		 Troisième modalité de l’espionnabilité, celle que nous nommons « empathie  ». Nous 

passons alors d’une adhésion à une « formule de pathos » à une adhésion au pathos. Les 

registres de l’empathie sont divers mais ils intègrent tous une adhésion à la machine 

mythologique et aux machines doxiques. Walter Benjamin78 a analysé celle de l’acédie 

comme source de la tristesse : « elle naît de la paresse du cœur, de l’acedia79, qui désespère 

76 Paul, 1 Cor 7, 31. 	
77 Reyes Mate, Minuit dans l’histoire, éditions Mix. 2009, trad. Aurélien Talbot, p. 65. 
78 « Sur le concept d’histoire », vii.
79 Le sens moderne de l’acédie, serait, la paresse mais surtout l’abandon, le laisser tomber. L’acédie (akèdéia 
signifie la négligence) est un concept, sans doute, développé par un père du désert, Évagre le Pontique. Elle 
signifie, ainsi que sous son autre forme la mélancolie, une sorte d’abandon et d’ennui qui empèche de concentrer 
son temps sur la lecture et la relecture. La figure contemporaine de l’acédie – telle qu’elle est entendable à 
partir de Benjamin – pourrait être une sorte de désactivation des protocoles doxiques et collectiques qui ne 
parviennent plus à maintenir l’être dans la communauté. Les figures contemporaines de cette sortie, de cette 
forclusion ont été notamment montrées lors de l’exposition organisée par Marc-Olivier Wahler au Palais de 
Tokyo et qui s’intitulait Chasing Napoléon (oct. 2009 - jan. 2010).



110

de saisir la véritable image historique dans son surgissement fugitif ». L’empathie est donc 

très exactement ce mouvement d’adhésion vers le centre de la machine mythologique, 

c’est-à-dire les formulations du drame et du tragique, l’expressivité de tout ce qui tend à se 

lier aux formes de la commémoration. En ce sens l’empathie immobilise notre présent dans 

des formes symboliques, emblématiques ou mythologiques du passé, autrement dit, et pour 

paraphraser Walter Benjamin, les objets culturels deviennent des butins triomphalement 

exhibés ; en ce sens ces « objets » se constituent soit comme du témoignage, l’œuvre qui 

indique, soit comme un objet sacer, c’est-à-dire l’œuvre qui marque. 

		 Nous sommes alors en mesure d’appréhender un quatrième et dernier type d’empreintes 

formelles, les images dialectiques, les Dialektisches bild. Qu’est-ce qu’une « image dialectique » ? 

il faudrait en fait comprendre que l’image est un objet proprement paradoxal, c’est-à-dire 

contradictoire et étonnant… L’image est la reproduction (copie) de l’objet, c’est-à-dire 

que l’image est la même mais dans le semblable et intégralement absorbée dans le passé. 

L’image dialectique serait que cet étrange « morceau » du passé s’actualise, qu’historiquement, 

matériellement et conceptuellement il s’actualise. Cette actualisation est complexe  : c’est 

un triple mouvement (paradoxal) ou plus précisément un triple état, d’abord une sorte de 

secousse, puis une fulgurance et enfin une pause. Walter Benjamin écrit80 : 
L’image vraie du passé passe en un éclair. On ne peut retenir le passé que dans une image qui surgit et 

s’évanouit pour toujours à l’instant même où elle s’offre à la connaissance. « La vérité n’a pas de jambes 

pour s’enfuir devant nous » - ce mot de Gottfried Keller désigne, dans la conception historiciste de 

l’histoire, l’endroit exact où le matérialisme historique enfonce son coin. Car c’est une image irrécupérable 

du passé qui risque de s’évanouir avec chaque présent qui ne s’est pas reconnu visé par elle. (La bonne 

nouvelle qu’apporte, le cœur battant, l’historien du passé, sort d’une bouche qui, peut-être à l’instant 

même où elle s’ouvre, parle dans le vide.) 

		 Voici donc l’enjeu de notre regard  : ce que nous percevons dans les images, c’est leur 

puissance dialectique, c’est-à-dire la puissance qu’elles ont à faire surgir le passé : c’est ce que 

Benjamin nomme un éclair ou une fulgurance  : «  l’image dialectique est une fulgurance. 

C’est donc comme image fulgurante dans le maintenant de la connaissabilité qu’il faut retenir 

l’autrefois  »81. L’image dialectique est donc une image qui expose la formule d’une de ces 

fulgurances. Nous les guettons à chaque instant. Ce que nous percevons dans les images, 

c’est l’indice d’un passé, la trace d’un souvenir, la marque qui fabrique ce que nous nommons 

le passé, l’histoire, le jadis, le révolu, le reste. Dans ce cas, nous sommes absorbés, soit dans 

une œuvre historique, celle de l’interprétation et de la commémoration, soit dans la tristesse 

80 Ibid. v. 
81 Walter Benjamin, Passages parisiens, op. cit., [N9, 7] et voir aussi [N3, 1].



111ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

de l’irrécupérabilité de cette fulgurance. Ce qui signifie que nous sommes les guetteurs soit 

des indices de cette mémoire soit de cette tristesse. Mais il existe par ailleurs la possibilité d’y 

observer les indices d’une joie (Lætitiæ82) qui serait notre puissance à saisir83 cette fulgurance 

dans l’image dialectique en la laissant s’évanouir, c’est-à-dire y chercher l’endroit où « l’Autrefois 

rencontre le Maintenant dans un éclair pour former une constellation »84 c’est-à-dire saisir 

« la constellation (Konstellation) que sa propre époque forme avec telle époque antérieure »85. 

La constellation est la forme de cette explosion qui relève, d’une part, de l’accumulation des 

connaissances86 et, d’autre part, de la « rencontre entre un passé et un présent, non pas entre 

un passé immédiat et un présent consécutif, mais entre un passé et un présent parfois séparé 

par des millénaires »87.

		 C’est dans cette limite, dans cette mesure même, que nous pouvons commencer à 

appréhender le « maintenant » de la connaissabilité, c’est-à-dire l’opération qui consiste à ne 

plus réellement faire adhérer notre position de guetteur aux formes dites historiques. Nous 

tentons une observation dans l’à-présent : le guetteur « saisit la constellation que sa propre 

époque forme avec une époque antérieure. Il fonde ainsi un concept de présent comme 

“à-présent”, dans lequel se sont fichés des éclats du temps messianique »88. Ce maintenant de 

la connaissabilité stabilise non pas un temps de la connaissance historique mais un temps de 

la non-connaissance. Le maintenant de la connaissabilité n’ouvre pas à la connaissance mais 

à sa puissance, autrement dit à sa puissance herméneutique. Or, cela signifie deux choses 

essentielles  : d’une part, que ce qui vient à nous dans le maintenant de la connaissabilité 

n’est pas stabilisable comme données factuelles et analytiques (ce ne sont pas des données 

historiques) et, d’autre part, que ce que nous acquérons dans cette connaissabilité, c’est une 

manière d’être, une disposition. Cependant, il est possible de « transcrire » ces données : les 

régimes d’art y sont prédisposés ainsi que le langage philosophique. 

		 Le guetteur tente d’appréhender ce que nous appelons un mouvement (motus et conatus 

comme persévérance dans ce mouvement), c’est-à-dire son rapport au collectif. Il le fait 

aussi simplement qu’en observant les fonctionnalités du collectif, c’est-à-dire ce qu’il perçoit 

82 Voir Spinoza, Éthique, op. cit., le scolie de la proposition x du livre iii et la proposition xv « Res quæcumque 
potest esse per accidens causa Lætitiæ, Tristitiæ, vel Cupiditatis ». 
83 Nous renvoyons ici aux propositions vi, vii et viii du libre iii de l’Éthique. Nous reviendrons ultérieurement 
sur la question essentielle de la persévérance et du temps. 
84 Walter Benjamin, Passages parisiens, op. cit., [N3, 1]. 
85 Walter Benjamin, « Sur le concept d’histoire », op. cit., appendice a. 
86 Theodor W. Adorno, Dialectique négative, Payot, 1978-2003, p. 199-201. 	
87 Reyes Mate, Minuit dans l’histoire, op. cit. p. 295. 	
88 « Sur le concept d’histoire », op. cit., appendice a. 



112

des mécanismes et des fonctionnalités de la machine mythologique en fonctionnement.

Autrement dit, il tente de mesurer l’importance de la présence du mythe et les modifications 

qui s’y opèrent ou qu’il peut espérer ou fantasmer réaliser. Il tente alors de mesurer la part de 

fantasme et de fascination dans l’apparition de la machine (du mythe). 

		 Nous nous mettons ensuite en position d’observateurs des structures du collectif, autrement 

dit, observer les structures de ce qui constitue l’existence du collectif et des œuvres, ce que les 

grecs anciens appelaient ∙uqmÒj. Observer la structure signifie observer la structure formelle, 

la Gestalt, de tous les objets qui sont en relation avec soi mais à la condition de considérer que 

cette structure « est donc un tout qui contient quelque chose de plus que la simple somme 

de ses parties »89 . Ce qui signifie qu’il est impossible de connaître, en une seule donnée, la 

structure et la quantité de relations nécessaires à l’apparition de cette structure. Nous devons 

apprendre à séparer ces deux types de connaissances pour les reformuler dialectiquement 

dans le mouvement qui lie la connaissance de l’objet comme structure, comme rythme, 

et la possible connaissance de son « lieu d’apparition », de ses relations, comme structure 

cette fois arythmique, c’est-à-dire, ce qui est à la fois inarticulé et surtout en perpétuelle 

mutation. Que signifie ici le terme « rythme » ? Le rythme, le ruthmos signifie, bien sûr, la 

cadence mais surtout la forme et la structure. Il y a donc forcément quelque chose d’une 

arythmie (¢rrÚqmistoj) quand on perd ce rapport à la cadence et à la structure90. Mais ce 

n’est pas suffisant. Ce que nous nommons rythme, c’est le mouvement, la cadence mesurée 

des éléments qui constituent une structure (le rythme est très exactement ce qui permet de 

briser le continuum par la perception d’un « quelque chose d’autre »). Le rythme est donc la 

89 Giorgio Agamben, L’homme sans contenu, « La structure originelle de l’œuvre d’art », p. 127, Circé, 1996.
90 Nous renvoyons ici encore à Agamben, ibid. p. 126. Ce concept d’arythmie est esquissé par Aristote, 
Physique, livre ii, 193a11 (trad. de l’auteur) : « Doke‹ d' ¹ fÚsij kaˆ ¹ oÙs…a tîn fÚsei Ôntwn ™n…oij e�nai tÕ 

prîton ™nup£rcon ˜k£stw ¢rrÚqmiston <Ôn> kaq' ̃ autÒ, o�on kl…nhj fÚsij tÕ xÚlon, ¢ndri£ntoj d' Õ calkÒj. 

Cependant on a pensé que la nature et la substance des étants de la nature étaient ce qui est dans la forme 
première alors qu’ils existaient eux-même dans une forme inarticulée : comme la nature du lit dans le bois, de la 
statue dans le bronze. » Ce à quoi Aristote répond que « Ainsi donc, d’une certaine manière, on appelle nature 
la matière première (¹ prèth Ûlh) placée (Øpokeimšnh) en chaque chose ayant comme principe le mouvement 
et le changement (¢rc¾n kin»sewj kaˆ metabolÁj)» (193a28). Cependant il y a plus intéressant encore et pour 
cela il faut se reporter à la Métaphysique, 985b10-15 (trad. J. Tricot) sur l’histoire de la philosophie que forme 
Aristote et autour des penseurs antéplatoniciens et qui permet d’appréhender une autre dimension au concept 
de ruthmos : « ces différences sont au nombre de trois : la figure, l’ordre et la position (σχῆμά τε καὶ τάξιν καὶ 
θέσιν). Les différences de l’être disent-ils ne viennent que de la configuration, de l’arrangement et de la tournure 
(ῥυσμῷ καὶ διαθιγῇ καὶ τροπῇ). Or la configuration c’est la figure, l’arrangement c’est l’ordre et la tournure 
c’est la position ». Nous retenons bien sûr deux choses essentielles, d’une part que cette mesure de la différence 
comme rythme et comme structure est à entendre comme figure (skèma) et comme configuration (rusmos et 
ruthmos). Nous reviendrons sur cette question au ch. v, 2, p. 268 sq. 



113ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

perception, ou plus précisément le mouvement de perception d’un objet formé d’éléments 

solidaires et hétérogènes qui sont en relation les uns avec les autres (c’est-à-dire un dispositif 

avec les outils de la relation). Ce qui signifie que le rythme est précisément la perception de la 

structure, et la mesure des éléments qui la composent. Le rythme s’appréhende avec l’ensemble 

des dispositifs techniques ; en revanche dès que les outils manquent, dès qu’on aborde une 

« grammaire de blocs »91 , nous sommes alors dans une phénoménalité arythmique : parce que 

la structure n’est pas immédiatement identifiable et parce qu’il nous manque, pour l’analyse, 

les outils de liaison, les outils de la relation. Qu’est-ce que l’arythmie  ? C’est d’abord, la 

perception et l’adhésion à une cadence sans qu’on puisse déterminer l’ensemble des éléments ; 

c’est donc une structure, « un tout qui contient quelque chose de plus que la simple somme 

de ses parties » ; c’est ensuite la perception d’une relation silencieuse, invisible, arythmique 

et cependant présente ; c’est enfin ce que nous nommons « l’intensité » au sens de ce qu’on 

appréhende sans mesure directe. Cette relation silencieuse est une zone d’intensité à laquelle 

nous sommes attentifs. Il y a deux types de rythme : celui de la structure et des relations entre 

ses éléments (structure formelle, outils techniques) et un rythme (ou cadence arythmique, ou 

« musique sans son » comme la nommait Furio Jesi, ou « bruissement de la langue » pour Roland 

Barthes, etc.) fondé sur l’absence de battue, l’absence des outils de la relation mais fondé sur 

la présence (l’intensité) de l’objet dans l’espace collectif et doxique. Cette relation est elle aussi 

silencieuse parce que nous ne disposons pas d’outils techniques, précis, pour l’appréhender. Ce 

serait une erreur fondamentale de croire que nous pouvons prétendre faire l’étude de ce rythme 

avec nos anciens modèles analytiques. La seule manière de l’appréhender serait d’introduire le 

concept d’intensité (la pensée de la festivité et les modèles de l’espionnabilité) dans les modèles 

d’analyse herméneutique. 

		 Très logiquement, ce que le guetteur observe alors, c’est le mouvement de cette incessante 

mutation92, c’est le mouvement arythmique qui saute de trous en trous au point de laisser 

une forme cependant appréhendable, celle de l’époque, ou celle que les grecs appelaient 

l’™poc» : signifiant à la fois suspendre et tendre, ce terme exprime exactement cette solution 

de continuité, ce mouvement dialectique que nous conservons dans le terme français époque. 

Giorgio Agamben93 en traduisant épokè par rythme, nous offre une forme précise de notre 

91 Voir ch. v, i & 2, p. 251 sq. 
92 Voir note 88 sur le mouvement et voir Aristote, Éthique à Eudème, 1154b30 sur la corruptibilité et le mouve-
ment & Métaphysique, Q, 6, 1048b18-35 sur la distinction entre acte et mouvement et Q, 8, 1050a21-1050b2 
sur la dimension entéléchique de l’acte. 
93 L’homme sans contenu, op. cit., p. 132.



114

guetteur : le guetteur est celui qui tout en se tenant fermement (™pšcein) à son poste94 tend 

son existence au rythme et aux mouvements de ce moment (épokè). Autrement dit le guetteur 

est celui qui à cet instant et à son endroit s’ouvre à la mesure d’une expérience communicable, 

d’une aièsthésis : 
Cette émotion ne peut être saisie dans son essence, ni hier ni aujourd’hui, avec les instruments de la pure 

et simple philologie, mais a priori elle ne peut pas être exclue dans la mesure où survit dans l’aujourd’hui 

sa qualité créative. Qui s’approche plus ou moins de la création peut y accéder : dans cette faculté et 

dans la tension dialectique de son actualisation se trouvent la grâce et la mesure de l’œuvre artistique.95

Le guetteur est, alors, à la lettre, celui qui se tient, toujours, dans la saisie possible de ce qui 

n’est appréhendable que dans ce geste particulier de l’observation attentive dans ce temps ce 

temps singulier de la concentration : cette figure est celle de la vigulance et de l’observation 

telle que la formule Épictète96 à propos des cyniques : 
τῷ γὰρ ὄντι κατάσκοπός ἐστιν ὁ Κυνικὸς τοῦ τίνα ἐστὶ τοῖς ἀνθρώποις φίλα καὶ τίνα 

πολέμια. [25] καὶ δεῖ αὐτὸν ἀκριβῶς κατασκεψάμενον ἐλθόντ᾽ ἀπαγγεῖλαι τἀληθῆ μήθ᾽ ὑπὸ 

φόβου ἐκπλαγέντα, ὥστε τοὺς μὴ ὄντας πολεμίους δεῖξαι, μήτε τινὰ ἄλλον τρόπον ὑπὸ τῶν 

φαντασιῶν παραταραχθέντα ἢ συγχυθέντα.

Le Cynique est, en effet, l’espion de ce qui est favorable (phila) à l’homme, et de ce qui lui est défavorable 

(polèma). Il faut qu’il commence par regarder avec grand soin, pour venir ensuite rapporter la vérité 

(apaggelein talèthè) ; il faut qu’il ne s’en laisse pas imposer par la crainte (phobou), pour ne point annoncer 

des ennemis qui n’existent pas ; il faut enfin qu’il ne se laisse égarer ni troubler d’aucune manière (tropon) 

par ce qu’il croit voir (phantasiôn).	

La figure proposée par Épictète est celle du kataskopos, ce qui signifie, dans le langage militaire 

l’espion ou le guetteur : c’est-à-dire tout ce qui relève d’un examen et d’une observation avec 

soin97. 

94 Il y aurait ici une ample discussion sur la problématique du « poste de guet » : est-ce le lieu d’observation de 
l’anthropologue ? est-ce simplement n’importe quel lieu ? est-il fixe ? nous donne-t-il « droit d’y échapper » ? Il 
y a bien sûr ici, la figure pythagoricienne de la phroura citée par Platon dans le Phédon (62b) : « On enseigne 
en secret (ἀπορρήτοις) sur cette matière, que nous les hommes sommes comme dans un poste de guarde (ὡς 
ἔν τινι φρουρᾷ ἐσμεν οἱ ἄνθρωποι), dont on ne peut se détacher (λύειν) et que l’on ne peut abandonner 
(ἀποδιδράσκειν), me paraît trop relevée et difficile à élucider ». Cependant nous devons appréhender la figure 
de la phroura non dans une visée théologique mais saisir qu’elle signifie à la lettre le point d’où l’on surveille et 
d’où l’on observe ; il ne peut donc s’agir ni de prison ni de garderie mais bien d’un lieu comme poste de guet 
et d’observation. La phroura est alors la figure essentielle où l’on se tient comme observateur pour saisir, dans 
la figure de l’épokè à ce à quoi l’on tient. La phroura est ce lieu où nous sommes sur la bordure des machines et 
où nous observons ce que nous ne parvenons pas encore – ou ce que nous ne réussissons pas – à saisir comme 
structure. 
95 Furio Jesi, La fête et la machine mythologique, op. cit. p. 88. 
96 Entretiens livre iii, xxii, 24-25.
97 Il est évident que nous ne nous servons, ici, que du concept matériel de kataskopos, de guetteur, sans nous 
soucier, encore, des préoccupations morales d’Épictète en ce qui concerne la finalité de cette observation, à 



115ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

		 Cette ouverture dans l’époque, dans l’à-présent comme rythme (devrions-nous dire 

comme rythme dont la mesure est l’arythmie) est exactement la mesure de la diversité infinie 

des phénomènes et des structures mais aussi la mesure de la gradualité infinie des degrés 

infinis de l’expérience comme appréhension de ces phénomènes et de la communication de 

ces expériences. Voilà ce que Roland Barthes98 dit de « l’une des catégories formelles les plus 

importantes de la modernité » qu’il nomme bathmologie : 
celle de l’échelonnement des phénomènes. Il s’agit d’une forme du temps, beaucoup moins connue que 

le rythme, mais présente dans un nombre si grand de productions humaines qu’il ne serait pas trop d’un 

néologisme pour la désigner : appelons ce « décrochage », cette échelle du champagne, une « bathmologie ». 

La bathmologie, ce serait le champs des discours soumis à un jeu de degrés. Certains langages sont comme 

le champagne : ils développent une signification postérieure à leur première écoute et c’est dans ce recul du 

sens que naît la littérature.

C’est très exactement de ce rythme dont nous parlons, de la mesure de ce « décrochage » 

comme expérience possible  : la perception de ce rythme est perpétuellement en jeu, 

incessamment remise en question, systématiquement dans l’à-présent et nous en sommes les 

guetteurs, les espions avides et rusés : c’est l’époque, le maintenant, l’actualité, ce que nous 

nommons le « principe de la mode ». Il faut cependant entendre très précisément le principe 

de la mode non comme un résultat en soi mais bien un principe, une technique presque99 : 

c’est ce qui fait que nous sommes des guetteurs, c’est la technique du guetteur, la rapidité de 

son observation, la virtuosité de sa vision, la célérité de son apparition, la persévérance de sa 

traque, la puissance de son éveil, la ténacité de son endroit, la fascination de son œil. L’œuvre 

naît dans ce fond d’observation, dans la persistance de ce mouvement qui ne se fige pas, qui 

ne se stabilise pas, qui se maintient, si possible, dans cette même intensité. 

savoir la constitution d’une parrhèsie ou d’un discours de vérité qui repose sur un engagement à apaggelein 
talèthè, à rapporter la vérité. Nous ne saisisons, ici, que la figure matérielle de l’espion, sans prendre en compte 
la figure du rapporteur, de l’annonciateur, sans prendre en compte la figure angélologique du guetteur puisque 
nous considérons que l’objet de cette observation ne relève pas, pour paraphaser Jesi, des instruments de la 
philologie. Voir aussi, Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit., leçon du 29 février 1984, p. 145-176. 
98 « Lecture de Brillat-Savarin » in Le bruissement du langage, p. 304, Seuil, 1984.
99 Nous renvoyons ici à l’analyse de Pierre-Damien Huyghe sur la mode comme principe de ce qui est 
« modifiable », Faire place, op. cit., p. 39 : « Nous n’avons d’avenir humain qu’à la mesure de notre capacité à 
envisager autrement que comme une peine la modification, aussi petite soit-elle en apparence, de nos modes 
de vie. C’est exprès qu’ici je suggère ce rapprochement de termes : la notion de “mode” s’applique radicalement 
à ce qui est par essence “modifiable”. S’il nous convient non seulement d’avoir affaire à la vie mais de vivre 
selon différentes modalités – et de cela l’histoire apporte sans cesse la preuve –, alors il importe que nous 
regardions notre monde comme modifiable. Nos vies seront des vies humaines aussi longtemps que nous aurons 
la capacité non pas exactement de porter atteinte à l’état des choses, mais à affecter le monde de modifications. 
Catastrophique pour l’humanité serait une situation à laquelle il ne serait plus possible de toucher ».



116

		 Le guetteur, dans les replis de la langue, dans les plis infinis des structures linguistiques, est 

celui qui observe les rythmes – l’ombre des langues selon Dante Alighieri ou le bruissement de 

la langue selon Roland Barthes ou le cœur asémantique des langues selon Furio Jesi ou l’énigme 

selon Giorgio Agamben – et est celui qui observe la profusion de ce que Roland Barthes 

nomme une explosion et une dissémination100 :
Le Texte est pluriel. Cela ne veut pas dire seulement qu’il a plusieurs sens, mais qu’il accomplit le pluriel 

même du sens : un pluriel irréductible (et non pas seulement acceptable). Le Texte n’est pas coexistence 

de sens, mais passage, traversé ; il ne peut donc relever d’une interprétation, même libérale, mais d’une 

explosion, d’une dissémination. Le pluriel du Texte tient, en effet, non à l’ambiguïté de ses contenus, mais 

à ce que l’on pourrait appeler la pluralité stéréographique des signifiants qui le tissent (étymologiquement 

le texte est un tissu) : le lecteur du Texte pourrait être comparé à un sujet desœuvré (qui aurait détendu 

en lui tout imaginaire). 

Voici l’objet de la traque de l’observateur, cette pluralité, ce mouvement de traversée, cette 

stéréophonie – peut-être même devrions-nous dire, ou inventer, cette stéréologographie comme 

l’inscription multiple et plurielle des discours – ces structures d’échos, ce déjà lu, ce déjà vu, 

ce déjà entendu. Guetter et observer ces structures, c’est ouvrir notre connaissance de l’œuvre 

à un in fieri, autrement dit, à un devenir de ce moment, de ce guetté, de cet espionné, de ce 

vu. Ce devenir est le dernier objet que doit rechercher le guetteur, l’ultime enjeu de sa traque : 

l’ouverture de ces deux premières traques (le témoignage et le mouvement) aux modes de la 

festivité. 

		 Pour maintenir l’objet de son observation le guetteur doit le maintenir dans cet in fieri 

sans que jamais il ne se fixe, sans que jamais il ne se bloque, c’est-à-dire qu’il doit le maintenir 

dans son être parlant ; c’est dans cette seule mesure que l’observé ne se cristallise pas ; il 

continu sa liquéfaction chez Emmanuel Hocquard101, sa constellation chez Walter Benjamin, 

son explosion chez Roland Barthes, son ex-position chez Giorgio Agamben, son feuilletage 

chez Claude Simon, son désœuvrement chez Olivier Cadiot ou chez Jeremy Deller, etc. 

	Ossia Conditions de Lumière de Emmanuel Hocquard (P.O.L, 2007) est un texte de 

poésie, parce qu’il est précisé que ce sont des élégies, parce qu’il y a quelque 

chose qui ressemble à des enjambements, parce que dans la mesure où le texte a une forme, 

un rectangle resserré dans la page et dans la mesure où il y a un retrait de la phrase (absence 

100 « De l’œuvre au texte » in Le bruissement du langage, p. 75, op. cit. 
101 L’invention du verre, P.O.L, 2006. Il est écrit en quatrième de couverture «  le récit tend à expliquer et 
cristalliser une situation qui n’a pas été tirée au clair. […] En revanche, comme le verre qui est un liquide, le 
poème est amorphe. Il ruissèle en tous sens mais ne reflète rien ». 



117ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

totale de ponctuation) telle qu’on l’entend habituellement. Il s’agit d’un texte constitué d’une 

série de propositions ou d’une série d’énoncés (note 4, p. 185). 

		 Structurellement le texte est composé d’un poème (de vingt et un ensembles de cinq 

élégies), d’un commentaire (« Dans une coupe en verre ») et de notes. Les notes sont en fait 

huit propositions de lecture. 

		 Formellement il persiste une ambiguïté dans la nature même du texte, savoir s’il est 

constitué de propositions ou d’énoncés. S’il s’agit de propositions alors nous sommes dans le 

régime du fonctionnement de la logique, il y a donc la mesure possible d’une interprétation, 

d’un sens : il s’agit alors de grammaire, de sens, d’effectivité du sens, c’est donc un texte de 

la relation et de la construction. S’il s’agit d’énoncés102 nous sommes alors dans l’événement, 

dans la puissance saisissante de la langue et de la parole. Il ne s’agit plus de grammaire, ni 

d’effectivité du sens mais de la mesure la plus actuelle du langage dans l’exercice de la relation, 

son instance, son existence, son intonation (p. 183). Alors l’exercice de la langue devient 

autre, le poème devient autre : comme suite d’énoncés il devient un espace de résonance (p. 

182) – on se souvient aussi du propos de Lucrèce « tout espace à écho est un temple » – mais 

ici (c’est-à-dire maintenant pour Emmanuel Hocquard ; « ce qu’on appelle ici est une brève 

durée » p. 78) temple ne signifie pas le lieu du sacré mais le lieu de la découpe, le rectangle, ce 

qui a été saisi dans le langage, c’est-à-dire – ce que Michel Foucault appelle – le discontinu, 

la série, la transformation. 

		 Texte des relations donc. À partir du moment où nous sommes face à des énoncés le 

jeu de la langue est de les mettre en relation (en somme faire des images : il faut relire les 

notes 5 et 8). Mettre d’abord en relation les mots de la langue, autrement dit travailler sur la 

signification, mais surtout fabriquer des relations syntaxiques, grammaticales, au sens de la 

possibilité d’un tracé, grammè, à établir entre les mots et la possibilité de son effacement, la 

possibilité de « l’arasement de la tablette » (p. 173), le grammatéion. 

		 S’il s’agit de relation de grammaire, on se souvient alors que dans ma haie et surtout 

dans L’Invention du verre103 étaient déjà en jeu ces réflexions sur les liaisons grammaticales. 

Nous avions proposé une lecture de L’Invention du verre à partir des Catégories d’Aristote, 

considérant que le primat de toute grammaire – de toute langage – c’est le choix d’opérer les 

102 Un énoncé c’est, selon Michel Foucault, Archéologie du savoir, op. cit., « ce qui fait exister [des] ensembles de 
signes, et permet à ces règles ou ces formes de s’actualiser » (p. 121), donc « l’énonciation peut-être recommencée 
ou réévoqué, alors qu’une forme (linguistique ou logique) peut-être réactualisée, l’énoncé, lui, a en propre de 
pouvoir être répété » (p. 145).
103 ma haie, P.O.L, 2000, L’Invention du verre, P.O.L, 2003. 



118

mots de la langue en combinaison ou de les opérer sans combinaison : ici (p. 176) Emmanuel 

Hocquard nous en livre un bel exemple : « Entendre des espaces : coq voix tesson En même 

temps séparés  Sans cause  Ne pas ». Il s’agit bien d’une grammaire par juxposition construisant 

« des liens par juxtaposition » (p. 81), construisant un exercice de la langue par juxtaposition 

«  sans autre formule  ». La première solution, proposée par Emmanuel Hocquard (le texte 

s’ouvre presque avec le mot solution, p. 13), autrement dit ce qui permet la juxtaposition, 

c’est le geste ou l’événement et la vitesse, celle de la langue et de l’intonation (p. 183). À ces 

deux premières solutions quatre autres sont proposées – ou exposées – p. 16 : quatre énoncés 

mais aussi quatre propositions logiques de lecture : « Nuit d’il y a » propose deux mesures, 

celle du déictique (montrer, indiquer) et celle de la mémoire, du rappel mais ici sans objet ; 

« Aimer par définitions », ici le pluriel indique qu’aimer, le verbe, se fait par les définitions, 

le nom, c’est-à-dire par la mesure du langage dans la puissance du nom : aimer ce n’est que 

dire des noms ; « Les mots dans un ordre quelconque », autrement dit ce que nous venons 

d’écrire sur la grammaire ; enfin « Penser à sépare », c’est-à-dire que la langue produit deux 

discontinuités, celle de l’objet et du signe et celle du signe et du sens : c’est cela le langage et 

la proposition de s’y abandonner…

		 C’est, au-delà de propositions, des séries d’énoncés, mais des énoncés qui, dans la mesure 

où ils constituent un poème, dans la mesure où ils éprouvent donc le production du texte, 

acquièrent un statut supplémentaire, celui de paradigme. 

		 Qu’est-ce qu’un paradigme ? et que signifie ici, dans cet ouvrage de Emmanuel Hocquard, 

d’appréhender cette série d’énoncés comme des paradigmes ? Si nous convoquons Giorgio 

Agamben104 nous retenons deux définitions possibles  : d’abord c’est «  quelque chose qui 

procède de singularité en singularité » ensuite c’est quelque chose qui « est en même temps 

exemplarité et singularité ». 

		 Ici cela signifie que le texte procède d’exemples : d’exemples en exemples (dans la langue 

hocquardienne nous devrions dire d’anecdotes en anecdotes) au point que chaque élément 

puisse être lu dans sa singularité. Cela signifie aussi, et si nous admettons que « le paradigme 

tout en étant un phénomène singulier sensible, contient en quelque sorte l’éidos, la forme 

même qu’il s’agit de définir105 », que le texte, ici, est l’exposition d’une langue qui produit sa 

propre forme (grammaire et intonation) et qui définit à chaque fois l’usage des éléments de 

la langue : si « on n’a pas trouvé quel rapport établir entre un nom et son objet » (p. 128) – 

puisque la pensée sépare (p. 16) – alors le « mot définit un usage » (p. 129) en l’exposant. 

104 Giorgio Agamben, Signature rerum, op. cit. p. 34. 
105 Ibid., p. 25.



119ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

		 Ici le mot acquiert une prégnance, une polyvalence, presque, qui viderait le texte de toute 

ou presque expression analytique et qui l’apparenterait formellement au « phrasé », au kiu (ou 

intonation) de la poésie chinoise. 

		 Ici chaque énoncé – mais aussi chaque rectangle, chaque templum qui possède dès lors une 

fonction énonciative – est donc l’exposition de la langue, la « mise en lumière » de la langue, 

de l’événement de la parole et des relations qui s’y établissent : chaque énoncé est donc bien 

un paradigme puisque – pour paraphraser Giorgio Agamben – le paradigme se produit au 

moyen d’un « mettre à côté », d’un « joindre ensemble » (paradeiknumi) et d’un « exposer » 

(deiknumi). Mais la langue d’Emmanuel Hocquard expose singulièrement et toujours la partie 

pour la partie – le même pour le même, si on préfère : « toutes les choses qui ont des qualités 

similaires sont les mêmes » (p. 23) –, car ici il ne s’agit jamais du régime de la métaphore mais 

bien du régime du paradigme qui « n’obéit pas à la logique du transfert métaphorique d’un 

signifié, mais au modèle analogique de l’exemple » (ibid. p. 19). 

		 Le modèle central est l’expérience de l’exposition, exemplaire, des énoncés de la langue 

(para-deiknumi). Ce modèle, objectivement, se trouve caché, comme replié dans les méandres 

des langues : c’est un effet de réel, une étymologie donc, une surprise cachée dans « la forme 

en verre rose » de la page 128. Il est écrit : « On a pas encore trouvé quel rapport établir entre 

le nom et l’objet », c’est-à-dire entre l’objet et le signe et donc par voie de conséquence le 

rapport entre sémiotique et herméneutique ; l’objet est une « forme en verre rose » ; le nom de 

l’objet est stropper. Les dictionnaires américains donnent pour le verbe to strop : « to sharpen 

(a razor) on a strop » et pour strop : « 1. a strap, especially a short rope whose ends are spliced 

together to make a ring. 2. a flexible strip of leather or canvas used for sharpening a razor » ; 

un stropper c’est cette petite forme en verre qui sert à affûter, à aiguiser, à maintenir tranchant. 

Le terme américain stropper vient du latin stroppus ou struppus, la corde, la sangle (on se 

souviendra ici du ruban qui n’a qu’une seule face de L’Invention du verre) ; plus saisissant 

encore stroppus vient du grec strophos, la corde, la bande mais surtout du verbe stréphein, 

enrouler et donc rythmer, marquer la cadence du poème (strophe en français). Autrement 

dit, le texte de Emmanuel Hocquard convoque le lecteur – et la littérature – à un poste de 

guetteur ; être à l’affût de la mesure rythmique de la langue, de ses relations, de sa pro-duction 

– de sa fabrique (p. 63, 78), de sa signature, de sa disposition (p. 161, 175), de ses systèmes de 

représentation (p. 169), etc. Plus encore il s’agit d’être à l’affût du rythme le plus complexe et 

le plus sourd, celui de la contemplation (p. 40, 48) – la singulière mesure théorique du texte 

–, mais de la contemplation que nous ne devons pas entendre ici de manière romantique mais 

comme mesure d’une observation assidue – le resserrement dans le rectangle – : autrement 



120

dit, être à l’affût du calendrier (p. 22, 29, 103) de l’anniversaire (p. 142), voire encore de 

l’archive (p. 173), de la dynastie (p. 128). Retrouver ici la figure de l’archéologue mais un 

archéologue inversé, non des objets ni même des signes, mais un archéologue des calendriers, 

c’est-à-dire de l’instance du texte (ici !) et de l’observation. 

		 C’est précisément106 ce que nous avions déjà nommé dans le refus de l’exposition des langues, 

leur préférant alors l’exposition de leur devenir, de leur mouvement, l’exposition de leur rythme 

aussi chaotique soit-il, aussi speed soit-il, aussi excité soit-il. C’est aussi précisément ce que dit 

Giorgio Agamben dans une analyse des rapports langue et histoire chez Walter Benjamin107 : 
La tâche du « philosophe », comme celle du traducteur, [nous devrions dire aussi celle du guetteur…] est, 

en effet, la « description » et le « pressentiment » de cette unique langue vraie qui tente de « s’exposer » et 

de se « constituer » dans le devenir des langues. À la fin de l’essai, cette langue pure est décrite à travers la 

figure décisive d’une « parole sans expression » qui s’est libérée du poids et de l’étrangeté du sens. 

Mieux encore, ce que cherche ici le guetteur, dans l’observation du devenir des langues (dans 

l’in fieri de la connaissance), c’est le moment où les langues, les expériences, se communiquent 

sur un rythme non célébratif, non cérémoniel, non rituel, en somme les lieux exacts de la 

festivité et non de la fête. Le guetteur cherche, non plus la visibilité, mais son pluriel, les 

visibilités. Il n’est, dès lors, plus le voyeur de ceux qui voient, mais ce voyant aux multiples 

visibilités, cet Argos108, ce Panoptès en figure de guetteur comme figuration et forme de 

notre seule et actuelle activité : nous espionnons aussi crûment le monde dans une alternance 

étonnante entre un désir et un devenir pornographe et le devenir festif de nos structures 

linguistiques. Il s’agit ici d’une question de jubilation, de ce qui désœuvre à ce point, que 

nous ne puissions pas être plus actuel. Dans les paralipomènes aux thèses « Sur le concept 

d’histoire »109, Walter Benjamin entrevoit ce monde de « l’actualité totale et intégrale » du 

guetteur lorsqu’il surprend l’exposition des langues dans leur devenir festif : 

106 Si les trois derniers modèles de l’analyse des conditions de l’être-parlant comme exposition et comme 
visibilité sont réduits à un examen aussi court, c’est que nous les maintenons pour une analyse appronfondie 
dans le cinquième chapitre.
107 La puissance de la pensée, op. cit. p. 38, Rivages, 2006.
108 Il faut bien sûr, saisir ici dans cette figure un renversement : le devenir Argos comme figure de l’observation 
ne peut s’envisager qu’à la condition qu’il ne s’agisse pas de surveillance. Et cependant si le nom de ce géant 
Argos, qui voit tout, a à voir avec le luisant, nous ne pouvons que saisir qu’il est aussi l’homonyme de l’adjectif 
argos qui signifie désœuvré  : comme si la langue nous laissait entrevoir que pour être observateur il fallait 
singulièrement se désœuvrer. C’est bien sûr le propos d’Aristote dans l’Éthique à Nicomaque, mais c’est aussi 
ce que l’on retrouve précisément au début de la Métaphysique, A, 1, 981b20 : « quand on découvrit enfin les 
sciences (ἐπιστημῶν) […] elles prirent naissance dans les pays où régnait le loisir (ἐσχόλασαν) ».
109 Walter Benjamin, Écrits français, op. cit. Ms 470, p. 440.	



121ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

Ou mieux, elle est cette langue même, non pas comme langue écrite, mais comme une langue célébrée 

sur un mode festif. Cette fête est purifiée de toute cérémonie. Elle ne connaît pas de chant de fête. Son 

langage est l’idée de la prose même, comprise par tous les hommes comme l’est la langue des oiseaux par 

ceux qui sont nés un dimanche. 

		 4. Régimes de la participation

		 Nous avons posé que le festif pouvait être un modèle, une structure modélisante pour 

les systèmes linguistiques, pour tous les systèmes linguistiques. Autrement dit, nous avons 

émis l’hypothèse que la fête est un dispositif majeur, modélisant, et donc, plus ou moins 

contraignant. Or pour établir une démonstration de cette hypothèse nous avons appréhendé 

le concept d’espionnabilité et nous avons proposé un certain nombre d’hypothèses quant à 

l’objet de cet espionnage, à savoir, et maximalement, l’appréhension des zones de densité et 

de concentration dans les régimes collectifs, c’est-à-dire dans notre manière d’y participer. 

C’est, en somme, le mécanisme de la festivité et, en même temps, le paradigme de l’ensemble 

des machines et le modèle de l’ensemble des systèmes gnoséologiques  : ce dispositif – 

espionnabilité, participation et viduité – serait la seule forme à assumer, de facto, une triple 

dimension dialectique constitutive de ce qu’est la fête  : une dialectique à l’arrêt, celle du 

mouvement et de l’absorption et enfin une dialectique (négative) qui ne soit ni la somme 

nulle des deux précédentes ni une valeur positive. 

		 Nous tenterons d’appréhender, ici, les régimes de la participation après avoir analysé 

ce que nous avons nommé «  espionnabilité  ». La fête ne produit pas (prassein) de la 

signification comme les langages, elle est avant tout une immense machine doxique qui 

produit, d’une part, son propre maintien (diathre‹n) et, d’autre part, sa propre exposition 

(doxaze‹n). En somme, la festivité n’est pas exactement constituée comme un langage mais 

bien comme un des régimes linguistiques, à savoir les régimes d’art. La festivité donne 

l’impression d’être toujours sans objet et sans temps, sans indice de temporalité ; elle 

affiche une impression majeure d’intransitivité. Mais il est bien évident110 qu’il s’agit d’une 

impression. La festivité – et a fortiori la fête – produit une impulsion majeure, non vers 

une production de sens, mais vers des dispositifs sémiotiques et vers la mesure essentielle de 

la participations aux régimes du collectif, vers l’expérience, collective, de la concentration 

comme forme contractée du temps et de la perception. Si la fête ne produit pas, au sens 

110 Voir ch. i, 2, § 5, p. 72. 



122

propre, de signification, elle pro-duit de la participation. Ce qui est « signification » 

dans la fête c’est la participation, dans les deux sens d’ailleurs, celui d’une action et celui d’un 

résultat. La fête ne produit pas (prassein) de signification (noàj) mais une participation 

(metous…a). On peut ici préciser les deux sens du terme participation, d’abord comme 

prendre part au collectif (koinonšw), ensuite comme simple participation (metece‹n) à un 

possible jouir.

		 On a appréhendé les régimes de la fête et de la festivité à partir d’une analyse des régimes 

linguistiques pour en dégager la structure, selon laquelle tout objet (œuvre et événement) 

n’existe que dans une absorption dans les régimes doxiques et pour en dégager les trois valeurs 

fondamentales suivantes  : d’une part, la notion de maintien111 (diathre‹n) qui sous-entend 

que tout objet et tout événement est une machine ou partie d’une machine fonctionnante et 

dont l’essentiel du fonctionnement tend à se maintenir comme tel ou à augmenter, d’autre 

part, la notion de participation (metece‹n) qui permet d’entrevoir les rapports entre objets et 

machines et leurs types de fonctionnement et enfin, la notion complexe de con-figuration et de 

glorification (doxazein) qui doit s’entendre comme le mécanisme de la machine, et des objets 

de la machine, qui se maintiennent tant qu’il est possible de se figurer (qu’existe le typos) une 

représentation de l’objet (représentation iconique, symbolique, mythique, linguistique, etc.). 

Ossia Le 21 septembre 2009 a eu lieu, à Paris, la première partie du projet On 

becoming something else de Ben Kinmont112. Ce projet à consisté en l’édition de 

sept statements qui décrivaient, chacun, ce devenir différent de sept artistes qui ont lentement 

cessé de faire de l’art alors qu’ils maintenaient la même activité : 
Think about the way in which an artist might cease to be an artist as that person develops his or her practice. 

111 Nous renvoyons au travail de l’artiste Jean-Baptiste Farkas Ikhéa©service (Des modes d’emploi et des passages 
à l’acte, éd. Mix., 2010) où il est question de désactivation et de maintien : voir le service N°33 Inertie « Le beau 
maintien » : « Mode d’emploi : déterminer ce qui ne devra ni croître ni diminuer. S’acharner à le maintenir au 
point mort ».
112 Ce projet a été initié en novembre 2008 lors d’un work shop à l’École des beaux-arts de Bordeaux. Le projet 
a été présenté par la galerie Air de Paris et par le Centre Georges Pompidou lors du festival d’automne 2009. Sur 
l’invitation de Ben Kinmont, j’ai participé à ce projet comme théoricien et comme cuisinier amateur. Le projet 
a alors consisté à proposer sept plats qui correspondaient chacun à l’un des sept statements et qui pouvaient dès 
lors être servis à un dîner. Ce dîner fut servi le 21 septembre 2009, à Paris, pour trente cinq convives. Les sept 
statements ont été, ensuite, proposé à sept chefs parisiens qui ont conçu un plat qui a été servi à leur carte durant 
les deux mois de l’exposition au Centre Georges Pompidou. Il est bien sûr assez évident que ma position dans 
ce projet a été complexe : il a fallu d’abord créer sept plats et sept recettes pour un dîner de trente cinq convives. 
Il a fallu ensuite produire un texte à partir d’une lecture de La plastique culinaire de Félix Fénéon (1922). Il a 
fallu encore réaliser et servir ce dîner pour trente cinq convives. Il a fallu enfin se livrer à un ultime exercice de 
commentaire sur cette pratique.



123ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

I am not talking about someone who gets fed up with art and the art world and stops making work. I am 

speaking of those who while pursuing the content and purpose of their work suddenly find themselves in a place 

and value structure outside of the art world.

Faire un dîner à partir de ces sept statements relevait d’une double problématique, celle de la 

participation et celle de ce que nous nommons la con-figuration : 
Cooking is the act of ingredients becoming something else, something to be eaten and shared. For the current 

project, the ingredients become a representation of the artist’s practice and the dinner is an homage to these 

artist’s decisions to leave the art world.

ou pour le dire encore autrement, d’une part, une problématique qui regarde la question 

du maintien d’une activité dans des sphères d’opérativités différentes et, d’autre part, une 

problématique qui consiste à servir un dîner en « hommage » à des artistes qui ne sont plus 

des artistes, comme une sorte d’ultime figure de la « gloire » pour ceux qui ont maintenu une 

activité alors qu’ils abandonnaient une opérativité pour une autre et sans qu’il s’agisse de la 

traditionnelle et mythologique figure de la lassitude ou du renoncement. 

	 La figure de la participation est d’abord, celle de ces artistes qui ont, un temps, participé à 

l’opérativité de la sphère de l’art au point de nommer et de montrer ce qu’ils faisaient comme 

art ou comme œuvre, ensuite, celle d’une production qui structure et réalise une œuvre, celle 

de Ben Kinmont, et qui demande la participation aussi bien d’une galerie, d’une institution, de 

chefs cuisiniers, de sommeliers, d’imprimeurs, de théoriciens, de photographes, de critiques, 

etc. et enfin celle des convives (critiques, historiens d’art, galeristes, conservateurs, artistes, 

etc.) qui étrangement ne sont pas, ni dans leur bureau de travail ni dans un musée mais assis 

à la même table d’un restaurant. Il est exposé ici qu’il est alors possible de figurer différentes 

représentations de ce qu’est la participation. Figurer signifie ici fabriquer (skèmaton plasis, 

selon la formule de Longin) des images, des topoi des différents modèles de participation 

mais surtout de leurs différentes puissances d’opérativité. Ben Kinmont a choisi, ici, la forme 

du dîner qui permet – et c’est notre hypothèse – de réunir l’ensemble de ces figures dans 

l’expérience commune de la festivité. 

	 La figure du «  devenir  » est elle aussi essentielle. On becoming something else, en 

devenant quelque chose d’autre, la figure continue cependant d’être, elle se maintient 

comme activité et perception qu’elle déplace dans une sphère différente de l’opérativité. 

Il y a donc bien deux formes essentielles du maintien, comme devenir ou comme 

maintien de son être ou comme forme adornienne d’un «  se tenir debout  » et comme 

fonctionnement, c’est-à-dire le maintien de la valeur, doxique ou politique de l’économie 

du fonctionnement. L’économie du fonctionnement, ou l’économie de l’activité, signifie 

précisément, l’opérativité, c’est-à-dire l’acte qui choisit de montrer l’activité dans tel 



124

espace et pour telle visée. Il y aurait deux types de maintien (diatérien), comme visée 

ontologique et comme visée téléologique. La visée ontologique n’ouvrirait qu’au devenir, 

c’est-à-dire à la permanence de l’être, la visée téléologique n’ouvrirait qu’à la puissance de 

l’opérativité. Seule, alors, la possibilité d’un devenir de cette puissance, ouvre, d’une part, 

à l’instabilité du « quelque chose d’autre », le hétéron ti aristotélicien (Éthique à Eudème, 

1245b3) et le aliquid spinozien (Éthique, iii, prop. ii) et, d’autre part, à la possibilité de 

ce maintien comme idée même de la con-figuration (doxazesthai). La gastronomie comme 

art de la transformation (rappelons que la gastronomie n’est pas, comme on peut le croire, 

un art de la combinaison mais bien un art de la transformation  : la gastronomie est ce 

qui rend appétissant ce qui est mort113) devenait alors le lieu – car il s’agit bien d’un lieu 

et pas d’une image – où il était alors possible de saisir ce devenir, aussi bien que la forme 

de l’hommage (l’encomium), aussi bien que l’expérience commune de la festivité comme 

espace de la densité (sunéuôkhesthai). 

	 Mais plus encore, ici, il s’agit de la figure d’un « faire fête », la figure d’une festivité dans la 

forme du festin. « Faire fête » signifie saisir l’autre dans l’instant suspensif d’un désœuvrement : 

«  faire fête  » signifie à la lettre dé-faire et désœuvrer. Manger est alors, non seulement le 

lieu comme festin, mais aussi le temps comme festivité de la souvenance, du ressouvenir, 

l’Eingedenken benjaminien, autrement dit d’une forme de la commémoration. La table est 

l’espace où se forme, où se configure, l’éloge aux vivants. On becoming something else est cet 

espace de l’encomium, de « l’hommage » à ce qui a été fait mais surtout a ce qui a été défait et 

désœuvré. Seul celui qui est invité à se désœuvrer à table – c’est-à-dire, non pas être oisif, mais 

à suspendre la forme habituelle de son opérativité, à se déshabituer de l’œuvre – peut saisir, 

s’il y prête attention, la figure de ce qui est défait et la figure de ce qui se maintient ainsi. C’est 

ce que nous nommons la configuration. Configurer signifie faire prendre forme. Ici c’est la 

figure de ce qui désœuvre. 

	 Faire fête et donner un festin c’est encore livrer le participant, le spectateur, l’amateur 

d’art, le critique à l’expérience d’une «  faim de bœuf  », à l’expérience de la boulimia 

comme l’a explicité Giorgio Agamben114, c’est-à-dire le livrer à la forme paradoxale d’une 

faim dévorante qui trouve dans la satiété la seule forme possible de la célébration. Ce 

qu’expose Ben Kinmont c’est que l’espace même de la pérennisation, l’œuvre muséale, 

n’offre pas la possibilité d’une satiété. La faim dévorante trouve son paradigme dans le 

113 Voir Furio Jesi le texte « Gastronomia mitologica. Come adoperare in cucina l’animale di un Bestiario », 
Materiali mitologici, Einaudi, 1979-2001.
114 Nudités, op. cit., p. 170 sq.



125ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

concept heideggerien et adornien de l’ivresse, comme ivresse de la sobriété. La figure du 

comblement ne s’effectue que dans la mesure où l’on s’expose dans la brutalité d’une faim 

et d’une ivresse qui doivent se maintenir comme telles : « l’état d’être laissé-vide n’est jamais 

possible que là où subsiste une exigence de comblement, là où subsiste la nécessité d’une 

abondance115 ».

	 C’est cette figure de l’abondance qui détermine la double expérience de ce que Ben 

Kinmont nomme ce something to be eaten and shared et qui fonde, ce que nous pourrions 

appeler, une corporalité. Pierre Muret116 dit «  le festin, qu’on peut appeler l’âme de la 

société civile, regarde aussi bien l’esprit que le corps » : en ce sens, donner un festin est un 

vivre avec dans l’espace de la consommation qui défait la persistance de l’œuvre : en ce sens 

donner un festin renvoie explicitement à la proposition d’Aristote117 « Il faut donc faire des 

études et des festins qui ne sont pas ceux de la nourriture et des nécessités de la vie (διὸ 

<δεῖ> συνθεωρεῖν καὶ συνευωχεῖσθαι, οὐ τὰ διὰ τροφὴν καὶ τὰ ἀναγκαῖα) ». L’espace de 

l’œuvre est un « faire festin », un sunéuôkhéomai (sun-eu-ekhô) qui signifie précisément, et à 

la lettre, un faire-bien-ensemble et qui dans sa forme contractée signifie faire fête et célébrer 

dans un festin. 

	 Ben Kinmont invite alors les «  spectateurs  » à une sorte de désœuvrement, ou plus 

précisément à une sorte de suspension de l’activité. Une suspension, non pas de l’activité 

en tant que telle, mais une suspension de l’activité de construction, de structure de chaque 

invité : le critique n’est plus critique, l’artiste n’est plus artiste, il est livré à une suspension 

de son opérativité, il est livré à un faire « spécial » selon l’expression de Giorgio Agamben, 

pour célébrer une autre activité, ou plus précisément une autre suspension. L’artiste lui-

même, Ben Kinmont, s’expose dans une paradoxale posture où il n’est ni le cuisinier ni le 

serveur mais une sorte de figure complexe de maître de cérémonie, d’arbiter elegantiarum : il 

expose sa puissance d’invitation tandis qu’il se retire sous la forme d’un retrait mystérieux et 

qu’il expose ses amis en cuisine et sa galeriste en serveuse. Ben Kinmont n’est pas désœuvré, 

il travaille à nous exposer sous la figure d’une nouvelle opérativité. 

	 Reste alors la figure majeure de l’opérativité. L’idée du désœuvrement, est qu’il s’agit 

d’une activité mais d’une activité suspensive (anapausis) qui nous ouvre à la possibilité, non 

seulement d’un faire autre, mais d’un faire qui défait, d’un faire qui suspens l’œuvre et qui 

projette l’opérativité dans des formes et des figures différentes, qui la configure différemment. 

115 Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique, p. 212.
116 Pierre Muret, Traité des festins, 1682, Épistre.	
117 Éthique à Eudème, 1245b5.	



126

Ce qui est configuré est ce que nous nommons une méta-opérativité. Si nous nous référons 

encore à la proposition de Ben Kinmont
I’m not talking about artists who get fed up with their art practice and then decide to become a businessman, 

but, for example, an artist who through pursuing his or her practice becomes something else still within his 

practice.

nous relevons deux formes de la cessation de la production : par lassitude ou en devenant 

quelque chose d’autre tout en conservant son activité. En somme, il s’agit soit de cesser son 

activité soit de changer le statut de son activité en changeant son propre statut. 

	 Il ne s’agit pas du modèle emblématique de la lassitude, il ne s’agit pas non plus de la figure 

traditionnelle du renoncement qui trouve son modèle dans la pensée des sceptiques et de la 

suspension (épokè) ou dans la pensée chrétienne pour aboutir à la figure archétypale littéraire 

du renoncement. Il s’agit donc, ici, de la question du statut, en somme, de notre régime de 

participation aux modèles de l’opérativité. Il faut alors proposer ici la fonction de ce que nous 

appelons une méta-opérativité : celle non plus de l’œuvre, mais bien, aussi étrange que cela 

puisse paraître, celle-même de l’opérativité. 

	 Seul le statut de la personne, de l’actant, définit l’œuvre. C’est une posture classique, on le 

sait maintenant. C’est aussi, on le sait, une posture économique. Ce qui signifie que l’œuvre se 

définit alors en fonction de l’actant et que l’œuvre est consubstantielle à l’actant. Cependant, cela 

supprime la mesure d’intransitivité de l’œuvre puisqu’elle est alors toujours l’objet de quelque 

chose, et cela augmente de manière considérable la mesure de la signature. L’œuvre existerait 

non pas en fonction de l’actant mais uniquement de son statut. L’œuvre n’existerait alors qu’en 

fonction du statut de son opérativité, autrement dit en fonction du statut de son actantialité. 

	 Qu’est-ce que l’opérativité ? c’est ce qui ouvre un objet ou un événement à devenir une 

œuvre (la différence fondamentale entre un objet et une œuvre est bien sûr le résultat, la 

dimension téléologique de l’œuvre) et ce qui l’ouvre à une actualisation. Qu’est-ce que 

l’actantialité  ? ce qui ouvre un objet, un événement, une œuvre à une valeur sémiotique 

comme dimension de la signification et comme dimension éthique. Or, nous le savons aussi 

l’opérativité d’une œuvre n’est pas suffisante pour lui garantir son statut mais surtout pour lui 

garantir son actualisation. 

	 En somme, il a donc deux typologies (typos) : accepter cette méta-opérativité comme valeur 

déterminante de l’œuvre ou ne pas l’accepter et revenir à une opérativité (au sens de l’agir). 

Ne pas l’accepter reviendrait à une banale prise en compte de l’œuvre et de sa matérialité, 

l’accepter revient à soutenir que l’« œuvre » – s’il en reste une – n’existe que par l’inopérativité 

de son matériau, par l’opérativité de sa valeur doxique, n’existe que dans le renoncement de 



127ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

son opérativité sémiotique et l’acceptation tacite, silencieuse, opérante, latente du statut de 

celui qu’on nomme l’artiste, autrement dit, la signature.

	 On becoming something else est une des figures suspensives du devenir de l’œuvre dans 

l’espace exemplaire du désœuvrement, la festivité. 

		 Nous devons d’abord analyser le sens du concept de participation. Nous le savons, il y a 

plusieurs façons d’appréhender ce concept dont la première est celle contenue dans le verbe 

koinwnšw qui signifie essentiellement prendre part au collectif, participer à la koinÍ. Plus 

précisément, il faut comprendre que le champs sémantique afférent à ce terme est très riche. 

Il signifie, d’une part, la mesure du commun (et le sens du terme koinÒj), il signifie encore 

la mesure de la communication (c’est le verbe koinÒw), il signifie, d’autre part, le fait d’être 

en communauté et d’avoir et d’entretenir des relations (c’est le verbe koinwnšw), enfin, il 

signifie participer, ce qui participe à, et ce qui est complice (le qualificatif koinwnÒj). Il est 

donc assez évident qu’ici est impliqué le sens d’une mesure du commun (de la communauté) 

qui est intégralement déterminé par une participation de ces membres en supposant que cette 

participation repose, entièrement, sur le fait d’une communication et du degré d’appréhension 

de cette communication (de la relation à la complicité). 

		 Il y a une autre manière, encore, d’appréhender le concept de participation, avec le 

terme grec metous…a qui signifie essentiellement participer à. Mais, ici, la complexité des 

significations est plus grande. Il s’agit d’abord de la mesure de la participation au sens matériel 

de participer à quelque chose et d’être complice (c’est le verbe metšcw qui signifie donc, selon 

son étymologie, « porter parmi, vivre parmi » et qui établit des liens avec le terme sunous…a 

qui signifie l’existence en commun et la société). Il s’agit, d’autre part, de la mesure de la 

participation (c’est le sens du terme metoc») c’est-à-dire, à la lettre, le modèle du participe. 

Il s’agit enfin de la mesure matérielle et conceptuelle de la participation (metous…a) comme 

modèle de fonctionnement des régimes du participatif (de terme à terme, de figure à figure) 

et comme figure des formes de la domination (passive et active). 

		 Nous devons d’abord analyser le sens de ce participe. Si nous initions une réflexion 

en linguistique, un participe est une unité qui participe à deux catégories à la fois. On 

comprend mieux, dès lors, le sens du terme participe dans la grammaire française, et, même 

s’il est très ancien et pour l’essentiel faux (puisque ce qu’on appelle participes, ne participent 

pas en soi à plusieurs catégories mais ils sont capables de prendre des formes grammaticales 

différentes), il renvoie à cette idée qu’une même unité, sous une même apparence peut 

participer à plusieurs états et plusieurs situations  : une sorte de forme de complicité et 



128

de duplicité qui démontre ici l’interaction évidente entre les modèles d’observation et les 

modèles linguistiques. 

		 La métousia est la participation au sens de ce qui permet l’appréhension des rapports 

de plusieurs entités : c’est en ce sens que Platon118 utilise le terme métexis pour parler de la 

participation de l’homme au monde des idées et c’est en sens qu’il est utilisé par Aristote119 

pour la critique de cette théorie platonicienne. La pensée chrétienne reprendra la théorie 

platonicienne de la participation, d’une part, pour aborder la question de la participation de 

l’homme à la perfection de Dieu et, d’autre part, pour aborder une question plus complexe qui 

formalisera la scission entre l’arianisme et le christianisme, celle du rapport de participation 

dans la trinité entre le père et le fils120. La querelle réside essentiellement sur le fait de 

savoir s’il peut y avoir une metous…a entre le père (ous…a) et le fils de manière réciproque 

ou uniquement univoque. C’est, en somme, ce qui fonde l’essence de la problématique de 

l’oikonomia  : l’économie n’est, premièrement, que l’ensemble des rapports de participation 

et de domination entre les unités qui composent l’espace de l’o‹koj et du mšt-oikoj121. 

L’économie n’est, secondement, que le rapport qu’il nous est autorisé d’avoir avec l’œuvre sous 

la forme de la création, de l’administration et de l’assujetissement. Le modèle de l’oikonomia 

tou théou nous a livré la figure d’une œuvre que nous n’avons qu’à administrer122. 

		 Si nous resserrons notre analyse dans la philosophie du langage, il faut appréhender 

l’ensemble des textes qui traite de ce rapport de participation : essentiellement participation 

des actants entre eux et, avec les objets de l’actantialité, autrement dit les discours. Il existe 

118 Platon, Parménide, 132d. 	
119 Aristote, Mét. A, 6, 987b9 et suivant, par ailleurs quand il s’agit de parler de participation Aristote utilise 
toujours le terme koinwnšw.	
120 On retrouve une grande partie de ces théories chez deux Pères de l’Église, Grégoire de Nysse (Discours 
catéchétiques, éd. R. Winling, Cerf, 2000) et Athanasius d’Alexandrie (Sur l’incarnation du Verbe, éd. C. 
Kannengiesser, « Sources chrétiennes », n°199, 1973). Pour plus de détails nous renvoyons d’une part à l’ouvrage 
de Giorgio Agamben, Le règne et la gloire, op. cit. et à l’ouvrage de Marie-José Mondzain, Imâge, îcone, économie, 
op. cit.	
121 Cette distinction est ici essentielle parce qu’elle permet d’entendre, de façon précise, la question de la 
participation comme vivre avec, mais en y intégrant la distinction de la « différence » : tout participant, nous 
l’avons dit, n’est jamais participant intégral, il est alors toujours, un «  différent  », un être de la mšt-oikoj. 
L’économie est intégralement fondée sur ce principe de la « différence ». C’est précisément l’un des objets de 
notre observation. 
122 Voir Pierre-Damien Huyghe, Faire place, op. cit. p. 43 : « Dans la pensée des premiers “Pères” de l’Église, 
l’économie désigne la tâche aux hommes dévolue “d’administrer” une “création” dont leur statut dans l’échelle 
des êtres leur interdit de se considérer comme les auteurs ». Voir aussi, du même auteur, Commencer à deux, op. 
cit. p. 30-34 et de Giorgio Agamben, Le règne et la gloire, op. cit. 



129ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

un traité de rhétorique, le Traité du sublime du Pseudo-Longin123. Selon le Pseudo-Longin le 

sublime – le sentiment de ce qui est sublime – c’est ce qui laisse à penser, c’est un effet qui 

produit la non résistance et le souvenir, autrement dit, c’est124 le sentiment de l’universalité, 

c’est-à-dire ce qui touche tout le monde  : « est sûrement et vraiment sublime ce qui plaît 

toujours et à tous ». Plus intéressante encore est la liste des moyens pour y parvenir125 : ils 

sont au nombre de cinq, dont les deux premiers relèvent du « naturel » (aÙqigen»j, né ici 

même), et dont les trois derniers relèvent de la technique (tšknhj) : 1. l’élévation, no»seij 

¡drep»bolon126 ; 2. l’enthousiasme, sfodrÕn kaˆ enqousiastikÕn p£qoj127 ; 3. l’invention 

des figures, schm£twn pl£sij128, 4. la noblesse de l’expression, genna‹a fr£sij129 ; et enfin 

5. la composition, sÚnqesij130. Il est assez évident qu’il y a, ici, un ensemble de données 

essentielles pour notre recherche : bien sûr, ce qui conduit à la qualité de ce qui est hadros, 

l’épais, le dru et le dense qui confirme nos thèses sur les régimes de la densité, bien sûr, la pensée 

de la configuration (skématon plasis) et enfin, l’idée de la combinatoire (sunthésis). Au-delà des 

moyens techniques et de la mesure de l’expérience du sublime, il y a les régimes d’adhésion 

qui nous permettent de saisir et d’expérimenter ce qui parvient au dense (hadrépèbolon) 

123 Pseudo-Longin, Traité du sublime (Peri Ûyoj), trad. Jackie Pigeaud, Rivages, 1991, et trad. modifiée.
124 Ibid., frag. vii, 4.
125 Ibid., frag. viii, 1.	
126 L’expression est complexe et signifie ce qui élève les idées au sublime ; plus précisément encore le terme ¡dr-

ep»boloj est construit sur le terme ¡drÒj qui signifie, d’une part, ce qui est épais et abondant et, d’autre part, 
le style dru et tenu, acharné (voir le commentaire sur Denys d’Halicarnasse, ch. iv, 4, p. 229 sq.) et sur l’adjectif 
ep»boloj qui signifie qui parvient à, qui atteint le but  : on pourrait alors traduire l’expression du Pseudo-
Longin, de la façon suivante, « ce qui fait atteindre aux idées la densité ». En somme, il faudrait ici entendre 
que notre proposition tend à faire entendre qu’il s’agit précisément de ce qui « fait atteindre la densité ». Nicolas 
Boileau le traduit ainsi « Cela posé, la première & la plus considérable est une certaine élévation d’esprit qui nous 
fait penser heureusement les choses ». 
127 Très précisément « la véhémence et l’enthousiasme de la passion », autrement dit ce qui émeut, le pathétique. 
128 Cette expression est fondamentale : il serait possible et intéressant de traduire ce syntagme par le terme 
Benjaminien de con-figuration ou ce que nous avions proposé dans l’introduction (lecture épistémo-critique) 
sous la forme d’une écriture figmentaire, celle qui façonne des figures, voir aussi ch. iv, 4, p. 229 sq. Le Pseudo 
Longin précise que ces figures (skèmaton) sont de deux types, celles de pensées et celles de mots : diss¦ dš pou 

taàta, t¦ m�n no»sewj, q£tera d� lšxewj.
129 Le discours noble sous-entend un bon choix des mots Âj mšrh p£lin Ñnom£twn te ™klog¾ et un emploi 
des tropes : kaˆ ¹ tropik¾ kaˆ pepoihmšnh lšxij : l’expression est ici compliquée et la traduction de Pigeaud est 
d’une grande précision : « expression (lšxij) figurée (tropik¾) et fabriquée (pepoihmšnh) ». Soit dit en passant, 
nous faisons remarquer que le choix sémantique du Pseudo-Longin renvoie par deux fois à l’idée d’une origine, 
aÙqigen»j, né ici et genna‹a, le bien né. 
130 C’est-à-dire, essentiellement, le traitement de la forme du contenu. Le Pseudo-Longin écrit que cette 
cinquième cause est la plus importante et qu’il s’agit précisément d’une « composition élevée et de qualité : ¹ ™n 

¢xièmati kaˆ di£rsei sÚnqesij ». 	



130

que Le Pseudo-Longin appréhende sous la terminologie de la métousia (metous…a), de la 

participation, et qui permettent aux actants récepteurs d’être absorbés par les effets jusqu’à ne 

plus pouvoir résister et jusqu’à ce que cela se grave dans le souvenir :
harmonie qui met en branle des formes variées de noms (poik…la „dšaj Ñnom£twn), de pensées, d’actions, 

de beauté, de mélodie, – toutes choses qui croissent et naissent avec nous –, qui, par le mélange et la 

multiplicité des formes (polumorf…a) de ses propres sons introduit dans les âmes des proches la passion 

qui est présente chez celui qui parle ; qui la fait toujours partager (metous…a) à l’auditeur ; qui ajuste la 

grandeur (megšqh) à la gradation (™poikodom»sei) des expressions (lšxewn)…131

Baldine Saint Girons132 précise qu’il s’agit très précisément d’une « co-existence » : 
une véritable participation (métousian) qui nous élève vers des modèles (metra) d’un type nouveau et soit de 

la sorte créatrice de communauté. La sunousia est un « être avec » qui rend la passion non pas communicable, 

mais échangeable, entre le maître et le disciple, l’amant et l’aimé. La métousia elle, se réfère à ce qui fonde cette 

co-existence : je transcende le dire d’autrui et m’identifie à l’orateur, de sorte que son discours, d’une certaine 

manière, devienne alors le mien. Et, paradoxalement, je vais même jusqu’à tirer gloire d’un discours que je n’ai 

jamais prononcé. Illusion, dira-t-on. Mais n’ai-je pas pénétré, mieux que quiconque, sa grandeur ? N’ai-je pas 

accepté l’arrachement au reste du monde et l’enfermement dans le cercle du sublime ?133

La participation fait co-exister en un même espace – ou dans l’idée d’un même espace, c’est la 

définition même du phantasma – des figures différentes. Ce que nous appelons ici phantasma 

(f£ntasma) est à la lettre ce qui apparaît selon notre processus d’imagination et ce que nous 

pouvons faire apparaître en créant un espace de la vision. Mais il faut être plus précis. D’abord 

nous devons rappeler et préciser ce qu’on entend par la terme phantasma, c’est ce vers quoi 

nous nous projetons dans la projection même de ce que nous produisons comme image ; c’est 

à la lettre ce que nous voyons par la pensée134. Il faut ensuite rappeler ce que le Pseudo-Longin 

entend plus précisément dans le terme phantasia135 : 

131 Ibid, xxxix, 3. 
132 Le sublime, Desjonquères, 2005, p. 32-35.
133 Ibid., p. 35. 
134 Nous devons préciser quelques éléments fondamentaux autour du concept de phantasia et de phantasma. 
Pour Aristote (De Anima, 429a) il s’agit de ce qu’il est possible de voir dans la lumière. Plus fondamentalement 
c’est la définition stoïcienne de la phantasia donnée par Chrysippe (S. V. F, ii, p. 21 § 54  : « T…ni diafšrei 

fantas…a fantastÕn fantastikÕn f£ntasma ») : il y distingue d’abord la phantasia (ou représentation) qui est 
une affection (p£qoj) qui se passe dans l’esprit (yucÍ), puis le phantaston (ou l’objet de la représentation) qui 
produit la phantasia (fantastÕn d� tÕ poioàn t¾n fantas…an), puis le phantastikon (ou imagination) qui est 
une projection vers le rien (di£-kenoj) et enfin le phantasma (ou l’objet de l’imagination) qui est ce vers quoi 
nous nous projetons selon le phantastikon. Il serait tentant de vouloir expliciter plus, mais il y a, d’abord, une 
littérature abondante sur ce sujet et, ensuite, il nous semble utile de laisser ces quatre termes ainsi. En revanche 
il faut noter ici que ce qui nous intéresse, évidemment c’est le lieu du phantastikon, c’est-à-dire le dia-kénos, 
autrement dit l’intervalle, ce qui laisse un vide (voir ch. iv. 4, p. 229 sq.). Précisons encore que Quintilien (Inst. 
Or., vi, 2, 29) dit que « ce que les Grecs appellent phantasiai, c’est ce que nous appelons visiones ». 	
135 Du sublime, op. cit. xv, 1. 



131ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

Pour produire la majesté, la grandeur d’expression et la véhémence, mon jeune ami, il faut ajouter 

aussi les apparitions (fantas…ai) comme le plus propres à le faire. C’est ainsi du moins que certains les 

appellent « fabricantes d’images » (e„dwlopoi�aj). 

Ici, la terminologie est essentielle – et substantiellement poétique –, cette projection de la 

pensée est une fabricante, une façonneuse d’image : c’est très précisément ce que nous avons 

appréhendé dans l’introduction sous le terme de pensée figmentaire, une pensée qui façonne 

des images, une idolopée136. Il faut enfin rappeler ce que le chorégraphe Domenico da Piacensa 

entendait par l’expression per fantasmata137, c’est-à-dire la mesure de l’adhésion à la mesure 

chorégraphique, et, d’autre part, ce que Walter Benjamin appelle une fantasmagorie : ici la 

fantasmagorie est l’apparition comme spectacle, c’est-à-dire ce qui laisse apparaître l’objet 

sans en dévoiler ni l’origine ni les moyens : « il y a fantasmagorie quand une marchandise 

nous est présentée comme si aucun processus productif n’avait été nécessaire pour la créer138 ». 

Ce que nous pouvons entendre ici pour l’objet, est appréhendable à partir de la pensée du 

sublime : une apparition autopoiétique, dégagée de la mesure du pro-duire. La festivité, dans sa 

puissance d’intransitivité, s’apparente à cette mesure d’adhésion par participation. En somme, 

c’est la mesure de nos régimes de participation qui détermine, de manière essentielle, la figure 

que nous prendrons, les typologies (typos) qui nous désignerons, les formes mêmes qui nous 

identifierons et que nous con-figurons. Cependant que faut-il entendre, précisément, par 

con-figuration  ? Le terme con-figuration – con-figurer – est une proposition de traduction 

du verbe grec dox£ze‹n comme puissance de se figurer, dans la mesure d’une participation 

aux régimes collectifs de la doxa. Nous ne ressemblons jamais autant à l’autre que dans la 

concentration des régimes de la festivité et dans la singulière et irréparable différence que 

nous exposons. L’exposition de cette différence, au cœur même de l’identique, et qui nous 

désigne, c’est ce que nous nommons la con-figuration. Le dox£ze‹n, comme forme active, 

136 Il faut remarquer cette double orientation dans le texte du Pseudo-Longin, avec d’une part (frag. xviii) le 
syntagme shèmaton plasis qui signifie « production des figures » et avec, d’autre part, (frag. xv) le terme éidôlo-
poien qui signifie « produire des images ». Il y a une double articulation d’une production matérielle à une 
production d’effets. L’idolopée serait alors dans la catégorie des figures, sans doute la plus spectrale et la plus 
fantômale – et pourtant la plus efficace – l’hypotypose… Le Pseudo-Longin utilise la même expression que 
Platon dans le célèbre fragment de la République de Platon où il est question de la forclusion du mimètikos poiètès 
et du zographos (605c) : « de même le poète imitateur introduit un mauvais gouvernement (kakèn politéian) dans 
l’âme de chaque homme, en flattant ce qu’il y a en elle de déraisonnable, ce qui est incapable de distinguer ce qui 
est plus grand et ce qui est plus petit, qui tantôt exagère, tantôt rapetisse les mêmes objets, produit des fantômes 
(eidôla eidôlopoiounta), et est toujours à une distance infinie du vrai (alèthous) ». L’usage du terme est, bien sûr, 
fondamentalement dans les deux textes. 
137 Voir Giorgio Agamben, Ninfæ in Images et mémoire, op. cit., p. 39-41.
138 Reyes Mate, Minuit dans l’histoire, éditions Mix. 2009, p. 38. 



132

et le dox£zesqai, comme forme passive, est à la lettre la puissance de con-figuration : l’être-

dans-la-festivité y est plongé, c’est-à-dire qu’il y adhère et qu’il s’y expose maximalement, 

jusqu’à un état explosif (cet état explosif nous le nommerons ivresse139) comme état de tension 

maximale où explose l’identité et jusqu’à ce que l’étant du sujet soit, selon l’expression de 

Martin Heidegger140, un « devenir-forme », « comme le fait de se livrer, de se rendre public ». 

L’être de la con-figuration est un être de la participation qui mesure, dans la co-existence 

(c’est-à-dire dans l’espace de l’autre) la puissance de son aspect141. Plus précisément encore, le 

mouvement que nous faisons vers le sublime, précise le Pseudo-Longin, est toujours de l’ordre 

de la participation à quelque chose jusqu’à en tirer une gloire (jusqu’à ce que la gloire retombe 

sur soi)  : c’est très précisément ce qu’on appelle le dox£zesqai et que Giorgio Agamben 

traduit par glorification142, c’est-à-dire ce qui produit les louanges et ce que nous entendons 

par con-figuration, c’est-à-dire ce qui donne la forme à la louange et à l’éloge. 

		 Il existe encore un autre rhétoricien qui a traité de ce rapport, de cette mesure de la 

participation : il s’agit de Ælius Théon dans son Progymnasmata143. Ce que nous analysons 

sous la forme du sublime dans le discours, prend ici la forme de ce qu’il appelle l’encomium 

(™gkèmion) c’est-à-dire l’éloge aux vivants144 :
L’éloge (™gkèmion) est un discours qui fait apparaître l’importance des actes de vertu et des autres 

mérites d’une personne définie. On réserve aujourd’hui le nom d’éloge à des personnes vivantes, pour les 

morts on emploie le nom d’épitaphe (™pit£fioj), pour celui des dieux le nom d’hymne (Þmnoj). Mais 

qu’on fasse l’éloge de vivants, de morts ou de héros ou de dieux, l’énoncé procède d’une seule et même 

méthode. On dit éloge (™gkèmion), parce que les anciens adressaient leurs louanges aux dieux (t¦j e„j 

qeoÝj eÙlog… aj poie‹n) dans certains banquets (kîmoj) et jeux (paidi´). 

Et selon Ælius Théon, l’étymologie – son sens réel donc – de encomium c’est kîmoj, la fête, 

le festin – le lieu approprié pour faire l’éloge de quelqu’un et pour participer à sa gloire et à 

sa glorification (à la con-figurer). L’encomium est une notion de rhétorique qui peut poser 

un certain nombre de problèmes. Aristote, dans l’Éthique à Nicomaque145 fait une distinction 

entre deux formes d’éloge, l’œpainoj et l’™gkèmion : si l’œpainoj est la description des vertus, 

l’encomium se fonde sur les actes (ἔργων) : 

139 Voir ch. iv, 5 et 6, p. 238 et 247. 	
140 Nietzsche i, op. cit. p. 111. 	
141 Sur la question de l’aspect, voir, Pierre-Damien Huyghe, Éloge de l’aspect, éd. Mix. 2006. 	
142 Le règne et la gloire, op. cit. p. 218 - p. 298. 	
143 Ælius Théon, Progymnasmata, trad. M. Patillon et G. Bolognesi, Les Belles Lettres, 1997.	
144 Ibid., 109-19. 
145 Éthique à Nicomaque, op. cit., livre i, 12 « Le bonheur est-il un bien digne d’éloge », 1101b27-35, voir aussi 
Rhétorique i, 9, 1367b26. 



133ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

L’éloge s’adresse en effet à la vertu tandis que la glorification porte sur les actes soit du corps soit de l’âme, 

indifféremment ; ὁ μὲν γὰρ ἔπαινος τῆς ἀρετῆς, τὰ δ᾽ ἐγκώμια τῶν ἔργων ὁμοίως καὶ τῶν σωματικῶν 

καὶ τῶν ψυχικῶν146.

Ici, Jules Tricot traduit le terme ™gkèmion par glorification, c’est-à-dire célébration de ce qui 

a été fait et de ce qu’il est possible de faire prendre figure, c’est-à-dire de faire devenir image. 

Ce qui est fondamental, c’est de saisir que ce nous convoquons ici dans le terme encomium 

c’est, en somme, la forme précise de la célébration qui trouve son origine au cœur des régimes 

de la festivité. La figure de la célébration est une forme synthétique entre la puissance du 

langage, sa puissance intégrale qui constitue la doxa et l’ouverture de l’être-dans-la-festivité, 

c’est-à-dire sa puissance à être exposé comme tel. Il y a donc bien deux lieux fondamentaux de 

la célébration, l’intensité des régimes linguistiques et l’intensité des régimes de la festivité. La 

notion d’acte (ergon) est ce qui constitue la puissance d’opérativité de l’être, suspendue dans le 

temps de la festivité et livrée à la puissance du langage. Célébrer c’est suspendre, pour exposer, 

la puissance de notre opérativité. L’encomium est la figure matérielle, physique, corporante de 

la glorification. 

		 Il y a encore une autre façon d’entrevoir le concept d’encomium comme pensée de 

l’hommage et de l’éloge. Dans Modernes sans modernité147, Pierre-Damien Huyghe développe, 

pour des raisons certes un peu différentes, le concept d’hommage et de fidélité148 :
C’est d’abord d’une relation entre personnes qu’il s’agit, relation dont je voudrais montrer qu’elle n’est 

pas dans son principe motivée par la négociation portant sur les biens. En ce sens elle est désintéressée149. 

Si Pierre-Damien Huyghe l’entrevoie dans la figure du droit, il n’en reste pas moins 

qu’il tente d’établir que la fidélité et l’hommage sont des figures du désintéressement  : 

«  l’homme qui rend hommage et fait aveu de fidélité n’est pas un sujet “intéressé” du 

droit150 ». Il y a acquisition d’une position subjective en ce sens que dans l’hommage (et 

dans la fidélité) les sujets ne sont pas à parité – « Dans le contrat les sujets sont à parité. 

146 Ibid., 1101b30.
147 Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, nouvelles éditions Lignes, 2009.
148 Il est intéressant de rappeler qu’ici se trouve un paradoxe : l’adjectif fidèle (fidélité) renvoie précisément à 
des phénomènes de croyances. Mais il est cependant à noter que, si le terme grec pistis signifie le lien contractuel 
qui garantit et la foi dans la pensée paulinienne, la fides signifie la confiance qu’on éprouve devant l’autre. La 
fidélité est une sorte de constance hors de toutes dimensions contractuelles, donc hors de toutes négociations 
(neg-otium) : la fidélité serait alors un espace possible du loisir (otium) et du désœuvrement et un espace possible 
du semblable (de l’amitié) alors que la pistis (la foi) serait l’espace du souci permanent (faire respecter). Il serait 
bien sûr passionnant, ici de conjoindre cette analyse à une analyse de l’épiméléia, comme souci et de l’améléia, 
comme négligence. 
149 Modernes sans modernité, op. cit., p. 39.
150 Ibid., p. 42. 



134

Dans l’hommage, c’est tout différent.151 » – et qui relève de ce que Michel Foucault appelle 

une différentiation éthique152. Ils relèvent d’une différence. C’est cette différence qui sera 

le sujet de la célébration et qui sera alors le sujet de l’encomium. C’est cette différence, 

dans la festivité, qui relève d’un existant non-contractuel et qui relève fondamentalement 

d’un « faire avec » comme mesure de l’observation, de l’attention et comme mesure de la 

métoikia, c’est-à-dire la figure de la co-habitation « qui n’a pas pour principe de répondre 

aux requêtes d’une économie153 ». 

		 Pierre-Damien Huyghe présente un deuxième argument pour saisir la figure du 

désintéressement du fidèle comme réponse à un appel : « une autre raison conduit à placer 

finalement la fidélité à l’opposé même de l’intérêt, dans le désintéressement. Le fidèle s’engage 

à répondre à un appel possible. Mais il ne sait pas exactement la teneur de cet appel154 ». 

		 Troisième argument, enfin, la figure du fidèle qui rend hommage – la figure aussi de l’être 

de l’encomium – induit des temporalités différentes : 
avec l’hommage au contraire, dans le moment où la fidélité s’avoue personnellement, en l’absence encore 

d’échange, dans ce moment, donc, pointe un présent sans contrepartie155. 

Il y a donc deux temporalités, l’une de capitalisation en ce sens que « l’humanité entretient 

essentiellement avec sa temporalité un rapport capitalistique et spéculatif156  », l’autre du 

désintéressement. Ces deux temporalités signalent, d’une part la puissance dialectique de 

l’histoire et d’autre part la possibilité d’entendre une suspension de cette dialectique : 
Tout se joue en réalité, et c’est ce qu’il faut comprendre, au début de l’histoire, lorsque la lutte trouve son 

issue et que s’établit l’inégalité : le maître d’alors est celui qui n’a pas compté ses forces ni sa vie, celui qui 

n’a pas pensé à son avenir, celui qui ne s’est pas épargné dans le combat. C’est pourquoi, sur le moment, 

il gagne. Historiquement pourtant, si l’histoire est en effet dialectique, il a déjà perdu. Cette manière 

de considérer le mouvement des relations oblige, il faut y prendre bien garde, à soutenir l’idée que l’être 

qui ne s’épargne pas et qu’on pourrait aussi bien, en partant de l’hypothèse initiale moins marquée par 

151 Ibidem. Il faudrait aussi relire l’intégralité de ce concept de la fidélité à partir du travail de Giorgio Agamben 
sur l’horkos ou le serment, voire à ce propos Le sacrement de la langue (Archéologie du serment), trad. J. Gayraud, 
Vrin, 2009 : ce qui est essentiel ce sont les recherches sur la figure théologique des horkoi (liée à la figure de 
la pistis) qui ne peut prendre logiquement forme que dans ce que Ælius Théon nommait épitaphios et humnos 
(109.19) cependant que dans la figure matérielle de l’encomium se déploie la figure, non plus théologique du 
serment, mais matérielle de la fidélité. Cette distinction est essentielle parce qu’elle permet, alors, de supposer 
que le seul lieu où s’engage quelque chose comme une fidélité (comme expérience de l’opérativité et de la 
contemporanéité) est la festivité. La festivité est alors ce lieu de la non-négociation, donc du loisir. 
152 Michel Foucault, Le courage de la vérité, Gallimard, 2009, leçon du 8 février 1984.
153 Modernes sans modernité, op. cit., p. 43. 
154 Ibidem. 
155 Ibid., p. 44. 
156 Ibidem. 



135ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

la rivalité et la concurrence, qualifier de générosité, la dépense et que sais-je encore de cet ordre, cet être, 

donc, est celui-là même que l’histoire en tant que processus dialectique élimine157. 

La fête est, en ce sens, si on y prête attention, l’instrument de cette puissance dialectique 

de l’histoire, d’une part, parce qu’elle appelle à une capitalisation du temps de la dépense 

et, d’autre part, parce qu’elle réinsère, structurellement, l’acte de fête dans la loi, dans la 

non-dépense, dans le rapport capitalistique et spéculatif, dans le post festum. En revanche 

la festivité, est alors, sans doute, le seul espace de cette temporalité de la suspension et du 

désintéressement. L’être-dans-la-festivité est cette figure du désintéressement en ce sens qu’il 

est, d’une part, convoqué à une singularité dans un « présent sans contrepartie » (l’hier n’est 

pas compté et le lendemain n’est pas préfiguré) et, d’autre part, parce qu’il est appelé, comme 

figure de l’espion, à ce que Pierre-Damien Huyghe appelle la figure de l’adversaire. L’adversaire, 

l’adversarius, est celui qui se tient en face dans le maintien de sa différenciation éthique. 

L’hommage, écrit Pierre-Damien Huyghe158, « a lieu entre adversaires ». Si nous maintenons 

cette proposition dans le cadre de nos recherches sur la festivité, nous pouvons proposer que 

l’encomium a lieu entre adversaires c’est-à-dire que l’être-dans-la-festivité est celui qui-fait-face 

mais aussi et surtout, c’est celui qui-fait-avec. Pierre-Damien Huyghe soutient que la fidélité 

relève de la monstration et qu’elle est un geste159. L’être-dans-la-festivité comme être de l’éloge 

et de la fidélité s’expose comme être du face-à-face et comme être du faire-avec. Ceci constitue 

à la lettre le geste de l’encomium. 

		 5. Conclusion. Commentaires sur « la mort de l’intentio »

		 L’ensemble de ce deuxième chapitre est consacré à l’analyse de ce que nous avons nommé 

« espionnabilité ». L’espionnabilité est le mode d’être de l’être-dans-la-festivité. Ce dernier 

est intégralement plongé dans le collectif et dans la perception et l’expérimentation de sa 

concentration et de sa densité. Quant à la fête, il n’y pas, en soi, de posture intégrale, soit de 

l’observateur, soit du participant. Notre hypothèse est la suivante : l’être-dans-la-festivité est 

en même temps et dialectiquement, observateur et participant ; il n’y participe même que pour 

observer, il n’observe que pour mieux intégrer les régimes de la participation. Cette forme 

dialectique de l’être-dans-la-festivité, nous l’avons nommée espionnabilité. L’espionnabilité a 

157 Ibid., p. 45-46. 
158 Ibid., p. 47. 
159 Ibid., p. 50. 



136

pour objet l’observation, mais surtout la perception, de ces zones de concentration et de densité 

qui deviendront les modèles de la connaissance et de la représentation. L’être-dans-la-festivité 

espionne ce qui con-figure sa différence dans la non-identité de la concentration. L’être-dans-

la-festivité maintient son espionnabilité pour adhérer, dans les régimes de la participation, aux 

régimes doxiques. Il est assez évident que les modèles de l’espionnabilité et de la participation, 

dans les régimes de la festivité, sont semblables à nos modes d’appréhension des régimes 

linguistiques et sémiotiques et surtout des régimes d’artistisation. Participer signifie alors, 

très exactement, adhérer par le maintien d’une différence : c’est en ce sens que nous avons 

posé le concept de la con-figuration, comme traduction possible du dox£ze‹n, et, comme 

puissance de ce qui nous singularise, non sous la forme d’une identité, mais comme un aspect. 

L’être-dans-la-festivité expérimente la perte du nom comme signification pour «  récupérer 

une figure ». Récupérer une figure signifie, à la lettre, dans l’expérience de la festivité, saisir 

la puissance d’une inopérativité. Une des découvertes majeures de l’être-dans-la-festivité – 

après avoir absorbé l’ensemble des objets de son guet –, c’est qu’en perdant son nom, il 

expose brutalement la mort de l’intentio. Ce sera la première expérience de l’inopérativité. 

L’intention est un très vieux concept qu’il s’agit ici de réenvisager. Ce que nous tentons de 

montrer, c’est que l’être-dans-la-festivité en est le modèle principal. Avant d’appréhender le 

modèle de l’inopérativité nous devons observer cette question de l’intention et de sa mort. 

		 Nous devons d’abord faire une archéologie du terme intention160. La tradition analytique 

retient trois intentions, l’intentio auctoris c’est-à-dire l’auteur, l’intentio operis, l’œuvre et enfin 

l’intentio lectoris, le lecteur. Nous devons, ici, rappeler la querelle qui opposa les partisans d’une 

intentio auctoris contre les partisans d’une mort de cette intentio (mort de l’auteur) pour une 

intentio lectoris161. Il en reste deux modèles : d’un côté, il faut chercher ce que l’auteur à voulu dire 

et de l’autre côté, on ne trouve que ce que l’œuvre a voulu nous dire. Bien sûr, cela sous-entend 

d’investir la question de l’horizon d’attente, la question des régimes doxiques de réception, la 

problématique d’une sémiotique de la réception et enfin la problématique d’une dimension 

hermétique de la sémiotique162. Antoine Compagnon propose alors la solution suivante : on 

160 Nous commencerons par poser trois références pour l’analyse du concept d’intention et pour comprendre 
ce que Walter Benjamin entend par « mort de l’intentio ». D’une part, dans l’ouvrage de l’auteur, Le poétique 
est pervers, éditions Mix., 2006, le chapitre «  Intention  » p. 18, duquel on retiendra le concept d’intention 
imageante et ensuite que l’intention est en même temps un désir et une limite (un « faire savoir » toujours lié 
à la connaissance), d’autre part l’ouvrage Le démon de la théorie de Antoine Compagnon, Points, 1998-2001 et 
enfin les deux ouvrages de Walter Benjamin, Le livre des passages Cerf 2006, le fragment [N3, 1], et Origine du 
drame baroque allemand, Flammarion 1995, et essentiellement la Préface épistémo-critique.	
161 Cette querelle opposa, par exemple, Picard et Barthes quant à l’interprétation des textes de Racine.
162 C’est ce qu’Umberto Eco nomme dans Interprétation et surinterprétation, Puf 2001, la sémiosis hermétique 



137ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

peut chercher dans le texte le contexte, comme on peut chercher dans le texte le contexte 

contemporain. C’est une procédure dialectique qu’on nomme le cercle herméneutique. Il faut 

ajouter le schéma de Eric Donald Hirsch163 qui entend que tout système d’interprétation repose 

sur une analyse du sens (meaning), de la signifiance (significance) et de ses applications (using). 

L’intention serait alors quelque chose comme un cercle herméneutique dont le moteur est le 

désir (expérience de la singularité), dont l’objet est une image, voire une image dialectique 

(l’intention imageante et la Dialektisches Bild) et dont la limite est un problème de sens (un 

faire savoir et une vérité). La mort de l’intentio serait soit la perte de l’auteur, soit la perte de la 

puissance herméneutique ; ce qui renverrait l’œuvre à une dimension hermétique : l’œuvre est 

voilée ou revoilée. L’œuvre s’exposerait alors dans la puissance de ses nouveaux usages164, sans 

avoir maintenu son « faire savoir », ni, sans doute même, son « faire voir ». 

		 Nous en arrivons à Walter Benjamin. Dans la préface épistémo-critique de Origine du 

drame baroque allemand (1916-1925) Benjamin note que le « traité » (la forme argumentée 

de la pensée) renonce « au cours ininterrompu de l’intention »165 et donc à la forme de la 

contemplation (la skolè aristotélicienne) et à la forme fragmentée de la « mosaïque », autrement 

dit, à l’image disparate et au détail isolé166. Il est à noter ici, que ce propos est lié à la lecture 

que Benjamin fait du Baroque et à la différence qu’il pose entre mythe (récit) et allégorie 

(figure). L’allégorie scelle l’intention. Il faut ici, pour comprendre ce propos, revenir sur le 

terme très baroque d’emblème comme « représentation d’une figure à valeur symbolique » : 

emballō (™mb£llw) signifie, jeter sur, faire entrer dans et se jeter sur ; emblèma (œmblhma) 

signifie ce qui est enfoncé, l’ornement et surtout la mosaïque. L’intention tend donc vers 

l’image (la vision, Schau), or, d’une part, la vérité est un être sans intentionnalité et, d’autre 

part, la visée gnoséologique n’est pas la vérité167. En soi l’être détaché de toute phénoménalité 

est le nom, ce qui opère, pour Benjamin, la différence entre l’être de vérité ou le nom, et l’être 

manifesté ou l’intention. C’est la forme même du signator et de l’Archisignator (autrement dit 

Adam) qui comble cette scission :

à partir des concepts de ressemblance mnémonique, de signature et de secret.
163 Cité par Compagnon, voir aussi Validity of Interpretation, Yale U.P. 1967.
164 Nous rejoignons ici la thèse de Giorgio Agamben dans « Éloge de la profanation », Profanations, Rivages, 
2005. 
165 Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand, Flammarion, 1985, trad. Sybille Muller, p. 24. 
166 Voir aussi le remarquable texte de Theodor W. Adorno « L’essai comme forme », Notes sur la littérature, 
trad. S. Muller, Flammarion, 1984. Ici il s’agit pour Adorno, de l’essai : « Il coordonne les éléments au lieu de 
les subordonner ; et seule l’essence profonde de son contenu est commensurable à des critères logiques, non son 
mode de présentation » (p. 27) voir aussi ch. v, 2, p. 268 sq. 
167 Ibid. p. 33. 



138

Et cela n’est possible, du fait que la philosophie ne peut plus prétendre au discours de la révélation, que 

par le retour de la mémoire à la perception originelle. L’anamnèse platonicienne n’est sans doute pas très 

éloignée de cette mémoire. Sauf qu’il ne s’agit pas ici de la présentatification intuitive d’images visuelles ; 

au contraire, dans la contemplation philosophique l’idée se détache du cœur même de la réalité et, en 

tant que mot, revendique son droit à la dénomination. Mais là, finalement, ce n’est pas tant l’attitude 

de Platon que celle d’Adam, qui est le père des hommes pour autant qu’il est celui de la philosophie. La 

dénomination adamique est si loin d’être un jeu ou un arbitraire que c’est elle, précisément, qui définit 

comme tel l’état paradisiaque, où il n’était pas besoin de se battre avec la valeur de communication des 

mots. De même qu’elles se donnent sans intention dans la dénomination, les idées doivent aussi se 

renouveler dans la contemplation philosophique168. 

		 C’est donc le nom qui « détermine le caractère de données des idées ». Les idées, précise 

Benjamin «  sont données moins dans une langue originelle que dans une perception 

originelle où les mots possèdent le noble privilège de nommer, sans l’avoir perdu dans la 

signification qui est liée à la connaissance »169. Qu’est-ce que cela signifie ? s’il n’y a pas de 

langue originelle et si les langages sont mythogénétiques (la babélisation, le fragment, la 

mosaïque, l’intentionnalité) alors seule existe, peut-être, une perception originelle (Ursprung, 

archè). Qu’est-ce que cette originalité ? d’une part, le principe de nomination et, d’autre part, 

la primauté du symbolique. Chez Walter Benjamin, l’origine (Ursprung) n’est pas une archè 

éloignée mais bien quelque chose qui revient comme un cycle, sous la forme d’une spirale, 

sous la forme d’« un tourbillon dans le fleuve du devenir » (im Fluss des Werdens als Strudel) : 

« l’origine ne désigne pas le devenir de ce qui est né, mais bien ce qui est en train de naître 

dans le devenir et le déclin »170. Adorno précise que « le but ne serait pas à retrouver dans 

l’origine, dans le fantasme d’une nature bonne, mais l’origine n’incomberait qu’au but, ne 

se constituerait qu’à partir de lui. Il n’y a pas d’origine hors de la vie de l’éphémère »171. On 

comprend mieux alors la référence à l’anamnèse platonicienne172 qu’il faut entendre comme 

une remontée matérielle du souvenir. Il faut entrevoir, dans ce texte de Benjamin, une vision 

théologique du nom en ce sens qu’il conçoit, d’une part, une dimension adamique de la 

signature, d’autre part, une impossibilité de la révélation, d’autre part encore, la dimension 

non profane du symbolique (le sacré, le non-touché, l’indélébile) et enfin que ce nom 

provient d’un possible état adamique ou paradisiaque. Si l’on reprend de la dernière phrase la 

citation, il faut comprendre les points suivants : premièrement une visée téléologique, comme 

168 Ibid. p. 34. 
169 Ibid. p. 33. 
170 Ibid. p. 43.
171 Theodor W. Adorno, Dialectique négative, op. cit, p. 192. 
172 Anamnèse ou réminiscence ou ressouvenir, voir Platon, Ménon et Phédon, voir note 66 du présent chapitre.



139ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

appréhension du nom en dehors d’une dimension gnoséologique, autrement dit, pris comme 

nomination adamique. Secondement une appréhension théologique du nom mais comme 

mesure matérielle absolue de la matérialité du nom (sa visée entéléchique et tautologique) 

qui reprend la question de l’arbitraire du signe. Le signe et le nom ne signifient pas dans la 

connaissance mais dans leur projection vers l’originel, c’est-à-dire leur but. D’autre part, il 

s’agit d’une visée contemplative (la skolè, l’étude et la théôria)comme absorption du nom, non 

comme visée gnoséologique, mais comme visée participative (métousia). Reyes Mate analyse 

ainsi la théorie du langage chez Benjamin : 
Le langage du paradis était nominatif, au sens où le nom reflétait l’être des choses, exprimait l’essence 

linguistique des choses. La correspondance entre le nom et la signification à exprimer était telle qu’il 

n’y avait aucun besoin de phrases pour expliquer à l’autre ce qu’on voulait dire. Après la chute d’Adam 

et Êve, tout change. L’homme perd la faculté de nommer. Les mots deviennent une convention ou 

un moyen de communication (et, par conséquent, de tromperie) entre les hommes. Il faut désormais 

avoir recours à de nombreuses phrases pour dire ce que les choses sont et ce que nous voulons dire aux 

autres. Dès lors, l’essence linguistique devient inatteignable, même si le mot conventionnel y prétend. 

L’inatteignable auquel prétend ce qui est dit (das Gesagte) correspond à ce qui est signifié (das Gemeinte). 

La langue messianique devra faire émerger ce qui est visé par toutes les langues et si imparfaitement 

formulé par chacune d’entre elles. De même que la langue adamique, cette langue de l’avenir sera libérée 

du poids de la communication conventionnelle car elle exprimera de nouveau l’essence linguistique. On 

retrouvera un mot-sans-expression, un mot n’ayant pas besoin d’indiquer le sens ou la direction de la 

signification dans la mesure où celle-ci sera évidente dans le mot173.

		 On peut alors commencer une analyse du fragment [N3, 1] du Livre des passages. L’essence 

de la phénoménalité c’est l’ousia, tandis que l’image, en est la participation (métousia) à 

l’idée comme phantasma : l’essence est sans intention alors que l’image est une marque, une 

signature (la « marque historique »). Par ailleurs, il faut entendre la différence entre habitus 

et style comme la dimension anthropologique et doxique pour l’habitus et la signature pour 

le style. La marque est alors la dimension d’une historicité et non d’une histoire. L’époque 

déterminée renvoie au contemporain et à la dimension de l’entière virtualité ; la lisibilité 

renvoie bien sûr à l’intentio lectoris, ce chaque fois présent comme instant critique et moment 

périlleux. 

		 Ainsi le «  Maintenant d’une connaissabilité déterminée  » est la mesure de l’intention, 

c’est-à-dire, ce qui s’éloigne le plus de l’originel. Dans ce maintenant de la vérité, c’est 

l’intention qui explose et ce qui explose c’est la dimension originelle de la chose ; elle explose 

jusqu’à la pulvérisation dans le présent. 

173 Minuit dans l’histoire, op. cit. p. 281-282. 



140

		 C’est ici que s’incruste le paradoxe de la pensée benjaminienne. Dans le maintenant, la 

vérité explose, c’est la mort de l’intention, et c’est alors la naissance du temps historique (le 

maintenant comme temps historique, le o nun kairos), c’est le temps de la vérité (le temps 

du surgissement, le Ursprunglich) le temps qui dans l’explosion fait surgir le nom des choses, 

l’éclair. La constellation est ce qui réunit les fragments, les tesselles (les tessères) de la mosaïque, 

les détails. Benjamin opère une autre figure pour ce chercheur, pour cet espion qui ramasse les 

fragments pulvérisés et laissés. C’est la figure du chiffonnier, du Lumpensammler. Benjamin 

écrit : 
La méthode de ce travail : le montage littéraire. Je n’ai rien à dire. Seulement à montrer. Je ne vais rien 

dérober de précieux ni m’approprier des formules spirituelles. Mais les guenilles, le rebut (die Lumpen, 

den Abfall) : je ne veux pas en faire l’inventaire, mais leur permettre d’obtenir justice de la seule façon 

possible : en les utilisant174. 

Le travail qu’il faut entamer est à la croisée des figures de l’espion et du chiffonnier : il ne 

s’agit pas seulement de rendre une signification aux fragments mais surtout de les exposer175. 

l’intention doit être saisie dans cette dialectique. Reyes Mate, dans l’introduction à Minuit 

dans l’histoire écrit : 
Le chiffonnier emporte ce que la culture rejette ; au milieu de ces rebuts se trouvent parfois des oripeaux 

aussi précieux que l’humanisme, la subjectivité ou la profondeur. Il y a donc un moment de démolition 

et un autre de construction. Le chiffonnier prétend sauver ce que la culture rejette et rejeter ce qu’elle 

sauve. Pour lui, les vêtements de haute couture sont seulement des lambeaux et les lambeaux sont parfois 

des mines au cœur desquelles se cache, tel un métal précieux, la vérité176.

L’image est la dialectique à l’arrêt (Dialecktik im Stillstands), c’est-à-dire le moment où 

tout mouvement est bloqué puisque tout se cristallise dans le maintenant (la puissance) et 

puisque le nom, seul, se maintient hors de la dimension gnoséologique : c’est l’expérience 

de la participation (métousia) à l’adhésion. L’autrefois et le maintenant sont bloqués (donc 

an-historiques) et forment la figure (le typos, la Bild). Enfin, seules les images dialectiques, celles 

qui scindent le maintenant et la figure, sont historiques car elles sont liées à la connaissance 

174 Livre des passages, op. cit., [N1a, 8], p. 476.
175 Voir l’introduction, «  lecture épistémo-critique  » et voir aussi Emmanuel Hocquard Une grammaire de 
Tanger, Cipm/Spectre familier, 2007, la figure de l’archéologue Montalban : « Au pied des grottes d’Hercule, 
sur le littoral atlantique, Montalban mettait au jour les vestiges d’un comptoir romain du premier siècle que 
les Vandales avaient saccagé. Ils en avaient systématiquement martelé les peintures murales et leurs débris, 
abandonnés à même le sol, avaient été recouverts par le sable. Des semaines durant, chaque journée apporta son 
lot de fragments, qui, une fois lavés et disposés sur de longues tables à trétaux au bord de l’océan, s’avérèrent 
inaptes au plus patientes tentatives de reconstitution du moindre panneau mural. Il fallut bien, par raison, les 
rendre aux sables, les fragments. C’était en été 53 ». 
176 Minuit dans l’histoire, op. cit., p. 32-33. 



141ch. ii. la fête et le concept d’espionnabilité

et sont alors non-archaïques, c’est-à-dire non proches de l’archè. La lecture est donc le danger 

qui dialectiquement met face à face l’image dialectique et la dialectique à l’arrêt. C’est cela la 

lecture, c’est le régime de la densité et la mesure de la capture de l’intentio. 

		 Nous sommes sur la bordure. Celle de l’explicitation d’un langage perçu au cœur de 

l’espionnabilité de l’être-dans-la-festivité. Le langage, c’est notre hypothèse, serait sur le 

modèle de cette langue benjaminienne qui se produit dans l’ici et le maintenant. Une langue 

qui mettrait un terme à l’indicibilité et à l’intentionnalité parce que les mots de la langue ne 

sont plus ceux de la chose à dire mais l’exposition conjointe de la chose et du nom. C’est 

la langue de l’instant qui s’expose dans sa plus absolue instabilité. L’espion, l’être-dans-la-

festivité, qui tour à tour s’enfonce au cœur de la machine et s’expose en bordure, expérimente 

et observe la puissance démesurée, et non-mesurable, de la langue dans son désœuvrement. 

La festivité est le lieu absolu, plus fortement que l’œuvre ou les lieux de l’opérativité, pour 

appréhender cette puissance. Nous devons maintenir la place et la signification des jours de 

fête comme possible puissance de la festivité. Nous devons garantir la festivité comme espace 

de cette puissance et du désœuvrement. 





chapitre iii

la fête et l’économie de l’inopérativité





145ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

	 Nous avons élaboré, dans le chapitre précédent, une réflexion sur la festivité à partir 

du concept d’espionnabilité. Ce qui relève de ce concept est la question, double, de la 

connaissabilité et de la non-connaissabilité de la fête et de la festivité. Si la festivité existe, il y a 

alors un être-dans-la-festivité. Cet être-dans-la-festivité appréhende la fête comme un moment 

et un espace et expérimente la possibilité de la festivité comme le lieu de l’appréhension, 

instable et graduelle, de la concentration du collectif et de la densité de ses relations. L’être-

dans-la-festivité est un espion. Il espionne, il guette, il traque ce qui n’est pas appréhendable 

par les modèles analytiques traditionnels. Si nous synthétisons, l’être-espion ou l’être-festif 

traque trois dispositifs particulièrement perceptibles dans le temps de la festivité  : il s’agit, 

d’une part, de la perception d’un temps historique comme matériau et mémoire, il s’agit, 

d’autre part, de la perception d’une temporalité an-historique – dans le maintenant de la 

connaissabilité – du mouvement, du rythme du vivant, et il s’agit, enfin, de la perception 

qui expose – dans l’in fieri de la connaissance – sa non-connaissance mais sa participation 

à ce vivant. L’être-dans-la-festivité, par son espionnage, saisi la mesure d’inconnaissabilité 

des objets de sa traque dans le désir d’une communicabilité des modèles de sa participation 

dans les régimes collectifs. Le lieu de cette communicabilité est l’expérience d’un maintenant 

absolu des langues, comme mort – momentanée – de l’intentio, comme exposition du langage 

instantané – la festivité – et comme expérience de l’inopérativité – le désœuvrement. L’être 

dans la festivité a la possibilité de se vider de son intentionnalité, dans une double exposition, 

de soi dans le temps du maintenant, de soi dans l’inopérativité ; il se vide de son identité dans 

l’expérience radicale de la non-identité. Il s’agit de tenter de comprendre et d’analyser les 

liens, existants, virtuels ou simulés, qui existent entre l’être-dans-la-festivité et les mécanismes 

de l’inopérativité et du désœuvrement. 

 



146

1. économie et festivité

§ 1. Nous avons proposé comme thèse de départ que la fête est vide ; la fête est vide comme 

le sont les « machines »1. En revanche, au cœur de ce dispositif, nous avons démontré que le 

festif formalise un fonctionnement que nous avons nommé « espionnabilité » et dont l’enjeu 

est de guetter les zones d’intensité et de concentration. 

Il va falloir maintenant relever et analyser un puissant paradoxe qui maintient les dispositifs 

dans une forme majeure d’instabilité. D’une part, ce que nous avons appelé « intensité » est, 

en somme, l’ensemble des régimes de l’expérience (et des régimes de l’agir, ergein), dans le 

collectif, et des zones non mesurables par les outils de l’analyse (structurelle, herméneutique de 

la signification). Ces régimes englobent l’ensemble de nos rapports (affectifs et intellectifs) et 

l’ensemble de notre système d’appréhension : c’est ce qu’on appelle les dispositifs. L’intégralité 

des dispositifs est ainsi liée à la fête et au festif, en ce sens qu’ils sont liés à l’appréhension (et 

à la « mesure ») des régimes de l’intensité. D’autre part, du fait même du vide de la machine 

et de l’échelonnement ou de la gradualité (non-mesurabilité) de ces zones, les dispositifs 

s’ouvrent à l’inopérativité (à l’argos – ¢rgÒj – dans la mesure où il s’agit ici encore d’un 

mouvement dialectique – kat-argÒj –, c’est-à-dire maintenir comme un dispositif et ouvrir 

à l’inopérant et à l’inactivité) ; autrement dit, ils gisent dans le cœur vide des machines. Pour 

tenter de répondre à l’ensemble de ces questionnements et au système même de cette forme 

dialectique (le dispositif, au moment même où il se fonde dans l’agir, est absorbé dans le cœur 

vide de la machine, appelé à son inopérativité) nous procéderons à une lecture de l’ouvrage Il 

regno e la gloria de Giorgio Agamben2 : nous tenterons une lecture des régimes du festif et des 

régimes doxiques à partir de l’analyse, que fait Giorgio Agamben, des formes du règne et de 

la gloire comme généalogie théologique de l’économie et du gouvernement.

Il nous faut d’abord tenter de synthétiser une pensée du dispositif pour nous permettre 

de saisir le sens de la « machine » et les propos d’Agamben. Le terme « dispositif3 » présente 

deux significations : la première est la manière dont sont disposées, dans un but précis, les 

pièces d’un appareil, la seconde, en droit, comme opposition aux motifs. Étymologiquement 

c’est le verbe latin dis-ponere dont le sens est, à la lettre, placer, mettre (ponere) en séparant. Le 

1 Voir ch. iv, 2, § 2, p. 211. 
2 Giorgio Agamben, Il regno e la gloria, Neri Pozza, Vicenza, 2007, Le règne et la gloire, Seuil, 2008, trad. J. 
Gayraud & M. Rueff. (Chacune des références à ce texte sera notée du numéro de la page de l’édition italienne 
suivi du numéro de page en italique de l’édition française. Nous maintenons par ailleurs notre traduction pour 
chacune des citations données.)
3 Source Trésor de la langue française. 



147ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

nom qui lui est directement dérivé, dispositio, signifie disposition mais aussi administration4, 

règlement, et traduit le terme oikonomia grec. 

	 Il s’agit de confronter le texte de Giorgio Agamben5 et le texte de Michel Foucault6 : 

un dispositif est un « ensemble hétérogène qui inclut virtuellement chaque chose, qu’elle 

soit discursive ou non » dans une stratégie de pouvoir et de savoir. Pour Giorgio Agamben, 

un dispositif est un réseau qu’il analyse à partir de la notion chrétienne de l’oikonomia : le 

dispositif est ce lien comme économie qui contrôle et oriente l’activité humaine : l’être vivant 

(ontologie des créatures) est absorbé, saisi dans ces dispositifs (oikonomia des dispositifs) et 

entre les deux, résultant de cette relation, le sujet. Giorgio Agamben écrit7 :
J’appelle dispositif tout ce qui a d’une manière ou d’une autre, la capacité de capturer, d’orienter, de 

déterminer, d’intercepter, de modeler, de contrôler et d’assurer les gestes, les conduites, les opinions 

et les discours des êtres vivants. Pas seulement les prisons donc, les asiles, le panoptikon, les écoles, la 

confession, les usines, les disciplines, les mesures juridiques, dont l’articulation avec le pouvoir est en 

un sens évidente, mais aussi, le stylo, l’écriture, la littérature, la philosophie, l’agriculture, la cigarette, la 

navigation, les ordinateurs, les téléphones portables et, pourquoi pas, le langage lui-même… 

Alors la mesure exacte des dispositifs est leur profanation, c’est-à-dire la restitution de chacun 

des appareils à l’usage. Autrement dit, réinventer une politique.

		 Martin Heidegger8 écrit que la teknè (l’appareillage, les dispositifs) comme « faire » 

a toujours été liée non seulement à la poiésis (le pouvoir comme pro-duire9) mais aussi à 

l’épistèmè c’est-à-dire, le savoir et la connaissance. D’où, chez Giorgio Agamben, cette pensée 

du dispositif comme puissance de capture : pour comprendre cette puissance il faut, ici 

encore, renvoyer à Martin Heidegger10 et à son interprétation du terme Gestell traduit en 

français par « arraisonnement » c’est-à-dire ce qui « requiert l’homme, le pro-voque à dévoiler 

le réel »  : autrement dit, c’est mettre à disposition ce qui est dis-posé à une connaissance, 

à une significativité. Que signifie mettre à disposition ? c’est dis-poser un réseau non plus 

4 La traduction dans la latinité chrétienne du terme oikonomia en administration pose problème, d’une part parce 
qu’elle tend à faire entendre que le sens d’oikonomia (sens privé) à pris la place du sens technique de l’épiméléia 
comme administration, et d’autre part, parce qu’il laisse à la pensée occidentale une figure de l’économie comme 
administration, sur le modèle de l’oikonomia tou théou, de quelque chose dont nous ne sommes pas les créateurs 
mais surtout dont nous n’avons pas usage. 
5 Giorgio Agamben, Qu’est-ce qu’un dispositif ?, Rivages, 2007. 
6 Michel Foucault, Dits et écrits, volume iii, p. 299 sq.
7 Qu’est-ce qu’un dispositif ?, op. cit. p. 31. 
8 La question de la technique, Gallimard, p. 18, 1958.
9 Nous ne saissisons rien dans la zoè (dans la vie nue) mais uniquement dans la zoè poiètikè (la vie productive), 
ce qui signifie qu’il faut entendre l’appareil comme une dimension prothétique  : nous sommes des êtres du 
supplément et du complément. 
10 Ibid. p. 26.	



148

ouvert mais centré sur l’exigence du dévoilement : le sens, l’ordre, la règle, la conduite. Le 

sens de l’économie (oikonomia) serait justement l’ordre et la conduite de chacune des pièces 

de l’appareil, autrement dit, déterminer et contrôler la fin (télos) et le résultat de cet appareil, 

de ce « machin » (mékanè), calculer ses effets, et si possible sa réussite. Ainsi, il est possible de 

définir l’économie comme la mise à disposition d’appareillages dont le but, la fin, l’orientation 

et le modèle, sont d’obtenir un résultat. Dans notre aveuglement, c’est-à-dire notre obéissance 

à ces mots d’ordre et notre refus d’évasion, nous expulsons définitivement toute poiésis de la 

praxis (l’absence d’expériences communicables), ce qui signifie la séparation de la teknè et de la 

poiésis (ne plus concevoir autrement qu’avec une fin) et la séparation de la teknè de l’épistèmè, 

voire plus précisément que la teknè est privée de l’épistémai, c’est-à-dire d’« être capable », 

au sens de la puissance de la pensée dans l’expérience. La profanation ou la réappropriation 

de l’usage signifie à la lettre être capable, en tant que sujet, de se saisir des dispositifs : être 

disposé à le faire et restituer le dispositif dans son sens de mékanè, c’est-à-dire une puissance 

propre dont on ne connait pas le résultat. Une autre façon de le dire consisterait à réussir, 

selon Pierre-Damien Huyghe, à se mettre à jour avec nos formes sensibles, autrement dit 

répondre à la provocation du dispositif mais à la condition que cette pro-vocation ne soit pas 

destinale…11 Ici, il n’y a pas d’ingénuité parce qu’il ne s’agit pas de justesse technique, mais 

d’une justesse historique (le temps) voire profondément immanente, parce que ce qui est 

important c’est de placer le dispositif non plus devant la classe des êtres vivants mais devant 

la classe de « ce qui est vivant », c’est-à-dire l’ontique du vivant. Alors, on peut saisir avec plus 

d’efficacité le dispositif comme un événement 
qui reproduit d’une certaine manière la scission que l’oikonomia avait introduite entre Dieu, l’être et 

l’action. Cette scission sépare le vivant de lui-même et du rapport immédiat qu’il entretient avec son 

milieu – c’est-à-dire ce que Uexküll et après lui Heidegger appellent le cycle récepteur-désinhibiteur. 

Quand il arrive que ce rapport soit défait ou interrompu le vivant connaît l’ennui et l’Ouvert c’est-à-dire 

la possibilité de connaître l’être en tant qu’être, de construire un monde12.

	 Le dispositif peut être saisi sous sa forme de contrôle, soit dans sa parfaite inefficacité 

(l’ennui), soit profané, c’est-à-dire dans son nouvel usage comme événement (l’ouvert) : à la 

lettre, cela signifie que chaque chose est mise à jour, plus précisément, c’est mettre à l’heure 

(Uhr stellen). Le dispositif dit encore ce qui s’expose (s’ouvre). Martin Heidegger écrit13 :
Dans l’appellation Ge-stell (« arraisonnement »), le verbe stellen ne désigne pas seulement la pro-vocation, 

il doit conserver en même temps les résonances d’une autre stellen dont il dérive, à savoir celles de cet 

11 Voir Éloge de l’aspect, op. cit. et voir aussi Faire place, op. cit. 
12 Qu’est-ce qu’un dispositif ?, op. cit. p. 36.
13 La question de la technique, op. cit., p. 18.



149ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

her-stellen (« placer debout devant », « fabriquer ») qui est uni à dar-stellen (« mettre sous les yeux », 

« exposer ») et qui au sens de la poiésis, fait apparaître la chose présente dans la non-occultation. 

Autrement dit, le dispositif, s’il s’expose, doit être fondamentalement ouvert, comme 

construction, il doit être un instaurateur.

Il faut croiser l’analyse du festif avec le système des modèles herméneutiques. Il s’agit 

des régimes de l’intensité, ceux de la non-mesure et non de la dé-mesure : tout mouvement 

dialectique est en somme une puissance de la pensée qui tend à formaliser ces régimes et 

leurs zones d’apparition. C’est donc, à la lettre, un problème d’économie : puisqu’il s’agit 

d’apparaître sous la forme d’une identité appréhendable (saisissable) autrement dit une oikos. 

Il faut entendre, ici, le terme oikos (o�koj, qu’il faut appréhender non plus comme la maison 

mais comme un organisme complexe dans lequel se mêlent des rapports hétérogènes) d’abord 

comme quelque chose qui acquiert une valeur singulière (appréhension des dispositifs), 

ensuite comme quelque chose qui acquiert une valeur d’échange, enfin comme la forme 

d’un espace où marquer cet échange (ce n’est, en somme, pas très différent du sens que 

l’on peut donner au dispositif : le lieu est alors un paradigme « d’exploitation » et non un 

paradigme « épistémique »14). C’est essentiellement une question liée au nomÒj, la zone, 

l’espace déterminé et au nÒmoj, l’autre expression de l’opinion générale comme mesure 

du collectif. C’est donc une question du lieu comme espace de circulation, de fixation, 

d’habitude et de mesure : c’est le lieu, l’habitat, (l’o�koj) où l’on demeure (o„kixein) là où il 

s’agit de vivre dans, au sens de vivre dans un lieu (o„kšw) et de l’administrer (o„konomikÒj). 

Il faut, maintenant se demander ce que signifie très exactement mettre en place un 

dispositif et maintenir ce dispositif, autrement dit, exercer une forme d’administration15 

pour en maintenir le fonctionnement. À partir des premières propositions de Giorgio 

Agamben on peut poser deux thèses qui nous serviront à approfondir notre recherche  : 

d’une part, toutes les machines (autrement dit les fonctionnements monistes et entiers) 

mythologiques, festives, doxiques, gouvernementales sont des machines vides16 dans la 

figure de l’hetoimasia tou thronou, du trône vide  ; d’autre part, l’ensemble des dispositifs 

est alors lié à l’économie (l’homme est donc intégralement économique). Qu’est-ce que 

cela signifie  ? D’abord, que ces machines sont vides au sens où elles ne sont «  pleines  » 

que de leur propre fonctionnement. Ensuite, que le rapport que nous entretenons à ces 

machines est un rapport « économique ». Un rapport économique signifie très précisément 

14 Le règne et la gloire, op. cit., p. 31 - p. 41-42.
15 Ibid., p. 10 - p. 15.
16 Ibid., p. 11 - p. 15. 



150

que notre appréhension de la machine est l’appréhension de son mécanisme ou de son 

fonctionnement comme lieu où se disposent les objets, comme « lieu de l’ordonnance de 

tout ce qui est présent  » (la Gestell heideggérienne, autrement dit le dispositif ) et enfin, 

comme lieu possible d’une trans-action. Giorgio Agamben tend à démontrer que cette 

pensée économique est une pensée chrétienne. Considérons que ce qui nous importe, c’est 

de comprendre que la pensée ou la théologie chrétienne n’est plus un « récit sur les dieux », 

n’est plus en ce sens une mythologie (comme l’a, par ailleurs, démontré Furio Jesi) mais une 

économie, c’est-à-dire un récit des dispositifs, des espaces d’apparition, une puissance de 

formalisation.  Giorgio Agamben précise que « l’histoire chrétienne s’affirme contre le destin 

païen comme une libre praxis ; cependant, cette liberté dans la mesure où elle correspond 

et confirme un dessin divin, est elle-même mystère  : le “mystère de la liberté” n’est autre 

que l’autre face du “mystère de l’économie”17  ». Notre existence d’homme moderne est 

absorbée dans ce mouvement particulièrement complexe où les machines (mythologiques 

essentiellement) ne fonctionnent plus sur des objets (des signifiés) mais sur l’exposition de 

dispositifs vides. Vides signifie, encore une fois, qu’ils sont livrés non plus à une formule 

mythologique mais à une puissance infinie de leur économie, c’est-à-dire de leur mode 

d’apparition. Pour être plus précis, nous devons analyser le sens du terme dispositif. Il est 

à la fois économie comme lieu d’une trans-action mais aussi faculté de disposer (diathésis), 

de placer (par exemple disposer une œuvre d’art qui, ici, s’oppose au terme de l’invention, 

heurésis), droit de disposer (quelque chose et de quelque chose) et finalement manière avec 

laquelle nous le ferons apparaître. Nous devons, dès lors, appréhender le lien qui nous unit 

au cœur vide de la machine et la puissance intrinsèque de ces machines qui, malgré leur vide, 

se maintiennent dans leur fonctionnement. Ce qui nous lie à elles et ce qui les maintient 

est, en même temps, ce que Giorgio Agamben appelle la gloire, les régimes de la doxa ou les 

régimes doxiques et plus précisément encore, la doxazein ou la glorification18. Autrement dit, 

ce qui nous lie à elles et ce qui les maintient n’est pas le contenu des récits (muthos) mais la 

forme même infiniment répétée, exposée, montrée de leur fonctionnement. Les machines 

(mythologiques, festives, etc.) sont donc des mécanismes tautologiques qui se maintiennent 

par la puissance de leur exposition et de leur présence. C’est précisément ce que Giorgio 

Agamben nomme la gloire, la répétition infinie d’une présence jusqu’à la permanence. Il y 

a, ici, quatre formes majeures de glorification : l’hymnologie ou la doxologie théologique, 

la liturgie (dans son sens étymologique) et l’économie comme forme même du pouvoir, le 

17 Ibid., p. 60 - p. 81 et voir les chapitres 2.13 et 2.14.
18 Ibid., ch. 7 et 8. 



151ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

spectacle comme matérialité festive et enfin l’ensemble des régimes d’art comme témoignage 

des zones d’intensité en même temps qu’ils sont les paradigmes de cette économie. L’art (la 

forme archaïque du poème) est, en même temps, ce qui fait la machine, et ce qui montre son 

vide dans l’expérience possible, festive, d’une zone d’intensité. Pour le dire autrement, l’art 

est un faire qui ne signifie pas créer (heurésis) mais la forme même d’une « restauration » de 

l’idée du festif, de l’idée de la machine festive. Toute empirie d’art expose le but ultime de la 

parole, le but ultime de l’usage de la langue comme célébration. Certes, célébration de son 

contenu mais surtout célébration de sa puissance asémantique, son silence, c’est-à-dire celle 

qui est la mesure du vide des machines et celle qui est la mesure de l’inconnaissabilité. Ce qui 

signifierait qu’on n’a rien à dire (la louange, le texte, le spectacle) d’autre que la forme toute 

puissante du maintien de leurs dispositifs. Il y aurait donc ici une radicale désactivation des 

langages  : ils sont alors rendus à leur inopérativité et au maintien de leur forme. Rendus 

à leur inopérativité, signifie ici rendus à l’exercice de leur présence (festive, autrement dit 

intense) ; maintenus dans leur forme, signifie maintenus dans leur dispositif et ouvert à leur 

viduité. Le vide est donc en ce sens la figure des régimes doxiques, c’est-à-dire l’expérience 

d’un contenu inconnaissable au profit d’une intensité comme participation et maintien des 

dispositifs :
L’oikonomia du pouvoir pose solidement en son centre sous la forme d’une fête ce qui apparaît à ses yeux 

comme l’insupportable forme de l’inopérativité de l’homme. […] Cette inopérativité est la substance 

politique de l’Occident, l’aliment glorieux de tout pouvoir. Pour cela, les fêtes et l’oisiveté affleurent de 

façon incessante dans les rêves et les utopies politiques de l’Occident et font aussi vite naufrage19.

 	 § 2. Il s’agit ici de préciser ce qui a été énoncé précédemment et de répondre formellement à 

ces deux questions : quelle est la place de l’économie dans les modèles d’analyse herméneutique ? 

et quelle est la nature de la tension dialectique entre économie et fête ? 

		 L’économie initie la seconde partie du système d’analyse, à savoir les régimes du collectif, 

du pluriel, du non-singulier20. Quelle est l’exacte signification de ce pluriel, de ce collectif ? il 

s’agit, d’une part, du pluriel comme « aspect corporel » (Körper et Leib) du collectif21, il s’agit, 

d’autre part, du pluriel comme usage du collectif, de la communauté, autrement dit le factum 

pluralitatis qui conditionne l’émergence d’un langage-grammaire (c’est-à-dire un langage-

19 Ibid., p. 269 - p. 367.
20 Voir ch. v, 1, § 1, p. 255, voir aussi Six modèles d’analyse herméneutique, op. cit. 
21 Voir Martin Heidegger, La logique comme question en quête de la pleine essence du langage, p. 83, Gallimard, 
2008.



152

peuple-État)22 et, enfin, il s’agit du pluriel comme factum loquendi (le langage)23, c’est-à-dire 

l’expérience de l’existence des langages dans leur intégrale actualité.

		 En somme, c’est le premier système économique, comme habitat, comme o‡khsij, qui 

détermine ce qu’est le collectif. Ce que nous nommons régimes collectifs (ou doxiques ou 

même les régimes de l’intensité), c’est le rapport dialectique qui existe entre les régimes de 

la singularité et l’exposition de ces régimes dans la forme même de l’économie, à savoir la 

structure < corporalité - usage - factum loquendi > : premièrement, le langage est l’expérience 

dialectique du pluriel comme expérience de la grammaire et de son (de ses) interruption(s) 

(corruptibilité), autrement dit, l’expérience du factum des communautés (et donc des 

mesures stylématiques) et de l’ouverture infinie des codes comme non-mesure (expérience 

de l’arythmie et de l’échelonnement fondamental des langages) ; secondement, le langage est 

ainsi l’expérience des machines doxiques en ce sens que ce qui vient d’être énoncé ne peut se 

réaliser qu’à la condition de s’immerger dans le collectif et de s’immerger dans les dispositifs. 

		 Qu’est-ce qu’une machine ? Qu’est-ce qu’une machine doxique ? C’est très précisément 

la représentation (fonction de symbolisation) de ce rapport immatériel entre singularité et 

collectivité24. La fonction et le fonctionnement du collectif sont représentés par une machine 

qui porte alors le qualificatif d’anthropologique, mythologique, linguistique, etc. La machine 

maintient son fonctionnement comme nous maintenons le nôtre en elle. Nous sommes 

liés à sa puissance puisque c’est à travers elle que nous pouvons mesurer, non seulement, 

notre puissance intellective, mais aussi, notre puissance corporelle. Il faut appréhender la 

non-mesure de ces deux puissances comme l’expérience de l’intensité. C’est donc une structure 

économique puisqu’elle suppose le rapport dialectique de ces trois mesures (corps-grammaire-

langue). L’expérience de ce système n’est que dans la mesure où il s’établit dans les régimes 

collectifs. Ce rapport est un rapport économique : c’est un rapport de confiance, voire de 

croyance : accorder foi à la représentation d’un immesurable. 

		 Le premier modèle de l’économie est la mesure de ce que nous sommes dans l’expérience 

dialectique de l’émergence du factum des communautés. Autrement dit, c’est le concept du 

suzhn aristotélicien25 comme « vivre ensemble » duquel dépend trois données essentielles : 

celle de la sunous…a comme vivre en commun, celle de la suna…sqhsij comme communauté 

22 Voir Giorgio Agamben, Moyen sans fin, p. 80, Rivages, 1998
23 Le fait de parler comme pluralité et comme babélisation des régimes linguistiques : voir, bien sûr, à ce propos 
Giorgio Agamben, ibid.
24 Voir ch. iv, 2, § 2, p. 211. 
25 Éthique à Eudème, op. cit. livre vii, 12.



153ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

de perception26 et la fil…a comme amitié27. Chacune de ces trois données pose l’expérience 

dialectique d’une perception de soi qui n’existe que dans la perception du divers et de l’altérité. 

		 Le deuxième modèle de l’économie, c’est faire en sorte d’y demeurer (diathre‹n). On y 

demeure en en faisant un dispositif (comme somme des dispositifs), en considérant que le 

lieu de l’établissement est un organisme complexe (comme somme d’éléments hétérogènes28) 

enfin en en faisant notre demeure comme lieu de l’expérience contractuelle (la structure, la 

valeur et la signature). 

		 Le troisième modèle de l’économie est l’adhésion aux deux premiers. En somme, adhésion 

au principe de viduité des machines, comme récursion, possible, du singulier et adhésion au 

fonctionnement des machines, c’est-à-dire aux systèmes de médiatisation (doxaze‹n).

		 Maintenir le fonctionnement des machines c’est maintenir notre propre puissance (ou 

l’idée de notre propre puissance) au cœur des régimes du collectif. C’est maintenir aussi la 

possibilité d’une expérience de l’intensité, autrement dit, des régimes du festif, d’une part, 

comme commémoration du factum communautaire, du factum linguistique, de l’histoire, 

de la mémoire et, d’autre part, comme participation aux objets ou plus exactement aux 

« œuvres », c’est-à-dire à l’opérativité, à la fabrication et à la puissance de la mise en œuvre. 

C’est alors ici que notre être économique, au cœur de ce dispositif dialectique, est fortement 

chahuté. Participer au festif, en somme devenir un être-dans-la-festivité, dit trois choses 

fondamentales. Premièrement, il s’agit d’une participation au non-mesurable29 et cette 

participation suppose une remise en cause des modèles de connaissabilité. Deuxièmement, 

la participation aux machines est sans fin mais surtout la participation aux machines 

implique de rien faire d’autre que d’adhérer à leur viduité. Qu’est-ce que cela signifie ? 

Cela confirme l’inactualité des dispositifs et du fonctionnement de la machine, du fait de 

sa permanence comme répétabilité, pour appréhender notre propre actualité (notre propre 

impermanence, c’est-à-dire notre appartenance, au virtuel comme ouverture à la mise en 

œuvre). C’est ce qu’on appelle l’expérience brutale du présent comme cruauté du présent 

absolue « qui est dans le même temps lacérations et joie, passage  : dépassement des limites. 

L’expérience érotique de l’orgie est, justement, le plus cruel et douloureux présent absolu30 » 

ou comme expérience de l’ennui profond : « ce fait de laisser vide qui prend de l’ampleur, 

26 Ibid. 1245b24.
27 Ibid., livre vii. 
28 Le règne et la gloire, op. cit. p. 31 - p. 41.
29 Voir ch. précédent sur les objets de l’espionnabilité. 
30 Voir Furio Jesi Inattualità di Dioniso in Materiali mitologici, Einaudi, Turin, 2001, p. 127.



154

en unité avec le fait de traîner en longueur qui s’aiguise, c’est la façon originelle de disposer 

propre à la tonalité que nous appelons ennui31  », et qui prendra la forme (expérience 

dialectique !) soit de la joie (expérience soit de l’immanence, soit de la zoè aionos dans la 

pensée chrétienne) soit du bonheur (expérience de l’eu zèn aristotélicien) soit de ce que nous 

nommons le festif, soit, alors leurs exacts opposés, la tristesse, la douleur et le non-festif. Il 

est bien évident, ici, qu’il s’agit moins d’un système oppositionnel que graduel, infiniment 

graduel : la combinatoire de ces étants, de ces dispositions, produit ce que nous nommons 

la perversité. Enfin, troisièmement, il s’agit d’adhérer aux « œuvres » non pour ce qu’elles 

sont, mais parce qu’elles sont en puissance (virtuelles). Cela ouvre à deux choses : soit à la 

spéculation, c’est-à-dire à la forme la plus spectaculaire de la marchandise (on ne détermine 

pas sa valeur mais sa puissance d’échange et de permanence) ; soit à l’inopérativité… Cela 

semble paradoxale et insoutenable et pourtant, c’est bien la limite de notre expérience 

dialectique. Inopérativité parce que les œuvres sont vides (sans valeur et donc toujours 

actuelles (la forme inversée de la permanence)) et on y adhère alors par participation, par 

jeu… et toute participation n’existe que comme maintien d’une position, d’un lieu de guet, 

d’observation et d’espionnage. Notre mesure dialectique est alors paradigmatique de la figure 

ambiguë du speculator : celui qui guette et qui garde, autrement dit, celui qui fabrique une 

contemplation et qui conserve dans un devenir désœuvré. Cependant, la mesure de notre 

être-dans-la-festivité est l’épuisement du speculator. La figure de notre modernité, et de notre 

contemporanéité, est la transformation de notre être-espion en speculator, de notre figure de 

guetteur en celle de gardien. Or le speculator est la facies hippocratica de la figure de l’espion. 

Tandis que l’espion guette la survenance et la souvenance du vivant qu’il traque dans sa 

densité, le speculator guette et garde les objets du vivant. Il les conserve dans un devenir 

désœuvré, sauf, peut-être, pour celui qui en joui, à l’abri de l’usage. Pierre-Damien Huyghe 

relevait dans Faire place32 que nous ne sommes pas propriétaires, ou même plus exactement 

que nous sommes propriétaires de rien : 
Le temps de la propriété comme témoignage d’une vie de labeur ne nous concerne plus vraiment que 

comme souvenir résiduel. N’en faisons pas l’élément d’une survivance. La survie est au-dessus des forces 

de la vie. Considérons-nous plutôt comme des locataires. Tôt ou tard, mis entre deux situations, nous 

serons appelés à vider tel ou tel espace que nous avons habité. Au cœur de nos existences modernes, 

donc, comme je l’ai dit, cette expérience plusieurs fois décrites, et sous diverses formes, par Walter 

Benjamin du vide révélant que nul site ne nous lie.

31 Voir Martin Heidegger, in Les concepts fondamentaux de la métaphysique, p. 219, sq., Gallimard, 2001 et voir 
ch. iv, 3, p. 216.
32 Faire place, éditions Mix., 2006-2009, p. 19-20.



155ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

Le speculator désœuvre en privant les objets de leurs usages, et c’est certainement la définition 

la plus radicale que nous puissions donner à ce que nous nommons la spéculation. L’espion 

désœuvre mais en vidant l’opérativité de l’objet pour la livrer à l’immédiateté de nouveaux 

usages, de nouvelles profanations. Les gardiens sont là en permanence. Nous transformons, si 

nous n’en prenons pas garde, notre devenir argos, c’est-à-dire notre puissance au désœuvrement, 

en un être Argos – comme si la langue elle-même, par le secours d’une majuscule, avait voulu 

nous avertir… – c’est-à-dire en gardien. 

		 La mesure de notre être économique est alors notre devenir festif : c’est-à-dire notre 

ouverture au désœuvrement et c’est en ce sens que nous désœuvrons.  

 

		 2. mesure du désœuvrement

		 Il y a dans les langues européennes une constellation de termes qui disent, plus ou moins 

précisément, ce que serait la non-activité. Ils sont liés à une longue tradition philosophique 

et philologique et une longue tradition populaire qui les marquent toujours de l’ombre 

péjorative de l’oisiveté et de la paresse. Ici, il ne s’agit bien sûr pas de cela ; nous tenterons de 

penser une bizarrerie de la langue qui a fait employer, rarement et précieusement, la verbe 

désœuvrer, c’est-à-dire faire en sorte de ne pas faire œuvre, de rendre non actif33. La langue 

française conserve l’adjectif désœuvré, mais comme constatation d’un état et le substantif 

désœuvrement, comme état résultant d’un milieu. 

		 Pour mener à bien cette étude, nous ferons une analyse précise du point 8.25 du chapitre 

« Archéologie de la gloire » de l’ouvrage de Giorgio Agamben Le règne et la gloire34. La question 

fondamentale est la suivante : pourquoi le pouvoir a besoin du désœuvrement et de la 

gloire ? Autrement dit, pourquoi vouloir inscrire aux cœurs des machines vides ce mécanisme 

33 Le sens vieilli signifie précisément « priver quelqu’un d’activité sérieuse » et «  interrompre une activité », 
source Tlf. Ce qui est important c’est de considérer le verbe « désœuvrer » comme un verbe transitif, dont la 
première attestation date de 1693 au sens d’« interrompre une activité, se rendre désœuvré » : voir de D. L. M., 
Les originaux, act. i, 3 (in Evaristo Gherardi, Le théâtre italien, t. iv, p. 297) : « Allons donc, tu te désœuvres à 
toute heure par des assoupissements hors de saisons ». Selon le Tlf, l’adjectif et le substantif « désœuvré » semble 
antérieur 1692 (François de Callières, Des mots à la mode et des nouvelles façons de parler, avec des observations sur 
diverses manières d’agir et de s’exprimer, et un discours en vers sur les mêmes matières, Slatkine, Genève, 1972 : « voicy 
un mot… qui commence à s’introduire, c’est celuy de desœuvré, pour dire qu’on n’a rien à faire, il convient 
particulièrement à ceux qui ont accoûtumé de faire quelque chose, et qui n’ont plus de quoy s’occuper »), quant 
au terme désœuvrement il ne semble pas apparaître avant 1748. 
34 Op. cit., p. 270-276, 368-371.



156

d’exposition et en même temps l’exposition de son désœuvrement ? Nous avons jusqu’à 

présent répondu, partiellement, aux mécanismes de médiatisation – espionner, disposer les 

formules de l’observation et les maintenir ; cependant, nous l’avons évoqué mais nous n’avons 

pas encore appréhendé les raisons de cet étonnant désœuvrement placé au cœur des machines, 

de toutes les machines. 

		 Nous devons répondre, ou tenter de répondre à cette question. La première réponse est, 

justement parce que la machine est vide. La machine est donc livrée à l’inopérativité de son 

contenu. C’est uniquement son fonctionnement répété, célébré (doxazestai), maintenu, qui 

lui permet d’accéder à sa puissance. Le désœuvrement, comme inopérativité, nous laisse 

être entièrement occupés du fonctionnement, du bruit de la machine, du spectacle. Plus 

précisément, c’est en lien, une fois encore, avec le sens du verbe grec katarge‹n :
Cette vie est marquée par une puissante fonction de désœuvrement, qui anticipe de la sorte, dans le 

présent, le sabbatisme du Règne : l’hōs mē, le « comme ne pas ». De même que le messie a achevé et laissé 

inopérante la loi (le verbe dont Paul se sert pour exprimer la relation entre le messie et la loi – katargein– 

signifie littéralement « rendre argos », désœuvré), l’hōs mē maintient et, en même temps, désactive dans 

le temps présent toutes les conditions juridiques et tous les comportements sociaux des membres de la 

communauté messianique35.

Autrement dit, kartargein, c’est tendre à absorber quelque chose au point d’en faire une mesure 

dialectique et de le figer dans un dé-sœuvrement, un argos (a-ergein), une impuissance à agir : le 

fonctionnement se maintient dans le système dialectique et ouvre plus ou moins à un non-agir. 

C’est, par ailleurs, la formule absolue pour comprendre l’ensemble des figures de l’attente et 

du repos, du repos absolu, argia. 

		 Plus profondément encore, il y a un lien entre contemplation (gloire) et désœuvrement 

dans le sens du terme français acquiescement et dans le vieux terme latin classique de 

l’acquiescentia. Acquiescer, c’est tomber d’accord avec quelque chose ou quelqu’un au sens 

d’avoir confiance, de pouvoir se reposer sur (le verbe ad-quiescere renforce cette idée du repos 

quies, du désœuvrement). On retrouve le même terme dans la pensée grecque : anapauō, 

faire cesser, se reposer, l’anapausis, la cessation, le repos (c’est aussi, bien sûr, la fin du vers), la 

katapausis, la cessation, la destruction, le retournement. Chacun de ces termes dit, à la lettre, 

ce qu’est « faire une pause », marquer un temps d’arrêt après l’activité, ce que par ailleurs 

nous retrouvons dans la langue française avec le terme repos qui, à la lettre, ne signifie pas 

marquer une pause mais très exactement marquer la pose, c’est-à-dire l’instant où l’ensemble 

des éléments est dis-posé : un repos, c’est littéralement, quand tout est à sa place, on peut 

35 Op. cit. p. 271 - p. 369, voir aussi du même auteur Le temps qui reste, op. cit., p. 152 sq. 



157ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

regarder (observer, contempler) ce qui a été fait. C’est ici très exactement que se trouve le sens 

du dimanche et du devenir dimanche : accéder à ce repos. Mais il y a trois formes du repos, 

le renversement, l’assoupissement, la cessation. Giorgio Agamben écrit : 
Pour entendre pleinement le sens de cette radicalisation du thème de la gloire et du désœuvrement 

nous devons nous tourner vers la définition de l’acquiescentia contenue dans la démonstration de la 

proposition 52 du livre quatre (Éthique, Spinoza). « L’acquiescement en lui-même » écrit Spinoza « est 

une joie née du fait que l’homme se contemple lui-même et sa propre puissance d’action »36. 

Mais, et c’est très important de le préciser, désœuvrement ne peut donc signifier ni inertie ni 

apraxie ni oisiveté, mais une forme de l’agir qui n’implique ni souffrance, ni fatigue. Qu’en 

est-il de cette pensée dans les régimes matériels et doxiques ? Nous pourrions être en mesure 

d’ouvrir la pensée aristotélicienne de l’eu zen à cette forme de la joie ou plus précisément 

du bonheur : contempler sa propre puissance comme forme d’une viabilité. Autrement dit, 

reconnaître – et c’était bien là la crainte d’Aristote – que nous sommes bien « naturellement » 

liés au désœuvrement, à l’argos comme mesure de notre viabilité et de notre vitalité, comme 

mesure de notre puissance d’observation, comme notre ouverture au devenir sabbatique, 

comme notre puissance d’actualisation, c’est-à-dire, notre puissant devenir épocal, voire même 

notre puissant être épocal. La praxis humaine est alors entièrement sabbatique, entièrement 

ouverte à la mesure et à l’expérience de la puissance (de la possibilité) : 
Contemplation et désœuvrement sont, en ce sens, les opérateurs métaphysiques de l’anthropogenèse qui, 

en libérant l’homme vivant de son destin biologique ou social, lui assignent cette inqualifiable dimension 

que nous avons l’habitude de nommer politique37. 

La mesure du politique est cette économie du vivant et du désœuvrement, mais non comme 

fermeture à la spectaculaire pensée du sommeil, comme forme de l’assoupissement et de 

la narcose – c’est-à-dire la satisfaction qui conduit à la diminution de l’intérêt – mais, au 

contraire, à l’ouverture vers un désœuvrement actif en se « maintenant debout38 ». Désœuvrer 

signifie que le 
politique n’est ni une bios, ni une zoè mais la dimension de désœuvrement de la contemplation qui, en 

désactivant les pratiques linguistiques et corporelles, matérielles et immatérielles, s’ouvre au vivant. C’est 

pourquoi, dans la perspective de l’oikonomia théologique, il n’est rien de plus urgent que l’inclusion du 

désœuvrement dans nos propres dispositifs. Zoe aionios, vie éternelle, est le nom de ce centre inopérant 

de l’homme, de cette « substance » politique de l’Occident que la machine de l’économie et de la gloire 

cherche incessamment à capturer en son centre39. 

36 Voir aussi, pour un commentaire de la pensée de Spinoza, dans ce chapitre, le point 4, 3. 
37 Giorgio Agamben, Le règne et la gloire, op. cit. p. 274 - p. 374.
38 Voir ch. iv, 5, p. 238. 
39 Le règne et la gloire, op. cit. p. 274 - p. 374.	



158

Nous sommes alors en mesure de réintrodure du désœuvrement dans nos dispositifs. 

C’est l’enjeu de ce que nous nommons le poétique, l’œuvre liée au désœuvrement, à sa 

puissance : le poétique est pervers, en ce sens qu’ayant fait lui-même la démonstration 

de son ouverture au désœuvrement, il devient le modèle même qui désœuvre les œuvres 

de l’homme. 

		 C’est ici que nous réintroduisons le festif, cette forme paradoxale entre célébration 

et participation. Qu’est-ce que la fête ? La célébration de cette contemplation comme 

désœuvrement parce que la fête et la festivité sont, en soi, la répétition, le recommencement 

du dimanche. Cependant, « l’économie du pouvoir dispose solidement en son centre sous 

forme de fête et de gloire ce qui apparaît à ses yeux comme l’insupportable désœuvrement 

de l’homme et de Dieu »40. C’est ici que s’expose le paradoxe ou l’ambivalence entre les 

machines, entre la machine économique et la machine linguistique, entre l’ouverture à la 

célébration et l’ouverture à la participation. Le paradoxe peut-être formulé ainsi : d’une part, 

il y a les machines – celle du pouvoir et de la doxa – ou les dispositifs, qui produisent un vide 

comme forme même du désœuvrement ; d’autre part, il y a la festivité qui produit, elle aussi, 

un vide comme forme du désœuvrement. Quelle différence y a-t-il entre ces deux formes de 

désœuvrement ? Matériellement, il semble ne pas y en avoir puisque leurs fonctionnements 

sont paradigmatiques. Substantiellement, il ne devrait pas y en avoir puisque l’un et l’autre 

assument le désœuvrement de l’homme. Cependant, il y a politiquement (et éthiquement) 

une différence radicale  : les dispositifs exposent une forme majeure du désœuvrement 

d’abord parce qu’ils n’ont pas le choix puisqu’ils sont vides et qu’ils ne peuvent, dès lors, que 

montrer cette puissance de fonctionnement à vide, ensuite, parce qu’ils assument la forme 

du désœuvrement, médiatisée, qui devient la formule de la fête – privée de festivité – dans 

laquelle s’expose l’autorisation et la permission de la cessation de l’activité. Les dispositifs, 

par puissance contrastante, exposent le désœuvrement comme un reflet en creux, comme un 

« reflet inversé »41 de notre désir d’inopérativité. Les régimes de la festivité exposent, quant à 

eux, un désœuvrement de facto, celui du temps du vivre. Dans la festivité, l’homme assume 

son désœuvrement, mais par crainte, il l’inscrit dans la forme calendaire de la fête, ainsi, l’un 

transforme le devenir sabbatique en gloire comme fête célébrée (comme mesure du pouvoir), 

tandis que l’autre assume ce devenir sabbatique comme participation (comme mesure de la 

puissance).

40 Ibid., p. 268 - p. 366. 
41 Nous empruntons cette formule à Roland Barthes dans le texte de 1971 « Mythologie aujourd’hui » in Le 
bruissement de la langue, Seuil, 1984. 



159ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

 	 Autre paradoxe, la célébration est liée au temps mais sous la forme de ce que Walter 

Benjamin42, et Furio Jesi43, nommaient l’horloge, la puissance de l’horloge : « les calendriers 

ne mesurent donc pas le temps comme le font les horloges. Ils sont les moments d’une 

conscience historique […] ». La participation est indubitablement liée au temps du calendrier 

puisque les horloges ont été arrêtées, détruites, suspendues. Arrêter les horloges, c’est se référer 

aux calendriers, c’est-à-dire se référer aux dates de la fête, aux dates possibles de la festivité, à 

la possibilité du devenir dimanche.

	 3. Argos et désœuvrement

	 Nous avons tenté, jusqu’à présent, une analyse de la mesure du désœuvrement ou du devenir 

dimanche à partir des régimes de la festivité en y intégrant l’analyse de ce devenir sabbatique, 

dans les pensées juive et chrétienne, et en y intégrant l’analyse des régimes de l’économie 

développée par Giorgio Agamben. Nous devons analyser cette pensée du désœuvrement 

(argos) et du repos ou dimanche (anapausis) à partir de l’Éthique à Nicomaque d’Aristote44. 

		 Quelle est donc la fonction de l’homme ? quelle est donc la mesure de l’œuvre de 

l’homme ? autrement dit, comment répondre à cette interrogation du tÕ œrgon toà 

¢nqrèpou (1097b24) ? Aristote reconnaît que l’homme n’a pas de fonction, il n’est pas en soi 

« destiné à », il est donc ouvert à la formule de l’argos (de l’a-ergein), au sens propre et littéral 

du désœuvrement, c’est-à-dire qu’il est dispensé de toute œuvre à accomplir (1097b30). La 

question est aussi brutale que la réponse attendue est difficile ; l’homme doit avoir une activité 

déterminée par une des trois modalités du vivant, la vie nutritive ou de croissance (zw»), la 

vie sensitive (a„sq£nesqai) et la vie pratique (praktik¾ zw») (1098a3), c’est-à-dire l’activité 

rationnelle et la puissance de la pensée (comme aptitude à et puissance de). Pour Aristote, la 

mesure de notre activité est, en somme, dans notre activité intellective et dans sa puissance. Il 

lui faut donc faire une longue analyse de l’ensemble des caractères qui constituent le propre de 

l’homme et son activité, sachant qu’au cœur de toute activité (œrgon) s’inscrit la possibilité de 

la cessation de cette activité (argos) comme premier sens possible de ce désœuvrement. C’est 

42 Concept sur l’histoire xv, op. cit., voir ch. iv, 1, p. 200, pour un commentaire de ce passage. 
43 La fête et la machine mythologique, op. cit. p. 55-57.
44 Cet ouvrage est fondamental d’abord parce qu’il présente une analyse de l’idée du bonheur, ensuite parce 
qu’il précède la Politique : il s’agit donc pour Aristote d’analyser et surtout de définir la nature de l’activité de 
l’homme comme mesure du mouvement et de la pensée et appréhension possible de la notion de bonheur dans 
le vivre en commun.



160

la forme du jeu et du loisir (1128a). Le jeu, la distraction, en ce sens une forme du repos, est 

une cessation de l’activité (anapausis) : c’est une pause dans le temps qui, en même temps 

qu’elle fait cesser l’activité productrice, ouvre le temps à l’activité qui appréhende le temps, 

au sens propre, qui « fait passer le temps », c’est-à-dire le loisir (la diagogè) ou, toujours selon 

Aristote, à l’activité qui permet l’observation de cette mesure (skolè). Aristote referme très vite 

ces investigations en n’acceptant du loisir que cette forme sérieuse de la skolè, autrement dit 

l’étude : le loisir (anapausis) et le désœuvrement (argos) ne sont possibles que dans la mesure 

où ils deviennent cette activité sérieuse de l’étude et ne deviennent pas en soi cette ouverture 

au désœuvrement45. 

		 Cette question du désœuvrement soulève un certain nombre de problématiques et de 

paradoxes qu’il est important de souligner afin de saisir les enjeux conceptuels contenus 

derrière le désœuvrement et afin de poursuivre l’analyse des modèles de la festivité. 

		 Le premier problème auquel est confronté Aristote est que la fonction de l’homme 

est indéfinissable. Il est donc livré non seulement à la vie bouillonnante mais surtout, en 

soi, au désœuvrement puisque rien ne peut donner la mesure de sa fonction ; c’est non 

seulement l’homme, mais surtout l’activité de l’homme qui est livrée au désœuvrement. Cette 

problématique est fondamentale parce qu’elle est, d’une part, la possibilité de ne pas être 

marqué par un destin fonctionnel (ou toute puissance destinale), parce qu’elle est, d’autre 

part, la mesure de l’ouverture de l’homme à la non-activité comme loisir et enfin, parce 

qu’elle est, et c’est notre hypothèse, la mesure de sa puissance à désœuvrer. Ce qui permettrait 

de poser plus radicalement encore la question de notre activité. Plus précisément, est-ce que 

nous sommes liés à une activité comme fin ? ou à une activité comme pure forme ouverte, 

comme participation au jeu ? Aristote y répond en courcircuitant le processus par la forme de 

la vie de pensée ou vie pratique (praktikè zoè). La fonction de l’homme est donc de penser, de 

s’ouvrir entièrement à la puissance de la pensée. Le refus du désœuvrement ici, permettra une 

ouverture spectaculaire à la mesure active du désœuvrement. 

		 Deuxième problème. Il y a une vie sensitive (aisthanesthai) ; elle est intégralement liée au 

thymique (thumos), à l’appétit (épithumia) au désir (oréxis) mais aussi au bonheur (eudaimonia), 

au plaisir (hèdonè) et enfin au repos (anapausis). Qu’est-ce que ce repos ? c’est d’abord 

et simplement la cessation de l’activité, c’est ensuite la perception du monde comme loisir 

(comme temps qui passe) et enfin comme mesure de l’activité46. Mais, ici aussi, il y a encore 

des problèmes. Qu’est-ce que cette cessation ? c’est une cessation comme rupture (katapausis), 

45 Voir l’analyse précise de cette question dans le même chapitre, 4, § 3, p. 181.
46 Aristote, Éthique à Nicomaque, livre iv, 14. 



161ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

comme corruptibilité violente ou simplement comme non reprise (anapausis) ? Que signifie 

un monde de loisir ? soit c’est un monde où nous sommes liés au temps qui passe, à la diagogè 

comme faire, faire simplement durer, soit nous sommes liés à la skolè, c’est-à-dire le loisir 

d’étude, c’est-à-dire l’activité sérieuse qui n’est pas dirigée vers l’économie. Que signifie une 

mesure de l’activité ? cela signifie le loisir, cette fois comme économie, comme monde ouvert 

à la démesure du spectaculaire et du divertissement, comme écrasement du temps historique, 

comme mesure enfin du régime du travail et de l’effort (1177a1). 

		 Troisième problème. Où est donc la racine du bonheur ? En sachant qu’il y a deux 

bonheurs, deux formes du bonheur, le bonheur comme mesure politique (eu zen) et le 

bonheur comme mesure singulière (eudaimonia) : dans le premier cas, il s’agit que cela se 

passe bien avec les formes adjacentes du vivant, dans le second cas, il s’agit juste de sentir 

que l’on va bien, c’est-à-dire que l’on est bien disposé, au sens presque d’être « en forme », 

d’être en mesure de saisir son genius, son daimon. Le bonheur serait donc dans la rupture, 

dans le vivre et l’économie. Ce à quoi Aristote répond que non, puisque le bonheur est lié 

à la puissance de la pensée, à la sophia, c’est-à-dire littéralement la sagesse pratique, ou plus 

précisément la mesure de notre vitalité et de notre agilité, comme mesure de ce qui dure, de ce 

qui est livré à la contemplation, à la puissance théorétique, c’est-à-dire à l’observation (nous 

revenons ici à notre concept de l’espionnabilité). Il y aurait une possibilité de définir la nature 

de notre activité comme une forme de l’observation, voire de la contemplation…

		 Quatrième problème. Le plus important. Le sixième argument47 d’Aristote pour prouver 

que le bonheur est lié à la sophia, c’est de dire que le bonheur est la vraie figure du loisir 

comme possibilité et comme puissance de la suspension. Or, au chapitre précédent48, il 

condamne, sans appel, toute forme de loisir, d’anapausis. Comment la vie théorétique 

peut-elle être un loisir ? Ici, il y a un tour de force. D’abord, parce que la vie théorétique 

est inconditionnelle (autarkheia), c’est que l’homme ainsi est autosuffisant, au sens où 

l’homme est ouvert au temps (de l’histoire), il est donc ouvert à cette mesure de l’écoulement 

et de l’échelonnement (diagogè). La vie théorétique est un loisir en ce sens qu’elle ouvre à la 

contemplation de ce temps comme étude, observation, skolè. La vie théorétique est au sens 

propre une « vacance », au sens d’une inoccupation des lieux (de l’économie), ou au sens 

d’une occupation fugitive… à la lettre, elle est un sans emploi comme ouverture aux moyens 

sans fin, elle est vide (comme un vacans regnum ou comme la formule de l’hétoimasia tou 

throunou), elle est donc présentation en puissance de la puissance ontique. Être vacant, c’est 

47 1177b4, le bonheur est en soi un loisir (une anapausis et une skolastikè zoè). 
48 Éthique à Nicomaque, livre x, 6. 



162

ce qui est offert, c’est ce qui est alors mis à disposition. Il y a donc un lien très puissant entre 

argos et vacance. Le terme vacant provient du verbe latin vacare qui signifie, à la lettre, est vidé, 

être vacant donc inoccupé49. Ce qui est plus intéressant est l’utilisation de ce verbe pour saisir 

le sens de cette vacance singulière. On trouve à la fin de La cité de Dieu d’Augustin l’usage du 

verbe vacare pour signifier le désœuvrement de l’homme dans le devenir sabbatique : 
Vacate et uidete quoniam ego sum Deus; quod erit uere maximum sabbatum non habens uesperam. 

Soyez désœuvrés et voyez que je suis Dieu. Ce sera vraiment un immense sabbat qui n’a pas de soir50.

Plus important encore, le commentaire que fait Thomas d’Aquin51 sur l’Éthique à Nicomaque 

d’Aristote : Thomas d’Aquin choisit de traduire le terme skolè, le loisir, par le terme vacatio :
Felicitas enim consistit in quadam vacatione. Vacare enim dicitur aliquis quando non restat ei aliquid 

agendum: quod contingit cum aliquis iam ad finem pervenerit. Et ideo subdit, quod non vacamus ut vacemus, 

idest laboramus operando, quod est non vacare, ut perveniamus ad quiescendum in fine, quod est vacare. Et 

hoc ostendit per exemplum bellantium, qui ad hoc bella gerunt quod adpacem adoptatam perveniant.

La joie se situe dans une certaine vacance (loisir). En effet être vacant se dit quand il n’y a rien à faire : 

on y parvient lorsqu’on arrive à y mettre fin. C’est pourquoi, nous sommes non-vacants pour être vacants, 

c’est-à-dire nous travaillons à produire, ce qui n’est pas être vacant, pour parvenir à la fin au repos, ce qui 

est être vacant. On peut le démonter avec l’exemple de la guerre, celui qui y conduit choisit d’y parvenir 

par la paix.

Est tamen considerandum, quod supra philosophus dicit, quod requies sit gratia operationis. Sed ibi locutus fuit 

de requie, qua intermittitur operatio ante consequutionem finis propter impossibilitatem continue operandi, 

quae quidem requies ordinatur ad operationem sicut ad finem. Vacatio autem est requies in fine ad quem 

ordinatur operatio, et sic felicitati, quae est ultimus finis, maxime competit vacatio.

Cependant il faut considérer, à partir de ce que dit le philosophe, que le repos soit une faveur du travail. 

Il en est ainsi du repos, ce qui interrompt le travail avant la fin logique rend impossible de le continuer, 

donc le repos dispose au travail jusqu’à son achèvement. Le loisir est un repos en sorte qu’il ordonne le 

travail, et ainsi le bonheur, qui est sa fin ultime, coïncide parfaitement avec le loisir.

C’est donc ce qui rend sans œuvre pour être ouvert à la puissance du dispositif et être, en soi, 

à disposition ; être ouvert à la puissance du temps comme histoire, mais aussi du temps de la 

langue, c’est-à-dire celui de la participation. Être désœuvré et désœuvrer (ou bien la forme 

49 Il existe une figure surprenante et sidérante de cet inoccupé, c’est le personnage de Melville, Bartleby. Dans 
la nouvelle de Melville l’avoué dit que Bartleby le « désarmait ou, pour mieux dire, m’émasculait » (p. 64-65) : 
pour cela il utilise le mot unmanned (émasculé, in-habité, découragé, non-occupé) qui a la même étymologie 
que mannequin (néerl. mannekijn  : petit homme) man, l’homme, le vir, c’est-à-dire la forme qui s’est vidée 
qui est devenue à ce point not particular (p. 120-121), non singulière mais quelconque au sens d’habitable de 
nouveau par n’importe qui (c’est-à-dire tout le monde), n’importe quand. Il est, à la lettre, cette forme saisissante 
et vacante de la singularité. Voir, de l’auteur, le texte « Pan ! », Le poétique est pervers, op. cit., p. 55-62.  
50 Augustin, La cité de Dieu, livre xxii, 30 (trad. de l’auteur).	
51 Thomas d’Aquin, Sententia libri Ethicorum, lib. 10, lec. 11, n.1 et n.2 (trad. de l’auteur). 



163ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

juive ou chrétienne du repos, ou bien la forme aristotélicienne de la contemplation) c’est être 

privé (vidé) de tout ce qui inscrit ou destine pour s’ouvrir à la mesure de la puissance de notre 

participation, de notre nous poiètikos. 

		 Cinquième problème : la matérialité de l’activité théorétique. On le sait, le septième 

argument (l’élément divin dans l’activité théorétique52) est un passage problématique pour 

l’interprétation. Aristote semble démontrer que l’activité théorétique est supérieure parce 

qu’elle a quelque chose de divin (b…oj qe‹oj) qui permet à l’homme de s’immortaliser 

(athanatizein). Or si nous éliminons ici ce problème de métaphysique, que pouvons-nous 

faire de cette puissance extérieure (le divin) qui détermine la puissance de notre nous poiétikos ? 

Nous proposons une lecture particulièrement distante et libre d’avec Aristote. L’activité 

théorétique est une activité de repos et de contemplation ; elle nous livre entièrement ou 

partiellement à la cessation de l’activité et à la vacance. Notre puissance intellective – ou 

selon l’expression notre intellect agent – le nous poiétikos est alors suspendu comme laissé 

vacant. Le nous poiétikos est notre puissance à produire une œuvre matériellement extérieure. 

Notre opérativité matérielle. Nous pouvons dès lors considérer que cette vacance, que cette 

suspension de notre opérativité et de son produire est très proche de ce que nous avons 

appréhendé autour du concept de mort de l’intentio. Nous pourrions proposer une lecture de 

l’athanatizein aristotélicien comme la possibilité d’une non-mort de l’opérativité. La rendre 

impérissable en se maintenant, non pas simplement comme un pur vide, mais comme une 

activité d’inopérativité. L’être « s’immortalise » non dans un temps de l’éternité, mais dans 

un vivre instantané, dans les mikron kronon, dans la figure d’un temps kairologique. L’être-

dans-la-festivité « immortalise » en ce sens sa plus absolue activité alors même qu’il assume 

son inopérativité. L’activité théorétique soulève le paradoxe d’une activité d’immobilité. 

		 Nous pourrions alors reformuler : le devenir « bonheur », comme eudaimonia mais aussi 

comme eu zen de l’homme, est bien dans le loisir (dans ce qui est permis, dans ce qui est 

ouvert parce que vidé et vacant) comme participation continue aux machines, toujours dans 

cette possibilité saisissante de les vider. Le désœuvrement est bien la mesure de l’homme 

mais non comme skolè, non comme ergein, non comme praktikè zoè, mais comme vitalité, 

comme participation, comme espionnabilité, comme poiètikè zoè, autrement dit, notre devenir 

pro-ductif : « dans ce désœuvrement, la vie que nous vivons est seulement la vie par laquelle nous 

vivons, est seulement notre puissance d’agir et de vivre, notre ag-ibilité et notre viv-abilité53 ». 

La poiètikè zoè est l’ouverture de la vie à une activité non destinale mais cependant pro-ductive. 

52 Ibid., 1177b26-78a2.
53 Giorgio Agamben, Le règne et le gloire, op. cit., p. 274 & p. 373-374. 



164

Le paradoxe est ici essentiel. Mais quel paradoxe ? Comment entendre, ce que nous nommons 

une poiètikè zoè, une vie productive non-destinale, c’est-à-dire une vie productive qui ouvre 

à la vacuité, à la vacance ? Nous devons poser l’ensemble des éléments. Poiètikè zoè, ou « vie 

poiétique », signifie, à la lettre, vie productive54, c’est-à-dire ce qui produit une œuvre extérieure 

au sujet et qui le livre alors à la puissance de l’objet. Ce qui suppose, une opposition, ou du 

moins, une différence avec la praktikè zoè ou vie matérielle : « puisque l’artiste (poiètikès) agit 

toujours en vue d’une fin ; la production (poiôn) n’est pas une fin simplement et absolument 

(télos haplôs), mais est quelque chose de relatif et une production d’une chose déterminée. « Au 

contraire, dans le faisable (pragtos), ce qu’on fait est une fin car le bien-agir (eupraxia) est une 

fin et le désir (oréxis) de cette fin55 » : ce qui suppose, que s’il y a une poiètikè zoè, cela détermine 

donc pour l’homme un « statut poétique ». Si notre existence est un statut poétique, nous 

sommes capables de l’ouvrir à une puissance productive de l’œuvre comme du désœuvrement, 

à une puissance d’un faire comme d’un dé-faire. Nous sommes en mesure de proposer trois 

définitions de ce produire. D’une part, produire signifie, au sens propre, une « installation » 

– en somme une économie – qui donne forme. C’est une autre manière encore d’entendre 

le concept de con-figuration, c’est-à-dire le fait « d’assumer une forme »  : «  la pro-duction 

opérée par la poièsis a toujours le caractère de l’installation dans une forme, au sens où passer 

du non-être à l’être signifie prendre figure, assumer une forme, parce que c’est justement dans 

la forme et à partir d’une forme que ce qui est produit entre dans la présence56 ». D’autre part, 

produire, signifie, au sens propre, une actualisation et donc une actualité : produire est une 

présence et une révélation des objets. Enfin, produire est, au sens propre, une disposition et 

une mise à disposition des objets, de leur installation et de leur actualisation. Une poiètikè zoè 

signifie donc une vie comme disponibilité à ce qui survient. Cependant, nous devons encore 

ajouter à cela le commentaire de Martin Heidegger sur Hölderlin57. Martin Heidegger fait 

un commentaire d’un poème tardif de Hölderlin où il est écrit « … dichterisch wohnt der 

Mensch… », « … l’homme habite en poète… ». Pour expliciter cet énoncé, Martin Heidegger 

formule deux hypothèses. La première de ces hypothèses est que le poétique est un «  faire 

habiter », un « bâtir » comme mise à disposition : « La poésie est le véritable “faire habiter”. 

54 La vie productive ou zoè poiétikè signifie que nous ne somme pas en mesure de connaître la mesure de la zoè 
nue. La zoè poiètikè livre l’homme à une vie, une bios, de l’ajout, du complément, de l’appareil et du dispositif, 
c’est la figure de l’être-disposé. 
55 Aristote, Éthique à Nicomaque, 1139b (trad. légèrement modifiée), voir aussi 1140b5.
56 Giorgio Agamben, L’Homme sans contenu, op. cit., p. 81 : nous nous intéressons principalement aux chapitres 
« La privation comme visage », « Poiesis et praxis » et « La structure originelle de l’œuvre d’art ». 
57 Martin Heidegger, « … L’homme habite en poète… », Essais et conférences, Gallimard, 1958, p. 224 sq. 



165ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

Seulement, par quel moyen parvenons-nous à une habitation  ? Par le “bâtir”. En tant que 

faire habiter, la poésie est un bâtir58 ». En somme, la vie poiétique nous livre les objets « prêts 

à l’usage59 » dans le surgissement de l’à présent. La seconde hypothèse est la formule « habiter 

en poète », signifie mesurer : « Car l’homme habite en mesurant le “sur cette terre” et le “sous 

le ciel”. […] La poésie est cette prise de la mesure, à savoir pour l’habitation de l’homme. […] 

La poésie [est] par excellence un acte de mesure60 ». La poiètikè zoè est l’expérience de la mesure 

comme tentative de perception du mouvement rythmique et arythmique de l’espace collectif 

– que nous avons nommé espionnabilité – et comme saisie de ces mesures, de ces structures : 

«  le vrai habiter a lieu là où sont des poètes : où sont des hommes qui prennent la mesure 

pour l’architectonique, pour la structure de l’habitation61 ». La vie poiètique est donc cette 

expérience de la densité dans cette tension entre la mesure du rythme (mesure et non mesure) 

et la puissance d’un faire pro-ductif (poiètikos) comme structure (teknon) et comme figure62 :
Que l’art soit architectonique, cela signifie, selon l’étymologie : l’art, la poièsis, est pro-duction (tiktô) 

de l’origine (archè), l’art est don de l’espace originel de l’homme, Architectonique par excellentce. De 

même que tout système mythico-traditionnel connaît des rituels et des fêtes dont la célébration a pour 

rôle d’interrompre l’homogénéité du temps profane et, en réactulisant le temps mythique originel, de 

permettre à l’homme de redevenir le contemporain des dieux et d’atteindre de nouveau la dimension 

primordiale de la création, de même, dans l’œuvre d’art, est brisé le continuum du temps linéaire et 

l’homme retrouve, entre le passé et le futur, son espace présent63. 

Il reste, ici, encore un tour de force à faire : c’est seulement dans la mesure du désœuvrement, 

que nous appréhenderons que notre activité, que notre ergon, est de désœuvrer. 

	 4. Mesure de la suspension

		 Avant même de poursuivre nos réflexions sur la question du désœuvrement et de 

l’inopérativité, nous tenterons d’analyser la problématique de la cessation du temps de 

l’opérativité et du temps du travail. Quelle est la valeur et la vertu du travail (de l’opérativité) 

58 Ibid., p. 227. 
59 Ibid., p. 228.	
60 Ibid., p. 238. 
61 Ibid., p. 243. 
62 Voir à ce propos les commentaires de Pierre-Damien Huyghe sur la question de l’architectonique, Commencer 
à deux, éditions Mix., 2009, p. 9-20, voir aussi le chapitre « De l’expression » dans Modernes sans modernité, 
Nouvelles éditions Lignes, 2009.
63 Giorgio Agamben, L’Homme sans contenu, op. cit., p. 134. 



166

et quelle est la valeur et la vertu de la cessation du travail ? Sans doute, devrions-nous dire 

quelle est la valeur du repos et quelle la valeur de la cessation du repos  ? Cette question 

de la cessation semble s’éclaircir dès lors que l’on propose une analyse de la question de la 

suspension. Nous préférons, par ailleurs, la question de la suspension comme pose, à celle de 

la cessation comme arrêt. Cette partie est entièrement consacrée à l’analyse des régimes de la 

festivité et de l’inopérativité à partir des modèles théologiques du désœuvrement. Il s’agira, en 

somme, de penser et de repenser le terme d’œuvre et surtout celui de désœuvrement. Ce qui 

suit est entièrement consacré à l’analyse du concept d’inopérativité – suspension de l’activité 

– à partir des modèles théorétiques (relecture de la pensée aristotélicienne) et à partir des 

modèles économiques (relecture de la pensée marxiste).		

		 § 1. Mesure de la suspension, c’est-à-dire, mesure de la suspension du temps de l’activité, du 

temps calendaire et du temps historique. Cette notion permet d’appréhender et de constituer 

une analyse de la fête, c’est pourquoi nous en traçons une archéologie. 

	 Nous retenons, d’abord, trois termes de la langue grecque ancienne qui disent, tous, 

quelque chose autour de la suspension. Deux premiers termes construits sur le verbe paÚw, 

qui signifie lui-même cesser, le terme di£pausij, la cessation et le terme ¢n£pausij qui 

signifie la cessation au sens du repos. Le terme ¢n£pausij est important puisque c’est d’une 

part le terme utilisé par Aristote dans l’Éthique à Nicomaque64 pour parler du repos et du 

loisir et c’est, d’autre part, le terme qui est utilisé dans la Septante pour traduire le repos 

hebdomadaire, pour traduire le terme Sabbat.

	 Il y a ensuite, pour l’appréhension du concept de suspension, l’importante pensée des 

sceptiques et l’importante pensée de Sextus Empiricus. Ici, il y a deux termes, d’abord mon» 

qui dit le repos au sens d’une pause ou plus précisément encore au sens de ce qu’on arrête : 

c’est le terme utilisé pour le chapitre dix-sept du livre iii des Esquisses pyrrhoniennes65 le perˆ 

monÁj (Du repos) : 
Donc aucun corps n’est au repos (oÙd�n ¥ra sîma mšnei). On est d’avis que ce qui est dit être au 

repos est contenu dans les choses qui l’entourent, et que ce qui contient subit quelque chose. Mais rien 

ne subit, puisque rien n’est Cause. Donc rien non plus n’est en repos (oÙd�n mšnei ti ¥ra). 

et ici précisément au sens où tout est affecté et où donc rien n’est au repos. Ensuite il s’agit 

64 Op. cit. Livre iv, 14 et passim. Par ailleurs il existe chez Aristote (essentiellement dans le De Anima) un autre 
terme pour le repos, il s’agit du terme ºrem…a. Mais il s’agit ici d’un terme qui dit le repos physiologique simple. 
Pour une analyse détaillée du concept de suspension et de cessation chez Aristote, se reporter au § 3 du présent 
ch. iii, 4, p. 181. 
65 Seuil, 1997, trad. Pierre Pellegrin, p. 433.



167ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

du terme, plus dense, d’™pok»66, autrement dit la suspension, ici suspension de l’activité 

cognitive (puisque tout est incompréhensible ou inexistant…). Le terme ™pok» signifie la 

cessation et le verbe dont il dérive, ™pšcein signifie se tenir, au sens de se diriger, occuper, 

retenir et suspendre. Il y a donc une multitude de choses à appréhender ici : d’abord, que 

c’est le terme qui a donné en français le mot époque, c’est-à-dire un temps donné et marqué 

par un point d’entrée et de sortie, pourrait-on dire, en somme, un et une espace de temps. 

Celui et celle du temps de l’appréhension et de la saisie. Pour Sextus Empiricus, c’est bien sûr 

la notion centrale du scepticisme, c’est aussi ce qui permet, en fait, de vivre (mieux ou bien) : 

« nous arrivons d’abord à la suspension de l’assentiment, et après cela à la tranquillité (tÕ m�n 

prîton e„j ™poc»n, tÕ d� met¦ toàto e„j ¢tarax…an)67 »  : 
nous disons que la tranquillité suit la suspension de l’assentiment sur toutes choses (Epeˆ d� t¾n 

¢tarax…an ¢kolouqeŒn ™f£skomen tÍ perˆ p£nton ™pocÍ)68. 

Sextus Empiricus définit la suspension ainsi : 
la suspension de l’assentiment est l’arrêt de la pensée du fait duquel nous ne rejetons ni ne posons une 

chose (™poc¾ dš ™sti st£sij diano…aj di’¼n oÜte aŠromšn ti oÜte t…qemen)69. 

Ce qui nous intéresse, c’est l’analyse de Roland Barthes70 : d’une part, la notion d’™pocÁ, comme 

suspension du jugement mais non de l’impression « n’est pas une abdication des intensités » et, 

d’autre part, elle a une dimension éthique puisqu’elle vise à un bien vivre. La fête pourrait alors 

être cette espace de temps qui peut viser (ou pas) à un bonheur ; d’autre part, toujours comme 

espace de temps, elle est très exactement le lieu et le moment de l’expérience des intensités. Il est 

possible, ici, de penser que la fête puisse être d’autant plus proche de la notion d’™pocÁ qu’elle 

tend elle aussi, dans de très nombreux cas, à une suspension de l’activité cognitive et analytique. 

	 Nous avons dit quelques lignes plus haut que le terme ™pocÁ a donné en français le mot 

époque. L’époque renvoie bien sûr à toute sorte de moments du passé, plus ou moins historiques 

et plus ou moins bien marqués. Elle désigne aussi, dans le langage courant, le temps où l’on vit, 

l’espace qui représente ce temps partagé et vécu, autrement dit, ce qu’on appelle le contemporain. 

Avoir conscience de l’époque, signifie alors être en mesure d’accéder à ce présent et à y renoncer 

immédiatement : ce serait alors une autre définition possible de la fête71. 

	 Troisième figure de la mesure de la suspension, celle que nous lisons dans la notion 

66 Voir le commentaire, ch. ii, 3, p. 104.
67 Ibid. Livre i, 4 [8].
68 Ibid. Livre i, 13 [31].
69 Ibid. Livre i, 4 [10].
70 Cours au Collège de France, 1977-1978, in Le neutre, Thomas Clerc, Seuil, 2002, p. 251.
71 Voir à ce propos, Qu’est-ce que le contemporain ?, Giorgio Agamben, Paris Rivages, 2008.



168

d’acquiescentia dans l’Éthique de Spinoza : autrement dit, l’emploi de la notion de repos. Pour 

appréhender l’absence de mouvement, le repos, Spinoza utilise le terme quies mais surtout le 

terme acquiescentia, du verbe acquiescere qui signifie se reposer mais aussi se reposer sur. Dans 

l’Éthique le concept d’acquiescentia signifie la satisfaction72. Pour Spinoza, l’être ne peut être 

que sous trois formes, le mouvement (motus), le repos (quies) ou « autre chose » (aliquid) :
Le corps ne peut déterminer l’esprit à penser, ni l’esprit déterminer le corps au mouvement, ni au repos, 

ni à quelque chose d’autre (si ça existe). Nec Corpus Mentem ad cogitandum, nec Mens Corpus ad motum, 

neque ad quietem, nec ad aliquid (si quid est) aliud determinare potest.73.

Ce qui détermine nos dis-positions, c’est le désir : le désir est l’appétit et la volonté et c’est ce 

qui fait que l’être s’efforce (conatur)74. L’être est donc indéfiniment livré à cette disposition 

«  mouvement-repos-autre  », autrement dit, livré à la puissance de son agir et de son 

subir. La joie en est déterminée et se détermine par la capacité que nous avons à observer 

(contempler75). De là naît, pour Spinoza, la satisfaction : «  la satisfaction de soi-même est 

une joie qu’accompagne l’idée de soi, comme cause76 ». C’est la mesure de cet affect qui nous 

conduit au sentiment de gloire :
donc, plus nous imaginons qu’est grand l’affect dont la chose aimée est affectée à notre égard, plus grande 

sera la joie avec laquelle nous nous contemplerons nous-même, autrement dit (par le Scol. Prop. 30 du livre iii) 

plus nous nous glorifierons. CQFD : ergo quo majori affectu rem amatam erga nos affectam esse imaginamur, eo 

majori Lætitia nosmet contemplabimur, sive (per Schol. Prop. 30 hujus) eo magis gloribimur. Q.E.D.77 

La joie vient donc de la contemplation de notre puissance d’agir : 
Quand l’esprit se contemple lui-même, ainsi que sa puissance d’agir, il est joyeux, et d’autant plus qu’il 

s’imagine plus distinctement, ainsi que sa puissance d’agir. Cum Mens se ipsam, suamque agendi potentiam 

contemplatur, lætatur, & eo magis, quo se, suamque agendi potentiam distinctius imaginatur78.

C’est ce que Spinoza appelle la satisfaction de soi : 
La satisfaction de soi-même est une joie qui naît de ce qu’un homme se contemple lui-même, ainsi que 

sa puissance d’agir. Acquiescentia in se ipso est Lætitia, orta ex eo, quod homo se ipsum, suamque agendi 

potentiam contemplatur79.

72 Éthique , op. cit., essentiellement le livre iii, Des affects. Voir aussi le commentaire en 4, § 3, p. 181 de ce 
chapitre. 
73 Ibid., livre iii, prop. 2. On retrouve ici la proposition d’Aristote dans l’Éthique à Eudème (1245b2) : voir le 
commentaire en 4 § 3, p. 181 de ce chapitre. 
74 Ibid., livre iii, prop. 9 et son scolie. 
75 Ibid., livre iii, prop. 30. 
76 Ibid., livre iii, scolie de la proposition 51 : « & Acquiescentia in se ipso est lætita, concomitante idea sui, tanquam 
causa ». 
77 Ibid., livre iii, démonstration de la prop. 34. 
78 Ibid., livre iii, prop. 53. 
79 Ibid., livre iii, définition 25. 



169ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

Ce qui signifie que le sentiment de la joie (lætitia), dont la figure est la gloire, est la satisfaction 

de soi. Nous pouvons alors faire deux commentaires. D’une part, la satisfaction de soi 

pourrait être le sentiment de l’homme qui contemple, non pas sa propre impuissance80 mais 

sa propre puissance au non-agir, c’est-à-dire à l’inopéravité comme suspension de l’agir. 

D’autre part, et ce qui est encore plus intéressant, on peut comprendre que le sentiment 

d'acquiescentia est un sentiment de repos donc un temps de cessation entièrement occupé 

à la contemplation (contemplari), non de son agir, mais de sa puissance81 : 
Spinoza appelle «  contemplation de la puissance  » un désœuvrement intérieur, pour ainsi dire, à 

l’opération même, une « praxis » sui generis qui consiste à rendre improductive toute puissance spécifique 

d’agir et de faire. La vie, qui contemple sa propre puissance d’agir se rend improductive dans toutes ses 

opérations, elle vit seulement sa vivabilité82. 

À la lettre, la joie (lætitia) comme satisfaction de soi (acquiescentia in se ipso), c’est-à-dire 

comme repos est donc la suspension de l’agir (agendi) pour ne considérer alors que la puissance 

en soi (potentia). Dès lors, contemplation et joie sont les possibilités de notre satisfaction, 

comme suspension de notre activité, comme notre désœuvrement. La pensée de Spinoza est, 

à la lettre, la pensée du Sabbat comme suspension de l’opérativité de Dieu. 

	 Quatrième figure de la suspension, que nous avions évoquée dans l’introduction, les 

travaux d’Alfred North Whitehead sur le temps. Nous avons utilisé pour appréhender le 

moment le terme féminin d’espace ; c’est cela cette épaisseur dont parle Whitehead83 dans 

son concept du slab. La mesure de la suspension, c’est alors, phénoménologiquement, la 

perception non plus d’une durée comme linéarité, comme une étendue (stretch), non plus 

d’une durée comme tranche ou section (slice) mais comme un bloc, une bande épaisse, une 

épaisseur, un morceau : 
Le mot durée est peut-être malheureux en ce qu’il suggère une étendue (stretch) purement abstraite de 

temps. Je ne l’entends pas ainsi. Une durée est une épaisseur (slab) concrète de nature limitée par la 

simultanéité qui est un facteur essentiel dévoilé dans la conscience sensible84.

Whitehead dit encore :
Une durée retient en elle le passage de la nature. Il y a en elle des parties antécédentes et d’autres 

subséquentes qui sont aussi des durées qui peuvent être les complets apparents de consciences sensibles 

plus rapides. En d’autres termes, une durée retient une épaisseur temporelle.85

80 Ibid., livre iii, définition 26. 
81 Voir ch. iii, 4, § 3, p. 181 sur la suspension théologique.
82 Giorgio Agamben, Le règne et la gloire, op. cit., p. 373.	
83 Le concept de nature, trad. J. Douchement, Vrin, 1998-2006, p. 92.
84 Ibid., p. 92.
85 Ibid., p. 95.	



170

 Ce qu’il s’agit de comprendre maintenant, c’est le sens de cette épaisseur temporelle, le sens de 

ce maintenant, en somme ici, le sens de la formule paulinienne du « temps du maintenant », 

le Ñ nàn kairÕj. Deux éléments de réponses donnés par Whitehead. D’abord, « ce que la 

conscience sensible livre à la connaissance, c’est la nature à travers une période86 ». Ce qui veut 

dire, d’une part, que toute opération gnoséologique est liée à la durée et non au moment. Ce 

qui veut dire, d’autre part, que la fête est aussi bien un retrait de l’opération gnoséologique 

comme vécu du moment et en même temps perception de ce temps suspendu, maintenu 

dans son épaisseur. Enfin, ce qui corrobore ce que nous venons de dire, il y aurait plusieurs 

familles de durées87. 

	 Il y a encore une cinquième manière d’appréhender une pensée de la suspension. Une 

des plus complexes, une des plus étoilées. Il s’agit de la question de la suspension du temps, 

certes, mais cette fois du temps historique. Il s’agit, bien sûr, du très ancien modèle du temps 

paulinien, autrement dit du temps messianique, c’est-à-dire le temps du maintenant, le Ñ nàn 

kairÕj qui se trouve être contracté,
Je vous le dis mes frères, le temps s’est contracté ; pour le reste, que ceux qui ont une femme soient 

comme s’il n’en avaient pas, que les pleurants soient comme non-pleurants, que les heureux soient 

comme non-heureux, que les acheteurs soient comme non-possédants et que ceux qui usent du monde 

soient comme non-abusants : en effet la figure du monde passe. 

Toàto dš fhmi, ¢delfo…, Ñ nàn kairÕj sunestalmšnoj ™st…n: tÕ loipÕn †na kaˆ oƒ œcontej 

guna‹kaj æj m¾ œcontej ðsin, kaˆ oƒ kla…ontej æj m¾ kla…ontej, kaˆ oƒ ca…rontej æj 

m¾ ca… rontej, kaˆ oƒ ¢gor£zontej æj m¾ katšcontej, kaˆ oƒ crèmenoi tÕn kÒsmon æj m¾ 

katacrèmenoi: par£gei g¦r tÕ scÁma toà kÒsmou toÚtou88. 

entre le temps d’un déjà (le Messie), d’un pas encore (le maintenant) et d’un bientôt (la 

parousie). Nous renvoyons ici à l’analyse de Giorgio Agamben sur le temps messianique89 ; 

86 Ibid., p. 96.
87 Ibid. p. 111. Whitehead admet qu’il y a différentes « familles » de durées en fonction d’un certain nombre de 
données : les durées comme système de recouvrement, c’est-à-dire comme extension (p. 97), les durées comme 
composition d’un moment, les durées comme ensemble abstractif (abstractive set, p. 100) c’est-à-dire comme 
instant, les durées comme moment-frontière (boundary moment, p., 102), c’est-à-dire comme chevauchement et 
les durées comme laps de temps (p. 104-105) c’est-à-dire comme quantité sérielle mesurable. Voici ce qui relève 
des différentes familles de durées ; Whitehead détermine alors qu’il n’est pas possible de penser et de saisir un 
présent intantané parce qu’il se transforme, immédiatement, en durée, « ce qui est immédiat pour la conscience 
sensible, c’est une durée. Maintenant une durée a en soi un passé et un futur ; et les amplitudes temporelles des 
durées immédiates de la conscience sensible sont très indéterminées et dépendent du sujet perceptif individuel » 
(p. 112). C’est pourquoi, écrira Whitehead, « ce que nous percevons comme présent est la frange vivave de la 
mémoire colorée par l’anticipation » (ibidem). 
88 Paul Épitre aux Corinthiens, 1 Cor. 7, 29.
89 Le temps qui reste, Paris Seuil, 2000, Quatrième journée.



171ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

cependant, nous voulons insister sur l’emploi paulinien du verbe sustšllw qui signifie à la 

fois contracter90, mais aussi rabaisser, envelopper et enfin replier comme on referme les voiles 

d’un bateau. Le temps est contracté signifie, ici, précisément, ce qu’on peut entendre dans le 

terme slab utilisé par Whitehead. Cette contraction du temps, le temps présent donc, est la 

suspension radicale du passé dans l’attente de son éclatement et la suspension du temps qui 

ne parvient plus alors à atteindre le statut de temps historique : il est immédiatement temps 

absorbé ou temps immémorial. Le temps kairologique, le Ñ nàn kairÕj paulien ou temps 

messianique est le temps de la présence, celle effective de l’être en train de faire, en train de 

voir la puissance du faire et en train de voir la possible cessation de ce faire, sa suspension. 

Le temps messianique est la figure du présent, ce temps impossible qui ne cesse, en soi, de 

prendre fin et qui pourtant s’arrête à chaque fois. Le temps messianique, comme figure de ce 

temps de la suspension, est celui du langage : 
le temps messianique c’est le temps que met le temps pour finir – ou plus exactement le temps que nous 

employons pour faire finir, pour achever notre représentation du temps. Ce n’est donc ni la ligne du temps 

chronologique – représentable mais impensable – ni l’instant de sa fin – tout aussi impensable ; mais ce 

n’est pas non plus un simple segment prélevé sur le temps chronologique, et qui irait de la résurrection 

à la fin des temps : c’est plutôt le temps opératif qui pousse à l’intérieur du temps chronologique, qui le 

travaille et le transforme de l’intérieur ; c’est le temps dont nous avons besoin pour faire finir le temps – 

en ce sens : le temps qui nous reste91.

C’est en soi, assez précisément, la thèse que soutient Walter Benjamin dans les « Concepts sur 

l’histoire » à la thèse xv :
Les classes révolutionnaires, au moment de l’action, ont conscience de faire éclater le continuum de 

l’histoire. La Grande Révolution introduisit un nouveau calendrier. Le jour qui inaugure un calendrier 

nouveau fonctionne comme un accélérateur historique. Et c’est au fond le même jour qui revient sans 

cesse sous la forme des jours de fête (der in Gestalt der Feiertage), qui sont des jours de ressouvenir 

(Eingedenken). Les calendriers ne mesurent donc pas le temps comme le font les horloges. Ils sont les 

monuments d’une conscience historique dont toute trace semble avoir disparu en Europe depuis cent 

ans, et qui transparaît encore dans un épisode de la révolution de Juillet […] 

Ce qui est proposé ici c’est l’appréhension d’un choc – le Messie, le prolétariat marxiste, 

les classes révolutionnaires – qui, selon les mots de Walter Benjamin, bloque et cristallise le 

temps présent92. Bien sûr, l’expérience de la fête (non essentiellement rituelle) se constitue de 

la même manière comme un écrasement du passé et de l’avenir dans le temps présent. 

90 Contracter est le verbe utilisé par Giorgio Agamben dans Le temps qui reste. Habituellement ce passage est 
traduit de la façon suivante « le temps se fait court ». Enfin dans la Bible publiée par Bayard en 2001, ce passage 
est traduit « le temps est compacté désormais » (trad. Frédéric Boyer et Hugues Cousin).
91 Le temps qui reste, op. cit. p. 112-113. 
92 Voir la thèse xvi, nous y reviendrons. 



172

	 On peut identifier une septième mesure de la suspension du temps dans une analyse 

de la suspension du temps historique, au chapitre « La sospensione del tempo storico » du 

Spartakus de Furio Jesi93 : 
Ce qui distingue fortement la révolte de la révolution est une expérience différente du temps. Si, on se 

fonde sur le sens habituel de ces deux termes, la révolte est un mouvement insurrectionnel improvisé 

qui peut s’insérer dans un projet (disegno) stratégique, mais qui en soi n’implique pas une stratégie à 

long terme. La révolution est, inversement, un ensemble stratégique de mouvements insurrectionnels 

coordonnés et orientés avec une cadence assez longue en vue des objectifs à atteindre : on peut dire que 

la révolte suspend le temps historique et instaure un temps dans lequel tout ce qui s’accomplit vaut pour 

soi, indépendamment de ses conséquences et des rapports avec l’ensemble des dispositifs de transitivité 

et de pérennité qui constituent l’histoire. La révolution est, inversement, entièrement et délibérément 

calée dans le temps historique.

En somme, les expériences possibles de la suspension du temps se trouvent lovées au cœur des 

formes du mythe et au cœur des régimes de l’intensité de la participation à la fête. La thèse de 

Furio Jesi est essentielle pour comprendre la thèse xv des « Concepts sur l’histoire » de Walter 

Benjamin : en ce sens, la révolution de 1830, n’en est pas une, et se présente, précisément 

comme une révolte. La Grande Révolution, n’a jamais été une révolte, on le sait, et s’est 

constituée comme la réinscription d’un temps, le sien, par un nouveau calendrier. Et pourtant 

il y a ici un paradoxe intéressant : nous aurions, d’un côté, la forme de la révolution liée au 

calendrier comme inscription d’une temporalité calendaire et, de l’autre, la révolte comme 

forme de la suppression du temps métrique. Or, si la révolte surprime le temps métrique, 

qu’en est-il du temps calendaire ? Deux hypothèses : soit la révolte est un temps intégralement 

non métrique et non calendaire, soit on considère qu’elle est au contraire la contraction de 

l’un et de l’autre dans la puissance qu’elle a à les suspendre. La première hypothèse n’est pas 

valable, en revanche la seconde permet d’entrevoir que la révolution est un dispositif de la 

norme – comme état d’exception – tandis que la révolte est un temps de la suspension, c’est-à-

dire celui qui marque le temps du présent dans une forme de la densité et de la concentration. 

Il est, bien sûr, assez évident que ces journées de l’expérience de la concentration, tendront à 

devenir des journées du ressouvenir (Eingedenken), de la com-mémoration, de ce qui renvoie 

au souvenir94.

93 Furio Jesi, Spartakus, Simbologia della rivolta, Turin, Bollati Boringhieri, 2000, p. 18-33, en français, pour 
ce chapitre uniquement, revue MIR, n°2, trad. de l’auteur et voir annexe n° 2, p. 346. Il faudrait ajouter à cette 
thèse de Jesi la thèse soutenue par Max Stirner (L’unique et sa propriété, 1845) qui fait une distinction entre la 
révolte (Empörung) comme possibilité de s’extraire de ce qui existe et la révolution (Revolution) comme renver-
sement : voir aussi Karl Marx L’idéologie allemande, 1846.
94 Voir la note de la page 237, sur l’analyse du terme Eingedenken, Reyes Mate, Minuit dans l’histoire, op. cit. 



173ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

	 Il faudrait encore ajouter à cette, déjà longue liste, une huitième mesure de la suspension à 

partir des réflexions de Karl Marx sur les classes et le prolétariat. Si nous posons l’hypothèse d’un 

matérialisme historique, ou plus exactement de ce qui fonde un « nouveau matérialisme95 » 

nous pouvons dès lors concevoir un modèle de suspension des temps historiques – des temps 

de la domination – par une double conscience de l’action : d’une part, ce que Marx théorisa 

sous la forme de la lutte des classes et, d’autre part, la révolution, c’est-à-dire l’instauration 

d’un temps nouveau où « commence l’épanouissement de la puissance humaine qui est sa 

propre fin96 ». 

	 Neuvième modèle du temps de la suspension, la théorie du temps opératif du linguiste 

Gustave Guillaume97. Il établit une distinction fondamentale entre ce qu’il nomme l’expression 

et la représentation du temps :
La représentation du temps, déliée par sa permanence de la condition de moment, préexiste à l’expression 

du temps, produite ensuite sous des conditions de moments auxquelles elle est assujettie. Il n’y a pas 

d’expression du temps en langue, mais seulement une représentation qui en conditionne et en permet 

l’expression en discours – dans la momentanéité de celui-ci98. 

Cette opération a pour support, ce qu’il nomme « un temps opératif réel, concret ». Le temps 

opératif de Guillaume est très précisément « le temps que l’esprit emploie pour réaliser une 

image-temps ». La particularité de cette temporalité est sa brièveté et c’est ce qu’on appelle le 

présent :
La loi du présent est l’étroitesse. La présent est un être sténonome, d’autant mieux déterminé que son 

insertion, sa polation dans le temps est moindre. En application de cette loi d’étroitesse, la tendance 

permanente, universelle, du présent est d’extrapoler le temps au maximum et de l’interpoler au 

minimum99.

Il y a alors deux formes d’étroitesse, ce que Guillaume appelle, d’une part, l’«  instant 

d’extrême étroitesse  », c’est-à-dire la façon dont le présent, dans la langue, absorbe des 

parcelles de passé et de futur et qui constitue un temps positif, le temps du déroulement 

de l’acte et de la représentation de cet acte et, d’autre part, l’« instant d’infinie étroitesse », 

c’est-à-dire un temps qui pousse au rétrécissement du précédent pour s’inscrire le plus 

étroitement possible dans le présent  : l’instant d’infinie étroitesse n’est pas quantitatif, il 

95 Voir Karl Marx, Thèses sur Feuerbach, 1845, Œuvres, Gallimard, iii, p. 1033. 
96 Karl Marx, Le capital, Gallimard, iii, conclusion, p. 2050.
97 Gustave Guillaume, Temps et verbe. Théorie des aspects, des modes et des temps, Champion, 1970 et Langage 
et science du langage, Nizet et Presses de l’Université de Laval, 1994. Voir aussi le commentaire de Giorgio 
Agamben, Le temps qui reste, op. cit. p. 108 sq. 
98 Langage et science du langage, « La représentation du temps dans la langue française », op. cit., p. 185. 
99 Ibid., « Thème de présent et système des temps français », p. 59. 



174

est essentiellement qualitatif en ce sens qu’il exprime une percée dans la représentation100. 

Ce qui est important, ici, c’est de comprendre que la théorie de Guillaume nous permet de 

saisir l’opérativité de la pensée dans le temps, « la pensée est le lieu de définition du temps, 

mais le temps est le lieu d’action de la pensée101 », et en même temps l’extrême compacité 

et étroitesse de ce lieux d’action : pour représenter le temps, nous sommes contraints de 

nous « contracter » dans cette faille, dans cette étroitesse. L’être du présent est sténos, c’est-à-

dire qu’il est entièrement livré à la potentialité et c’est au sens propre, l’instant du danger, 

appréhendé par Walter Benjamin102. Le danger est la forme même de la «  gêne  » dans 

l’étroitesse en ce sens que nous ne saisissons pas des parcelles rassurantes du passé mais, 

au contraire, que nous venons tout faire exploser dans une contraction saisissante dans 

l’instant infini du présent. 

	 Enfin, dixième et dernier modèle de la figure de la suspension, le travail de Martin 

Heidegger sur le temps à partir de la Stimmung de l’ennui103. Pour construire une analyse 

de l’ennui (Langeweile) Heidegger analyse le temps (Weile), le laps de temps, comme un 

s’arrêter, un demeurer, un durer (Verweilen), en somme analyser l’expérience du présent et du 

maintenant : 
Mais le maintenant ne peut pas non plus apparaître comme ce qui est ultérieur, comme ce qui est encore 

à venir. Il ne peut rien venir, parce que l’horizon de l’avenir est ligaturé. Verrouillage du passé et ligature de 

l’avenir ne suppriment pas le maintenant mais lui ôtent la possibilité de passer du pas-encore au ne-plus, 

la possibilité de s’écouler. Verrouillé et ligaturé des deux côtés, le maintenant s’engorge dans son arrêt 

durable, et dans son engorgement, il se dilate. Privé de la possibilité de passer, il ne lui reste plus qu’à 

persévérer – il doit nécessairement rester à l’arrêt104.

Il s’agit d’une autre manière d’appréhender cet instant d’infinie étroitesse qui fait se dilater la 

mesure du temps du présent ou du maintenant. Cette mesure du danger chez Benjamin, de 

l’être sténonome chez Guillaume est, en somme, la figure de l’être-envoûté chez Heidegger105 : 

« le temps qui envoûte est lui-même cette pointe qui rend essentiellement possible le Dase in ». 

La pointe est précisément ce passage d’un temps à un instant d’infinie étroitesse : l’être est 

saisi, envoûté dans l’instant (Augenblick) comme étranglé dans cette étroitesse, mais enfin 

séparé, enfin vidé, de ce qui peut l’enclore, les figures du passé et du futur. Envoûté dans cet 

100 Ibid., voir le schéma p. 61. 
101 Ibid., p. 60, note 8. 
102 Passages parisiens, op. cit., [N3, 1]. 
103 Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique, Paris Gallimard, 1992, p. 97-251, pour 
une analyse plus précise de cette question voir, ch. iv, 3, p. 216.
104 Ibid. p. 192.
105 Ibid. p. 224 sq. 



175ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

instant, suspendu dans un temps non-quantitatif, l’être peut enfin se résoudre à lui-même, 

c’est-à-dire, selon l’expression de Martin Heidegger, être le là106. 

		 § 2. Modèle de la suspension théologique. Pour le moment, nous nous intéressons au modèle 

de l’inopérativité à partir des pensées monothéistes et essentiellement à partir de la figure du 

sabbat dans la pensée juive. 

		 Mais auparavant, il est nécessaire de poser quelques bases épistémologiques et sémiologiques 

pour aborder les termes d’inopérativité et de désœuvrement. L’opérativité, c’est ce qui peut être 

fait (operari) et ce qui produit un effet ; l’inopérativité est donc ce qui peut ne pas être fait. 

C’est de cette même racine opera, comme possibilité, que sont construits les termes œuvre et 

désœuvrement : en somme le désœuvrement, c’est ce qui ne rend pas possible l’œuvre, son 

impossibilité  : il est ici déterminant de penser le désœuvrement non comme une passivité 

mais comme un acte. Giorgio Agamben écrit107 : « qu’il y ait une relation spéciale entre fête 

et désœuvrement est évident dans le sabbat juif. La fête par excellence des juifs […] trouve 

en effet son paradigme théologique dans le fait que ce n’est pas l’œuvre de la création, mais la 

cessation de toute œuvre qui a été déclarée sacrée ».

		 Si on lit dans la Bible le premier livre de la Pentateuque, le livre de la Genèse, il est écrit, 

Gen. 2, 2-3 : 
• Vayichbot bayom hachevyi mikol-melakhto acher assa

kaˆ hÙlÒgesen Ð qeÕj t¾n ¹mšran t¾n ˜bdÒmhn kaˆ ¹g…asen aÙt»n

et benedixit diei septimo et sanctificavit illum

Dieu bénit le septième jour et le met à part.

• Ki bo Sabbat mikol melakhto asher bara Elokim la’assot 

Óti ™n aÙtÍ katšpausen ¢pÕ p£ntwn tîn œrgwn aÙtoà ðn ½rxato Ð qeÕj poiÁsai

quia in ipso cessaverat ab omni opere suo quod creavit Deus ut faceret

Il suspend toute son œuvre, tout ce que Dieu a créé pour faire.

Il est dit qu’après six jours, Dieu emploie et consacre le septième à la cessation de son activité 

de création, la melakha108. Ce qui constitue l’arrêt, c’est le sabbat parce que le terme hébreu 

sabbat, c’est cesser, arrêter et qu’il provient de la racine shev qui signifie au sens propre se 

poser, d’où le verbe s’assoir lashevet109. Se pose alors une première question, le sens exact du 

106 Ibid. p. 225. 
107 Giorgio Agamben, Nudités, op. cit., p. 167.
108 La melakha est, techniquement, non pas le travail avoda, mais l’œuvre, l’opus, l’opérativité, l’opera.
109 On le sait le terme hébreu sabbat sera traduit en grec, dans la Septante, par le terme anapausis, en latin, 
dans la Vulgate, par le terme acquiescentia et en français par le terme repos : ce qui pose bien sûr un problème 
majeur, la question de savoir si Dieu peut se reposer, or non puisqu’au sens propre Dieu cesse son œuvre. Mais 



176

terme sabbat : il s’agit au sens propre du sens entendu dans le verbe français arrêter, arrêter 

c’est ad-restarer, ce qui demeure, c’est-à-dire cesser, mettre fin, mais aussi du sens renforcé du 

terme grec ana-pausis, cesser complètement. Il s’agit aussi d’un sens précis du terme sabbat, 

celui de l’abstention : Dieu s’abstient de faire et de créer. C’est ici, bien sûr que les choses sont 

intéressantes : s’abstenir de l’œuvre, s’abstenir de l’opérativité. Il va de soi que cette lecture 

de l’abstention se rapproche fortement de la pensée stoïcienne de la suspension de l’activité 

cognitive : on retrouve dans le terme épokè grec un sens essentiel du terme sabbat, celui non 

pas de la cessation mais celui de la pause qui maintient assis (lashevet) ou debout immobile 

(épékein) : c’est cela au sens propre qui constitue l’arrêt et cette nuance est essentielle car elle 

permet d’entendre sabbat comme un acte de cessation de l’activité, s’a(bs)-tenir : s’abstenir, 

c’est la contraction du verbe sustinere arrêter et retenir et du verbe abstinere110, rester à l’écart.

		 Ce que Dieu met à l’écart, ce qu’il suspend, c’est donc la mélakha, c’est-à-dire son 

opérativité, sa puissance de création. Cette suspension est le sabbat qui ouvre alors à 

l’expérience matérielle de son désœuvrement, la ménukha dans la pensée juive. La ménukha 

est, à la lettre, l’expérience mesurée dans le sabbat, dans l’anapausis qui ouvre à la figure 

possible d’une intensité et d’une joie : dans Esther 8:16 il est dit qu’il est réservé aux Juifs 

cette joie111 dont le terme grec est exemplairement clair, eÙfrosÚnh, la joie dans un festin. 

Mais il ne s’agit pas en soi d’un seul espace de la joie, c’est un espace, comme espace de 

festivité, propre à l’expérience de cette suspension de l’activité et propre à l’expérience du 

désœuvrement : 
Cela ne signifie pas que, durant la fête du sabbat, les hommes doivent s’abstenir de toute activité quelle 

qu’elle soit. C’est justement l’élément de l’activité productive qui est ici décisif. Selon la tradition 

juive, en effet, un acte de pure destruction, qui n’aurait aucune implication construtive, n’est pas la 

melakha, ne transgresse pas le repos du sabbat (c’est pourquoi les comportements festifs, et cela vaut 

aussi à l’extérieur du judaïsme, il nous arrive souvent de rencontrer un exercice de la destruction et du 

gaspillage, souvent joyeux et parfois même violent). Ainsi, s’il est défendu d’allumer le feu et de cuisiner, 

il reste que l’esprit de la menukha s’exprime de manière particulière dans la consommation des repas 

auxquels, comme dans toute fête, une attention et un soin tout à fait particuliers sont consacrés112. 

		 Dans l’ensemble des religions monothéistes, ce septième jour, le vendredi pour les 

musulmans, le samedi pour les juifs et le dimanche pour les chrétiens est, d’une part, le jour 

le problème n’est pas si simple.
110 A(bs)-tenere, a- étant un élément séparateur qui induit l’éloignement.
111 Es. 8:16 Les juifs vont dans la lumière et la joie (eÙphrosÚnh). 8:17. Dans chaque ville et pays où l’on publie 
le décret, où la proclamation est faite, les juifs sont dans l’allégresse (car¦), festins (kètwn) et réjouissances 
(eÙphrosÚnh). 
112 Nudités, op. cit., p. 168-169. 



177ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

qui initie la semaine et en même temps qui la clos. De cette ambiguïté on fera commencer 

la semaine le lundi113, le premier jour « ouvrable », c’est-à-dire ouvert à l’opérativité. D’autre 

part, ce septième jour est le jour consacré à la prière et à la louange, le khavod et la doxa, il 

est enfin le jour qui ne doit pas être consacré au travail : autrement dit, il faut comprendre 

que les jours de travail ne prédisposent pas à la louange parce qu’ils ne prédisposent pas à 

la création d’un (d’une) espace sacré(e)114. La question est alors de savoir, pourquoi ce qui 

dispose au sacré – c’est-à-dire ce qui dispose à quitter l’espace du profane – est inséré dans ce 

qu’on peut nommer l’inopérativité ?

		 Premier élément de réponse, parce que Dieu, en même temps qu’il est puissance opératoire, 

est aussi ouvert à la puissance de l’inopérativité comme cessation : ici, il faut raccrocher à cela, 

non seulement, la théologie négative de la pensée juive qui voit dans la puissance de Ywhv 

la somme de toutes les puissances et le concept aristotélicien de la dunamia adunamia115 

autrement dit la cessation de l’activité, comme a-ergon. Et puisque l’homme est « ressemblant » 

à Dieu, demût dans la pensée juive116 et homoousios dans la pensée byzantine, l’homme doit 

pouvoir cesser son activité et se consacrer à cette cessation. 

		 Deuxièmement, parce que l’homme, dans la mesure de sa chute, doit consacrer une 

journée à Dieu et doit alors se « reposer »117. C’est ici qu’entre en jeu la question de la valeur 

113 Le dictionnaire (Tlf ) dit pour semaine, « période de sept jours consécutifs allant du lundi au dimanche » ; or 
la semaine devrait commencer le dimanche, par le jour de la célébration. Notre conception de la semaine est une 
conception anglo-saxone fondée sur le travail et non l’inverse : elle exclut de fait toute conception théologique 
de la célébration et toute conception théorétique de la suspension. 
114 Il faudrait ici longuement faire l’étude des jours du calendrier romain qui fait alterner les dies fastus et les 
dies nefastus : « ces termes ont eu primitivement la compréhension et la même extension que le substantif fas dont 
ils sont dérivés : fas (non décliné, sans pluriel : seulement fas est) est le fondement mystique solide, indifférencié 
sur lequel toute action humaine (privée, publique, diplomatique…) peut prendre appui avec sûreté, du point 
de vue non seulement de la justice humaine (ius, décliné, avec son pluriel iura, droits naturels ou acquis), mais 
des plans divins inconnus ou, plus généralement, des forces mystérieuses de l’invisible : un jour, et sans doute 
primitivement aussi un lieu, une occasion, sera fastus ou nefastus selon qu’il fournira ou ne fournira pas ce 
fondement. », in Georges Dumézil, appendice ii à Mythe et épopée iii, Paris, Gallimard, 1995, p. 1405-1406.
115 Aristote, Métaphysique, Q, i, 1046a28-32, « L’impuissance (adunamia) et l’impossible (adunaton) c’est la 
privation qui est le contraire de la puissance (dunamia), de sorte que, à chaque puissance, répond, pour un 
même sujet et selon une même relation une impuissance ». Voir aussi Giorgio Agamben, Bartleby ou la création, 
Circé, 1995. 
116 Il est à noter que le terme demût qui induit la ressemblance est très proche du terme éidos et fondamentalement 
dissemblable du terme tselem, image qui se traduit en grec par éikon.
117 Voir ici les deux fragments, Éxode 20, 8-10 : « Souviens-toi du jour du sabbat et qu’il soit saint : six jours tu 
serviras et tu feras tout ton travail, mais, le septième jour, sabbat pour Yhwh, ton Dieu ! tu ne feras aucun travail, 
ni toi ni ton fils ni ta fille, ton asservi, ton asservie, tes bêtes, ni l’étranger à l’intérieur de tes portes. Parce qu’en 
six jours, Yhwh a fait les cieux et la terre, la mer et tout ce qui est en eux et qu’au septième il s’est reposé : c’est 
pour cela que Yhwh a béni le jour du sabbat, qu’il l’a rendu saint » et Deutéronome 5, 12-15 : « Observe et sanc-



178

du travail – comme épreuve et comme temps – et du non-travail, autrement dit ce qu’on 

nomme le loisir, la mesure de ce qui est permis (licere). 

		 Enfin, puisque le travail est une épreuve (la chute), il ne peut être le lieu du sacré : l’espace 

réservé à Dieu doit être un espace de non travail118. Le travail est donc le lieu de la chute 

comme punition et comme rappel que le temps de la rédemption n’est pas advenu. Il faut 

alors noter qu’en ce cas celui qui travaille est soit un esclave (le doulos, le famulus)119 – donc 

un homme qui n’accède pas à ce statut – soit un être méprisable – la répartition du travail 

en fonction des classes archaïques, l’aristocratie – soit, enfin, un bouffon – la naissance du 

bourgeois. À partir du moment où la bourgeoisie prend le pouvoir, l’économie, s’instaure 

alors comme une théologie du travail120. Il y a une révolution des modes de pensée à partir 

tifie le jour du sabbat comme te l’a ordonné Yhwh ton Dieu. Six jours durant tu travailleras et vaqueras à tes oc-
cupations, et le septième, c’est shabat pour Yhwh ton Dieu : ni toi ni ton fils ou ta fille, ton serviteur, ta servante, 
ton bœuf, ton âne ou toute autre bête, ni l’immigré non plus séjournant dans tes murs, aucun d’entre vous ne se 
livrera à quelque activité que ce soit. Ainsi comme toi pourront se reposer ton serviteur et ta servante ». 
118 Le sabbat est règlé par un certain nombre de mitzvot (une mitzvah étant une prescription) dont l’une signale 
que toute œuvre ou opérativité melakha (il y en a trente neuf ) est interdite pendant sabbat.
119 Voir commentaire au ch. iii, 4, § 4, p. 189. La figure du doulos, de la servitude, on le sait, est complexe. Nous 
sommes en mesure de retracer, brièvement, cette figure du doulos depuis un bios kunikos comme dépouillement 
volontaire (voir Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit. leçon du 14 mars 1984) : la pauvreté cynique 
existera, surtout, dans cette forme ultime de l’esclave (doulos). On retrouve, de la même manière, dans la pensée 
chrétienne ce devenir esclave qui est, à la lettre, le leitmotiv de la pensée paulinienne, Rm, 1, 1 : « Je suis Paul, 
esclave de Jésus Christ, convoqué, envoyé, isolé pour être le messager de l’annonce de Dieu. ΠΑΥΛΟΣ δοῦλος 
Ἰησοῦ Χριστοῦ, κλητὸς ἀπόστολος, ἀφωρισμένος εἰς εὐαγγέλιον θεοῦ ». Le doulos est la figure de la servitude 
comme un devenir opérateur volontaire, comme convocation (klèsis) au dessaisissement du commandement 
pour n’être que le serviteur (l’opérateur de l’admistration dans une visée prophylactique : le doulos est l’exposition 
d’un bios phulaktikos). 
120 Voir à ce propos, dans les dissensions chrétiennes, les formes hétérodoxes au catholicisme romain. Il faudrait 
se reporter au travail de Max Weber, L'éthique protestante et l'esprit du capitalisme, « La conception du Beruf chez 
Luther », p. 63-91, trad. J.-P. Grossein Gallimard, 2003 et au travail de Giorgio Agamben, Le temps qui reste, 
« Klèsis et classe », op. cit., p. 51 pour comprendre la lecture que fait Luther du terme grec klèsis, la vocation, 
en le traduisant en allemand par le terme Beruf qui signifie à la fois le travail et la profession. Il s'agit en fait 
d'une sécularisation de la vocation paulienne sous la forme du travail et du profit (le capitalisme). Si nous nous 
reportons aux notes 56 et 58, nous sommes en mesure de proposer une synthèse du complexe problème de la 
traduction du terme ergon et klésis. Max Weber relève, d’abord, qu’il y a des liens évident avec l’idée du faire 
comme profession, comme métier, avec le terme hébreux melakha, opérativité, œuvre, signifie, originellement la 
« tâche donnée ». Weber relève, ensuite, l’ensemble des termes utilisé dans le Septante pour signifier le concept 
d’œuvre (de travail, de tâche)  : il y a, bien sûr, le terme ergon, qui signifie l’œuvre, il y a le terme ponos qui 
signifie plus particulière le travail comme labeur, il y a le terme diathèkè qui signifie la disposition, c’est-à-dire 
ce qui dispose à la puissance de l’opérativité, et il y a enfin le terme klèsis comme appel et convocation. Weber 
précise que le terme klésis (donc sa traduction allemande Beruf) peut signifie, l’activité (ergon, opus), le métier, la 
profession (professio) et la profession libérale et enfin la position social (locus) : « la Vulgate traduit les passages du 
Siracide (xi, 20-21) par locus, ce qui, dans ce dernier cas, signifiait à peu près « position sociale ». [c’est l’ascète 
qu’était Jérôme qui a ajouté “mandatorum tuorum” < de tes charges > […] et c’est précisément cela qui est 



179ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

du moment où il est nécessaire d’achever le travail, l’œuvre dans le temps quotidien (dans le 

temps de cette attente) : 
Dans tous les cas, une chose était au premier chef absolument nouvelle  : c’était le fait d’estimer 

l’accomplissement du devoir à l’intérieur des professions séculières comme le contenu le plus elevé que 

pût revêtir dans l’absolu l’activité morale de l’individu. C’est là ce qui eut pour conséquence inévitable 

l’idée que le travail quotidien dans le monde revêtait une signification religieuse, et qui produisit la notion 

de profession-vocation. Dans la notion de « profession-vocation » s’exprime donc le dogme central de 

toutes les dénomination protestantes, lequel réprouve la distinction qu’introduisent les catholiques dans 

les commandements moraux chrétiens entre præcepta et consilia, et lequel reconnaît comme seul moyen 

de mener une vie agréable à Dieu, non pas de renchérir sur la moralité intramondaine par le moyen de 

l’activité monastique, mais exclusivement d’accomplir les devoirs intramondains, tels qu’ils découlent 

de la position de chaque individu dans la vie ; position qui, de ce fait même, devient sa « profession-

vocation »121.

		 À partir d’une analyse de cette pensée qui fait que celui qui travaille est un bouffon, on 

peut appréhender les temps chrétiens (catholiques), c’est-à-dire le temps messianique, comme 

le temps de la comédie. La littérature occidentale a relayé durant des siècles – et sans doute 

encore aujourd'hui – l'idée que celui qui travaille, le bourgeois, est un être ridicule, un être 

comique, un bouffon ; d'une part, parce qu'il est la figure théologique du puni, l'Adam 

laborieux, comme incarnation du péché et comme figure de l'homme non rédimé et, d'autre 

part, parce que l'ampleur de sa tâche, de son travail, l'empêche d’accéder à la forme de la vie 

théorétique. Celui qui travaille accède à la richesse mais joui d'une consommation vide, privée 

caractéristique de l’origine ascétique de la notion] ». L’acèse occidentale tiendrait donc à cette figure « persévère 
dans ton œuvre (ergon) et maintient ton labeur (ponos) » (on comprend ici, précisément, la figure de l’acédie 
comme négligence de cette contrainte, de cette convocation). On y retrouve, bien évidemment, le principe 
cynique de l’askèsis comme exercice et rigueur. 
Plus important encore, Weber propose d’entendre le terme klèsis et donc le terme Beruf, selon deux figures. La 
première figure de Beruf signifie, précisément et simplement, l’appel de Dieu. La seconde, plus complexe, est 
toujours en lien avec cette citation du Siracide (xi, 20) qui est traduit par Luther dans ce sens « persévère dans 
ton Beruf et reste dans ton Beruf » c’est-à-dire sans faire de distinction entre ergon et ponos qui se retrouvent l’un 
et l’autre traduit par Beruf. L’autre problème relevé par Weber est la traduction de 1 Cor. vii, 17-28 (fragment 
sur l’appel qui précède le fragment 1 Cor. vii, 29-32 sur le temps massianique) « que chacun se tienne dans 
l’appel où il fut appelé. ἕκαστος ἐν τῇ κλήσει ᾗ ἐκλήθη ἐν ταύτῃ μενέτω » où klèsis, traduit par Beruf signifie le 
latin status ou le français état, c’est-à-dire comme statut social et comme profession. Il est cependant à noter que 
ce fragment 1 Cor. vii, 17-32 qui commence par une convocation de l’homme dans ce qui est assigné par Dieu, 
comme forme de l’irrésolution (temps messianique) se termine (32) par cette saisissante demande « θέλω δὲ 
ὑμᾶς ἀμερίμνους εἶναι, je veux que vous soyez sans inquiétude ». Il faudrait avoir le temps de fournir un long 
commentaire sur ce terme amérimnos et sur ce concept d’une ininquiétude comme formule de la négligence : le 
texte peut vouloir dire « je veux que vous soyez négligents ». 
121 Ibid. p. 71-72.



180

de la connaissance et, surtout, privée de la participation intellective122. La figure du bourgeois 

en bouffon est omniprésente : c'est la figure grossière de Trimalchio, c'est l'opposition entre la 

figure de Sganarelle et Dom Juan ou Leporelo et Don Giovanni, c'est la figure du Bourgeois 

gentilhomme, c'est Charles Bovary, c'est le couple des Verdurin, c'est le haut fonctionnaire 

Tuzzi, mari de Diotime, en opposition à Ulrich, etc. À la lettre, celui qui travaille se sépare 

de sa puissance d'opérativité et prend alors la facies du speculator plutôt que celle de l'espion. 

Celui qui travaille est celui qui ne comprend pas la mesure du temps messianique et qui ne 

comprend pas que le temps kairologique est un temps qui ne conserve rien (inapte donc à 

la spéculation) et qui s'ouvre alors à la mesure absolue de la comédie, c'est-à-dire, le temps 

du komos, le temps de la réjouissance festive. Le temps chrétien messianique est un temps 

qui supprime l'idée d'une destinée laborieuse, qui supprime le temps adamique. Giorgio 

Agamben proposait de lire ce temps comme le temps de la comédie123.

		 Ce qui est alors fondamental, c’est que le temps de ce septième jour est, à la lettre, le jour 

du « temps qui reste ». Le temps qui reste est donc entièrement consacré aux réjouissances, à 

la fête, aux louanges (à la liturgie et à la doxologie) et à l’inopérativité. Nous renvoyons ici à 

Giorgio Agamben, Le temps qui reste124 : le reste (le leimma paulinien) pourrait être, c’est une 

hypothèse de lecture, la mesure du reliquat d’inopérativité de tout homme (sa ressemblance), 

en somme, la part qui ne revient pas au travail et qui excède alors la dimension de la chute. 

Ce qui suit – ce qui reste – est donc une orientation morale de la question du travail comme 

temps de travail, c’est-à-dire comme valeur et comme temps de non-travail, c’est-à-dire 

comme loisir et comme non-valeur. Le sabbat serait la permission de restaurer ce reste. On 

comprend alors mieux la pensée de Marx où le prolétariat est une classe qui se rachète dans la 

perspective du travail comme rédemption matérielle. Dans une perspective non théologique, 

celle de Marx, nous n'avons pas l'ouverture d'un temps messianique comme attente d'un 

temps de la rédemption. Soit il n'y a pas de rachat possible de la misère et pas de droit au 

122 Voir commentaire, ch. iv, 5, p. 238.
123 L’hypothèse de Giorgio Agamben, La fin du poème, Circé, 2002, « Comédie », est qu’à partir d’une lecture 
de la Divine comédie de Dante, il est possible de justifier que les temps chrétiens sont des temps non plus de 
la faute tragédique mais de la faute comique parce que le temps chrétien est celui du temps messianique qui 
contient dans la forme sotériologique du Christ la connaissance de la fin de la punition. L’hypothèse qu’il est 
alors intéressant de poser, c’est d’entendre les temps de la modernité (ceux d’une séparation du temps chrétien 
et du temps de la communauté politique) comme ceux de l’achèvement de la comédie sous la forme des temps 
de la parodie. Sans doute même que la lecture d’Elsa Morante, commentant le travail de Pier Paolo Pasolini, 
forme un achèvement plus contemporain encore, celui de la parodie, sous la forme de la parodie sérieuse qui se 
lit comme la figure la plus dense et la plus respectueuse de notre modernité. 
124 Op. cit., fragment « Reste » p. 90.



181ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

bonheur et c'est le temps archaïque de la tragédie, soit il est possible d'entendre que l'homme 

peut accéder à une rédemption matérielle dans le travail. En somme le travail ne serait plus 

gratifié d'un temps de repos comme cessation, mais on produirait une inversion dialectique, 

et c'est le temps de repos comme temps de non travail qui serait gratifié d'un temps de travail 

comme ouverture à la promesse d'un temps qui enfin nous appartiendrait, un temps dont 

nous disposerions. C'est aussi la lecture benjaminienne du temps messianique dont Reyes 

Mate dit  : «  le regard messianique nous permet de voir la misère du passé et du présent 

comme une atteinte insupportable au droit du bonheur125 ». Vivre dans le temps messianique, 

c'est indéniablement faire usage. 

		 Il y a donc, dans une visée théologique ce qui relève du travail, l’alimentation, la protection 

et la connaissance, et ce qui ne relève pas du travail, le langage et le jeu, le ludus, ce qui passe 

le temps mais comme dimension kairologique. D’un point de vue théologique, la fête est ce 

jour consacré qui permet l’expérience du non-travail. C’est donc, en soi le seul espace qui 

nous relie (religare) au divin, comme l’absolu espace théologique. En revanche, dès qu’il s’agit 

d’y mettre une liturgie, en somme relire (religere) sans négligence, il s’agit de religion. 

		 § 3. Modèle de la suspension théorétique. Nous continuons notre exploration et notre analyse 

du concept d’opérativité et du concept de désœuvrement. Ici, nous analyserons la question 

profondément complexe de l’activité et de l’acte chez Aristote pour tenter de comprendre ce 

que nous nommons modèles théorétiques, d’une part et d’autre part, ce difficile concept de 

la théôria dans la pensée grecque. 

		 Nous allons d’abord longuement revenir sur un texte, l’Éthique à Nicomaque126. C’est 

un texte essentiel du corpus aristotelicum car il s’agit de comprendre ce qui définit l’activité 

humaine dans le but d’analyser ce qui constitue sa dimension sociale et politique. Aristote 

pose d’abord la question de l’œuvre (1097b25) : 
t£ca d¾ gšnoit' §n toàt', e„ lhfqe…h tÕ œrgon toà ¢nqrèpou

on pourrait y arriver si on détermine l’œuvre de l’homme 

cette «  œuvre  » (fonction) doit pouvoir se comprendre comme l’opérativité de l’homme. 

Reste bien sûr à définir l’opérativité. Il faut aussi ajouter le fragment suivant (1097b30) : 
πότερον οὖν τέκτονος μὲν καὶ σκυτέως ἔστιν ἔργα τινὰ καὶ πράξεις, ἀνθρώπου δ᾽ οὐδέν 

ἐστιν, ἀλλ᾽ ἀργὸν πέφυκεν;

est-il possible que l’homme n’en ait aucune et que la nature l’ai dispensé de toute œuvre à accomplir ?

125 Minuit dans l'histoire, op. cit. p. 65. 
126 Voir l’analyse qui a été faite de ce texte d’Aristote au ch. iii, 1, p. 146 sq. 



182

C’est donc la question fondamentale : est-ce que l’homme est défini par une œuvre et se peut-

il que non ? l’orientation de la réponse sera bien sûr d’une extrême importance et constituera 

l’enjeu de nos recherches. 

	 Il y a ensuite la question, corrélative à l’activité (œrgon) celle de l’inopérativité (a-œrgon) : 

en ce cas que se passe-t-il ? Si l’homme n’est pas défini par une opérativité il est alors, à la 

lettre, argos, c’est-à-dire inopérant. Être livré à l’inopérativité signifie très précisément que 

nous pouvons faire, comme ne pas faire, puisque nous ne sommes pas disposés à un faire 

précis et définitif. Si l’homme est livré à l’inopérativité et qu’il peut faire comme ne pas faire, 

alors, à la lettre, et c’est la préoccupation aristotélicienne, que peut-il bien faire quand il ne 

fait pas. Nous sommes alors, au sens propre, dans un temps, non pas en fait de cessation de 

l’activité, mais de latence qui porte le nom d’anapausis ; c’est le repos et le loisir127 (1127b34) :
οὔσης δὲ καὶ ἀναπαύσεως ἐν τῷ βίῳ, καὶ ἐν ταύτῃ διαγωγῆς μετὰ παιδιᾶς

il y a aussi des temps de repos dans l’existence et qui consistent dans le loisir accompagné d’amusement

	 Il y a ensuite, bien sûr – et c’est ce qui est sensé règler le problème entre activité et repos – 

la question de l’activité contemplative (la praxis théorétique)128 : nous sommes ici contraints à 

revenir sur l’ensemble de l’argumentation d’Aristote. Il va, dans un premier temps, construire129 

cinq arguments en vue de démontrer que le jeu (paidi£) n’est pas le bon modèle : premièrement 

parce qu’on ne peut prendre modèle sur les puissants (1176b15), deuxièmement parce que 

le jeu ne peut pas être une fin pour l’homme (1176b30), troisièmement parce que la relâche 

de l’activité ne peut pas être, non plus, une fin pour l’homme (1176b35), quatrièmement 

parce que les choses sérieuses sont moralement supérieures (1177a2) et enfin cinquièmement 

parce que le bonheur ne peut résider que dans la vertu (1177a5). Il ne semble pas qu’il soit 

nécessaire de commenter cette argumentation morale. 

127 La notion de loisir, comme suspension du temps de l’opérativité doit s’entendre matériellement selon le 
terme anapausis qui sous-entend deux autres termes essentiels, la diagogè et la skolè. Le concept de skolè est 
entrevu dans La politique, 1333a31 : « la vie (bios) dans son ensemble est en outre divisée en deux parties, affaires 
(askolia) et loisir (skolè) ». L’opposition des termes skolè, le loisir et askolia, les affaires, renvoie au modèle latin 
de l’otium et du neg-otium. L’observation philologique des termes archaïques qui disent le temps du travail et 
des affaires signale avec une éblouissante clarté que ce temps des affaires – askolia et negotium – est une figure 
négative du temps de l’inopérativité : le temps des affaires est donc systématiquement un temps de la privation et 
de la négation du seul et vrai temps de l’homme comme temps de la suspension. Le renversement et l’oubli des 
termes – et de leur étymologie, autrement dit de leur sens réel – sont les figures archétypales des bouleversements 
de la figure du travail dans les temps de la modernité. Nulle part n’existe, sauf dans l’ombre profonde des termes 
négociation et école, la figure matricielle du sens de cette inversion. La modernité s’est constituée sur cette 
inversion et sur cette radicale forme de l’oubli. 
128 Voir livre x, 6 et 7.
129 Livre x, 6.



183ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

	 Mais pour y parvenir Aristote doit prouver que le bonheur réside bien dans la contemplation, 

dans l’activité théorétique et non pas dans le jeu130, voici les huit arguments : premièrement 

l’intellect (nÒoj) est la partie la plus noble131, deuxièmement c’est une activité continue 

(sunec»j)132, troisièmement c’est l’activité la plus agréable (¹don»)133, quatrièmement c’est 

un principe d’auto-suffisance (aÙtarke…a)134, cinquièmement c’est une fin (tšloj) en soi135, 

sixièmement la vie de loisir (scol»), c’est le bonheur (eÙdaimon…a)136, septièmement c’est 

l’activité la plus fondamentale parce qu’elle garantit l’¢qanatize‹n137 et enfin huitièmement 

parce que c’est la vie même138.

	 Il nous faut maintenant procéder à quelques explicitations. 

	 L’adjectif qewrhtikÒj renvoie, bien sûr, sans difficulté au verbe qewre‹n et au terme 

qewr…a : la qewr…a est au sens propre une suspension de l’activité qui ouvre à une activité 

particulière, l’observation comme étude et comme spectacle. Nous devons nous souvenir 

que le terme grec qewr…a a pour étymologie non pas le terme qe£, la divinité, mais le terme 

qša qui renvoie à la vision139. L'objet même de la qewr…a c'est le qeatÒj, ce qui est visible et 

le qšama, le spectacle. L'activité théorétique est une activité essentielle de la vision. L'activité 

de contemplation est une activité de l'observation. L'activité théorétique est une activité de 

l'observation et de la participation comme appréhension de ce qui est vu et communication 

(partage de ce qui est vu). Enfin, il faut entendre dans le terme qewr…a la question de la fête, 

130 Livre x, 7.
131 1177a20, καὶ γὰρ ὁ νοῦς τῶν ἐν ἡμῖν, καὶ τῶν γνωστῶν, περὶ ἃ ὁ νοῦς.
132 1177a22, ἔτι δὲ συνεχεστάτη: θεωρεῖν [τε] γὰρ δυνάμεθα συνεχῶς μᾶλλον ἢ πράττειν ὁτιοῦν.
133 1177a24, οἰόμεθά τε δεῖν ἡδονὴν παραμεμῖχθαι τῇ εὐδαιμονίᾳ.
134 1177a27, ἥ τε λεγομένη αὐτάρκεια περὶ τὴν θεωρητικὴν μάλιστ᾽ ἂν εἴη.
135 1177b1, οὐδὲν γὰρ ἀπ᾽ αὐτῆς γίνεται παρὰ τὸ θεωρῆσαι, ἀπὸ δὲ τῶν πρακτικῶν ἢ πλεῖον ἢ ἔλαττον 
περιποιούμεθα παρὰ τὴν πρᾶξιν.
136 1177b5, DokeŒ te ¹ eÝdaimon…a ™n tÍ sxolÍ e�nai. La figure du bonheur aristotélicien (eudaimonia) 
repose intégralement sur la diagogè comme vie de loisir et sur la skolè comme vie contemplative. Le bonheur est 
donc la vie de loisir tout entière occupée. « Tout entière occupée », comme figure intransitive, dit la puissance de 
la zoè poiètikè, la puissance de la vie productive, comme moyen sans fin. « La vie de loisir tout entière occupée », 
comme formule paradoxale, dit la mesure d’une politique à venir. 
137 1177b26, voir le commentaire qui en a été fait en iii, 2, p. 155. 
138 1178a2. Ce dernier argument est essentiel	 parce qu’il conclut l’ensemble des arguments en ce sens que 
le bonheur consiste en la vie théorétique, mais surtout parce qu’il pose la figure du to auto bios, c’est-à-dire 
de la vie même et pour Aristote «  cette vie-là est une vie de bonheur, οὗτος ἄρα καὶ εὐδαιμονέστατος  ». 
Ce dernier argument est fondamental pour une autre raison encore, c’est qu’il présente la concept d’une vie 
théorétique comme un modèle d’une to auto bios, c’est-à-dire d’une vie-même, qui n’est dès lors ni sur le modèle 
métaphysique ou platonicien d’une alèthès bios, ni sur le modèle cynique ou stoïciens d’une allos bios. La vie 
même aristotélicienne n’est ni une vie vraie ni une vie autre. 
139 Voir ch. i, 2, p. 64 sq. et la thèse de Sabine Erhmann, op. cit. 



184

puisque la fête est essentiellement liée à la vision et à l'exposition. L'activité théorétique, 

serait alors, c'est notre proposition, à la lettre, l'activité de l'être-dans-la-festivité comme 

espion. 

	 Dans le deuxième argument, il y a un terme fondamental, l’adjectif sunec»j qui permet 

le syntagme « activité continue » ; sunéchès signifie, continu, mais, plus précisément, il signifie 

sans arrêt, qui se maintient, ce qui se fait sans avoir besoin d’arrêt ou de repos, ce qui se fait 

sans rupture et avec continuité. Nous avons, depuis le début de nos recherches, deux termes 

grecs qui signifient le maintien et la continuité  : l'un est le verbe diathre‹n qui signifie le 

fait de conserver mais avec la notion d'effort et de persévérance, l'autre, le terme sunec»j 

qui signifie précisément ce qui se tient, ce qui est continu (et sans notion d'effort) parce que 

le terme renvoie aussi à la mesure matérielle de la densité au sens d'une durée continue, au 

sens de l'épaisseur : nous pouvons alors considérer qu'une traduction possible de ce terme est 

densité, ou mieux encore, épaisseur au sens du slab appréhendé par Whitehead. 

	 On notera qu’au troisième argument, il s’agit du bonheur comme eÙdaimon…a. 

	 Dans le quatrième argument se présente un autre terme complexe, l’aÙtarke…a qui est 

en somme le cœur de l’activité de contemplation (théorétique). Qu’est-ce que l’aÙtarke…a ? 

c’est au sens propre ce qui fait que, par principe, chaque être est indépendant (aÙt-

arke…a), c’est donc ce qu’on traduit par auto-suffisance et ce qui ouvre au concept de 

l’inconditionnalité, c’est-à-dire ce qui se conçoit comme impératif140. Le principe d'autarcie 

ou d'auto-suffisance aristotélicien est un principe d'existence qui fait ressentir le besoin du 

partage de la perception : 
ce sera clair pour qui saisira ce qu'est la vie en acte et comme fin : manifestement, elle consiste à percevoir 

et connaître ensemble. Mais ce percevoir et ce connaître sont ce qu'il y a de plus désirable pour chacun 

et c'est pourquoi le désir de vivre est inné en chacun de nous : car vivre, on doit affirmer que c'est une 

certaine connaissance141.

	 Notons encore qu’au sixième argument, Aristote utilise le terme scol» qui signifie très 

précisément l’arrêt au sens du loisir, du repos mais orienté vers la mesure de l’étude. En ce 

140 Nous devons préciser ce qu’il est possible d’entendre dans cette pensée de l’autarchéia, c’est-à-dire de l’être 
sans condition. Nous renvoyons au chapitre vii, 12 de l’Éthique à Eudème d’Aristote pour la compréhension de 
cette notion : l’inconditionnalité est ce qui constitue la mesure de la suffisance dans l’expérience du partage des 
sensations (sunaisthèsis). C’est cette perception qui offre une conscience de soi. Il faudrait sans doute réfléchir 
– mais ce n’est pas le lieu ici – à une double question. D’une part, la question de l’impératif de cette mesure de 
l’inconditionnalité comme formation de la notion d’intérêt et de désintérêt (voir Kant, Critique de la faculté 
de juger), et, d’autre part, il faudrait encore penser à la possibilité de cet impératif et de cette inconditionnalité 
comme ce qui détermine la question de l’intransitivité : voir à ce propos ch. i, 2, § 4 & 5, p. 69-74.
141 Aristote, Éthique à Eudème, livre vii, 12, 1244b24.



185ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

cas l’anapausis oriente vers le jeu (paidia). Scol» est un terme complexe parce qu'il signifie, 

à la lettre, le loisir et le repos comme temps du désœuvrement c'est-à-dire le temps qui n'est 

pas occupé par le travail. Comme temps de désœuvrement, il peut alors devenir le temps de 

l'étude, le temps de l'activité théorétique, qui devient alors le sérieux de l'étude et de l'école. 

Au sens propre, l'étude est un temps du désœuvrement mais il ne doit pas, par ailleurs, être 

confondu avec le temps de la cessation du travail, celui du loisir comme jeu.  

	 Précisons encore que le terme essentiel (et tellement problématique) du septième argument 

c’est le verbe ¢qanatize‹n qui signifie, à la lettre, immortaliser142.

	 Il faut maintenant procéder à quelques explicitations théoriques et analytiques. Nous 

pouvons lire « simplement » l’ensemble de cette démonstration comme la preuve que l’intellect 

(la dimension ratio-conceptuelle), comme contemplation et étude, est la meilleure (ce qui 

bien sûr pose un certain nombre de problèmes…) ; nous pouvons le lire aussi comme un texte 

essentiellement moral ou métaphysique (ce qui pose d’autres problèmes…). Nous pouvons 

enfin le lire comme une tentative de réponse à la problématique question de l’opérativité. 

Nous ne ferons bien sûr que proposer une interprétation. L’opérativité (œrgon) n’est pas le 

travail (pÒnoj et ™rgasia), l’opérativité n’est pas non plus la cessation de l’activité comme 

loisir (¢n£pausij). L’œuvre (œrgon) de l’homme est un paradoxe qui repose, d’une part, sur la 

cessation du travail pour le maintien de l’activité, en somme une abstention pour le maintien… 

et dont l’élément essentiel et déclencheur est le plaisir (hèdonè) en vue du bonheur (eudaimonia). 

D’autre part, l’opérativité de l’homme est ce qui ne sépare pas (intransitivité) mais qui le 

maintient dans sa dimension autarcique, principielle et inconditionnelle. L’opérativité est donc 

ici profondément dialectique. S’abstenir pour se maintenir. 

	 On assiste alors à un renversement de la pensée aristotélicienne  : la vie théorétique – 

autrement dit la vie contemplative est celle qui fait s’abstenir en se maintenant – est donc 

une activité de non-travail et une activité de loisir. Cependant, le loisir n’est pas ¢n£pausij 

comme cessation de l’activité et n’est pas non plus, diagwg» comme action de passer le 

temps, mais skolè (arrêt en tension), c’est-à-dire étude au sens précis de l’observation143. Cela 

suppose alors une suspension, ni de l’opérativité ni de l’activité, mais de l’acte. L’activité n’est 

donc pas le travail (pÒnoj), l’activité n’est pas non plus le jeu (paidi£) ni le divertissement 

(diagwg»), c’est la puissance théorétique. C’est donc la source du bonheur, mais ici liée à 

l’autarkéia. 

142 Voir le commentaire qui en a été fait au ch. iii, 2, p. 155.	
143 Il est évident ici que la pensée stoïcienne s’oppose fondamentalement à ce principe en prônant une 
suspension de l’activité cognitive (dianoia). Voir commentaire ch. iii, 2, p. 155. 



186

	 Si nous synthétisons, l'activité théorétique est une activité de la cessation de l'activité 

mais comme activité de production. Cette cessation du produire permet l'observation et le 

maintien de la densité et de la concentration des régimes du collectif. Le modèle de l'être 

théorétique est l'être-dans-la-festivité puisqu'il est disposé à l'observation d'un espace et d'un 

temps qui lui offre cette concentration. L'hypothèse d'un modèle de l'être-dans-la-festivité 

comme un être théorétique s'appuie, à partir d'une relecture d'Aristote, sur trois éléments : 

d'une part, qu'il est lié à l'acte de la vision et de l'observation (la racine théa), d'autre part, 

parce que le modèle même de la théôria est lié à la puissance de la festivité, et, enfin, parce 

que nous trouvons chez Aristote un texte qui, en synthétisant les rapports de participation 

à l'autre et au collectif, laisse entendre que le vivre avec, comme disposition à l'activité 

théorétique, est un être-de-la-festivité. Il s'agit d’un fragment de l’Éthique à Eudème, le 

fragment 1245a35-b9144 : 
Cependant un ami désire exister comme [35] un soi-même divisé. Ainsi percevoir un ami c’est 

nécessairement se percevoir et se connaître soi-même. Partager des plaisir grossiers et vivre ces plaisirs 

avec un ami c’est raisonnable (car la perception de soi s’accorde toujours simultanément) comme partager 

des plaisirs plus divins, parce qu’il est toujours plus plaisant d’assister à ce qu’il y a de mieux. [1245b] 

C’est tantôt une passion, tantôt une action, tantôt quelque chose d’autre. Mais si on doit bien vivre ainsi que 

son ami, dans le vivre en commun [5] comme dans l’agir en commun, l’association aura évidemment 

une fin. Il faut donc faire des études et des fêtes qui ne sont pas celles de la nourriture et des nécessités de la 

vie ; car elles semblent être des rencontres mais ne sont que des réjouissances. Cependant pour chacun 

la fin est celle par laquelle il peut vivre avec d’autres sinon on préfère de beaucoup pouvoir être heureux 

avec ses amis. 

	 Ce texte traite de la question de l’auto-suffisance (autarkéia) et de l’amitié comme relation 

(koinônia) : « il faut aussi étudier l'auto-suffisance et l'amitié et les rapports qui s'établissent 

entre leurs puissances respectives145 ». Il faut maintenant procéder à quelques explicitations. 

	 D’une part, le « vivre avec » (suzen) suppose le partage de la trivialité (phortika) mais surtout 

le partage des réjouissances (sunéuôkhesthai) et le partage des connaissances (sunthéôrein) qui 

introduit la question de la simultanéité : le « en même temps » (sumbainô ama) est l’expérience 

de l’altérité et de la connaissance146. 

144 Éthique à Eudème, livre vii, 12, voir annexe 3, p. 359, pour le texte grec. Trad. de l’auteur. 
145 Ibid. 1244b1. 
146 L’expression aristotélicinne dit «  συμβαίνει γὰρ ἐκείνου ἅμα αἴσθησις ἀεί » qui signifie quelque chose 
de l’ordre de la concordance, ou plus précisément encore quelque chose comme un acquiescement que nous 
pourrions traduire par « s’accorder dans une perception simultanée ». Il va de soi que cet « en même temps », 
que cet ama, est singulièrement proche, d’une part, de cette pensée vicariante du « chaque fois » chez Georges 
Molinié (Hermès mutilé, op. cit., p. 69) et de la pensée de la fidélité chez Pierre-Damien Huyghe (Modernes sans 
modernité, op. cit.).



187ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

	 D’autre part il y a un problème beaucoup plus substantiel (1245b1), la question du partage 

comme participation (sun-théôrein)147. Premièrement c’est une passion (pathos), c’est-à-dire 

une dunamis tou pathein, une capacité d’accueillir, de recevoir, de prendre forme, ce qu’on 

appelle potentia passiva ou puissance passive. Deuxièmement c’est une action (praxis), c’est-

à-dire une dunamis tou praxein, une capacité de donner et de pénétrer, ce qu’on appelle une 

potentia activa ou puissance active. Troisièmement c’est « quelque chose d’autre » (hétéron ti) 

mais quoi ? Première réponse, si ce n’est ni passion ni action c’est, peut-être, l’acte, autrement 

dit la participation comme opérativité, mais c’est insuffisant. Deuxième réponse, c’est notre 

corruptibilité148 (phthartos) : 
Il n’y a aucune chose cependant qui soit pour nous toujours agréable : cela tient à ce que notre nature 

n’est pas simple, mais qu’elle renferme aussi un second élément, en vertu de quoi nous sommes des êtres 

corruptibles, de sorte que si le premier élément fait une chose, cette chose est pour l’autre élément naturel 

quelque chose de contraire à sa nature, et quand les deux éléments sont en état d’équilibre, l’action 

accomplie n’est ressentie ni comme pénible ni comme agréable […] ; car il y a non seulement une activité 

de mouvement, mais encore une activité d’immobilité, et le plaisir consiste plutôt dans le repos que dans 

le mouvement. 

Aristote pose le fait que nous ne sommes pas des êtres simples, donc nous sommes doués d’une 

activité de mouvement et d’une activité d’immobilité149 (ἀκινησία) dont dépend la question 

du plaisir et du repos (ºrem…a), autrement dit ce qui est tranquille et sans changement. Qu’est-

ce qu’une activité de mouvement  ? c’est une action transitive (avec un objet fabriqué, un 

produit). Qu’est-ce qu’une activité d’immobilité ? c’est une action intransitive – qui donne 

cette impression ? – celle de l’absolu présent, de la simultanéité, autrement dit de l’homme 

en acte (énergéia) mais dans la figure de la puissance (dunamia)150. Il faut entendre l’activité 

d’immobilité comme un acte qui n’est pas séparé de la puissance mais qui lui est antécédant. 

L’activité d’immobilité est ce qui maintient dans la puissance. L’être-en-acte a la possibilité de 

se livrer à la puissance du faire mais il a aussi la possibilité de se livrer à la puissance en acte 

comme puissance de faire et de dé-faire. C’est, à la lettre, cette forme qui donne à l’activité 

d’immobilité aristotélicienne cette figure de l’intransitivité et de l’actualité puisque cette 

147 Nous avons déjà explicité ce point au début de cette partie. 
148 Éth. à Nicomaque 1154b29-31.
149 Ibid., 1154b26 : οὐ γὰρ μόνον κινήσεώς ἐστιν ἐνέργεια ἀλλὰ καὶ ἀκινησίας.
150 Nous renvoyons ici à la différence qu’Aristote fait entre mouvement et acte in Mét. Q, 6 : « l’acte sera donc 
comme l’être qui bâtit est à l’être qui a la faculté de bâtir, l’être éveillé à celui qui dort, l’être qui voit à celui qui 
a les yeux fermés mais qui possède la vue, ce qui a été séparé de la matière à la matière, ce qui a été élaboré à ce 
qui n’est pas élaboré. Donnons le nom d’acte (énergéia) au premier terme de ces diverses relations, l’autre terme, 
c’est la puissance (dunamis)» (1048b), voir aussi in Mét. Q, 8, 1050a21 « l’œuvre est en effet la fin et l’acte c’est 
l’œuvre » ce qui définit pour Aristote la triade essentielle œuvre (énergéia), acte (ergon) et entéléchie (entéléchéia).



188

puissance en suspension, en ne livrant pas d’œuvre affirme son intransisivité – temporaire – 

et en maintenant cette suspensivité, s’inscrit au plus près du contemporain, au plus près du 

temps du maintenant. 

	 Troisième réponse possible, ce « quelque chose d’autre » (›terÒn ti) – qui n’est ni passion 

ni action – est la mesure de l’opérativité et la dimension entéléchique de tout acte  : cette 

participation (théôrein) est un acte  : la mesure de l’être et du temps serait cette formule 

dialectique et paradoxale d’une activité d'immobilité autrement dit cela renvoie, bien sûr, 

à la question de la théôria, mais aussi du sabbat et encore à cette question posée par Baruch 

Spinoza, Éthique iii, prop. ii «  Le corps ne peut déterminer l’esprit à penser ni l’esprit 

déterminer le corps au mouvement (motus), au repos (quies) ni à quelque chose d’autre (si ça 

existe) »151. La théôria est donc cet acte – cette activité d'immobilité – qui oriente toujours 

vers un eu zen, un vivre bien. 

	 Enfin cette activité théorétique est d’une part un vivre avec (suzen) et un agir avec 

(sunergein) comme participation (koinônia) : pour cela Aristote prend deux exemples (deux 

paradigmes), étudier avec (sunthéôrein) et fêter avec (sunéuôkhesthai), en somme, contempler 

et célébrer (dans la forme même du festin). Le terme sunqewre‹n ne pose plus réellement de 

problème, il signifie très matériellement « étudier avec », et on l'entendra, pour les besoins 

de notre recherche, aussi dans le sens de contempler. La première clé que nous livre Aristote 

pour saisir les rapports entre le singulier et la mesure du collectif (l'auto-suffisance et l'amitié), 

c'est l'étude et l’observation comme visées théorétiques. En revanche le terme suneuwce‹sqai 

est plus problématique : il signifie, littéralement, se régaler, célébrer un festin. Or, ce verbe 

est constitué du verbe eÙwcšw qui signifie célébrer une fête et le terme eÙwc…a, la bonne 

chère. Le terme utilisé par Aristote – terme assez peu usité qui relève d'un choix bien défini 

– dit, étymologiquement, être bien disposé, eâ sce‹n, mais avec cette nuance que le verbe 

sce‹n, verbe passe-partout, signifie quelque chose comme être disposé dans la retenue, dans 

l'arrêt, dans la puissance de l'être152. La seconde clé livrée par Aristote est que ce rapport est 

une sorte de « régal », de satisfaction de soi dans une participation au collectif dont la forme 

extérieure est la fête ou la festivité. Cette nuance est, pour notre recherche, essentielle et nous 

permet de proposer une traduction – certes très libre – du passage διὸ <δεῖ> συνθεωρεῖν 

151 Voir le commentaire, ch. iii, 4 § 1, p. 166. 
152 Il faut voir aussi dans ce verbe skhein, le substantif skhèsis qui dit la manière, le caractère, la disposition et la 
relation. Voir, à ce propos, le commentaire sur le concept de relation comme pros ti chez Aristote et le concept de 
relation comme manière, skhèsis. Ce sun eu skhein, contracté, peut alors signifier une heureuse relation à l’autre 
comme figure de la célébration, matérielle, donc comme figure de la festivité. 



189ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

καὶ συνευωχεῖσθαι, οὐ τὰ διὰ τροφὴν καὶ τὰ ἀναγκαῖα153 par «  il faut donc contempler 

et célébrer mais pas dans la mesure de la nécessité », ce qui signifie ouvrir son existence et 

son existant à l’observation et à la festivité comme mesure, non pas de son agir, mais de la 

puissance de son agir et de son inopérativité. 

	 Ainsi l’essentiel de la pensée aristotélicienne se concentre sur le problème de la puissance et 

de l’acte (le centre de l’ensemble de la philosophie occidentale). Cette question de l’opérativité 

(de la mise en œuvre, de l’énergéia), c’est l’acte. L’acte (ergon) est quelque chose qui sépare : 

cela sépare, d’une part, la sphère du travail en une sphère du labeur et de l’étude et, d’autre 

part, cela sépare la sphère de l’activité en une puissance de l’action et une puissance de l’acte : 

contemplation et festivité. 

		 § 4. Modèle du désœuvrement. Nous avons exploré la question de l’œuvre et du désœuvrement 

à partir de la pensée théologique du sabbat, et, d’autre part, à partir de la pensée aristotélicienne 

de l’opérativité (énergéia) et de l’œuvre (ergon) dans l’Éthique à Nicomaque et dans l’Éthique à 

Eudème. 

		 Il s’agit maintenant de réfléchir à l’héritage, autrement dit à la modernité de ces formes. 

On peut poser une première question qui serait, «  si le travail n’a pas réellement de sens 

(effectivité) » alors on doit en poser une autre, « est-ce que le loisir (inopérativité) peut avoir, 

lui, un sens » ? Pour synthétiser, on peut dire que d’un point de vue métaphysique la réponse 

est oui puisque cela prend la forme de la contemplation (kabod et sabbat), mais d’un point 

de vue matérialiste, la réponse est non puisqu’on ne peut soutenir un désœuvrement à moins 

qu’il ne devienne un désœuvrement actif, une skolè. Cela ouvre à deux conclusions, d’une part 

il y a deux formes de loisir, le loisir passif et le loisir actif, d’autre part ces deux réponses, sont 

fondamentalement morales et n’ouvrent pas à une éthicisation de la pensée du travail et de 

l’œuvre. Comment peut-on travailler ? 

153 1245b5. Il est cependant important, ici, de préciser quelques éléments pour la compréhension du concept 
de nécessité (anankè). Pierre-Damien Huyghe écrit, Faire place, op. cit., p. 33, « Qu’est-ce que l’utile ? C’est 
depuis Aristote ce qui pourrait et ce qui peut toujours ne pas être, c’est ce dont la présence et la manifestation 
n’ont pas de nécessité ». Nous avons donc en creux une définition de la nécessité, qui n’est pas l’utile. Il faut alors 
se reporter à la Politique d’Aristote, 1253a13, où il écrit « le discours sert à exprimer l'évidence (dhloàn) et le 
nuisible (blaberÒn) et par la suite aussi le juste (d…kaion) et l’injuste (¥dikon) ». La nécessité, comme figure 
de ce qui ne peut pas ne pas être, ne recouvre pas la figure de ce qui est indispensable. Le sunéuôkhesthai ne peut 
donc être ni le lieu de la trophè, c'est-à-dire le lieu de la nutrition ni le lieu de l'anankè, c'est-à-dire le lieu de 
l'indispensable. Le sunéuôkhesthai est bien, à la lettre, le lieu où se rend évident (dèlos) l'autre comme singularité 
et comme communauté. Le sunéuôkesthai est la présence et la manisfestation de la visée éthique et participative 
de soi à l'autre, dont le noyau est la figure de la festivité. 



190

		 Nous pouvons travailler dans la mesure de l’observance de la loi, c’est-à-dire la punition 

issue de la faute : c’est, en somme, ce qu’on pourrait appeler la justification du travail et la 

difficulté du travail par la théodicée. 

		 Nous pouvons aussi travailler en instaurant une théologie du travail : c’est, d’une part, la 

pensée dialectique du protestantisme et c’est, d’autre part, le triomphe de la bourgeoisie qui, 

d’abord exclue de la pensée théologique, en récupère la dimension morale. 

		 Nous pouvons travailler, parce que nous acceptons notre appartenance aux temps 

messianiques : le travail est temporaire et disparaîtra dans la zoè aionios, dans la vie éternelle 

et le temps du loisir (sabbat) est une préfiguration de cette éternité.

		 Nous pouvons travailler, simplement comme observance morale et comme mesure 

impérieuse de la nécessité (anankè). 

		 Enfin, nous pouvons travailler parce que nous sommes en mesure de renverser et d’absorber 

la question du loisir : c’est ce qu’on appellera le loisir actif et la finalité du capitalisme. 

		 La modernité nous livre à des relectures de ces modèles et essentiellement du modèle 

aristotélicien. Si nous suivons à la lettre la pensée aristotélicienne de l’Éthique à Nicomaque, 

il s’agit fondamentalement d’un système aristocratique fondé sur l’existence d’un maître qui 

peut profiter d’une expérience de la skolè et sur l’existence d’un esclave qui ne profite pas de 

la skolè et à qui est laissé l’ensemble du travail154. Cette pensée fournira, bien sûr, le modèle de 

la dialectique du maître et de l’esclave dans la Phénoménologie de l’esprit de Hegel155 : 
Le maître se rapporte médiatement à la chose par l’intermédiaire de l’esclave ; l’esclave comme conscience 

de soi en général, se comporte négativement à l’égard de la chose et la supprime ; mais elle est en même 

temps indépendante pour lui, il ne peut donc par son acte de nier venir à bout de la chose et l’anéantir ; 

l’esclave la transforme donc par son travail. Inversement, par cette médiation le rapport immédiat devient 

pour le maître la pure négation de cette même chose ou la jouissance ; ce qui n’est pas exécuté par le désir 

est exécuté par la jouissance du maître ; en finir avec la chose ; mais le maître, qui a interposé l’esclave 

entre la chose et lui, se relie ainsi à la dépendance de la chose, et purement en jouit. Il abandonne le côté 

de l’indépendance de la chose à l’esclave, qui l’élabore.

Il s’agit de comprendre maintenant cette pensée à partir de la relecture qu’en fait Karl 

Marx. Nous savons que pour Marx s’impose une pensée du matérialisme historique qui, 

d’une part, remet en cause un historicisme positiviste et, d’autre part, exemplifie l’action de 

154 Sur cette question voir Éthique à Nicomaque, op. cit, 1177a5-10  : « de plus le premier venu, fût-ce un 
esclave (andrapodon) peut jouir des plaisirs du corps, tout autant qu’un homme de la plus haute classe, alors 
que personne n’admet la participation d’un esclave au bonheur à moins de lui attribuer aussi une existence 
humaine ». 
155 (1806-1807), t.1, trad. J. Hyppolite, éd. Aubier Montaigne, 1941, pp. 161-162.



191ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

l’homme156 : l’histoire est donc une transformation de la nature par le travail de l’homme 

(ergon tou anthropou) et donc une transformation, a fortiori, de l’homme (la praxis). En ce 

sens, l’esclave est celui qui transforme la nature tandis que le maître ne fait que jouir de 

l’objet. La pensée de Marx tente de renverser ce rapport de domination en constatant que le 

modèle de la société esclavagiste est passé au modèle de la société capitaliste et que la lutte 

des classes est nécessaire pour constituer ce renversement. 

	 Il faut d’abord expliciter la question du renversement par le capitalisme  : il fait en 

sorte qu’on s’efforce moins dans le travail que dans le loisir – il faudrait ici s’attarder 

longuement sur cette problématique pour en comprendre les enjeux – il devient alors 

un culte permanent et sans merci (la spéculation) mais toujours ouvert, garantissant 

ainsi l’opérativité du loisir (des autres). C’est ce qu’on nomme alors très clairement la 

consommation de masse, faire acheter en permanence les produits fabriqués par ceux qui 

travaillent : « Il faut mater la passion extravagante des ouvriers pour le travail et les obliger 

à consommer les marchandises qu’ils produisent », a dit, non sans une cruelle ironie Paul 

Lafargue157. C’est ce qu’on nomme aussi l’ère de la société du spectacle, c’est-à-dire la 

fabrication d’espaces privés du divertissement et du loisir dont les galeries marchandes, les 

parcs d’attraction, la télévision, les musées sont les lieux incontournables. C’est encore ce 

qu’on nomme la quotidienneté de la fête : rien ne s’expose plus, dans le capitalisme, que la 

forme sourde, nostalgique et vide de la fête comme trace archéologique de la célébration et 

de la jouissance. On le sait la fête n’existe que, maintenant – et sans doute depuis toujours 

–, sous cette forme creuse de la diagogè, de ce qui peut faire passer le temps. Et c’est, enfin, 

ce qu’on nomme le triomphe de l’idée de hobby : on revient ici à l’idée de loisir actif158, 

c’est-à-dire, ce qui satisfait l’homme dans un espace qui n’est pas, qui n’est plus celui du 

travail. L’accomplissement de l’œuvre de l’homme trouve son espace dans le hobby, au 

mieux dans ce qui satisfait, au pire dans ce qu’on appelle le loisir créatif qui soumet alors 

la forme la plus dialectiquement creuse comme soulagement de la dimension aporétique 

de l’œuvre de l’homme. 

	 La pensée marxiste a tenté une absorption du hobby, du loisir pour formuler le concept de 

travail libre. Mais nous devons auparavant revenir sur certains points de cette pensée. Pour Marx il 

y a un double caractère au travail, d’abord comme valeur et usage et donc comme marchandise159 

156 Le capital, l. i, xv, i-ii.
157 Paul Lafargue, Le droit à la paresse, éd. Alia, 1999. 
158 Ernst Bloch, L’esprit de l’utopie, Gallimard, 1992. 
159 Le capital, livre i, ii.



192

et ensuite comme puissance de travail. C’est à partir de cette réflexion sur la puissance du travail 

qu’apparaît le concept de temps libre et de loisir. Pour Karl Marx, l’homme est l’élément central 

de la question du travail  : la production est donc la consommation du travail et en ce sens 

la consommation est l’acte final de la production. À partir de cela, pour Marx, l’homme qui 

travaille doit pouvoir accéder à cette consommation et doit pouvoir accéder à l’économie du 

temps de travail160 :
Considéré du point de vue social, on augmente aussi la productivité du travail en l’économisant, 

c’est-à-dire en supprimant toute dépense inutile, soit en moyens de production, soit en force vitale161.

L’homme doit pouvoir avoir accès à cette économie en temps libre, en temps de loisir, en 

«  temps disponible pour le libre développement des individus162  ». Karl Marx conclut ce 

chapitre sur la valeur du travail ainsi : 
La société capitaliste achète le loisir d’une seule classe par la transformation de la vie entière des masses 

en temps de travail163.

Pour approfondir cette question du temps libre chez Marx, il faut se propulser vers la 

conclusion du Capital au livre iii :
À la vérité le règne de la liberté commence seulement à partir du moment où cesse le travail dicté par la 

nécessité et les fins extérieures ; il se situe donc, par sa nature même, au-delà de la sphère de la production 

matérielle proprement dite. […]

C’est au-delà [de la nécessité] que commence l’épanouissement de la puissance humaine qui est sa propre 

fin, le véritable règne de la liberté qui, cependant, ne peut fleurir qu’en se fondant sur le règne de la 

nécessité. La réduction de la journée de travail est la condition fondamentale de cette libération.

Ce qui, pour Marx, est la condition de la liberté, mais surtout du bonheur de l’homme 

et des communautés, c’est l’expérience possible du temps libre. C’est bien sûr un concept 

fondamental. Mais qu’est-ce que le temps libre ? le temps libre comme forme principale de 

l’utopie socialiste est la forme du vrai loisir…

160 « Accéder à l'économie du temps de travail » signifie plusieurs choses. Cela signifie révoquer cette pensée 
archaïque, mais qui constitue cependant notre contemporain, où l'opérateur – c'est-à-dire celui qui, à proprement 
parler, fait et réalise comme operarius (manœuvre) et operator (ouvrier) – est toujours privé, dans le faire, de 
l'opérativité et des fruits de l'opérativité. Cela signifie alors révoquer cette structure archaïque de l'économie 
divine théorisée par les Pères de l’Église, où les hommes n’ont que la tâche d’administrer une création dont ils ne 
sont pas les auteurs, et révoquer, alors la figure moderne de l’économie capitalistique qui est son héritage. Cela 
signifie enfin penser l’économie du temps de travail comme temps libre, c’est-à-dire, temps du désœuvrement : 
c’est le projet – laissé lui-même à son désœuvrement – de L’Association des Temps Libérés de Philippe Parreno & 
Pierre Huyghe (1995), in Celebration park, p. 52-66. 
161 Ibid. livre i, xvii, iv, p. 571.
162 Ibidem.
163 Ibidem.



193ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

	 5. Conclusion

	 Nous devons maintenant opérer une première synthèse sur la question de la pensée de 

l’œuvre et de l’opérativité. 

	 Nous revenons, ici encore, au philosophe italien Furio Jesi qui dans son travail (inachevé) 

sur les Élégies de Duino de Rilke164, interroge à propos de cette œuvre la question du sens. 

Pour Jesi il s’agit avant tout d’un prétexte rhétorique : 
le parlé qui retentit n’a aucun contenu : c’est une pure volonté de parole. Le contenu de la voix du secret 

qui retentit n’est autre que le fait que le « secret parle ». Pour que cela ait lieu, il est nécessaire que les 

modalités du parler soient décantées de tout contenu, et qu’elles le soient en termes totalisants, à même 

de conclure en un instant toute l’activité passée, toutes les paroles prononcées.

	 Il faut s’arrêter sur plusieurs choses. D’une part la question du prétexte que nous devons 

lire d’abord avec le terme grec parakalumma qui signifie à la fois la tenture et l’objet du secret 

qui y est caché, mais, surtout, nous devons le lire sous la forme de ce qui achève, autrement 

dit, d’une lecture inscrite dans le temps d’un maintenant totalisant qui achèverait en lui tout 

contenu pour laisser le langage dans l’épaisseur de la parole : en somme, il s’agirait d’une lecture 

comme la forme d’une « néothénisation » c’est-à-dire qui maintiendrait, à la lettre, l’enfance 

de cette parole qui devient alors, selon les mots de Walter Benjamin « non pas une langue 

écrite, mais une langue célébrée sur un mode festif165 ». Il faudrait encore lire cette question du 

pré-texte sous la forme de l’ornement qui, comme forme en creux du langage, achève et décante 

son contenu166. D’autre part, enfin, la question du vide de contenu : si nous lisons Jesi il faut 

« décanter » l’œuvre de tout contenu, il faut la vider au point de ne rien avoir à dire, au point 

que l’œuvre n’est rien à dire  : c’est ce que Jesi appelle «  l’affirmation du noyau asémantique 

du langage ». Ce processus d’asémantisation est clairement identifiable dans les langages qui 

tournent à vide comme forme de la célébration : c’est l’hymnologie, la doxologie, la liturgie167. 

Ossia C’est ce que Stéphane Mallarmé nomma le lieu de la réclame : l’espace où 

s’expose comme viduité la mesure du désir (indigentia) et de l’acédie (desidia). 

Ce processus s’appréhende aussi à partir du travail de Stéphane Mallarmé. Pour Mallarmé le 

poème existe – la « crise de vers » se produit – parce qu’il est « ce qui ne se dit pas dans du 

discours », ce qui explose le sens : 

164 « Rilke, Elegie di Duino. Scheda introduttiva » in Cultura tedesca, 12, 1999.
165 Walter Benjamin, paralipomènes MS 470 aux « Concepts sur l’histoire ».
166 Cette question sera l’objet d’un commentaire au ch. iv, 4, p. 229. 
167 Giorgio Agamben Le règne et la gloire, op. cit., p. 258 sq. - p. 351 sq.



194

Dans cette doxologie impossible à réciter, le poète, par un geste à la fois inaugural et conclusif, a 

constitué la lyrique moderne comme liturgie athéologique (ou plutôt théoalogique)168.

Pour Giorgio Agamben, la gloire coïncide avec la cessation de toute activité et de toute 

œuvre (c’est l’amen éternel). Cette théoalogie agambénienne est l’abandon de la recherche de 

la figure de dieu pour ne chercher que cette figure incessante et inarrêtable de la réclame. Il 

faut entendre cette figure de la réclame comme ce qui se répète, comme la reprise incessante 

du mot et du vers. Mallarmé écrivit : 
Parler n’a trait à la réalité des choses que commercialement : en littérature, cela se contente d’y faire une 

allusion ou de distraire leur qualité qu’incorporera quelque idée169.

La parole n’existe que dans l’espace de l’économie, celle de la transaction, celle de la 

dialectique, celle de la réclame, celle de l’exposition. L’espace de la littérature et de la poésie 

est l’espace ou la langue est distraite de cette économie, elle retrouve alors, selon Mallarmé, 

sa puissance : 
Au contraire d’une fonction de numéraire facile et représentatif, comme le traite d’abord la foule, le 

dire, avant tout, rêve et chant, retrouve chez le Poëte, par nécessité constitutive d’un art consacré aux 

fictions, sa virtualité170. 

 

	 Si nous synthétisons encore, dans les pensées théologiques juives et chrétiennes, le jour 

sacré c’est le septième, c’est le jour de la cessation (de l’abstention) de l’activité, c’est le jour 

de la cessation de toute œuvre, c’est le jour où, au sens propre, nous sommes désœuvrés 

(anapauesthai) et ce n’est pas les autres jours. Nous retrouvons une forme identique à cette 

pensée dans Jean Chrysostome Épître aux Hébreux, 6, 3 : 
Qu’est-ce que le désœuvrement (katapausis) sinon le règne des cieux (basiléia tou ouranon) dont le 

sabbat est l’image et la forme (éikon kai typos) ?

C’est d’autre part ce qu’on appelait le mystère du sabbat (hebdomados mystérion) comme 

désœuvrement de toute chose (tou holon anapausis). Ainsi l’homme s’adonnerait au travail 

parce qu’il est profondément désœuvré (argia) :
Ce désœuvrement est la substance politique de l’occident, l’aliment glorieux de tout pouvoir. C’est 

pourquoi la fête et l’oisiveté refont sans cesse surface dans les rêves et les utopies politiques de l’occident 

et s’y abîment aussi sans cesse. Ce sont les épaves énigmatiques que la machine économico-théologique 

abandonne sur le rivage de la civilisation et sur lesquelles les hommes reviennent s’interroger chaque 

fois inutilement et nostalgiquement. Nostalgiquement parce qu’elles semblent contenir quelque chose 

168 Ibid., p. 262 - p. 357.
169 Stéphane Mallarmé, « Crise de vers » in Œuvres, Gallimard, 1945, p. 366. Voir le commentaire qui en est 
fait, ch. v, 2, § 2, p. 272. 
170 Ibid, p. 368. 



195ch. iii. la fête et l’économie de l’inopérativité

qui appartient jalousement à l’essence humaine ; inutilement parce qu’elles ne sont en réalité que les 

scories du combustible immatériel et glorieux que le moteur de la machine a brûlé dans sa course 

incessante171.

	 À partir de cela, nous devons ouvrir sur deux points essentiels : d’une part l’importance 

politique de la pensée de l’argia, et d’autre part l’importance esthétique de la thèse de l’argia. 

	 D’un point de vue politique, cela a modifié irrémédiablement et cela a construit l’ensemble 

des pensées du travail et de l’œuvre. Cela a influencé aussi, indéniablement une partie de la pensée 

dialectique, quoiqu’il en soit de la dialectique moderne, celle de Paul et celle du katargesthai qui 

signifie aussi rendre argos, inopérant, puis celle de Hegel, celle de Marx, etc. Cela a construit une 

reformulation intégrale de la question du temps : temps de l’opérativité et temps de l’inopérativité, 

temps du travail et temps du loisir, temps de l’œuvre et temps de la célébration de l’œuvre, temps 

du dire (prophétie) et temps messianique (usage), temps de l’occupation et temps libre. Enfin 

cela a permis la reformulation moderne du temps messianique : en somme une reformulation 

de la zoè aionios, la vie éternelle comme aphthartos zoè, vie incorruptible, dans le temps de la 

fulgurance, c’est-à-dire le temps du passage et le temps d’un « faire usage », qui ne contient dès 

lors plus que des « échardes » si chères à la formule benjaminienne et si chères à la formule du 

temps opératif de Gustave Guillaume, comme rappel d’une promesse d’un droit au bonheur. 

La modernité a dialectiquement affronté un déchirement essentiel et irrésolu de la figure du 

temps, entre, d’une part, une lecture radicale de la klèsis et du travail jusqu’à l’ouverture d’un 

temps qui ne cesse, sous la forme du capitalisme et de la société de consommation où le travail 

a la valeur d’un rachat matériel dans la double forme du confort et de l’héritage, autrement dit 

de l’empathie et de la conservation, et, d’autre part, une lecture, radicale elle aussi, du temps 

messianique comme promesse de l’expérience d’un temps qui s’achève toujours, qui prend déjà 

fin, dans la forme de « quelque chose d’autre », et si cela existe, que l’on puisse vivre sous un mode 

festif. C’était préfiguré dans la formulation de Spinoza, Éthique livre iii, prop. 53 et livre iv, prop. 

52 : « l’acquiescentia est une joie née de ce que l’homme se contemple lui-même et sa puissance 

d’agir » qui s’entend alors comme la formule d’un eu zen, cette promesse d’un bonheur, dans la 

mesure où nous puissions assumer un désœuvrement intérieur.

	 D’un point de vue esthétique les choses sont bien sûr, encore, infiniment plus complexes : 

rendre les œuvres inopérantes et assumer la fonction du poète et, d’autre part, accepter la mesure 

de cette viduité. 

171 Ibid, p. 367.





chapitre iv

fête, désœuvrement et viduité





199ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

		 Nous avons précédemment établi les liens entre économie et festivité à partir des travaux 

de Giorgio Agamben sur l’économie de la gouvernementalité et à partir de la pensée de la 

suspension qui fondent une économie de la festivité dont les figures sont celles de l’espion 

et du speculator. L’analyse de cette économie de la festivité nous a montré que le festif est 

intégralement fondé sur l’expérience du désœuvrement. Nous avons analysé le désœuvrement 

comme une inopérativité (argos) et surtout comme la mesure d’une suspension. Si la fête 

n’existe pas, hors de l’espace calendaire de la commémoration et du ressouvenir, la festivité 

existe comme un espace du temps de l’observation de la mesure de cette suspension de 

l’activité, d’un point de vue matériel, c’est-à-dire cesser de travailler, et d’un point de vue 

ontologique, c’est-à-dire ne pas saisir que notre fonction et notre vocation sont dans le travail, 

mais dans un désœuvrement intérieur qu’il faut poser comme un désœuvrement actif. Nous 

entamons à présent une double réflexion qui nous permettra de saisir que ce désœuvrement, 

actif, est la mesure de notre être-laissé-vide, sur le modèle des machines ou des dispositifs, 

mais qu’il est en même temps l’ouverture de cet être à une opérativité essentielle qui consiste à 

« vider » les objets qui sont à notre disposition, principalement vider le langage et les œuvres. 

L’observation minutieuse et assidue de l’être-dans-la-festivité est de saisir, dans l’effort qu’il 

fait pour maintenir un temps du maintenant, qu’il est vide, désœuvré et inopérant, comme 

les machines, mais de saisir aussi que, devenu cet être-inoccupé, cet être-vide, il peut alors 

s’ouvrir à la puissance du désœuvrement actif  : maintenir la viduité des objets. Il s’agira, 

alors, de tenter de démontrer que l’être-dans-la-festivité est le paradigme d’un être-laissé-vide, 

c’est-à-dire un être qui fait l’expérience, dans une temporalité de la suspension, de la kénose 

comme viduité possible, de l’asémanticité et de l’ivresse. 	



200

		 1. fête et désœuvrement

		 Nous avons étudié ce qui constituait le sabbat et le dimanche pour les pensées juive et 

chrétienne, c’est-à-dire les questions du repos et de la contemplation, ce qui, en somme, 

structure le calendrier et ce qui le fonde, d’abord dans la récurrence de la date de célébration 

(les dates du calendrier qui rythment l’année), mais surtout dans la récurrence de la structure 

hebdomadaire, autrement dit, ce mystérieux dimanche, cet hebdomados mysterion. Ce 

calendrier est plus immédiat, plus évident en ce sens qu’il rythme la semaine, qu’il rythme 

notre temporalité. Il est donc la mesure la plus précise de la célébration comme mesure de 

notre ouverture au désœuvrement (à l’anapausis) et au repos. 

		 Cette forme du calendrier donnerait la mesure de notre devenir sabbatique ou de notre 

devenir dimanche. Giorgio Agamben écrit1 : 
La vie humaine est désœuvrée et sans but, mais cette argia et cette absence de but rendent possible 

l’activité incomparable de l’espèce humaine. L’homme, s’il se consacre à la production et au travail, 

c’est parce qu’il est, de fait, dans son essence, privé de travail, parce qu’il est par excellence un animal 

sabbatique. […] Ce désœuvrement est la substance politique de l’Occident, l’aliment glorieux de tout 

pouvoir. C’est pour cela que fête et oisiveté viennent incessamment affleurer dans les rêves et dans les 

utopies politiques de l’Occident et qu’ils font incessamment naufrage. 

		 Au sens propre notre devenir désœuvré, ou sabbatique est un devenir festif et un état festif 

puisqu’il est incessamment lié au calendrier (à la lettre, à ce qui convoque, à ce qui invite). 

Nous maintenons volontairement cette bi-polarité  : notre devenir sabbatique nous ouvre, 

nous dispose, à cette permanente tension dialectique entre un devenir et un état festif : d’abord 

parce que l’expérience de la festivité est toujours, comme l’a montrée Furio Jesi2, entre action 

et temps festif et, d’autre part, parce que nous avons démontré que l’être-dans-la-festivité est, 

en même temps et singulièrement dans cette permanence, un espion et un participant. Le 

devenir festif est notre puissance à l’inopérativité, l’état festif est notre adhésion aux régimes 

de la participation. Soit dit en passant, l’être-dans-la-festivité est la synthèse dialectique de 

cette tension temporelle et ontologique. Le calendrier est alors la forme la plus rituelle et 

archaïque (populaire) et paradoxalement la plus saisissante contre le régime de l’horloge. 

Furio Jesi3 écrit : 
La fête pensée par Benjamin est celle des « civilisés » qui se servent de calendriers – de leurs nouveaux 

calendriers – et non de montres. Du point de vue de Benjamin, les Vanderbilt ou les Astor sont des 

1 Le règne et la gloire, op. cit., p. 268-269 et p. 366-367. 
2 La fête et la machine mythologique, op. cit., p. 53-61. 
3 Ibid., p. 57.



201ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

sauvages avec des réveils au cou et qui s’en servent pour connaître le temps (« What time is it ? » = « What 

is the time ? ») alors que les « civilisés » sont ceux qui regardent le temps sur le calendrier. 

Nous devons ici encore avoir recours aux travaux de Walter Benjamin et à la proposition xv 

des Concepts sur l’histoire4 : 
Les classes révolutionnaires, au moment de l’action, ont conscience de faire éclater le continuum de 

l’histoire. La Grande Révolution introduisit un nouveau calendrier. Le jour qui inaugure un calendrier 

nouveau fonctionne comme un accélérateur historique. Et c’est au fond le même jour qui revient sans 

cesse sous la forme des jours de fête, qui sont des jours de commémoration. Les calendriers ne mesurent 

donc pas le temps comme le font les horloges. Ils sont les monuments d’une conscience historique dont 

tout trace semble avoir disparu en Europe depuis cent ans, et qui transparaît encore dans un épisode de la 

révolution de Juillet. Au soir du premier jour de combat, on vit en plusieurs endroits de Paris, au même 

moment et sans concertation, des gens tirer sur les horloges. Un témoin oculaire, qui devait peut-être sa 

clairvoyance au hasard de la rime, écrivit alors : 

	 « Qui le croirait ! On dit qu’irrités contre l’heure, 

	 De nouveaux Josués au pied de chaque tour, 

	 Tiraient sur les cadrans pour arrêter le jour. »

		 Il s’agit ici de trois notions fondamentales : d’abord, il s’agit du rapport à « l’éclatement 

du continuum de l’histoire » comme katapausis, c’est-à-dire renversement de la mesure du 

temps et de la perception du temps, comme retournement, c’est-à-dire comme inversion 

des mesures de la célébration et des formes calendaires et comme interruption : « ce geste 

d’interruption de la logique des temps qui courent signe non seulement le début d’un temps 

nouveau mais aussi du salut5 ». Il s’agit de l’interruption de la linéarité du temps pour ouvrir à 

la mesure des chocs. Benjamin entrevoit, ici, cette interruption sous la forme d’une anecdote 

relative à la révolution de Juillet 1830, où spontanément et concomittament, on tire sur les 

horloges de la ville de Paris pour faire cesser le temps, maintenir le temps matériel de cette 

révolte. Benjamin cite ces trois vers anonymes, 
« Qui le croirait ! On dit qu’irrités contre l’heure, 

De nouveaux Josués au pied de chaque tour, 

Tiraient sur les cadrans pour arrêter le jour. »

	où apparaît la figure de Josué qui lui, ne tire pas sur les horloges, mais fait arrêter la course du 

soleil : 
C’est alors que Josué s’adressa à Yahvé, en ce jour où Yahvé livra les Amorites aux Israélites. Josué dit en 

présence d’Israël : « Soleil, arrête-toi sur Gabaôn, et toi, lune, sur la vallée d’Ayyalôn! » Et le soleil s’arrêta, 

et la lune se tint immobile jusqu’à ce que le peuple se fût vengé de ses ennemis6.

4 Œuvres iii, p. 440, Gallimard, 2000 et Écrits français, p. 440, Gallimard, 1991.
5 Reyes Mate, Minuit dans l’histoire, op. cit. p. 239. 
6 Josué 10:12.



202

Il s’agit, ensuite, du rapport au temps, du rapport à ce que Benjamin nomme un « accélérateur », 

qu’on peut entendre comme le processus même de la révolution tel qu’il est appréhendé par 

Marx7 et comme la mesure d’intensification du rapport de participation. Il s’agit alors de 

la question du jour de fête. Le jour de fête est un temps particulier et « grâce aux jours de 

fête que nous célébrons religieusement, il nous assigne la tâche d’œuvrer à la libération8 », 

c’est-à-dire, c’est le jour qui, dans la célébration, nous donne la signification d’un geste passé 

et c’est aussi le jour qui nous permet une relecture scrupuleuse et attentive (religieuse) de ce 

geste. Le jour de fête, c’est encore ce qui donne la lisibilité du quotidien dans une alternance 

entre un temps profane (le linéaire) et un temps du sacer (la mesure de l’arrêt qu’on ouvre à 

l’événement et à la profanation). Le jour de fête est l’ouverture du temps à un devenir festif 

comme ouverture à la puissance de l’inopérativité et comme promesse possible que « c’est là 

seulement que le droit au bonheur de tous est reconnu de façon rituelle, sous la forme chiffrée 

des fêtes9  ». Enfin il s’agit du jour de fête comme conscience historique et donc comme 

conscience de l’action.

		 Que signifie alors action et conscience de l’action ? La mesure de l’inopérativité est un 

rapport au temps de l’action et au temps du moment festif. Le festif (le jour de fête) et 

l’être-dans-la-festivité sont alors la conscience de l’action. Voici donc la formule que 

nous cherchions, depuis le début de nos recherches, dans les pensées juive, chrétienne ou 

aristotélicienne de l’argia, de l’anapausis et de la sophia : l’homme n’a pas en soi de fonction, 

d’activité essentielle (ergon), mais il est en soi ouvert à la conscience de l’action (ce qui est 

une autre manière pour nous d’appréhender, certes de façon encore plus matérielle, la sophia 

aristotélicienne ou praktikè zoè). L’être-dans-la-festivité est un être qui, sans produire, est au 

cœur de l’activité d’immobilité et qui a conscience de l’action. Il y a donc bien, comme nous 

le supposions, trois formes, le mouvement, le repos et la conscience de l’action. 

		 Nous sommes alors en mesure de comprendre le commentaire Ms. 470 des paralipomènes 

aux « Concepts sur l’histoire » de Walter Benjamin10 :
<Le monde messianique est le monde de l’actualité intégrale et, de tous côtés, ouverte. Ce n’est qu’en 

elle qu’existe l’histoire universelle. Mais non pas en tant qu’histoire écrite, plutôt accomplie comme une 

fête. Cette fête est purifiée de toute solennité. Aucune espèce de chant ne l’accompagne. Sa langue est 

une prose intégrale, qui fait sauter les chaînes de l’écriture, et est comprise de tous les hommes (comme 

la langues des oiseaux par les enfants qui sont nés un dimanche). – L’idée de la prose coïncide avec l’idée 

7 Reyes Mate, Minuit dans l’histoire, op. cit. p. 242. 
8 Ibid., p. 239. 
9 Ibid., p. 244. 
10 Écrits français p. 453, op. cit.



203ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

messianique de l’histoire universelle (les différentes sortes de proses artistiques forment le spectre de 

l’universel historique (universalhistorische) – dans Le narrateur)>.

		 Ce texte, au delà de son indéniable puissance poétique, est essentiel. L’ouverture à la 

puissance de l’inopérativité et l’ouverture aux temps de la suspension, propre à la situation de 

l’être-dans-la-festivité, est, à la lettre, ce que Benjamin appelle le monde messianique en ce 

qu’il est « le monde de l’actualité intégrale » et une actualité qui est absolument « ouverte ». 

Qu’est-ce que cette actualité intégrale  ? et qu’est-ce que cette actualité «  ouverte de tous 

côtés » ? L’actualité intégrale est le temps qui se concentre à ce point sur sa dimension opérative 

qu’il expulse de tous côtés, les formes de l’histoire. L’actualité intégrale est la puissance intacte 

de la virtualité  : la virtualité, n’est pas l’antonyme de l’actualité, c’est au contraire ce qui 

concentre en elle son caractère irrésolu et déjà achevé, déjà définitivement fini, sans que cet 

achèvement soit appréhendé ni comme matériau mémoriel ni comme empathie. L’actualité 

intégrale, c’est le temps, non plus exactement de l’être-disposé, mais celui de l’être-jeté dans 

une « disposition corporante » (leibende Stimmung) selon l’expression de Martin Heidegger. 

Le monde de l’actualité intégrale est un monde explosif. L’actualité « ouverte de tous côtés » 

signifierait, quant à elle, un monde qui est ouvert aux autres formes de temporalités pour y 

expulser tous les objets qu’elle ne conserve jamais. Le monde de l’actualité intégrale est un 

monde poreux, troué de tous côtés, aussi bien vers les différents passés que vers les différents 

futurs. Le monde de l’actualité intégrale est une demeure sans murs – sans parois – et autour de 

laquelle attendent les machines, qui sont incapables d’y entrer, dans l’espoir d’y récupérer les 

objets qui sont laissés à l’abandon, qui sont jetés. C’est pour cela que « l’histoire écrite » est sur 

le seuil de la demeure de l’actualité intégrale. Dans l’actualité intégrale, le temps s’accomplit 

comme une fête, c’est-à-dire comme le jour qui rappelle l’accès à la festivité, comme le jour où 

notre activité accrue et intense d’espion nous permettra de démasquer les jours de travail et 

les jours où nous sommes privés de cette puissance. Si l’actualité intégrale s’accomplit comme 

une fête, elle est, au sens propre, l’expérience de la festivité puisque c’est une fête « purifiée 

de toute solennité ». « Aucune espèce de chant ne l’accompagne » signifie que la fête, comme 

festivité, est sans rituel, sans doxologie et sans hymnologie. Le festif est une fête sans chant. 

Il n’est habité que du bruit incessant et arythmique de la parole, ce que nous avions nommé 

une musique sans son. Ce qui signifie alors que le temps de la parole est le temps de l’actualité 

intégrale qui restitue à l’expérience de notre temporalité la mesure du maintenant, ou plus 

précisément, la mesure d’un maintenant, qui chaque fois tombe pour un autre maintenant. 

Et Benjamin ajoute cette formule énigmatique, « sa langue est une prose intégrale ». Qu’est-ce 

alors qu’une prose intégrale ? c’est une langue qui n’a pas été privée de son désœuvrement, de 



204

sa mesure à désœuvrer, de sa fête, de sa participation. Mais c’est insuffisant. Pour comprendre 

le syntagme « prose intégrale » nous devons, d’abord, comprendre ce que signifie l’adjectif 

intégral. Il signifie, à la lettre, ce qui est entier et sans altération. Autrement dit, il s’agirait ici 

d’une prose entière et sans altération. Qu’est-ce que cela peut signifier ? Cela pourrait signifier 

que cette prose est autonome (sur le principe aristotélicien de l’autarchéia) c’est-à-dire dégagée 

de toute condition et qu’elle est donc inconditionnelle, ce qui se justifierait par le fait qu’elle 

est intégralement immanente et instantanée. Si elle est entière, cela pourrait signifier que 

cette prose est maintenue, dans le temps de son opérativité, dans sa plus stricte densité et 

dans toute son épaisseur, ce qui n’est, bien sûr, pas sans rappeler le principe aristotélicien de la 

sunékès. La prose du monde messianique est un bloc, ou plus précisément une succession de 

blocs, qu’on ne peut ni découper ni déconstruire ni tailler ni creuser. Elle se maintient dans 

son intégralité et dans sa continuité. Si cette prose est sans altération, cela pourrait signifier, 

enfin, que rien ne peut l’atteindre, et ce, même si elle est ouverte de tous côtés. Cette prose, 

intégrale, n’est donc altérée par aucune des machines et des dispositifs, puisqu’au moment 

même où elle apparaît, elle disparaît sous la forme même d’une activité de continuité. Le 

temps messianique chez Benjamin, est le temps de cette prose qui se pro-duit et se perçoit en 

un bloc, sans qu’il soit possible jamais, d’en faire autre chose que d’appréhender sa densité. 

Le caractère d’intégralité de la prose benjaminienne est la densité. Reste enfin à savoir ce 

qu’est cette prose. La prose est le rythme d’une langue ou d’un discours qui n’est pas soumis 

aux règles de la versification. La prose (prorsus) dit, très précisément pour Benjamin, ce qui 

ne peut aller que de l’avant sans jamais produire de demi-tour comme le fait le vers (versus). 

On peut alors entendre que la langue du monde messianique ne peut être que la prose sous la 

forme qui ne commet jamais de retour et qui n’est que dans la continuité intégrale. Le vers, 

lui, est inapte à la langue messianique, parce qu’il enchaîne la langue dans les chaînes de la 

versification et parce qu’il produit sans cesse des retours et des incrustations (l’enjambement 

et la rime) qui produisent des césures dans la langue et la laissent donc dans un état de non 

intégralité. Il y a alors, ici, plusieurs paradoxes. Que faire de la langue poétique ? qui semblait 

pourtant être la mesure même de l’expérience de ce temps et du désœuvrement. Que faire de 

la langue de Paul qui dit l’expérience du temps messianique sous la forme d’un dire poétique ? 

que faire enfin de la langue du poète qui semblait être celle du désenchaînement ? Prenons les 

questions dans l’ordre inverse. On peut entendre le texte de Benjamin de cette manière : la 

langue du poète n’est qu’une partie de la machine mythologique et de la machine doxique : 

cette langue n’est pas celle du monde messianique mais elle est celle des mythes (de l’histoire). 

Deuxièmement, la leçon paulinienne : 



205ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

Je vous le dis mes frères, le temps s’est contracté ; 

pour le reste, que ceux qui ont une femme soient comme s’il n’en avaient pas, 

que les pleurants soient comme non-pleurants, 

que les heureux soient comme non-heureux, 

que les acheteurs soient comme non-possédants 

et que ceux qui usent du monde soient comme non-abusants : 

en effet la figure du monde passe11.

n’est à entendre que sous la forme, non pas d’une continuité (sunékès), mais sous la forme 

de la contraction (sustellein) comme l’expérience, éternelle, de la puissance de l’hymne et de 

la liturgie. Enfin, que faire de la langue poétique ? Il n’y aurait alors que trois solutions : la 

première consisterait à vider le poétique des vers et de la versification, en somme, décanter 

le poétique de cette forme de l’enchaînement ; la deuxième, consisterait à considérer que la 

langue poétique est intégralement vide, ce qui permettrait de la restituer à la prose et, enfin, 

la troisième, consisterait à admettre que le poétique, que la langue du poétique, sous la forme 

de son achèvement, est une langue, non pas du prorsus, non pas du versus, mais du perversus. 

L’hypothèse est alors la suivante, la langue, cette langue, est vide et c’est celle qui nous fait 

entendre que le poétique est pervers12. 

		 Le temps messianique signifie, ici, à la lettre, le temps qui libère, le temps qui permet à 

l’homme d’être intégralement immergé – ne serait-ce qu’un instant – dans l’actualité. C’est 

donc ce qui libère du temps historique de la langue, puisque qu’il ne s’agit pas d’une écriture 

mais d’une fête, c’est-à-dire celle de la parole rendue à la parole, celle de langue exposée dans 

son devenir, celle de la participation, celle du bavardage, celle peut-être du barbare. 

		 L’œuvre, si elle est une fête, n’a donc rien à dire, ou si peu ; si elle est du festif, elle est 

« l’affirmation du nœud asémantique de la parole » selon les mots de Furio Jesi13. 

		

	 2. la fête vide et les machines vides

		 § 1 La fête est un concept vide. Que signifie un concept vide  ? Cela ne signifie pas que 

cela n’existe pas ; cela existe mais c’est vide. Cela ne signifie pas que cela ne fonctionne pas ; 

cela fonctionne mais à vide. Cela ne signifie pas que c’est mort ; c’est vivant et vide. Cela 

signifie que la fête fait partie de ces signes qui existent et qui fonctionnent très fortement 

11 Paul, 1 Cor, 7, 29. Voir aussi le commentaire de Giorgio Agamben, Le temps qui reste, op. cit. p. 130. 
12 Voir ch. v, 2, § 2, p. 272. 
13 In revue Cultura tedesca, n°12 1999, p. 120.



206

mais qui sont conceptuellement vides : exister veut dire ici qui a une activité linguistique et 

symbolique, fonctionner veut dire simplement qui est mythogénétique. Soit dit en passant, 

tout signe fonctionne, graduellement, sur un contenu et une relation du contenu à la forme (à 

sa forme) et modifie plus ou moins la valeur du signe (en fonction du contexte, de l’histoire, 

de la structure discursive et énonciative, du style, etc.). 

		 Mais il y a ici deux structures paradoxales. Premièrement, le contenu du terme « fête » 

est déterminé par un ou plusieurs sens, comme marqueurs, qui empêchent la signification 

attendue du festif comme intensité. C’est un contenu dogmatique et doxique qui stabilise 

le sens de « fête » dans des régimes de croyance et du mythe. Le terme fête est donc bien 

« vidé » du sens le plus évident. Deuxièmement la « fête » fixe paradoxalement une forme 

(non-contextuelle) qui cherche son origine dans l’histoire et la mémoire. C’est en ce sens que 

nous parlerons d’inactualité de la fête. Ou d’impossibilité de la fête. Si nous nous référons 

au travail de Furio Jesi14 sur la figure de Dionysos, nous pouvons alors relever un certain 

nombre d’éléments pour nous permettre d’expliciter le concept d’inactualité. Furio Jesi relève 

trois constantes au temps du mythe, en somme au temps de toutes formes mythologiques, 

l’immobilité, la longueur et la répétabilité. Les formes mythiques sont immobiles en ce sens 

qu’elles se maintiennent, ce qui est le propre du fonctionnement des « machines ». Pour la 

longueur c’est plus complexe : 
On pourrait objecter que le temps du mythe est immobile, et donc que dans la sphère du mythe un 

instant vaut une éternité. Mais si le temps du mythe est effectivement immobile, il existe dans cette 

perception une constante que nous appelons « longueur », ou bien encore « durée »15. 

Nous retrouvons ici d’une part la formule heideggerienne de l’être-traîné-en-longueur 

comme forme de l’ennui et d’autre part la forme inverse de ce qui structure la Stimmung 

de l’ennui profond comme envoûtement dans le temps du maintenant, dans le temps de 

l’étroitesse : il y a alors une différence fondamentale entre un être qui traîne, l’être-dans-la fête, 

et un être sténonome, l’être-dans-la-festivité. La fête est donc inactuelle, livrée à la mesure de 

l’inactualité : la fête n’est pas actuelle car elle est la conscience d’un présent absolu et cruel qui 

ne s’oublie jamais : présent absolu signifie qui a été marqué, saisi comme tel et présent cruel 

signifie qu’il livre l’être à une spectacularisation forcée de ce qu’il ne parvient pas forcément à 

être. L’actualité, inversement, peut s’entendre ainsi : « du passé ce qui est vraiment important 

est ce qui s’oublie. Ce dont on se souvient n’est que sédiment et scorie. Ce qui importe, ce 

14 Furio Jesi, « Inattualità di Dioniso », in Materiali mitologici, Einaudi, 1979. 
15 Ibid., p. 122. 



207ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

qui est destiné à survivre, survit apparemment en secret16 ». L’actualité c’est « tout ce qui ne 

se mémorise pas17 ». Il y aurait donc deux constantes à la festivité – en opposition à la fête 

– l’insaisissabilité et l’innarrativité. La festivité n’existe pas dans la durée et ne produit pas 

de matériaux, ne produit pas de mythologèmes. La fête est en cela une forme dogmatique 

et endoxique (le sens qui fait authenticité et qui institue le système de glorification). La fête 

s’incruste sans adapter sa forme (sa dimension stylématique) à l’immémorial et au contexte.

		 Nous acceptons cette forme paradoxale qui constiste à supposer que la fête est vide alors 

même que nous signalons que la festivité n’est pas mythogénétique tandis que la fête est une 

forme strictement doxique. Que signifie ce paradoxe et surtout que signifie ce « vide » ? Cette 

viduité est à saisir, d’une part, comme une réalité matérielle qui consiste en une opération 

de creusement, d’évidement du contenu sémantique des formes les plus doxiques et est à 

saisir, d’autre part, comme une apparence : ce vide n’est pas autre chose que l’apparence que 

laisse ces objets d’être vides comme impossibilité, ressentie, à les faire remonter dans une 

présentification, dans une actualité. Ces objets sont donc des fantômes, des spectres. Vide, 

voudrait alors signifier, ce qui est creux, de facto ou en apparence, c’est-à-dire, ce qui a été 

creusé18. Vide, pourrait signifier, aussi ce qui est invisible ou plus précisément ce qui n’est 

pas rendu visible19, c’est-à-dire soit ce qui est illisible, soit ce qui a été figé au point qu’il soit 

impossible d’en saisir l’origine (l’archéologie) comme la transformation (l’actualité). Vide, 

voudrait signifier, encore, ce qui est énigmatique, ce qui, en réalité ou en apparence, se livre 

encore à la spéculation20. Vide, signifie enfin, ce qui est non rempli, c’est-à-dire, ce qui est 

invérifiable21. 

16 Ibid. p. 126. 
17 Ibid., p. 127. 
18 Les figures du creusements sont importantes car elle signalent toutes une impérieuse nécessité au prélèvement 
(au creusement) de la matière pour faire apparaître un signe : nous renvoyons aux commentaires sur Démétrios 
de Phalère et sur la glaphura, ch. ii, 4, p. 121 et ch v, 2, § 3, p. 284. Il faudrait aussi rappeler le début du ch. vi, 2 
de Diogène Laërce (Vies des philosophes illustres de l’antiquité) sur la vie de Diogène et cette invective qui lui aurait 
été adressée « parakharattein to nomisma », « change la valeur de la monnaie ». Kharasso en grec signifie, inciser, 
kharassis, l’incision, le creusement et kharacter, la figure, etc. Ce que nous tentons de montrer, ici, c’est que, si la fête 
est vide, elle l’est parce que l’être-dans-la-fête n’accède pas à ce kharacter, tandis que la festivité est cette puissance 
offerte à l’évidement des objets : l’être-dans-la-festivité, alors qu’il est opérativement en mesure de procéder à ce 
creusement, accède ainsi à son propre kharacter. Le vide de la fête ne fait pas accèder l’être à la singularité. 
19 Nous renvoyons au texte de Furio Jesi, « Inattualità di Dioniso », op. cit., sur le centre vide et invisible des 
machines. 
20 Vide signifierait donc une forme paradoxale de ce qui est fixé dans l’énigme et qui cependant se livre déjà à 
la spéculation (dans l’ensemble de ces acceptions). 
21 Il ne faut entendre « invérifiable » en fonction d’un contenu de vérité, mais en fonction d’une quantité de 
données offerte à la saisie analytique. 



208

		 La fête est donc un concept et une forme vide. Elle est essentiellement vide et inadaptée : la 

fête est, en fait, un signifiant vide et creux puisqu’elle ne répond pas au contenu de l’intensité, 

de la pluralité. La fête relève d’un mécanisme normatif et doxique ; son signifié est dans 

l’espace du cadre et son signifiant est vide de toute autre possibilité, de toute autre mesure. 

C’est pour cette raison que nous faisons une distinction entre fête et festivité. La fête est 

ontologiquement vide  : elle appelle à une visée ontologique qui n’est pas anthropologique 

puisqu’elle fixe des valeurs d’origine et d’existence comme le rituel et le commémoratif. La 

fête ne place pas sa source dans sa puissance actuelle (ce qui est le propre du festif ) mais 

elle situe son origine dans une tension dialectique entre le commémoratif, l’immémorial, 

le ressouvenir et le saisissement de l’être dans un post festum. La fête est ontiquement creuse 

puisqu’elle ne relève pas de la perception de l’être-là et singulier et puisqu’elle dispose dos à dos 

vision et perception. L’être-dans-la-fête n’acquiert pas obligatoirement – voire rarement – le 

statut d’être-dans-la-festivité ; il est dès lors un participant qui ne fait que voir le spectacle sans 

jamais rien avoir à percevoir. L’être-dans-la-fête est un être insatisfait, c’est un être affamé. La 

fête est phénoménologiquement vide parce qu’elle ne se fonde pas sur le principe graduel de 

l’intensité. Cette proposition dérive logiquement des précédentes : la fête est un phénomène 

organisé et mesuré. La fête est enfin stylématiquement creuse (précisément vidée), c’est-à-dire 

non-fondée sur le devenir des formes et des langages  : sa forme est creuse et c’est ce qui 

l’alimente. Cette proposition est la plus complexe : la fête n’est pas l’espace qui dispose l’être 

dans un « devenir forme », il ne se livre pas, il n’accède pas à un statut d’être-dans-la-festivité 

et, enfin, il n’accède ni à l’activité d’immobilité ni à la vision esthétique. L’être-dans-la-fête 

n’accède pas à la « figure  », il se maintient comme signe de la machine, en somme, il ne 

parvient pas à être un character et il maintient ainsi sa propre image. 

		 La fête est, comme fonction, un modèle semblable à la mythologie22. La fête comme la 

mythologie est une « représentation collective », un « reflet » mais un reflet vide parce que 

reflet du vide de la machine mythologique : il en devient alors lui-même un de ses produits, 

un de ses mythes. Si la fête est représentation, elle est donc intégralement liée aux régimes 

doxiques et plus particulièrement à l’endoxa, c’est-à-dire aux régimes de la représentation, qui 

semblent les plus pertinents, les plus puissants, aux régimes de l’authenticité et aux régimes de 

la doxologie. Si l’on suit l’analyse de Roland Barthes, la fête, qui fonctionne comme le mythe, 

est alors essentiellement discursive : elle produit du discours narratif, autoritaire comme mots 

d’ordre, creux et sans fondement, avec les apparences de l’immémorial qui produit à son tour 

22 Roland Barthes, « La mythologie aujourd’hui », 1971, in Le bruissement du langage, p. 80 sq, Seuil, 1984.



209ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

des formes vides qui s’incrustent et se diffusent pour devenir alors du discours, des opinions 

(endoxa). Ce discours, ces procédures discursives, sont alors connotés, comme discours 

moraux et idéologiques et dénotés comme discours ontologiques. 

		 Il faut donc appréhender la fête et le festif dans les régimes linguistiques « d’une théorie 

générale du langage, de l’écriture, du signifiant23 », c’est-à-dire quitter le centre creux de 

la machine mythologique et festive pour approcher et toucher la périphérie, les bords, les 

confins du festif. Que signifie alors quitter le centre creux pour les bords ? C’est, d’une part, 

très clairement faire quitter au festif les structures de ritualisation et de commémoration 

pour le déplacer vers la notion d’intensité qui s’appréhende sans mesure directe. Il faut ici 

penser à la théorie de l’arythmie comme perception d’un rythme sans outils de mesure, 

sans mesure de la cadence, il faut encore penser que le terme intensus signifie celui qui est 

attentif et tendu vers quelque chose. D’autre part, c’est penser le festif comme une simple 

hétérotopie, c’est-à-dire un lieu concret, un espace réel et non-universel. Il faut alors penser 

le festif comme le lieu de l’actualisation, l’intensité comme expérience, comme lieu concret 

de l’existence. On pourrait aussi penser le festif comme une hétérotopie plus complexe, 

toujours dans la tentative de l’expérience d’un lieu concret mais perçu non plus comme 

réel mais virtuel, comme fantasmata au sens où Domenico da Piacenza pensait et théorisait 

le mouvement chorégraphique24  : « Domenico appelait fantasma un arrêt imprévu entre 

deux mouvements pour saisir virtuellement dans la tension interne la mesure et la mémoire 

de la série chorégraphie entière ». Enfin, c’est déplacer le festif vers le parodique comme 

désobéissance ludique et comme contre-chant. 

Ossia En 1968, Pier Paolo Pasolini réalise le film Teorema25. Il est, nous semble-

t-il, une figure importante pour saisir les structures complexes de la 

spectacularisation, du temps messianique et de la parodie. Teorema ou théorème signifie 

précisément ce que le grec qeèrhma exprime comme objet de l’observation et de l’étude ; il est 

une proposition, il est donc une lecture. Le film de Pasolini livre la figure changeante du monde 

en spectacle : mais un changement parodique puisqu’attendu et prévu26. Les dix premières 

23 Ibid. p. 84.
24 Voir Giorgio Agamben, Ninfe, op. cit., p. 12 et p. 40 pour l’édition française.
25 Avec Terence Stemp (le visiteur), Silvana Mangano (la mère), Massimo Girotti (le père), Anne Wiazemsky (la 
fille), Andres José Cruz (le fils), Laura Betti (la servante), Ninetto Davoli (le messager).
26 Il y aurait alors, ici, renversement de la figure paulinienne, 1 Cor., 7, 31 : si « la figure du monde passe », elle 
n’est parodiquement qu’un déjà-vu : la figure du monde est alors théorématique, c’est-à-dire conforme à ce que 
l’on voit. Elle n’est pas autre. 



210

minutes27 disent cette formule théorématique. Il s’agit de la mise en scène d’un monde qui n’est 

jamais, théoriquement, différent. Il est simplement changé. Il y a une préparation (katastasis) 

et un renversement (katastrophè). Le renversement est un bégaiement28  : bégaiement de 

l’histoire politique et économique, bégaiement de l’impossibilité de la révolution (la privation 

des peuples telle qu’elle est montrée dans l’exergue du film) et bégaiement comme temps 

historique, messianique et prophétique du rétablissement29. Le bégaiement est la figure du 

temps messianique comme promesse d’un bonheur (singulier) dans la figure tautologique 

(« Who’s tant boy? A boy ») d’un quelconque, d’un quodlibet ens.

27 La construction du début de Teorema se fait en quatre séquences : la première séquence (couleur 1’30) est 
constituée d’un documentaire où un journaliste interroge des ouvriers à qui leur patron vient de céder son 
entreprise  : si le patron cède son entreprise il prive alors les ouviers de la possibilité de la révolution en les 
transformant en petit-bourgeois. Le devenir petit-bourgeois priverait de la possibilité de la lutte des classes. Il 
y a, ici, l’injonction d’une réponse. La deuxième séquence (2’35) est constituée par le générique et par des vues 
désertiques des pentes du Stromboli. La troisième séquence (noir & blanc, 3’45) est une sorte de seuil, une 
katastase qui présente, tour à tour, les six protagonistes (le père à la sortie de l’usine, le fils à la sortie du lycée 
de garçons – le fils fait le bouffon –, la fille à la sortie de son lycée, la mère à la maison – elle lit de la littérature 
classique et fait le signe de croix – la servante, puis le messager qui porte un télégramme et qui bat joyeusement 
des bras comme pour voler et prendre alors la figure comique d’un ange. Au dîner le télégramme est dévoilé, il 
est écrit « arrivo domani ». La quatrième séquence (couleur, 40’) est le véritable début du film avec l’arrivée du 
septième protagoniste : lors de la soirée une amie d’Odetta lui demande « Who’s that boy? », « A boy » répond-elle. 
28 Voir ch. iv, 2, § 1, p. 205 et annexe n° 5, p. 368.
29 Il semblerait que le véritable exergue du film se trouve dans la citation que Pasolini donne à la fin du 
générique sur les images de désert « Dieu conduisit son peuple au désert » qui est tiré de Ézéchiel (20:10). Dans la 
prophétie d’Ézéchiel le rétablissement, comme appel à l’œuvre est, d’une part, un appel à la destruction (9) avec 
la figure non-nommée du scribe blanc (le septième protagoniste) mais surtout un appel au rétablissement de la 
règle (20:10 : « Je les ai fait sortir du pays d’Égypte et je les ai conduits au desert. Je leur ai donné mes décrets, 
je leur ai fait connaître les règles que l’homme doit observer : c’est par elles qu’il vivra »). Teorema est la figure 
renversée, parodique de ces règles. Il y aurait enfin une dernière figure du rétablissement comme messianisme de 
la résurrection (37:1-14, la vallée des ossements). 



211ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

En somme ce qui n’est pas différent est le désir. L’œuvre de Pier Paolo Pasolini est une 

œuvre parodique. Que signifie une œuvre parodique ? Cela signifie, non pas exactement la 

figure traditionnelle et littéraire30 de la caricature mais bien plutôt la figure sérieuse et triste, 

non de l’impuissance du poétique, mais du devenir littérature du poème (la fiction)31. Il y 

a dans ce film trois renversements, trois figures de l’inversion parodique. Il y a d’abord un 

renversement comme à peine à côté – la transformation minimale – qui constitue ce que nous 

pourrions nommer une parodie sérieuse, celle pensée par Elsa Morante et explorée dans l’Isola 

di Arturo : la parodie sérieuse est l’à-côté politique comme saisie de la difficulté de l’œuvre. Il 

y a, encore, un renversement dans la figure du bouffon32. Double figure du bouffon comme 

bourgeois et comme devenir parodique. Si le bourgeois – et le prit bourgeois – est l’être de 

la privation, son devenir parodique, ne peut être que caricaturale : à l’exhortation « va-t’en 

– parodie !33 » il ne fait – nous ne faisons – que se maintenir. Teorema est l’exposition du 

devenir parodique – et bouffon – de cinq personnages, le père de famille en ascète, la mère 

en nymphomane, le fils en artiste, la fille est atteinte de catatonie et enfin la servante devient 

une sainte. Il y a donc un dernier renversement, celui parodique du scandale, du paradoxe 

– tel qu’il a été pensé par la philosophique cynique – : la vie autre, parodique, bouffonne, 

idiote, d’une vie scandaleusement souveraine, animale, sainte et ascétique34. La parodie est le 

lieu paradoxale où nous sommes, alors que nous sommes livrés à l’inopérativité, appellés à 

répondre à une question dont nous ignorons le sens. 

 	 § 2 La machine mythologique. Nous avons longuement étudié le concept d’espionnabilité 

autour des formes de l’observateur et du guetteur. En analysant les objets de l’observation, 

il a fallu intégrer la dimension silencieuse des dispositifs : la viduité de la machine 

(mythologique et festive), le silence (ou l’arythmie) et le cœur asémantique des objets (leur 

silence). 

		 La fête est une machine vide. La fête est creuse parce qu’elle fonctionne comme la machine 

mythologique : elle fonctionne comme reflet (représentation collective), comme endoxa 

30 Voir Gérard Genette, Palimpsest, la littérature au second degré, Seuil, 1982 où la parodie est appréhendée 
comme « détournement de texte à tranformation minimale » (p. 40) et comme « transformation textuelle à 
fonction ludique » (p. 43). La parodie serait alors une réécriture d’un dispositif et l’exhibition de ce dispositif. 
Voir aussi Daniel Sangsue, La relation parodique, Corti, 2007 et Linda Hutcheon, A Theory of Parody: The 
Teachings of Twentieth-Century Art Forms, Uni. of Illinois Press, 2001.
31 Voir Giorgio Agamben, « Parodie », Profanations, op. cit., p. 39-58 et voir aussi ch. iv, 2, § 2-3, p. 205-216.
32 Voir ch. iii, 4, § 2, p. 175 et ch. iv, 5, p. 238. 
33 Elsa Morante, L’île d’Arturo, Gallimard, 1963-2004, p. 500.
34 Voir Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit. leçon du 14 et du 21 mars 1984. 



212

et comme discursivité. Qu’est-ce que cette machine mythologique ? Une machine est très 

précisément ce que Foucault nommait un dispositif et ce que Jesi nomme une recette35 : 
Le modèle « machine mythologique » – je l’ai déjà dit – est une recette utile pour rendre les matériaux 

mythologiques agréablement morts, irrigués des couleurs de la vie et délicieusement comestibles.

Mais nous devons, plus précisément, renvoyer une fois encore à l’analyse de Furio Jesi dans La 

fête : 
  Qu’est-ce que la machine mythologique ? Nous la définissons comme une machine puisque c’est quelque 

chose qui fonctionne et, aux vues des recherches empiriques, qui semble fonctionner automatiquement. 

Quant à son type de fonctionnement et à la fonction qu’elle exerce nous devons pour le moment nous 

limiter à deux ensembles de données. D’un côté on peut observer que la machine mythologique est 

ce qui, en fonctionnant, produit de la mythologie : des récits « relatifs aux dieux, aux êtres divins, aux 

héros à ceux qui sont descendus dans l’Hadès ». D’autre part, il résulte que la machine mythologique 

est ce qui, en fonctionnant, calme partiellement la faim du mythe ens quatenus ens. Avec sa présence 

fonctionnante, la machine met en doute cette détermination ontologique du mythe en le plaçant dans le 

pré-être, et produit des mythologies qui ne sont même pas entes quatenus entes, mais plutôt entes en tant 

que produits de la machine36.

Ainsi la machine mythologique est le dispositif qui produit – au sens très exact de la fabrication 

– de la mythologie. Pour Jesi la mythologie est l’ensemble des récits. Plus précisément, les 

récits qui disent des choses à propos de nos relations avec le mystérieux et l’énigmatique. La 

machine mythologique produit donc des récits. Il faut, en somme, entendre le terme récit 

comme : discours, énoncés, mots d’ordre, littératures, etc. La machine mythologique fabrique 

donc des objets de fascination et des pièges. Mais pas seulement. Jesi précise encore que la 

machine mythologique « calme partiellement la faim du mythe ens quatenus ens (dà tregua 

parziale alla fame di mito ens quatenus ens)37 ». En fonctionnant, la machine mythologique 

sépare le fonctionnement en tant que tel qui produit de la mythologie et le mythe qu’elle fait 

sortir d’une mesure de l’origine : le mythe est placé dans un « pré-être ». Jesi affirme que la 

machine est « auto-fondatrice : elle pose son origine dans le hors de soi qui est son intention 

la plus profonde, le cœur de son pré-être, à l’instant même où elle se met en acte38 » : on peut 

alors déterminer, comme le pense Giorgio Agamben que ce modèle est celui du langage et, 

que ce modèle est aussi celui de la fête : 
Mythe est le nom que Jesi donne au moteur immobile scellé par la machine linguistique, au « cœur 

35 Voir à ce propos le commentaire sur le dispositif, ch. iii, i, p. 146, et voir aussi Giorgio Agamben, Qu’est-ce 
qu’un dispositif ?, Payot-Rivages, 2008. Furio Jesi, « Gastronomia mitologica », in Materiali mitologici, Einaudi, 
1979-2001, p. 177, trad. de l’auteur, voir le texte en annexe n° 4, p. 361. 
36 La fête et la machine mythologique, op. cit. p. 113. 
37 Ibidem et Materiali mitologici, op. cit. p. 112. 
38 Ibid. p. 114. 



213ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

du pré-être  » où le moi parlant, à la limite d’une zone de non-connaissance, produit sans arrêt ses 

mythologies39. 

Dans un texte postérieur Jesi précise cette démonstration40 :
J’ai proposé le modèle « machine mythologique  » comme un mécanisme qui produit des matériaux 

mythologiques – qui produit, en fait, des objets historiquement vérifiables – ; mécanisme qui affirme 

(sans qu’il soit nécessaire d’y croire) cacher en son sein une chambre secrète, aux parois impénétrables, 

dans laquelle il héberge le mythe, son moteur central invisible, et, non vérifiable par l’histoire.

Le mythe en tant que tel, c’est-à-dire en tant qu’il est étant, est cette chambre scellée à 

partir de laquelle nous fabriquons nos mythologies qui, elles, ne sont pas autonomes (et 

inconditionnelles) comme le mythe, mais simplement livrées à leur existence. Il est, bien sûr, 

assez évident que l’on peut appréhender ce modèle pour le langage, mais aussi pour la fête. 

La fête est un des mythes maintenu enfermé dans cette « chambre secrète », invérifiable et 

vide et dont la puissance dynamique produit sans cesse des mythologies ; l’existence de la fête, 

la non-existence de la fête, la fête calendaire, l’expérience de la fête. Mais il existe aussi sur 

les bords de la machine les lieux mêmes de la festivité comme absolus moments d’existence 

et intégralement placés dans l’être. L’être-dans-la-festivité s’est éloigné du cœur immobile 

de la machine là où il n’entend plus la machine et là où il participe au silence, en ce sens 

qu’« aucune espèce de chant ne l’accompagne », selon l’expression de Benjamin, il participe à 

la prose intégrale et à la festivité. 

Furio Jesi continue ainsi et approche une définition du fait mythologique : 
Le fait mythologique est une période et un espace déterminés par le fonctionnement de la machine 

mythologique et par le rassemblement d’un certain nombre d’hommes : ceux qui racontent les 

mythologies, ceux qui les écoutent et ceux qui s’identifient aux modèles comportementaux. Sont-ils à 

l’intérieur ou à l’extérieur de la machine ? ou sont-ils eux-mêmes la machine ? s’utilisent-ils eux-mêmes 

comme parties d’une machine qui produit des mythologies ? ou sont-ils rassemblés comme parties 

d’une machine, d’une norme d’organisation qui a besoin de sa propre réalisation indépendamment 

de leur volonté ? Nous ne pouvons affronter ces questions sans chercher, ce que nous proposons ici 

de faire, l’origine du fait mythologique, d’un fait mythologique. Ce qui apparaît jusqu’à présent, ce 

qui est appréhendable ce n’est pas l’essence de l’origine, mais le rapport entre le fait mythologique et 

son origine : nous nous référons donc uniquement à ce genre de recherches quand nous parlons ici de 

rechercher l’origine d’un fait mythologique. Une telle recherche signifie étudier le fonctionnement de la 

machine mythologique, percevoir le fait mythologique en acte, in flagranti, puisque la machine avec sa 

présence fonctionnante est un renvoi constant à la tension entre pré-existence et existence en tant que 

produit de la machine, entre mythe et mythologie, et cette tension éternellement irrésolue constitue 

l’actualité, la flagrance du fait mythologique. La machine mythologique est auto-fondatrice : elle pose 

39 Ibid, introduction de Giorgio Agamben, p. 19. 
40 « Gastromia mitologica », op cit. p. 175. 



214

son origine dans le hors de soi qui est son intention la plus profonde, le cœur de son pré-être, à l’instant 

même où elle se met en acte41.

Ici, nous ne devons pas seulement considérer la fête comme un produit de la machine 

mythologique (un mythe) mais bien comme une machine. Une machine qui, d’une part, 

produit du festif mythologique (l’endoxa, le discours et le rituel technicisé) c’est-à-dire des 

événements relatifs aux hommes et à ceux qui ont intégré un degré paradoxal de corruptibilité : 

une corruptibilité commémorée. D’autre part, c’est une machine qui, en fonctionnant, 

met en doute, bien sûr, la possibilité du mythe et de la fête (le régime de la viduité et de 

l’inactualité), mais aussi, et en même temps, sa détermination ontologique et ontique en 

plaçant volontairement le festif dans l’inactuel (l’observation ou la non-participation, le 

cœur vide) : cette structure paradoxale et fragile (plus précisément instable, mais il n’est pas 

nécessaire de préciser que cette instabilité nourrit la machine…) offre à la fête la possibilité 

d’être autonome, c’est-à-dire, dans son surgissement dialectique, d’être actuelle – ou du moins 

de donner l’impression d’être actuelle – sans origine, hors de la machine, en somme d’être un 

acte : il faut distinguer ici le fantasme de cette actualité qui est un produit de la machine et 

la puissance débordante du mouvement qui se projette aux confins de la machine et du logos. 

Ce mouvement débordant, cette sortie de la machine, c’est précisément, non plus le festif 

mythologique mais bien la festivité. 

		 Cet événement ou cet acte particulier n’est donc pas la fête, n’est donc plus la fête, c’est 

impossible car on est alors automatiquement renvoyé à la mesure (la relation à l’objet fête) 

mais il s’agit bien alors du festif (la festivité) comme non-mesure intégrale ou comme intensité 

(la relation au mouvement du festif ). 

		 Le festif est donc bien le centre de l’activité des régimes collectifs ; il est même probablement 

exclusivement collectif, c’est-à-dire qu’il intègre du quelconque dans du pluriel, ou pour le dire 

autrement, il nous fait coïncider avec l’épaisseur du collectif dans notre devenir quelconque. 

D’une part parce que le festif imite la machine mythologique (ils se reflètent l’un l’autre). 

Que reflètent-ils ? l’inactualité de leur pro-duire et l’actualité de leur fonctionnement. Le 

festif et la machine mythologique sont incapables de remonter aux structures de l’actualité 

s’ils maintiennent l’exposition de leurs dispositifs (la signification). D’autre part, parce que 

la puissance de leur apparition (leur flagrance), c’est-à-dire leur puissance événementielle, est 

ce qu’on nomme l’actualité (la non-signification) ou encore l’arythmie ou l’intensité : une 

actualité brutale, brûlante, une « faim » qui ne se satisfait pas, qui ne se rassasie pas (rassasiée 

41 Ibid. p. 114. 



215ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

elle intègre l’histoire, la pause, la mesure…). Autrement dit, les régimes de l’intensité. Ici, 

nous devons mettre face à face deux paradigmes, d’une part, celui de la flagrance chez Jesi et, 

d’autre part, celui de la fulgurance chez Benjamin. La fulgurance, fulgur, c’est l’éclat lumineux 

et la lueur vive. La flagrance, flagrans, c’est l’éclat, la brillance, l’ardeur qui résultent du fulgur ; 

mais c’est aussi ce qui est évident et ce qui est en train de se produire. Percevoir le fonction-

nement, in flagranti, de la machine, c’est percevoir le fait – mythologique, linguistique, festif 

– en acte dans sa fulgurance ; ce n’est donc pas percevoir le cœur de la machine mais bien 

l’activité périphérique, celle qui est évidente, déclarée et celle qui est ouverte de « tous côtés ». 

Reste alors à savoir ce que signifie le concept de fulgurance chez Benjamin : la fulgurance est 

une des caractéristiques de l’image dialectique :
 L’image dialectique est une fulgurance. C’est donc comme image fulgurante dans le maintenant de la 

connaissabilité qu’il faut retenir l’autrefois42. 

C’est donc le résultat du choc, la fulgurance, l’éclair tel qu’ils sont présentés dans le fragment 

[N3, 1]. C’est ce qui crée l’image et ce qui la fait surgir de cette tension historique  : elle 

explose dans le maintenant, dans le maintenant de la connaissabilité qui oscille entre vérité et 

mort de l’intentio et entre conscience de l’éclatement43 et pensée de l’image, soit pour retenir 

l’autrefois [N9, 7], soit pour appréhender les « échardes du temps messianique44 », soit pour 

absorber l’origine. Adorno commente45 en disant : 
La dialectique s’arrête dans l’image et, dans l’événement très récent historiquement, elle cite le mythe en 

tant que passé très ancien : la nature comme préhistoire. 

La dialectique prend forme (une image), elle se configure dans cet instant de fulgurance, 

autrement dit, elle se configure dans l’actuel (d’où le principe de la mode si cher à Benjamin), 

c’est-à-dire dans le récent (ce qui est à la portée) en absorbant le mythe comme figure de 

l’origine (archè) et dimension de la doxa (endoxos, le probable), ce qui est moins à la portée et 

qui cependant est la mesure de l’humain. C’est ce qui « fabrique » l’image, l’éikos, l’indice de 

ce qui, en un éclair, fait se toucher ce qui est tangible et ce qui est intangible et intouchable 

(autrement dit, ce qu’on pourrait nommer l’absorbé, l’archétypale, le sacré, l’éloigné, 

l’archaïque, l’immémorial, l’indélébile, le probable, etc.). 

		 L’expérience, hors du mythe, du fait en acte, de la mythogenèse, dans le langage ou la 

festivité, est une expérience du fait dans sa fulgurance, c’est-à-dire son surgissement brutal 

et non-prévisible dans sa flagrance, c’est-à-dire l’éclat et la rumeur de son fonctionnement. 

42 Walter Benjamin, Passages parisiens, op. cit., [N9, 7].
43 Walter Benjamin, « Sur le concept d’histoire », op. cit. th. xv. 
44 Ibid. appendice a. 
45 1933, citation reprise par Benjamin, fragment [N2, 7].



216

L’actualité est une synthèse de la fulgurance et de la flagrance sous la forme singulière de ce 

que Jesi nomme la faim, la faim du mythe mais aussi la faim des mythes46 :
Avoir faim des mythes  : cela veut dire se préparer à manger les mythes quand on les a débarrassé de 

leur carapace. Sinon ils sont immangeables. Il s’agit de décortiquer des écrevisses, déjà cuites au feu de 

la recherche afin qu’elles prennent en cuisant la couleur rouge qui est le véritable objet de notre faim. 

Cette couleur rouge est la couleur de ce qui est mort, et, en mourant, il prend la couleur de ce qui est 

vivant, mûr, agréablement comestible. Le but de la science moderne du mythe ou de la mythologie, le 

but des mythologues modernes est ceci : avoir sur la table quelque chose de très appétissant, qui sans 

exister semble vivant, mais qui est mort et qui, quand il était vivant, ne possédait pas une couleur aussi 

agréable. La couleur de la vie n’est pas une prérogative très fréquente pour ce qui et vivant. Ce qui est 

vivant n’est pas très souvent comestible pour nous, et la couleur de la vie est à nos yeux la couleur de ce 

que nous mangeons avec satisfaction.

		 L’actualité est donc, non pas au centre (proche de la mesure), mais sur les bords quand 

on perçoit avec éloignement, avec distance, la mesure rythmique des langages et quand on 

commence à adhérer à leur mesure arythmique. 

	 3. Viduité : l’être-laissé-vide et l’ennui

 	 Dans l’analyse que nous avons entamée du festif, nous avons proposé quatre thèses 

centrales : la fête est liée au concept d’espionnabilité, la fête comme mesure fondamentale 

intègre tous les dispositifs, la fête est un modèle du désœuvrement et enfin la fête est un 

concept vide. 

		 Nous avons proposé comme thèse que la fête est vide sur le modèle de la viduité des machines 

et des dispositifs. Au cœur de chaque dispositif – mythologiques, linguistiques, festifs, etc – 

il y a un centre scellé et vide qui expose incessamment et sans trêve son fonctionnement, et 

cette même viduité en est le carburant. Il nous faut maintenant appréhender cette question 

de la viduité. Nous employons, à dessein, le terme viduité et non le terme vacuité qui 

n’expose qu’un rapport au contenu. Viduité dit précisément ce qui est vide mais aussi ce 

qui a été vidé et ce qui est privé de quelque chose. Il y a alors une première question simple, 

si les machines sont vides, si la fête est livrée à la viduité, qu’en est-il des participants ? Si 

l’ensemble des machines et des dispositifs sont livrés à la viduité, l’homme est-il alors livré à 

cette viduité ? Ou plus précisément est-ce que cela détermine un être-vide, un être-vidé ou un 

46 « Gastronomia mitologica », op. cit., p. 175-176 sur le paradigme « der Hunger nach dem Mythos », « la fame 
di miti », « la faim des mythes ». Voir le texte en français, annexe 3, p. 361 .



217ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

être-laissé-vide ? L’être-dans-la-festivité est-il un être-laissé-vide ? Nous empruntons à Martin 

Heidegger47 l’expression l’être-laissé-vide qu’il s’agit de livrer ici à quelques explicitations. 

Martin Heidegger écrit :
La question est : que signifie « laisser vide », « être laissé vide » ? « Laisser vide » ne signifie nullement : 

« être absent », « ne pas se trouver là ». Il faut au contraire que les choses se trouvent être là pour nous 

laisser vides. « Laisser vide » signifie-t-il donc « se trouver être là » ? Mais le fait de se trouver être là n’est 

pas non plus ce qui laisse vide. Ce qui laisse vide n’est pas ce qui se trouve être là en général, mais c’est 

telle chose se trouvant être là. Quelle chose ? Les choses qui font partie du monde ambiant de la situation 

ennuyeuse. […] Les choses nous laissent en paix, elles ne nous dérangent pas. Mais elles ne nous servent 

pas non plus, elles n’attirent pas notre comportement à elles. Elles nous abandonnent à nous-mêmes. C’est 

parce qu’elles n’ont rien à offrir qu’elles nous laissent vides. Laisser vide signifie ne rien offrir, de la part 

de ce qui se trouve être là. L’état d’être laissé vide désigne le fait de ne rien recevoir de la part de ce qui 

se trouve être là48. 

Nous retenons, ici, au moins trois concepts fondamentaux ; la viduité de l’être-laissé-vide 

n’est pas liée à l’absence mais à une présence effective ; mais une présence qui est laissée vide 

par ce qui surgit en tant que tel dans l’instant. L’être-laissé-vide éprouve un sentiment de 

viduité, d’abandon à soi-même parce que dans cet instant, même le fait surgissant n’a rien à 

offrir, n’a rien à présenter. Plus précisément, ce n’est pas parce que le fait n’a rien à présenter 

mais parce que nous ne voulons rien de cette présence :
C’est un vide qui est justement là où, en tant que nous sommes cette personne, nous ne voulons rien de 

l’étant précis de la situation occasionnelle, en tant qu’il est justement cet étant49.

L’être-laissé-vide est un être intégralement livré dans l’indifférenciation de l’instant :
Cet ennui commence justement par empêcher qu’une chose en particulier ait pour nous de la valeur. Il 

fait plutôt en sorte que tout vaille indifféremment beaucoup et peu50.

Le vide dont il est question, est celui qui conditionne, non pas la machine parce qu’il s’agit 

là d’une absence (un se trouver diffus), mais les êtres, parce qu’il « consiste ici en l’indifférence 

qui en entier entoure l’étant51 ». 

		 L’hypothèse, pour le moment, serait que la fête, ou plus précisément le festif, est une forme 

qui pallie au désœuvrement et à l’ennui en spectacularisant soit un régime de l’intensité, soit 

une idée du bonheur. La festivité quant à elle assumerait ce désœuvrement et cet ennui ; cette 

problématique relève précisément des questionnements de Martin Heidegger sur l’ennui 

47 Les concepts fondamentaux de la métaphysique (Monde, finitude, solitude), 1° partie p. 97-254, Gallimard, 
1992.
48 Ibid., p. 159-160. 
49 Ibid. p. 210. 
50 Ibid. p. 210. 
51 Ibid. p. 211. 



218

profond52. Nous ne quittons pas cet horizon. Cependant, désœuvrement et ennui sont deux 

choses très différentes ; le désœuvrement, c’est ne rien « mettre en œuvre », l’ennui, c’est 

souffrir de cet instant de désœuvrement. Mais alors qu’est-ce que l’ennui ? Pour tenter de 

répondre à cette question, nous devons faire une lecture du cours de 1929-1930 de Martin 

Heidegger. 

		 Martin Heidegger développe, pour l’analyse du Dasein, le concept de Stimmung, signifiant 

le ton, la tonalité, l’ambiance, la disposition (on le traduit quelques fois par passions). 

L’intensité est l’expérience d’une densité dans l’expérience complexe des mesures et des tempi 

de l’existence singulière et collective. Le concept heideggérien de la tonalité est à entendre 

comme un « diagnostique de la civilisation53 », c’est-à-dire un phénomène qui induit notre 

perception et modifie les objets. La tonalité est ce qui constitue un rythme auquel nous 

adhérons plus ou moins et que nous percevons différemment. 

Ossia Borso d’Este, à Ferrara vers 1471, fait aménager le palazzo Schifanoia, 

c’est-à-dire, le palais qui schiva (fuit) la noia (l’ennui). Il fait réaliser, pour le 

piano nobile, le Salone dei mesi, un ensemble de fresques comportant douze sections réalisé 

par Francesco del Cossa, Ercole da’ Roberti et Cosmè Tura. Palais d’agrément et mise en scène 

politique, ce cycle de fresques sera en même temps la représentation et la démonstration du bon 

gouvernement de Borso d’Este – qui reçoit la couronne ducale en 1471 –, une représentation 

horoscopique du monde – partie centrale sur un fond bleu – et enfin une représentation 

mytho-théologique avec les dieux du panthéon antique54. Il faudrait y analyser – en dehors 

des qualités picturales de ce cycle – les systèmes doxiques de représentation, aussi bien comme 

formules politiques que formules idéologiques de représentation d’une société. Le mois de 

mars représente – dans sa partie supérieure – Minerve sur un char tiré par deux sortes de 

licornes épuisées et efflanquées : se repartit alors, à gauche une communauté d’hommes qui 

se présentent comme des savants, qui se présentent dans un rapport à la dialectique et à la 

gnose, tandis qu’à droite se répartissent des femmes occupées soit à tisser soit à contempler le 

tissage. Il y a, ici, une représentation, canonique de l’opérativité dans la figure platonicienne 

du concepteur et de la matrice55. Ce cycle est une représentation savante du pouvoir, mais 

52 Ibid., partie i, ch. v. 
53 Ibid., p. 118.
54 Voir Aby Warburg, Arte e astrologia nel palazzo Schifanoja di Ferrara, Abscondita, 2006 & Essais florentins, 
trad., Sybille Muller, Klincksieck, 2003, voir aussi pour l’inconographie : www.wga.hu/
55 Il faudrait, bien sûr, procéder à une systématique analyse des représentations supérieures comme configuration 
de schémas philosophiques. Il faut préciser encore que ce cycle se construit à la fois horizontalement – passer 



219ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

aussi des temps nécessaires à la suspension de l’activité comme figure du loisir, du jeu, du 

divertissement et à la suspension de l’opérativité du pouvoir comme figmen. Cependant, nous 

voudrions nous attarder sur une figure énigmatique, qui a obscédé Aby Warburg, celle du vir 

niger dans la partie centrale du mois de mars. À partir des commentaires de Warburg, nous 

sommes alors en mesure de réfléchir à cette figure avec le texte « La fonction vicariante du 

funambule » de Theodor W. Adorno56. Si ce vir niger est une figure suspendue, habillée de 

vêtements usés, effrangés et tenant mystérieusement cette corde ceinture déchirée, alors quelle 

est sa fonction dans cette pose étonnante, inquiète et hiératique ? C’est nous semble-t-il la 

fonction vicariante du funambule  : Adorno cite Paul Valéry  : «  l’artiste avance, recule, se 

penche, cligne des yeux, se comporte de tout son corps comme un accessoire de son œil, 

devient, tout entier organe de visée, de pointage, de règlage, de mise au point57 ». Adorno 

essaie de saisir dans la figure du vicaire, c’est-à-dire du remplaçant, la possibilité technique et 

éthique de l’œuvre. Nous ne sommes chaque fois que des remplaçants. Adorno écrit : 
Ce qu’il exige de l’artiste, s’imposer des limites technique, se soumettre à la chose, ce n’est pas une 

limitation mais un élargissement. L’artiste qui porte l’œuvre d’art n’est pas l’individu isolé qui la fait 

naître, mais, par son travail, par son activité passive, il devient le vicaire du sujet social global. Par la 

soumission à la nécessité de l’œuvre d’art, il en élimine tout ce qui pourrait être dû seulement à la 

d’une représentation à une autre de la vie de Bordo d’Este, ou des signes zodiacaux – et verticalement – 
comme lecture horoscopique et mythogénétique du gouvernement de Borso d’Este. C’est l’ensemble de ces 
configurations possible qui rendent très difficile l’interprétation de ce cycle. 
56 Theodor W. Adorno, Notes sur la littérature, op. cit., p. 71-81.
57 Paul Valéry, « Degas danse dessin », Œuvres, Gallimard, 1960, p. 1189, cité par Adorno, op. cit., p. 78. Il y a 
dans cette citation, l’exacte figure de ce que nous nommons la figure de l’espionnabilité, la visée kataskopique, 
donc l’exact mesure de l’être-dans-la-festivité : la figure du funambule comme figure de cette instabilité, comme 
figure de la concentration d’un temps du maintenant. 



220

contigence de son individuation. Mais dans ce rôle de vicaire du sujet globalement social, dans cet 

homme total, non divisé, auquel en appelle son idée du beau, Valéry pense aussi un état qui supprime 

la fatalité de l’isolation aveugle, un état où le sujet global finit par se réaliser socialement. L’art, qui en 

conséquence de la conception de Valéry revient à lui, dépasserait l’art même et s’accomplirait dans la 

vraie vie des hommes58».  

		

		 Heidegger détermine trois types fondamentaux d’ennui : être ennuyé par…, s’ennuyer 

à… et l’ennui profond.

		 Être ennuyé par signifie très exactement chercher à passer le temps et fuir le temps59. 

L’ennui (Langeweile) est l’expérience d’un temps long (lange Zeit)60, il est donc possiblement 

l’expérience de la nostalgie ou de l’acédie61. Toute expérience de l’ennui est donc une relation 

au temps, c’est-à-dire la constitution d’un espace, d’un rythme. La chose est alors ennuyeuse 

parce que la tonalité qui l’environne est celle de l’ennui. Heidegger dit alors que l’objet est 

ce qui nous dispose. Que signifie disposer ? c’est ce qui provoque une tonalité62. L’ennui est 

bien cette expérience « hybride » qui est à la fois extérieure et intérieure, autrement dit, qui 

est à la fois un sentiment éprouvé singulièrement et une expérience collective. Nous sommes 

alors disposés à être accordés à un ton (Gestimmtsein) qui conditionne le mode fondamental de 

l’être-là63. 

		 Être ennuyé par, signifie encore, pour Heidegger, devoir attendre, plus exactement falloir 

attendre et être impatient64, c’est-à-dire constituer cet espace ; «  dans l’ennui (Langeweile), 

il est question d’un laps de temps (Weile), d’un s’arrêter (Verweilen) ; il est question d’un 

singulier “demeurer”, d’un “durer”. Il est donc bien question du temps65  », et dès lors, 

chercher une occupation pour ne pas tomber dans les deux états fondamentaux de l’ennui66 : 

être laissé vide ou être absorbé. Être laissé vide signifie exactement vide d’activité, d’agir, de 

« mise en œuvre », vide d’energeia ; l’un et l’autre signifient que l’on nous laisse complètement 

en paix, c’est-à-dire qu’ici rien ne nous taraude, rien ne nous occupe, rien ne nous appelle. 

La puissance d’appel du langage est ici mise de côté, laissée. En revanche, Heidegger rappelle 

58 Notes sur la littérature, op. cit., p. 81. 
59 Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit., p. 125. 
60 Ibid., p. 127. 
61 Nous renvoyons ici aux lectures de Giorgio Agamben, Stanze, Rivages, 1994 et à Walter Benjamin, Sur le 
concept d’histoire, thèse vii, op. cit., voir aussi ch. ii, 3, note 79. 
62 Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 139. 
63 Ibid., p. 140. 
64 Ibid., p. 147. 
65 Ibid., p. 150.
66 Ibid., p. 157 sq. 



221ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

que cette situation d’être laissé vide signifie très exactement et simplement « se trouver être 

là67 », ne pas répondre à la puissance d’appel et ne rien offrir. Être ennuyé, c’est être traîné en 

longueur dans l’être-laissé-vide. 

		 Deuxième forme de l’ennui, s’ennuyer à… à qui ? Heidegger répond à soi-même68. Ici à la 

différence de la première forme d’ennui, il n’y a pas la possibilité du passe temps69 (diagogè) : 

« en fin de compte, telle est précisément la caractéristique de cette deuxième forme de l’ennui 

(s’ennuyer à…, distingué du fait d’être ennuyé) : dans cette forme le passe-temps fait défaut ». 

Nous maintenons cette forme d’existence, qui existe dans une temporalité déterminée, dans 

une nonchalance, c’est-à-dire se laisser aller à ce qui se déroule là ou s’abandonner70 : 
Il y a, là-dedans, une singulière nonchalance, et cela dans un double sens : premièrement, dans le sens 

de se laisser aller à ce qui se déroule là ; deuxièmement, dans le sens de s’abandonner, à soi, c’est-à-dire le 

véritable soi-même. Dans cette nonchalance du fait de se laisser aller en s’abandonnant à ce qui se déroule 

là, un vide peut se former. Le fait d’être ennuyé ou de s’ennuyer est déterminé par ce fait qu’un vide se 

forme dans la participation, apparemment comblée, à ce qui déroule là.

		 Nous retrouvons la problématique de la participation et du degré d’intensité de cette 

participation au point d’y adhérer totalement. La fête est singulièrement synthétisée dans 

ce paragraphe. Il y aurait donc un vide qui expulserait le participant et le ramènerait 

sur les bords, les limites de la machine (de l’existence occupée) pour le laisser absorber 

par son être-laissé-vide. Il y aurait aussi la possibilité de lire l’expérience de ce qu’attend 

le participant à la fête dans la fête, être absorbé. Il existe un véritable état d’absorption 

(de participation) alors que le reste n’est pas autre chose, dans le rapport à la fête, que 

participer à la tonalité du festif (à l’expérience du festif ) ou selon l’expression (francisée) de 

Martin Heidegger, bringt Stimmung, « mettre l’ambiance »… ou enfin s’abandonner à cette 

tonalité du festif. Il s’abandonne parce qu’il est vide (c’est ici une preuve supplémentaire 

de la viduité), il fonctionne à vide, absorbé et envoûté par la tonalité du festif. Ce serait 

l’expérience de l’ennui qui conditionnerait l’existence (l’idée d’une tonalité) du festif. Le 

festif n’existe que parce que l’existence de l’homme est livrée à l’ennui. C’est au cœur de 

l’expérience (possible ?) du festif et de la festivité que l’homme peut se livrer entièrement 

à son être-laissé-vide d’occupation. Alors la fête est bien une machine vide qui concentre 

seulement des instants d’ennui, qui concentre des existences laissées vides de « passe temps » 

67 Ibid. p. 159. Nous reviendrons sur ce problème essentiel de la mise en œuvre, de l’agir, de la puissance 
d’appel, à la fin de cette partie. 
68 Ibid., p. 170. 
69 Ibid., p. 172. 
70 Ibid., p. 184. 



222

puisque la fête est l’espace où peut se réaliser ce fonctionnement pour rien, cette absorption. 

Martin Heidegger précise encore71 : 
« Qu’est-ce qui a lieu, ici, avec le temps ? D’avance, nous nous sommes déjà laissé le temps – nous avons du 

temps. Nous n’avons plus besoin de compter avec lui. Durant la soirée, nous pouvons en quelque sorte, 

sans nous retourner, le dépenser et le perdre. Nous avons du temps au point que, durant la soirée, même 

ce durant ne nous vient pas à l’esprit. Nous ne faisons pas attention au durer, c’est-à-dire à l’écoulement 

et au passage continuels du temps. En conséquence, nous sommes ici aussi peu traînés en longueur par le 

temps qu’à l’inverse, le temps ne nous lie pas lui. Le temps nous abandonne entièrement à nous-mêmes. 

Cela veut dire qu’il nous laisse nous échapper et qu’il laisse entièrement participer à… »

Nous retenons ici, trois propositions, d’une part celle d’un espace de temps où nous ne 

percevons plus la durée mais au contraire une sorte d’incrustation du temps qui peut dès lors 

se percevoir soit comme un traîné-en-longeur, soit comme une dépense du temps ; le temps 

ne dure plus, il n’est donc plus chronologique, le temps s’enroule et se replie sur lui-même, 

il est kairologique. Autre proposition, celle d’un abandon, nous sommes abandonnés dans 

un temps qui est privé de durée, et cet abandon, c’est-à-dire ce qui nous livre à nous-même 

intégralement constitue au sens propre notre viduité. Enfin dernière proposition, cet 

abandon nous livre entièrement à la participation  : c’est la thèse que nous avions avancée 

dans la deuxième partie  : l’être est livré à la participation s’il est livré à la viduité. L’être 

occupé – non-vide d’occupation – est un être affairé, l’être inoccupé, livré à l’argos, et donc 

essentiellement l’être-dans-la-festivité, est un participant : il se dispose à la participation. La 

condition essentielle des régimes de la participation est un être-laissé-vide, c’est-à-dire un être 

qui accepte la mesure de l’ennui, la mesure du désœuvrement. 

		 L’expérience du temps est ici celle de l’arrêt, ce calme qui ne nous lie pas au temps : le 

temps, selon l’expression populaire, s’arrête, nous y traînons ou il nous oppresse72 :
Il apparaît et ne s’écoule pas – il s’arrête. Mais cela ne veut pas absolument dire qu’il disparu. Au contraire 

cet arrêt du temps est l’acte plus originel de faire traîner, autrement dit d’oppresser.

Il nous abandonne donc entièrement à la participation, toute présence est alors entièrement 

une actualisation. Et dans cette participation intégrale, nous perdons la mémoire et nous 

sommes coupés de notre « avoir été et de notre avenir »73 :
Mais qu’est-ce que cela veut dire : nous sommes, dans cette situation, toute présence ? Cela veut dire 

que nous ne tenons pas compte de ce que nous avons été, ni comment, ni où nous avons été. Nous en 

avons perdu la mémoire. Toute présence, nous n’avons pas non plus de temps pour ce que, peut-être, 

nous nous sommes promis de faire le lendemain ou comme d’habitude. Pas de temps pour ce à quoi 

71 Ibid., p. 186. 
72 Ibid., p. 187-188.
73 Ibid., p. 191.



223ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

nous sommes décidés ou non, pour ce à quoi nous nous employons, pour ce qui nous attend, pour ce à 

quoi nous nous dérobons. Toute présence pour ce qui se passe, nous sommes coupés de notre avoir-été 

et notre avenir. Cette coupure avec le propre avoir-été et le propre avenir ne veut pas dire qu’eux-mêmes 

soient, de fait, ôtés ou enlevés. Cela désigne plutôt une singulière dissolution de l’avenir et de l’avoir-été 

dans le simple présent. Cela désigne une modification de l’avoir-été et de l’avenir. Avoir-été et avenir ne se 

perdent pas. Ils ne sont pas absolument absents. Ils se modifient d’une façon singulière : ils s’enchaînent 

dans le présent simple, c’est-à-dire dans le simple fait de prendre part en étant présent. C’est justement 

par là que vient s’arrêter le temps durant lequel nous sommes ainsi présents – pas n’importe quel temps 

en général, mais bien le temps qui dure durant le présent de la soirée. 

C’est ici le plus important et le plus complexe. Dans la perspective de notre étude nous devons 

lire et relire ce texte de Heidegger. Premier élément essentiel, la perte de la mémoire : nous 

l’avons déjà dit, le paradigme de l’être-dans-la-festivité est la figure d’un être an-historique 

qui ne fait pas accéder son temps à celui de la mémoire et de l’histoire, c’est en cela qu’il peut 

prétendre à la présence, ou à la présence intégrale, ou encore, c’est en cela qu’il peut accéder 

à l’actualité intégrale selon la formule de Benjamin. L’actualité intégrale est une présence qui 

n’accède pas à la mémoire. L’être est donc entièrement livré dans cette actualité, il est donc 

tout à la fois, un être-laissé-vide parce qu’il ne se remplit pas de la mesure du temps qui 

dure, un être traîné-en-longueur puisqu’il s’attarde dans un temps qui s’incruste où seule lui 

est offert la possibilité d’une participation, de la densité de cette participation et, enfin, un 

être-envoûté parce qu’il est absorbé dans un temps qui ne se déplie plus. Ce qui est démontré 

ici, c’est non seulement l’idée complexe de la dialektisches Bild, de l’image dialectique, mais 

encore plus précisément de ce qui fonde cette image dialectique, c’est-à-dire un mouvement 

dialectique produit dans l’acte de son arrêt (Stillstands)74. Nous devons voir ici l’image de 

la dialectique qui s’enchaîne (il faut se souvenir du verbe grec luein) dans le temps présent ; 

c’est y prendre part en étant présent, autrement dit, verrouiller le passé et ligaturer l’avenir : 

lui ôter le passage du pas encore au ne plus, c’est-à-dire la possibilité de s’écouler. Le temps 

alors (dans la tonalité de l’ennui mais aussi dans celle du festif ) se dilate et c’est à la lettre la 

définition de l’actuel, de la fulgurante actualité75 : 
Il ne peut rien venir, parce que l’horizon de l’avenir est ligaturé. Verrouillage du passé et ligature de 

l’avenir ne suppriment pas le maintenant mais lui ôtent la possibilité de passer du pas-encore au ne-plus, 

la possibilité de s’écouler. Verrouillé et ligaturé de deux côtés, le maintenant s’engorge dans son arrêt 

durable, et dans son engorgement, il se dilate. Privé de la possibilité de passer, il ne lui reste plus qu’à 

persévérer – il doit nécessairement rester à l’arrêt. 

74 Nous renvoyons à la lecture du fragment [n3, 1] des Passages parisiens de Walter Benjamin, op. cit., ainsi qu’au 
livre Ninfe de Giorgio Agamben, texte 6, Bolatti Boringheri, 2007.
75 Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 192. 



224

C’est un texte philosophique et poétique d’une grande densité où l’on retrouve un certain 

nombre de nos préoccupations : le temps kairologique et messianique, la dialectique, l’arrêt. 

Explicitations. Le temps qui s’engorge et qui se dilate est à la lettre une définition possible du 

temps décrit par Paul avec le verbe sustello (ce qui replie et ce qui rassemble). Mais nous devons 

approfondir cette question de l’arrêt. Que que signifie cet arrêt, cette pause (Stillstands)  ? 

D’une part, c’est la mesure, comme nous l’avons montrée, de la contemplation ou de la 

dimension théorétique de l’activité humaine. Ce processus théorétique il faut l’entendre, 

d’abord comme puissance intellective, puis comme appréhension de ce qui simplement et 

évidemment est visible76, et enfin comme appréhension de ce qui est mis en scène. D’autre 

part, il est possible d’interpréter cet arrêt comme un processus de perception et un processus 

d’universalisation77 : 
C’est ainsi que dans une bataille, au milieu d’une déroute, un soldat s’arrêtant, un autre s’arrête, puis un 

autre encore jusqu’à ce que l’armée soit revenue à son ordre primitif : de même l’âme est constituée de 

façon à pouvoir exprimer quelque chose de semblable. 

C’est très précisément ce qu’Aristote appréhende du mouvement qui se produit entre 

l’indifférencié et l’universel : précisément quand l’indifférencié s’arrête il se produit alors de 

l’universel comme cessation simple du rythme et de la perception. Il se produit, précisément, 

un arrêt au sens où quelque chose se fige. Où et de quelle manière ? soit dans le langage, en 

déterminant l’espèce, puis le genre78 et en apposant un nom, soit sur les limites des systèmes 

linguistiques, c’est-à-dire sur les lieux de la désignation (de-signare), sur le lieu de la fonction 

déictique, sur le lieu troublant de l’il y a, et qu’on appelle une image. Enfin, dernière façon 

d’interpréter cet arrêt, c’est en fonction de l’assemblage mais sous la forme très particulière 

de la constellation (le ciel étoilé) et non comme système de la considération. Nous percevons 

le monde qui nous entoure comme nous regardons un ciel étoilé pendant une belle nuit 

d’été. 

		 Il reste la troisième forme, l’ennui profond. C’est le silence, la réserve, le calme, l’inapparent, 

l’ample79 :
Connaissons-nous cet ennui profond ? Peut-être bien. Pourtant, à partir de ce qui a été dit jusqu’ici, nous 

savons que plus l’ennui est profond, plus il est silencieux, réservé, calme, inapparent et ample. […] Et 

l’ennui profond ? Comment pouvons-nous l’appeler ? Nous voulons l’essayer en disant : l’ennui profond 

ennuie quand nous disons – ou mieux, quand nous savons sans mot dire que « cela vous ennuie ».

76 Voir l’analyse des termes grecs théôria et théôrètikos, introduction, ch. i, i, 3, p. 58 et ch. iii, 4, § 3, p. 181.
77 Aristote, Seconds analytiques et précisément le livre ii, 19, 99b15-100b17
78 Aristote, Catégories, ch. v et Porphyre, Introduction aux Catégories, ch. ii.
79 Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 205.



225ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

Ce qui nous ennuie est ce qui nous entoure comme indifférence. Ainsi l’ennui profond 

détermine la mesure de l’être comme être-laissé-vide80 : 
L’état d’être laissé vide n’est jamais possible que là où subsiste une exigence de comblement, là où subsiste 

la nécessité d’une abondance. 

C’est à la lettre la définition de la viduité, non pas comme manque, mais comme persistance 

d’une volonté d’abondance. L’être-laissé-vide est envoûté par ce sentiment persistant81 :
Le vide n’est pas un trou entre ce qui est comblé. Il affecte plutôt l’étant tout entier, et il n’est toutefois 

pas le rien. 

En somme82 :
Ce fait de laisser vide qui prend de l’ampleur, en unité avec le fait de traîner en longueur qui s’aiguise, c’est 

la façon originelle de disposer propre à la tonalité que nous appelons ennui. 

L’être se refuse à l’ampleur pour s’imprégner de l’ampleur (de la densité) du temps qui dure et 

qui se dilate. L’expérience de l’ennui profond, au sens propre de l’inopérativité, est d’accepter 

d’être laissé vide et sans ampleur (mémoire, histoire, avenir, marque, identité, signature) 

pour mieux percevoir l’ampleur et la densité de ce temps qui s’est incrusté, qui s’est replié 

sur lui-même pour nous laisser la possibilité de son observation. Cette observation, cette 

espionnabilité est ce que Martin Heidegger nomme l’aiguisement. La question est de savoir si 

l’être est essentiellement livré à cette inopérativité et si les machines qui exposent incessamment 

un vide, comme vacuité, cette fois, ne cherchent pas, incessamment encore, à nous occuper 

de leur fonctionnement. Avons-nous seulement la possibilité de cet ennui ? Sommes-nous 

seulement capables de nous livrer à cette inopérativité ? Est-ce que les dispositifs ne donnent 

pas l’impression de nous le permettre en nous en privant ?

		 Martin Heidegger détermine la nature de l’être-envoûté : l’envoûtement par l’horizon du 

temps. L’être est astreint à l’instant par le temps qui l’envoûte83 :
Cette tonalité, dans laquelle le Dase in est partout et n’a pourtant goût d’être nulle part, a la caractéristique 

singulière de l’être envoûté. L’élément qui envoûte n’est rien d’autre que l’horizon du temps. Le temps 

envoûte le Dase in, mais pas comme temps arrêté par opposition au flux : c’est au contraire le temps 

par-delà pareil écoulement et arrêt, le temps qui est toujours le Dase in lui-même et en entier. Ce temps 

tout entier, en tant qu’il est horizon, envoûte. 

Ce temps comme horizon est à entendre comme quelque chose qui circonscrit (Ðr…zein), qui 

replie et qui compacte (sustšlle‹n) : en ce sens, le temps est un horizon, non parce qu’il y aurait 

une visée vers quelque chose, mais bien parce qu’il est en lui-même sa propre limite et sa propre 

80 Ibid., p. 212. 
81 Ibid., p. 213. 
82 Ibid., p. 219. 
83 Ibid., p. 223. 



226

condition, tel que Gustave Guillaume l’appelait temps de l’étroitesse. L’horizon du temps est la 

fenêtre étroite du présent, si étroite que pour exister il lui est nécessaire de se replier, de durer. En 

ce sens, le temps n’est pas, mais au contraire il y a du temps, comme étroitesse du présent84 :
Ce «  maintenant  » précis, en effet sombre d’un coup  : la preuve en est que nous ne nous soucions 

nullement de l’heure ni d’autres choses semblables. Mais l’élément qui envoûte est tout aussi peu un 

maintenant dilaté, laps de temps pendant lequel cet ennui durerait. L’ennui n’a pas du tout besoin de 

pareille chose. Comme un éclair qui dure un instant, il peut nous saisir. Et pourtant, dans cet instant 

précisément, l’ampleur toute entière du temps tout entier du Dase in est là. Et elle est là en n’étant pas 

du tout expressément articulée ni délimitée en fonction du passé et de l’avenir. Il n’y a ni seulement 

présent, ni seulement passé, ni seulement avenir, et tout aussi peu ceux-ci additionnés – mais leur unité 

inarticulée, dans la simplicité de cette unité qui est leur horizon. 

Nous devons relever quelques points importants. D’une part, nous retrouvons la fulgurance 

que nous avons précédemment analysée. Le temps qui envoûte est bien ce temps qui dure 

comme instant et qui cependant s’expose dans toute son ampleur et toute sa densité, mais 

pour cela, il lui a fallu se débarrasser de toutes les traces de la mesure de tout ce qui est 

expressément articulé (∙uqmÒj). Cependant, ce que nous nommons temps présent, le temps 

de l’étroitesse ou temps opératif, est bien ce temps qui s’est débarrassé de cette matière articulée 

pour la rassembler (sustšllein) en une unité inarticulée (¥rruqmoj). En somme l’horizon 

de la temporalité est le moment où l’on quitte la visée articulée de la représentation du temps 

pour en saisir la puissance inarticulée.

		 Reste encore à saisir la question de l’instant comme perception d’une temporalité où nous 

avons pour tâche d’être85 : 
Or ce fait pour le Dase in de se résoudre à lui-même, c’est-à-dire à toujours être, au milieu de l’étant, le 

Dase in précis qu’il lui est donné pour tâche d’être, c’est cela l’instant. […]

L’instant (Augenblick) n’est rien d’autre que le coup d’œil de la résolution (Blick der Entschlossenheit) en 

laquelle s’ouvre et reste ouverte la pleine situation d’un agir. 

Nous devons saisir ici deux choses essentielles : d’une part, la question de l’instant et, d’autre 

part, la question de l’agir. Il y a chez Martin Heidegger deux termes, le terme Augenblick qui 

signifie l’instant, c’est-à-dire le temps où l’être se livre à sa présence, le temps où, par exemple 

l’être a pour tâche de devenir un être-dans-la-festivité et qui signifie aussi la mesure de l’actuel 

et du moment, en somme la flagrance. Il y a également le terme Weile qui signifie le moment 

mais comme laps de temps : Martin Heidegger construit le sens de l’ennui dans cette mesure 

étymologique86 : 

84 Ibid., p. 224. 
85 Ibid., p. 225-226. 
86 Ibid., p. 230.



227ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

Ennui, temps long (Langeweile) – le laps de temps (Weile) devient long (lang). Quel laps de temps ? Un 

laps de temps quelconque ? Non. C’est le laps de temps durant lequel le Dase in est en tant que tel. 

Nous avons donc deux formes de perception du temps, celui qui s’observe (Augenblick), 

l’instant, et celui qui se perçoit dans la mesure, articulée ou inarticulée (Weile), le moment. Il 

faudrait ajouter une troisième forme, celle du Zeitraum, la période, le laps de temps comme 

espace de temps. Il y a donc convergence entre deux saisies, deux perceptions du temps qui ne 

se disjoignent pas mais qui, au contraire, s’additionnent, celle de la pointe, le wit, l’agudeza, 

la saisie de l’espion87 et celle du bloc, le slab de Whitehead. La temporalité est très exactement 

l’addition des deux. Et sans doute que l’être y est tout particulièrement disposé dans les 

régimes de la festivité. L’ennui est donc88 : 
… l’envoûtement qu’exerce l’horizon du temps ; cet envoûtement fait s’éclipser l’instant corrélatif à l’être-

temporel, pour forcer le Dase in envoûté, dans une telle éclipse, à entrer dans l’instant comme possibilité 

véritable de son existence; et cette existence, quant à elle, n’est possible qu’au milieu de l’étant en entier, étant 

qui se refuse précisément en entier dans l’horizon de l’envoûtement. 

Nous avons donc déterminé trois types d’ennui, de temps long (Langeweile), comme forme 

qui dispose l’être à la viduité : nous sommes d’abord ennuyés par les choses extérieures, nous 

sommes ensuite ennuyés par le temps qui s’arrête et enfin par une forme de l’envoûtement 

par le temps, l’ennui profond, ce qui laisse vide. Il nous reste alors la question de l’agir. 

L’ennui profond est en somme, selon l’expression de Martin Heidegger, un « ne pas agir 

contre »89 :
« Ne pas agir contre » ne signifie ni la passivité, ni l’activité – mais quelque chose en deçà des deux : le 

se-tenir-à-soi du Dase in, ce qui est une attente. Cette attente n’est pas indéterminée. Elle est alignée sur 

une interrogation essentielle adressée au Dase in lui-même. 

Nous sommes, sans doute, au plus prêt de nos questionnements. Si nous devons saisir l’ennui 

profond comme la condition de notre existence, sous la forme précise d’un être-laissé-vide et 

d’un être livré à l’inopérativité, alors, se pose effectivement la question récurrente de l’agir. 

Ici, il nous semble entrevoir ce qui avait été en jeu chez Aristote et Spinoza. Aristote relevait90 

que nous sommes livrés « tantôt à une passion (πάθος), tantôt à une action (πρᾶξις), tantôt 

à autre chose  » que nous supposions être une «  activité d’immobilité  » ; Spinoza, quant 

à lui, relevait91 que le corps est déterminé au mouvement (motus), c’est-à-dire à l’action 

87 Nous reviendrons sur cette question et la mesure du comique qui est en jeu dans la notion de l’agudeza. Voir 
l’ossia sur Pier-Paolo Pasolini. 
88 Ibid., p. 232. 
89 Ibid., p. 242. 
90 Éthique à Eudème, op. cit. 1245b1, voir ch.iii, 4, p. 165 sq.
91 Éthique, op. cit., livre iii, prop. 2, voir ch. iii, 4, p. 165 sq.



228

chez Aristote, à l’activité chez Heidegger, en somme une dunnamis tou praxein, et au repos 

(quies) c’est-à-dire à la passion chez Aristote, à la passivité chez Heidegger, en somme à 

une dunamis tou pathein, ou encore, à « quelque chose d’autre » que nous supposions être 

l’action de contemplation (acquiescentia) comme satisfaction de soi. Or notre hypothèse 

ici tend à s’affirmer : ce quelque chose que nous supposons être une activité d’immobilité 

et une activité de contemplation est appréhendé ici par Martin Heidegger, par le terme de 

l’attente et par le syntagme se-tenir-à-soi. Que signifie le se-tenir-à-soi ? Martin Heidegger 

dit qu’il s’agit d’une attente déterminée par une interrogation essentielle de l’existant à 

lui-même. Il y a une première façon de l’entendre en reprenant la pensée paulinienne : ici 

l’attente n’est pas celle d’une parousia, c’est-à-dire d’une présence à côté, mais au contraire 

d’une présence alignée, en somme conjointe, juxtaposée, celle de l’être dans le temps de 

l’instant qui fonde sa présence. En somme l’être, dans la posture du se-tenir-à-soi, en 

« n’agissant pas à l’encontre de…92 », est une présence qui ne répond ni à l’appel, la klésis 

paulinienne, de l’opérativité, ni à l’attente comme passivité. Il est « en deçà » des deux, il se 

situe dans la figure double du souci (Sorge) comme attente, la détermination du devenir de 

l’existence dans la temporalité, et comme présence dans l’instant (Augenblick) qui procure 

un retrait des préoccupations. L’être-qui-se-tient-à-soi absorbe une sorte de synthèse de 

son être-laissé-vide et de son être-jeté qu’il constelle dans l’instant  : il absorbe une sorte 

de synthèse entre sa puissance de passivité et sa puissance d’activité. L’être qui se tient 

à soi a une activité en vue de rien pour l’entier de ce qui l’entoure et le configure : il ne 

répond à l’appel, il ne convoque rien, il mesure sa propre puissance de son maintien. 

Se-tenir-à-soi signifie, à la lettre, se maintenir dans la seule occupation de la présence de 

son être-là. Se-tenir-à-soi, comme ne pas agir contre, est bien ce qu’Aristote entrevoyait 

dans le ἕτερόν τι et que nous nommons une « activité d’immobilité93 » : immobilité signifie 

un agir intransitif et immanent que l’on retrouve dans le aliquid de Spinoza qui, lui, signifie 

« contemplation de la puissance » comme désœuvrement intérieur. L’être qui se tient à soi se 

désœuvre volontairement, se rend improductif et accepte la mesure essentielle d’un ennui 

profond, c’est-à-dire d’être-laissé-vide de toutes occupations et de toutes pré-occupations. 

Ce que nous cherchions est alors bien ici, la figure du désœuvrement essentiel qui laisse 

l’être dans la présence de soi à soi dans l’instant qui s’est détaché, comme constellation, 

des deux figures majeures de la préoccupation, l’angoisse de son être-été (le passé) et la 

peur de son être-jeté (le devenir). Ici la figure même de l’être-dans-la-festivité expose 

92 Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 261. 
93 Éthique à Nicomaque, op. cit. 1154b27, voir ch. iii, 4, § 3, p. 181.



229ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

ce qui se-tient-à-soi comme figure de l’activité théorétique. Ce qui se situe en deçà de 

l’activité et de la non-activité, ce n’est pas l’être-désœuvré mais l’être qui désœuvre, l’être 

du désœuvrement ; livrer le monde à la viduité et se laisser-vider dans la forme et la figure 

fulgurante de l’actuel. La festivité est cette figure. 

	 4. Kénose & asémanticité

		 Nous avons tenté d’appréhender les liens qui unissent festivité et désœuvrement à partir 

d’une théorie de la viduité comme un laissé-vide. Nous avons dès lors eu recours à une analyse 

du concept de viduité des machines et des dispositifs pour saisir la théorie de l’être-laissé-vide 

chez Heidegger. L’être-laissé-vide est l’être qui expérimente l’ennui profond comme possibilité 

de sa présence dans l’instant, dans l’actualité intégrale. L’être-laissé-vide est la figure majeure 

du désœuvrement actif. C’est l’expérience de l’être-dans-la-festivité. Il s’agit plus précisément 

de confirmer la thèse du désœuvrement comme mesure active de désémantisation des 

langages. Pour tenter de construire cette pensée, nous devons avoir recours, d’une part, au 

concept de kénose et en proposer une explicitation et, d’autre part, avoir recours au concept 

d’asémanticité. 

		 Le concept de kénose est un concept ancien qui remonte à la tradition chrétienne des 

textes pauliniens et de leurs commentaires. Nous renvoyons bien sûr à une lecture attentive 

de l’Épître aux Philippiens94 :
[7]   ¢ll¦ ™autÕn ™kšnwsen 

sed semet  ipsum  exinanivit 

    lui-  même  s’est vidé /

morf¾n doÚlou  labèn

formam   servi   accipiens 

forme  d’esclave  a pris /

™n  Ðmoièmati  ¥nqrèpwn genÒmenoj

in similitudinem   hominum    factus 

     copie       humaine   (est) devenue /

94 Le fragment qui est analysé ici est le verset 2.7 : nous présentons ici la version grecque de la Septante, la 
version latine de la Vulgate traduite par Saint Jérôme et enfin une proposition de traduction littérale. Pour 
plus de précision nous joignons ici un extrait plus large de ce texte : (2.5-8) : « et votre conduite commune, la 
même que celle de Christ Jésus; Lui-même forme de Dieu n’a pas pourchassé l’égalité avec Dieu / lui-même 
s’est vidé a pris forme d’esclave est devenu copie humaine / reconnu comme tel à sa figure humaine et pareil 
aux hommes […].



230

		 Cette hymne écrite par Paul a constitué une longue tradition liturgique comme mouvement 

d’abaissement et de glorification du Christ dans l’humanité. Cependant, au-delà de la liturgie, 

la kénose a constitué une pensée de la mesure de l’évidement  : évidement des formes de 

l’identité95 et des attributs. 

		 Il faut pourtant bien constater que le texte grec – corroboré par le texte latin – est très 

explicite : il « s’est vidé » traduit kénoien, se vider, évacuer, faire sortir – kénos, le vide, le vain 

– qui a été traduit par Saint Jérôme par le verbe exinanire, vider, épuiser (verbe plus rare que 

exhaurire et avec de multiples connotations). Il faut encore observer la précision des verbes 

(tous à la forme passive, comme expression d’une dunamis tou pathein) et la non-ambiguité 

des termes morphè (forme) et homoiôma (l’image) comme objet-de-la-ressemblance. 

		 Nous devons donc essayer de comprendre ce qui signifie «  se vider » et cet évidement, 

cette kénose. Nous précisons qu’ici nous mettons, volontairement, de côté le terme viduité, 

qui signifie ce qui est vide et ce qui a été vidé, en lui préférant le terme évidement qui signifie, 

littéralement, ce qu’on creuse, parce que nous aurons besoin de cette figure du creusement 

qui vide, qui produit la viduité. Par ailleurs, le terme viduité induit un état, tandis que le 

terme évidement induit la mesure d’une action. La kénose est l’expression, dans la théologie 

chrétienne – mais sans doute avec une forte réminiscence de la théologie juive – du paradoxe 

de l’ambitus de la nature du Christ entre image de Dieu et esclave  : la kénose est donc 

un principe actif de la passivité, ce qui permet de prendre forme dans une autre forme, la 

dunamis tou pathein, la puissance passive. 

		 Il va de soi que cette pensée n’est pas isolée : elle trouve d’évidentes corrélations dans les 

pensées, très anciennes, de l’hymne, du chant, de la poétologie96.

95 Voir ch ii, 1, le commentaire sur l’identité et l’ossia Pontormo. 
96 Il faudrait ici avoir le temps de retracer, exhaustivement, l’ensemble des pratiques rituelles, ou non, du 
creusement du sens par la parole, du creusement du sens dans la parole. Ce creusement est un des objets du 
pacte parrhésiastique du poématique (voir ch. v, 2, §3, p. 284) comme exposition de la langue dans sa pleine 
puissance de mouvement. Il serait alors intéressant de considérer qu’il y a deux du creusement, celle de la 
rhétorique (voir la suite du raisonnement) qui creuse par la figure et celle de la parrhèsie qui vide par l’absence 
de la figure. Il y a alors une très ancienne tradition de cet évidement, d’abord dans la figure du cynisme antique 
(voir Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit., leçon du 29 février 1984) et dans la figure de l’askèsis ou de 
l’ascèse, puis dans la figure, héritière de cette pensée, des Pères du désert (voir AA.VV., Les apophtegmes des Pères, 
3 vol., trad. Jean-Claude Guy, Cerf, 1993-2005) et enfin dans la grande tradition de la mystique chrétienne (de 
la mystique rhénane à la mystique espagnole). 
Il faudrait encore étudier avec rigueur, dans la perspective d’une analyse de ce creusement, les formes de l’extase, 
de la transe, de l’ivresse, de l’« être-sous-drogue », de la follia, des expériences de sur-réalité, de l’enchantement, 
de la rhétorique de répétition, de la musicalité, de l’érotisme, etc.



231ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

Ossia En 1619 Stefano Landi compose et publie La morte d’Orfeo97. Cette œuvre 

a la particularité de ne s’intéresser qu’à cette phase du mythe d’Orphée, 

où, ayant déjà perdu Euridyce, il ne se consacra qu’à son chant de deuil et à fuir toutes 

les figures de l’amour. Il exaspère alors furieusement bacchanales et ménades qui le 

mettront en morceaux. Le mythe est ici cruel mais il dit précisément cette mise en pièce, 

ce morcellement, ce dépeçage du poète, le depeçage de la figure élégiaque et hymnique 

du poète. Dans sa douleur, Orphée organise une fête pour son anniversaire (il s’agit donc 

d’un rituel calendaire), gioit’al mio natal, d’abord faite pour que les éléments du monde se 

réjouissent (acte ii, sc. 1) et ensuite pour les immortels en les invitant à un festin (acte ii, sc. 

2) : oggi in lieto convito siedono i Dei. Mais, dans sa haine de ce qui fait éprouver l’amour, 

Orphée refuse de convier Bacchus ou Dionysos : « Venite pur Celesti! Bacco no, ch’io non 

/ voglio, Bacco no, ch’io non chiamo, / Che nei lieti conviti ardir’e orgoglio / E spess’ancor 

furore suol eccitar al core ». Orphée organise ainsi un étrange festin (convito) où seuls les 

immortels et les hommes sont conviés à gioire meco in verd’erboso speco. Les femmes ne 

peuvent s’y mêler : voi donne, lontane ite dalle mie gioie / è mio desire, ite pur donne insane. 

Bacchus est outragé de ne pas avoir été invité (acte iii, sc. 1) et considère alors que conviensi 

la morte a chi disprezza amore. Il déclenche la fureur des ménades (acte iii, sc. 298) : « Le rie 

furie d’Averno venghino prima / ad incitar il core, poscia l’anciderem / senza dimora. Mora! 

Mora! Mora! Mora! Mora! ». Stefano Landi réalise alors (acte iv) un tour de force par lequel 

Orphée a la pré-connaissance de son sort et en même temps le peur et l’envie de cette mort, 

vengo e ti seguo; ahi, lasso! Il se fige (non puó spiegare un passo e’ rigido il piede) dans l’attente 

de la mort qui aura lieu à la scène suivante, figurée dans le chœur furieux des ménades : c’est 

un acte de défiguration : 
Bacco Niseo, Libero Bacco, Bacco

Niseo, Lieo Evio, Bacco Tirsigero […]

Lupo non è né fiera, e sembra un uomo, 

anz’è ‘l nemico Orfeo. 

Dunque s’uccida dove s’annida. 

Dunque a vendetta corriamo in fretta.

97 Stefano Landi (1586-1639) publie en 1619 une adaptation du drame d’Orphée – après celles de Jacopo Peri 
et Giulio Caccini en 1600, celle de Claudio Monteverdi en 1607 et celle de Domenico Belli en 1608 – mais en 
ne choisissant, lui, que l’espace du mythe où se noue la douleur du deuil et la mise en pièce d’Orphée par les 
Bacchantes. C’est, bien sûr, cette mise en pièce, ce déchirement du poète qui nous intéresse ici. Stefano Landi 
La morte d’Orfeo, dir. Françoise Lasserre, Akadêmia, Zig-zag territoires, 2006.
98 Cette scène est particulièrement saisissante, construite sur un double système de mise en écho, elle expose, 
chez les ménades, un sentiment d’abandon qui se transforme en fureur meurtrière. 



232

La figure d’Orphée, autrement dit la figure du poète, est alors la figure complexe de celui qui 

a le pouvoir et la puissance de la fête, mais en même temps la puissance de cette plainte qui 

regrette et qui pleure déjà la fête dans un post festum. La figure du poète est singulièrement 

cette puissance de la défiguration99.

		 Nous centrerons nos recherches sur deux phénomènes majeurs qui ont exploré cet évidement, 

la rhétorique et la poétique. Nous savons que la rhétorique a toujours opposé, comme visée 

morale, d’une part un style qui vise à l’explication et un style qui vise à l’impression100 : mais 

il faut encore pousser les investigations avec, dans un premier temps le texte de Démétrios 

de Phalère101 qui divise le style en quatre types  : le grand style (megaloprep»j), l’élégant 

(glafurÒj), le simple („scnÒj) et le véhément (deinÒj)102. Le grand style ou style oratoire 

«  repose sur trois points  : la pensée, le vocabulaire et un agencement adapté103  ». Le style 

élégant « est un style plein de grâce et d’enjouement. Parmi les grâces, les unes sont grandes et 

nobles, ce sont celles des poètes ; les autres, plus triviales et plus comiques, ressemblent à des 

moqueries104 ». Le style glaphuros repose, selon Démétrios sur quatre principes essentiels, la 

concision (suntom…aj, § 137), la disposition (t£xewj, § 139), le vocabulaire (lšxewj, § 142) 

ou beauté des mots (kal¦ ÑnÒmata, § 173) et l’agencement (sunqšsewj, § 179). Reste alors 

le style simple105 qui se définit par son évidence (enarge…aj) et le style véhément106. 

		 Il nous faut maintenant explorer les textes de Denys d’Halicarnasse107 qui opposent, 

d’une part, un style fondé sur l’harmonia austera, c’est-à-dire un style de la rudesse (¢droj et 

¢usthrÒj)108 :
La première harmonie, est grave, austère et noble et recherche un caractère antique. 

99 Voir ch. v, 2, §3, p. 284. 
100 On retrouve une sorte d’archéologie de cette distinction chez Aristote dans la Poétique et essentiellement 
dans dans la Rhétorique, entre un style clair, sans effet et un style plus recherché, livre iii, 2 & 3, 1404b.
101 Démétrios de Phalère, Peri herménéias, trad. Pierre Chiron, Belles Lettres, 1993.
102 Ibid., § 36.
103 Ibid., § 38, « ™n trisˆ d¾ tÕ megaloprepšj: diano…a, lšxei, tù sugke‹sqai prosfÒpwj ». S’oppose au grand 
style, le style froid (yucrÒu) § 114.	
104 Ibid., § 128, « 'O glafurÕj lÒgoj carientismÕj kaˆ ƒlarÕj lÒgoj ™st…. Tîn d� car…twn aƒ mšn e„si me…

zonej semnÒterai, aƒ tîn poihntîn, aƒ d� eÙtele‹j m©llon kaˆ kwmikèterai, skèmmasin ™oiku‹ai ». S’oppose 
au style élégant, le style affecté (kakÒzhlon) § 186.3.	
105 Ibid., § 190. S’oppose au style simple, le style sec (xhrÕj) § 114.	
106 Ibid., § 240. S’oppose au style véhément, le style disgracieux (¥carij) § 114.	
107 Denys d’Halicarnasse, Opuscules rhétoriques, « Sur l’excellence de l’élocution de Démosthène », ch. xxxix 
et xl.
108 Ibid., ch. xxxix., «Ἡ μὲν δὴ πρώτη τῶν ἁρμονιῶν ἡ γεννικὴ καὶ αὐστηρὰ καὶ μεγαλόφρων καὶ τὸ 
ἀρχαιοπρεπὲς διώκουσα, τοιάδε τίς ἐστι κατὰ τὸν χαρακτῆρα ».



233ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

et, d’autre part, un style fondé sur l’harmonia glaphyra, c’est-à-dire un style élégant aux liaisons 

riches109 :
La seconde harmonie est gracieuse et théâtrale et préfère l’élégance à la gravité. […] Elle a comme visée 

et comme effectivité de contracter et de tisser les différentes parties de la période.

L’adjectif glaphyros (glafurÒj) signifie creusé, poli, précieux, il renvoie à la glyphè (gluf¾) 

qui signifie la gravure, l’entaille et enfin la glyphe, le caractère que l’on creuse dans la cire du 

grammatéion et le caractère d’imprimerie qui creuse et orne le papier, en ce sens que toute 

incision est un évidement et toute graphie (glyphe) est un creux. Toute écriture, toute marque 

et toute signature est en somme un ornement qui procède par évidement ; évidement de la 

forme, creusement du nom et épuisement du sens. Tout langage, toute parole est, selon les 

propres termes de Denys d’Halicarnasse, d’une part, un creusement (glaphyra) dans la matière 

même du langage, c’est-à-dire un évidement qui le rend élégant, qui le polit et qui lui donne 

du lustre et, d’autre part, une sorte de « théâtralisation » (théâtrikè), en ce sens que le langage 

a d’abord à voir avec la vision plutôt qu’avec le sens. Toute langue, toute parole, toute écriture 

est donc le creusement du langage, son évidement, son épuisement. 

		 La poétique, quant à elle, oscillera entre une rhétorique du plein et du creux, entre une 

rhétorique de la littéralité et une rhétorique de la littérarité. Il existe par ailleurs des liens très 

puissants entre la pensée théologique de l’hymne et la pensée poétique pour l’ensemble de ces 

questions110 :
la poésie est, autrement dit, un champ de tensions traversé par les deux courants de l’harmonia austera et de 

l’harmonia glaphyra, aux pôles extrêmes desquels se trouvent, d’un côté l’hymne qui célèbre le nom, et, de 

l’autre, l’élégie, c’est-à-dire la plainte sur l’impossibilité de proférer les noms divins. 

		 Cette tension relevée par Giorgio Agamben signale et exprime l’obsession de la poétique 

entre une écriture qui ose et qui assume la monstration et l’exposition du nom, le nom divin, 

le nom de l’autre, l’être aimé, l’objet, dans l’ambitus d’une langue de la figure et de la trope 

à celle de la littéralité, et une écriture qui n’assume pas cette économie du nom et lui préfère 

l’épuisement du sens (parce qu’il est impossible et parce qu’il est impuissant) et la dynamique 

de la grammaire, c’est-à-dire l’exposition de la puissance du fonctionnement de la langue. 

Nous avons, en somme, une sorte d’inversion des systèmes de valeur, une sorte de chiasme 

logique qui opposerait, d’une part, une poésie du nom insérée, creusée dans la rhétorique et 

109 Ibid., ch. xl., « Ἡ δὲ μετὰ ταύτην γλαφυρὰ καὶ θεατρικὴ, καὶ τὸ κομψὸν αἱρουμένη πρὸ τοῦ σεμνοῦ, 
τοιαύτη· […] τὸ γὰρ ὅλον ἐστὶν αὐτῆς βούλημα, καὶ ἡ πολλὴ πραγματεία, περὶ τὸ συσπασθῆναί τε καὶ 
συνυφάνθαι πάντα τὰ μόρια τῆς περιόδου ».
110 Nous renvoyons à une lecture de l’ouvrage de Giorgio Agamben, Le règne et la gloire et notamment le 
chapitre « Archéologie du savoir », 8.18-8.26, p. 356. 



234

une poésie de la grammaire fondée sur la combinatoire et la juxtaposition, et, d’autre part, une 

poésie du nom fondée sur une sorte de parrhésie, matérique comme exposition et affichage 

du nom dans sa plus stricte littéralité et qui le dépouille de toute connotation et dénotation 

et, une poésie, dont la langue n’a pas pour objet, pour vision, le sens ni la signification, une 

langue comme exposition intégrale d’elle-même111. 

		 Il s’agit maintenant de tenter une analyse et une explicitation de trois concepts fondamentaux 

qui dérivent de la pensée de la kénose et qui nous permettront de l’appréhender : l’évidement, 

l’asémanticité, et la parataxe. 

		 On peut tenter de comprendre la kénose par le concept jésien de l’asémanticité, ou plus 

exactement par l’« affirmation du noyau asémantique de la parole112 » : 
le parler qui retentit n’a aucun contenu : c’est une pure volonté de parole. Le contenu de la voix du secret 

qui retentit enfin n’est autre que le fait que le « secret parle ». Pour que cela ait lieu, il est nécessaire que les 

modalités du parler soient décantées de tout contenu, et qu’elles le soient en termes totalisants, à même 

de conclure en un instant toute l’activité passée, toutes les paroles prononcées. D’où l’organisation dans 

le contexte des Élégies de la multitude des lieux communs rilkéens, y compris les plus anciens. Mais de 

là aussi, la nécessité qu’il existe un lieu quelconque où faire confluer les contenus de ces topoi, afin que 

dans les Élégies ils puisent résonner à vide…113 

On connaît le commentaire de Jesi et d’Agamben qui consiste à lire les Élégies de Duino 

comme une hymne dont la langue tourne à vide114 : 
La définition par Furio Jesi des Élégies comme poésie qui n’a rien à dire, comme pure « affirmation du 

noyau asémantique de la parole », vaut, pour l’hymne en général, et définit en fait l’intention la plus 

spécifique de toute doxologie. Au moment où elle coïncide parfaitement avec la gloire, la louange est 

sans contenu, elle culmine dans l’amen qui ne dit rien, mais consent seulement et conclut ce qui est 

déjà dit. Ce que les Élégies déplorent et, en même temps, célèbrent (en vertu du principe que la plainte 

ne peut se faire entendre que dans la sphère de la célébration), c’est précisément l’absence irrémédiable 

de contenu de l’hymne, la langue qui tourne à vide comme forme suprême de la glorification. L’hymne 

est le désactivation radicale du langage signifiant, la parole rendue absolument sans emploi, et pourtant 

conservée comme telle dans la forme de la liturgie. 

111 Pour préciser les formes de ce schéma, nous avons d’un côté, ce que nous nommons une poésie du nom – 
celle fondée sur la rhétorique – et qui renvoie à l’exercice « traditionnel » de la poésie dont Rilke en est l’exemple 
et la continuité, et nous avons de l’autre côté, ce que nous nommons une poétique de la combinatoire dont 
Mallarmé en est la paradigme. Puis nous avons proposé, d’un côté, une poésie du nom – fondée sur la parrhésie 
– qui renvoie aux formes de la poésie matérique, c’est-à-dire à l’exercice d’une matérialité de l’herméneutique, et, 
de l’autre côté, une poésie comme exposition qui recouvre essentiellement les expériences de la poésie concrète 
et surtout celles de l’art conceptuel qui expose le texte dans sa plein potentialité. Il s’agit bien sûr d’un schéma, 
à l’intérieur duquel, une multitude de combinatoires peuvent s’effectuer. 
112 Furio Jesi « Rilke, “Elegie di Duino. Scheda introduttiva” », Cultura tedesca, n°12, 1999, p. 120.
113 Ibid., op. cit., p. 118. 	
114 Le règne et la gloire, op. cit., p. 354 & p. 260. 



235ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

		 Nous sommes face à deux définitions d’un langage qui s’est vidé de son contenu, 

qui s’est asémantisé et qui prend forme dans la langue poétique. Le premier élément 

d’importance est de saisir que cette langue a lieu lorsqu’elle retentit (risuona), lorsqu’elle 

résonne ; faire entendre de nouveau, c’est donc en somme faire un lieu à écho, un lieu 

de la résonance. Lucrèce avait écrit dans le De rerum naturæ, que tout lieu à écho est un 

temple, c’est-à-dire un espace séparé et coupé du reste. Ce qui résonne, ce qui retentit, 

c’est le langage dans l’instant (punto) de son énonciation. Furio Jesi dit précisément tali 

da conchiudere in un punto tutta l’attività trascorsa, comme une sorte de réminiscence de 

la pensée benjaminienne et heideggérienne : à même de conclure en un point ou selon 

l’expression d’Heidegger en une pointe ; « ce temps qui envoûte est lui-même cette pointe 

qui rend essentiellement possible le Dase in 115  ». La langue énoncée, comme volonté 

d’elle-même, se constelle dans l’instant. Ce retentir est la mesure de l’être-saisi dans le 

temps. Ce qui se fait entendre à nouveau n’est donc que la puissance de cette volonté 

de parole comme exposition de ce qu’elle est, c’est-à-dire sous la forme de ce que Walter 

Benjamin appelle une prose intégrale. Cette langue qui retentit ou cette prose intégrale 

porte alors le nom de poésie lorsqu’elle s’acharne à s’incruster, à se creuser, dans l’écrit116. 

Il y a donc bien, soit une poésie du creusement qui s’insère dans la rhétorique, dans les 

topoi, soit une poésie117 qui garantit l’épuisement du sens dans l’exposition de sa structure. 

Cette langue qui retentit, Giorgio Agamben l’appelle « une poésie qui n’a rien à dire » 

(che non a nulla da dire) et qu’il faudra sans doute que nous appelions une « poésie qui a 

rien à dire » dans cette double tension de la négativité et de l’agrammaticalité. La forme 

même de la glorification (doxazein), pour Giorgio Agamben, est cette langue qui tourne 

à vide (il girare a vuoto) ; on peut alors émettre l’hypothèse que ce qui constitue la mesure 

de ce doxazein, soit comme visée théorétique, soit comme acquiescentia, soit comme 

se-tenir-à-soi, est l’expression de notre langue qui tourne à vide et résonne dans l’instant 

qui nous absorbe et qui est la pointe qui nous fait voir que ce que nous avons comme 

tâche, comme œuvre (ergon) c’est précisément notre présence dans cette langue. Pour 

paraphraser Giorgio Agamben, notre langage et nous-même sommes rendus sans emploi 

(inoperosi) et cependant maintenus comme tels dans nos figures.

115 Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit., p. 225. 	
116 Il y aurait ici une contradiction avec ce que nous avons avancé dans l’analyse du concept de «  prose 
intégrale » chez Benjamin si nous ne relevions cette forme de l’archarnement. La prose intégrale n’est jamais la 
forme poétique à moins qu’elle ne s’incruste dans les figures les plus radicales (sa modernité). Sans doute que la 
radicalité la plus surprennante de la poésie est d’être la figure linguistique de l’intermittence. 
117 Voir ch. v. 



236

		 On peut encore approfondir et chercher chez Adorno, dans les pages des commentaires 

sur la poésie d’Hölderlin, intitulées « Parataxe »118 et dans Théorie esthétique119. Adorno, en 

somme, a essayé durant toute sa vie de constituer une théorie non théorique, bien sûr fondée 

sur la contradiction mais surtout sur la littérature et sur la musique. Il élabora120 une pensée 

en modèle, in Modellen denken pour en venir à échafauder, des années plus tard, une pensée 

qui se constitue dans et par une écriture paratactique. Une écriture paratactique signifie une 

écriture entièrement fondée sur la parataxe (par£-t£ssw) et la juxtaposition et qui rejette alors 

l’ensemble des structures hypotactiques (Úpo-t£ssw) de la subordination et de la hiérarchie. 

Il s’agit alors d’une écriture de la « constellation121 » ou de la configuration, c’est-à-dire une 

écriture du discours configuratif, en somme, du discours qui affecte une forme122. Ce que 

cherche Theodor W. Adorno c’est à saisir la puissance de la constellation mais en maintenant 

le langage dans sa puissance d’explosion et non dans sa puissance sémantique, en somme de 

maintenir le langage dans sa forme de parole : 
Percevoir la constellation dans laquelle se trouve la chose signifie pour ainsi dire déchiffrer l’histoire que 

le singulier porte en lui en tant qu’advenu. […] La connaissance de l’objet dans sa constellation est celle 

du processus qu’il accumule en lui123. 

Quelques années plus tard Adorno poussera la tension encore plus loin, se séparant alors de 

la mesure de la connaissance : 
Le paradoxe qui fait que l’art dise quelque chose et pourtant ne le dise pas a pour fondement le fait que cet 

élément mimétique par lequel il dit s’oppose en même temps au dire comme opacité et particularité124.

Ici, il faut comprendre d’abord «  l’élément mimétique  » comme ce que Walter Benjamin 

appelait une pensée en image, une Denkbilder selon son néologisme : cette pensée en image 

est alors réalisée par la configuration ou l’emblématisation. Ensuite il faut comprendre 

«  l’opacité » comme la mesure d’une herméneutique matérielle et enfin la « particularité » 

comme l’effet, le geste linguistique qui se commet dans cette tension paradoxale. 

118 Notes sur la littérature, trad. Sybille Muller, Flammarion, 1984, p. 307-350, conférence donnée en 1963 et 
publiée en 1964 dans la revue Neue Rundschau.
119 Théorie esthétique, trad. Marc Jimenez, Klincksieck, 2004.
120 Dans la Dialectique négative, voir essentiellement l’introduction : « Penser philosophiquement signifie pen-
ser en modèles : la dialectique négative est un ensemble d’analyses de modèles. »
121 Nous renvoyons bien sûr aux textes de Walter Benjamin, Sur le concept d’histoire, xv et Livre des passages, 
[N3,1], à la Dialectique négative, ii « Constellations » et à la note 65 du texte « Parataxe », op. cit. : « Si sa poésie 
[celle d’Hölderlin] ne peut plus faire naïvement confiance ni au mot poétiquement choisi ni à l’expérience 
vivante, elle espère néanmoins que la constellation des mots, et plus précisément une constellation qui ne se 
contenterait pas de la force apodictique, lui apporte une présence charnelle ».
122 Voir Pierre V. Zima, Critique littéraire et esthétique, ch. ix, L’harmattan, 2004.
123 Dialectique négative, op. cit. p. 201.
124 Théorie esthétique, op. cit. p. 262.



237ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

		 On peut alors comprendre le concept de désœuvrement comme le maintien de ce paradoxe 

et comme le maintien de l’évidement des langages. On a alors, semble-t-il, deux manières de 

saisir ce désœuvrement, soit comme l’adhésion intégrale à ces régimes, l’« être-sous-drogue » 

exposé par Flaubert dans Madame Bovary et théorisé par Avital Ronell125, soit comme 

jubilation (graduelle) de la sortie, momentanée du logos.

		 Les recherches de la philosophe américaine Avital Ronell nous fournissent une 

transition afficace entre l’être-jété dans la viduité, l’être addictié et l’être-dans-la-festivité. 

Elle propose une lecture – dont l’exergue, comme lieu essentiel du hors de l’œuvre126, est 

bien sûr le fragment 86 du Gai savoir de Friedrich Nietzsche – de la littérature, de l’œuvre 

en somme, comme la formule de l’être-sous-drogue, de l’être-addicté. Pour Avital Ronell, 

Madame Bovary est cette figure paradigmatique de l’être-addicté, de l’être-jeté dans le 

manque. 

		 L’hypothèse, clairement établie ici, est que l’œuvre – sous-entendu l’œuvre d’art – 

est la figure de notre rapport matériel au manque, manque de détermination, manque 

de vouloir, manque d’usage comme tranquilisant, mais qui ne le comble jamais, au 

contraire, qui le nourrit, sans cesse, sous cette forme de l’addiction (du manque) comme 

irrésolution entre faire et puissance d’inopérativité. L’œuvre est la figure ensorcellante de 

cette irrésolution. L’œuvre est la première figure addictive qui nous livre le mode d’emploi 

des véritables addictions et qui transforme l’être-là et l’être-dans-la-festivité en être-sous-

drogue. L’addiction est absolument non-contigente, elle se livre comme condition entière 

et intégrale de notre être-addicté127. L’addiction et l’ivresse128 sont liées indéniablement à 

des temporalités différentes, celle de la résolution et celle de l’irrésolution. L’être-addicté 

est l’être disposé (le penchant) au manque comme irrésolution et viduité de sa pulsion 

appétitive et volitive (der Drang)129 :
Dans l’appétit pur, le souci (Sorge) n’est pas encore libéré bien que lui seul rende ontologiquement 

possible cet être sous pression du Dase in à partir de lui-même ; tandis que, dans le penchant, le souci 

est toujours déjà engagé. Penchant (des Hanges) et appétit (der Drang) sont des possibilités qui ont leur 

racine dans l’être-jété du Dase in130.

125 Addict, Bayard, 2009.
126 Nous renvoyons à la lecture de Modernes sans modernité de Pierre-Damien Huyghe, op. cit., qui propose de 
voir dans l’exergue, le hors-d’œuvre, un geste essentielle de la fidélité (voir ch. ii, 4, p. 121).
127 Addict, op. cit., p. 58-59. 
128 Voir chapitre suivant. 
129 Martin Heidegger, Être et temps, trad. F. Vezin, Gallimard, 1986, § 41 « L’être du Dase in comme souci ».
130 Ibid., p. 246.	



238

Le souci (Sorge)131 est toujours présupposé ontologiquement par l’envie et il est constitué, 

selon l’analyse de Martin Heidegger, de trois phénomènes, le penchant (Neigung zu), la 

distance (Abstand) et la fermeture (Abriegelung). Cependant, ce manque qui cherche à être 

comblé, tend systématiquement vers quelque chose – et nous précisons bien « quelque chose » 

parce qu’il ne s’agit pas forcément d’un objet intégralement matériel – vers quelques objets 

de l’addiction : 
« Ce vers quoi on éprouve l’addiction est de se laisser attirer par la sorte de chose dont l’addiction à soif 

(Martin Heidegger, p. 254)» Qu’est-ce que cette sorte de chose ? Heidegger laisse la question ouverte 

– peut-être n’importe quel opiacé, peut-être des figures, des agents ou toute autre exigence extatique, 

l’amour par exemple […]132.

Nous avons donc une cartographie des objets de l’addiction, qui sont essentiellement les 

figures et les agents et nous avons aussi la cartographie des temporalités de l’être-disposé. 

On aurait alors deux expériences du temps , le temps opératif de l’expérience grammaticale, 

celui de l’exposition possible de la sèma et le temps opératif épochale ou temps paratactique 

ou temps théorétique, celui de l’exposition possible et matérielle de la sortie de la séma. Deux 

modèles : la puissance opérative et générative du langage et des langues comme exposition 

toujours possible et toujours renouvelée de la parole et le désœuvrement comme exposition 

de la puissance de la langue. 

		 Il n’est pas impossible que le modèle principiel en soit la festivité. 

	 5. L’être-jeté et l’ivresse

		 Nous avons tenté d’analyser, à partir des régimes de la festivité le double concept de 

désœuvrement et de viduité. Nous avons posé l’hypothèse d’un être désœuvré, ou plus 

exactement d’un être du désœuvrement dans une temporalité bien particulière. Nous avons 

eu recours au concept de viduité des machines ou des dispositifs pour appréhender la forme 

de l’être-laissé-vide. Laissé-vide dans un temps de l’instant et laissé-vide dans l’expérience 

d’une langue qui s’est creusée et que nous avons nommée asémanticité. L’hypothèse que 

nous avions posée est la suivante : il est possible que le modèle d’analyse le plus précis, et 

essentiellement le plus efficace pour appréhender les régimes linguistiques, et donc les régimes 

131 Pour être explicite il faudrait faire ici (mais ce n’est pas le lieu) une archéologie du concept de souci et du 
concept de la Sorge heideggérienne à partir (et comme révocation) du concept platonicien (et socratique) et 
l’épiméléia héautou comme disposition à l’occupation et à la connaissance. 
132 Addict, op. cit., p. 59.



239ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

linguistiques artistisés, soit les régimes de la festivité, ce que nous nommons les régimes de la 

festivité et parmi ces régimes, celui, complexe et dense, de l’ivresse. La question est complexe 

parce qu’elle nous oblige, à la condition que nous devions observer notre contemporain, à 

regarder avec attention l’intrication des notions de bonheur, de désir, de plaisir, de jouissance 

et enfin d’ivresse. Nous avons défini133 les questions du désir ainsi que les différentes mesures 

du bonheur : il y aurait en somme deux visées hétérogènes et conjointes de l’appréhension 

du bonheur, une visée hédoniste dont nous connaissons le succès dans notre culture et une 

visée eudaimoniste. Nous avons confondu le sens du bon-heur, l’être-bien (eu-zen) avec une 

visée « hédoniste » de satisfaction – le plaisir et la jouissance – comme être-bon, autrement 

dit, comme un être qui tend vers la substance matérielle d’un bien esthétique. Dans cette 

confusion nous saisissons le bonheur comme une visée qualitative et nous perdons, ainsi, sa 

seule possibilité, comme visée adverbiale. Il nous faut cependant préciser que cette visée vers le 

plaisir n’a pas toujours eu la même intensité selon les époques. On a toujours considéré, avec 

plus ou moins de force, que le test d’artistisation essentiel, c’est le plaisir, le degré de plaisir 

qu’un objet peut procurer : cet objet comme objet d’art. Or la prévalence du plaisir sur la 

puissance gnoséologique du rapport que nous entretenons avec l’objet trouve son paroxysme 

au moment où l’objet acquiert un statut d’œuvre consommable : le devenir consommation de 

l’œuvre et de l’objet. Il faut se souvenir que c’est la classe dirigeante et industrieuse du xix° siècle 

qui achète des œuvres sans appartenir, jamais, à la classe des intellectuels. Il faut dorénavant, 

dit Adorno, que l’art soit profitable et qu’on puisse en tirer quelque chose : « la bourgeoisie 

désire que l’art soit voluptueux et la vie ascétique134 », c’est-à-dire que l’éros et l’askésis135 soient 

absolument séparés, l’un dans un espace si possible hétérotopique, l’autre dans l’espace de 

l’opérativité. La vie érotique est alors, systématiquement, encadrée. Si l’on ne peut constituer 

des tests d’artistisation sur la puissance gnoséologique et herméneutique avec l’œuvre, il ne 

reste alors que le plaisir et la jouissance. Un objet est un objet d’art parce qu’on en jouit, 

doublement. On en jouit d’abord comme objet de consommation, mais une consommation 

qui ne s’absorbe pas jusqu’à un abusus de l’objet. Une consommation, rituelle, presque privée 

d’usage mais qui maintient l’objet, en tant que tel, dans sa puissance d’exposition et, sur 

le modèle de la puissance de son pro-ducteur, dans son aspect et sa signature136. Mais ces 

133 Voir ch. i, 1, 1.1, §1, p. 47. 
134 T. W. Adorno, Théorie esthétique, Klincksieck, 1995, p. 32.
135 Voir Michel Foucault, Herméneutique du sujet, Gallimard, 2001, leçon du 6 janvier 1982.
136 Se pose, ici encore, le problème de l’œuvre sur le modèle de l’économie théologique des Pères de l’Église 
qui nous obligent à être les administrateurs d’une œuvre dont nous ne sommes pas les auteurs, et le problème 
de l’œuvre à laquelle nous ne participons jamais intégralement puisque nous sommes toujours privés 



240

objets n’accèdent pas – plus – à autre chose qu’une forme voilée non plus sous la forme de 

l’énigme mais sous la forme de l’extinction. Le maintien de cette puissance d’exposition et de 

production est une économie. On en jouit ensuite comme possibilité de récupérer, d’arracher, 

à cette forme privée d’usage, un nouvel usage, une nouvelle forme de consommation, la 

jouissance. Jouissance matérielle et économique, mais aussi jouissance de la manifestation 

de soi devant l’œuvre, qui concède à l’être, une nouvelle identité, l’™r£smioj, l’aimable, le 

gracieux, le désiré. Mais cette figure de l’être ™r£smioj est double ; l’être livré à l’œrwj peut 

accéder à la forme de ce que Giorgio Agamben appelle la figure de la singularité quelconque137, 

le quodlibet ens, l’être désirable, mais il peut accéder aussi à la forme du «  gracieux  », le 

gracioso, c’est-à-dire le bouffon de la comédie baroque espagnole et italienne. L’être aimable 

(gratus) devient un gratulator, c’est-à-dire un être qui se félicite de l’objet dont il jouit (qu’il 

possède). En somme il y aurait deux formes, celle du gratulator comme satisfaction de soi 

dans le non-usage d’une possession et celle de l’être désirable comme figure spinozienne de 

l’acquiescentia. Il suffit ensuite d’établir des codes, des règles (askèsis) pour cadrer ce « jouir » 

dans ce qu’on prendra l’habitude d’appeler le « bon goût » et les critères esthétiques…

		 L’art produit-il de la jouissance ? on sait par ailleurs qu’il n’y a en soi pas d’art, pas plus que 

de non art, il y a de l’artistisé, du non-artistisé et du dé-artistisé138. L’artistisé est-il alors du 

plus jouissif ? l’artistisé est-il ce dont on jouit doublement ? 

		 Il faut ici renvoyer précisément aux commentaires qui absorbent les dernières années 

d’Adorno  : il écrit «  ce que la conscience universelle et une esthétique complaisante 

ontologiquement de son usus et de son abusus (à moins de déterminer le droit positif de la propriété tel qu’il 
est déterminé en 1322 par le pape Jean xxii dans sa bulle Ad conditorem canonum. Cependant la figure positive 
de la propriété ne garantie pas la puissance morale et éthique de l’usage). L’œuvre d’art est alors sur ce modèle 
d’une jouissance détachée, conceptuelle, figurée, fantasmée qui ressemble à une participation, qui est, en soi, 
une participation, mais si spécifique qu’elle n’abuse, pour ainsi dire, jamais de l’œuvre. L’œuvre est sacrée, 
insaissable, impérissable : pour cela elle n’est jamais rendue à l’usage, elle est saisie comme un incompréhensible 
et elle est séparée du quotidien afin de la conserver. C’est ce qu’on nomme, dans la figure de la forclusion de 
l’art, l’acatalepsie et les hétérotopies. Sur ces figures de la sacralisation et de la muséification de nos objets, voir 
Giorgio Agamben, « Éloge de la profanation » in Profanations, op. cit. : « l’usage pur est quelque chose qu’on 
se saurait jamais posséder, qui ne peut jamais constituer une propriété (dominium). L’usage est toujours une 
relation avec ce qu’on ne saurait s’approprier, il se réfère aux choses en ce qu’elles ne peuvent pas devenir un 
objet de possession. Mais, de cette manière, il permet aussi de mettre à nu la véritable nature de la propriété qui 
n’est jamais que le dispositif qui déplace l’usage des hommes à l’intérieur d’une sphère séparée où il se convertit 
en droit. Si les consommateurs sont malheureux dans les sociétés de masse, ce n’est pas seulement parce qu’ils 
consomment des objets qui ont incorporés leur inaptitude à l’usage, mais aussi parce qu’ils croient exercer sur 
eux leur droit de propriété, parce qu’ils sont devenus incapables de les profaner » (p. 105).
137 Giorgio Agamben, La communauté qui vient, Seuil, 1990, p. 11 et passim.
138 Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit. p. 142 sq. 



241ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

se représentent sur le modèle de la jouissance réelle par “jouissance artistique” n’existe 

vraisemblablement pas du tout139 ». Il faut bien sûr relever avec précision les propos d’Adorno : 

d’une part, il n’y a pas de jouissance artistique comme il y a une jouissance réelle et, d’autre 

part, cet « il n’y a pas » est vraisemblable, on peut donc toujours continuer d’y croire mais 

aussi d’y faire croire. C’est à partir de ce système qu’il est possible de comprendre l’ensemble 

des régimes mythologiques et doxiques qui constituent ce discours. C’est à partir de cela qu’il 

est encore possible de comprendre la théorie du simulacre de Georges Molinié : la jouissance 

comme test d’artistisation est un simulacre comme simple facticité de la jouissance réelle. 

		 C’est à partir de cela qu’il faut maintenant appréhender la question de l’objet comme objet 

dit d’art. Il s’agit alors de deux jugements différents : l’un est un objet artistisé l’autre non. 

Cela renvoie donc à la question du jugement140. L’œuvre pour Kant (ou le beau) est l’objet 

d’un plaisir désintéressé, c’est-à-dire d’un « hors de tout intérêt propre »141 :
Le goût est le pouvoir de juger d’un objet ou d’un genre de représentation par pur plaisir ou déplaisir 

(Wohlgefallen oder Missfallen), hors de tout intérêt propre. L’objet d’un tel plaisir se nomme beau.

Cela signifie d’abord qu’il s’agit d’un ressenti qui excède notre présence et qui excède le désir 

« d’avoir quelque chose pour soi-même, notamment en user et en disposer en toute propriété »142. 

Ensuite, cela signifie que l’œuvre produit une satisfaction contenue dans l’instant, dans la pointe 

(Augenblick) sans qu’il soit possible d’en tirer plus ou d’en obtenir plus. Le désintérêt est donc 

en soi un espace non eutopique mais fondamentalement hétérotopique : l’être-désintéressé est 

fondamentalement un être qui ne vise pas à une (e)utopie mais disjoint les espaces du langage. Le 

plaisir de l’œuvre est fondamentalement hétérotopique. Il n’y cherche que sa propre satisfaction 

(que sa propre satisfaction contemplative), bien sûr comme l’acquiescentia de Spinoza mais 

aussi comme mesure du repos143. Le désintéressement enfin est ce qui ne porte que sur la 

« représentation » de l’objet sans jamais porter un intérêt à ce qu’il est comme objet :
Quand nous prenons de l’intérêt à quelque chose, nous mettons cet intérêt dans un avoir en vue ceci ou 

cela que nous nous proposons et voulons faire de ce quelque chose. Ce à quoi nous prenons de l’intérêt, 

est toujours pris, c’est-à-dire représenté, en vue de quelque chose144. 

139 Théorie esthétique, op. cit., p. 31.
140 Il faudrait revenir au moins aux questions du jugement chez Platon, voir Hippias majeur, à la question du 
choix, de la proairésis chez Aristote, voir les Éthiques et enfin chez Kant la question du jugement de goût, voir 
« Analytique du beau », Critique de la faculté de jugement, 1790, in Œuvres, Gallimard, ii, p. 805. Voir aussi pour 
une appréhension différente (disparition du concept de beauté comme définition du désintéressement kantien) 
Mehdi Belhaj Kacem, Inesthétique & mimésis, Ligne, 2010, p. 17. 
141 Ibidem. 
142 Martin Heidegger, Nietzsche i, op. cit. p. 103. 
143 Cette expérience est très graduelle, il faudrait l’étudier de la tranquillité, à l’endormissement, au sommeil.
144 Nietzsche i, op. cit. p. 103.	



242

		 Le plaisir de l’œuvre est hétérotopique, désintéressé et immatériel. 

		 L’œuvre ne délivre pas de jouissance – un simulacre – parce qu’elle est trop intrinsèquement 

liée à la connaissance. L’œuvre est un double mouvement esthétique et gnoséologique, et c’est 

bien sûr dans ce paradoxe que la jouissance ne peut jamais, à la lettre, physiquement advenir. 

La jouissance n’est qu’un plaisir, plaisir du texte et de l’œuvre, plaisir de sa compacité et plaisir 

de sa puissance discursive. Cette double tension constitue deux puissances propres à l’œuvre, 

la puissance philologico-herméneutique et la puissance de la compacité et de la discursivité. 

L’œuvre est un objet qui n’accède jamais au dévoilement  : pour reprendre la formule de 

Platon145, celui qui fait l’œuvre « ne produit pas en tant que désocculté ce qui produit (oÙk 

¢lhqÁ poie‹ apoie‹) ». L’œuvre doit se maintenir dans cette puissance d’occultation. L’œuvre 

s’ouvre aux régimes de l’artistisation quand elle atteint cette tension dialectique jusqu’à en 

exploser : c’est au sens propre que ce Walter Benjamin nommait une image dialectique. Cette 

puissance explosive de l’œuvre est ce qui constitue un de ces invariants146. 

		 Quelle est alors la matérialité de cette tension si elle n’est pas la jouissance ? 

		 La première réponse qu’il est possible d’apporter, c’est la structure médiatisable de l’œuvre, 

autrement dit sa puissance doxique et endoxique147. En somme, celui qui s’expose dans 

l’œuvre – ou avec l’œuvre – s’extrait de l’insuffisance et du désintéressement. L’œuvre est 

suffisante. C’est ce que nous avions nommé la méta-opérativité148. L’œuvre ne tend, en soi, à 

rien d’autre qu’elle-même, c’est-à-dire à son maintien. Cela signifie que l’œuvre est capable 

de supporter comme de porter satisfaction. L’être-insuffisant est l’être qui ne se porte pas 

à la satisfaction. Seulement la satisfaction est ici insuffisante ; ce que l’on recherche, c’est 

l’exposition de l’économie de notre désir dans l’œuvre, autrement dit une double puissance 

opératoire  : celle de la toute puissante valeur doxique des objets (leur économie) et celle 

d’un renoncement à une valeur sémiotique. L’être-suffisant est l’être de la médiation et de 

l’exposition.

		 Il y a une deuxième réponse, immédiatement liée à la précédente qui nous permettrait de 

poser l’hypothèse que la matérialité d’un plaisir de l’œuvre est la tension dialectique entre 

cette matérialité – plaisir du texte, plaisir de la musique, plaisir de la matière, etc. – et le 

devenir asémantique de chaque œuvre. On peut encore aller plus loin et prétendre qu’il n’y a 

145 République, livre x, 596e.
146 Théorie esthétique, op. cit, p. 45.
147 Il faut revoir ici la question de l’expérience de la puissance de ce que Giorgio Agamben appréhende par 
doxazein, in Le règne et la gloire, Seuil, 2008
148 Voir ch. ii, 4, p. 121.



243ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

aucun test possible de l’artistisation ni à partir du plaisir ni à partir de la jouissance ni à partir 

du désir, mais uniquement, et seulement, à partir du vide. Tout ce qui s’est laissé-vider accède 

à une puissance d’artistisation comme une tension extrême que nous nommons ivresse149.

		 La troisième réponse est, logiquement, de tenter de considérer ce que pourrait être le 

paroxysme du plaisir de l’œuvre s’il n’est pas la jouissance. Adorno dit que c’est l’ivresse : 

« le concept mesquin de jouissance est inadéquat à l’ivresse150 ». Que signifie le concept 

d’ivresse  ? Il signifie, d’une part, une mesure étrange et originale de l’expérience de 

l’œuvre, de l’expérience de l’ivresse et de la festivité comme l’expérience qui se résumerait 

dans l’expression d’Adorno « avoir tenu bon » : « le bonheur procuré par les œuvres d’art 

serait au plus le sentiment qu’elles nous donnent : avoir tenu bon151 ». Expression étrange, 

complexe et plurielle. Nous avons une première manière de tenter de la comprendre en la 

mettant en corrélation avec l’expression heideggérienne se-tenir-à-soi152. Nous avions dit 

que cette formule signifiait, à la lettre, se maintenir dans la seule occupation de la présence 

de son être-là comme un ne pas agir contre. La formule adornienne signifierait ici la mesure 

de la passivité du se-tenir-à-soi. Avoir tenu bon signifie avoir expérimenté ce maintien 

comme occupation de soi dans le temps du maintenant. Le sentiment que nous procure 

l’œuvre est le sentiment de ce maintien, non tout à fait comme être suffisant, mais comme 

puissance théorétique. Avoir tenu bon est l’expérience de la suspension. Nous pouvons 

encore l’entendre comme la possibilité de tenir bon face à la misère, tenir bon face aux 

formes différentes de l’addiction, tenir bon face à la brusquerie de la fête, tenir bon dans 

le péril de l’effondrement, de la disparition, de la douleur, de la déréliction : être encore 

là, pour chacun de nous, mais aussi pour nos œuvres. Il y aurait une forme empathique à 

cet avoir tenu bon dans la figure d’Orphée et dans la plainte élégiaque : en somme, ce qui 

pleure, ce qui n’est plus tenu. Il y aurait aussi une forme dynamique, comme forme de l’anti-

orphisme qu’il faudrait entendre, avec toutes les précautions d’usage153, d’une part comme 

un refus de la plainte élégiaque, la parole dit dans la littéralité comme prose intégrale, et 

d’autre part comme une forme de l’ouvert – l’entrebâillement, le c£oj – qui est la forme 

même de l’ivresse que Jesi reconnaît chez Dionysos comme forme implicite  : Furio Jesi 

dit : « du passé ce qui est vraiment important c’est ce qui s’oublie154 ». Plus radicalement 

149 Voir ch. v. 
150 Théorie esthétique, op. cit, p. 32.
151 Ibid., p. 35.
152 Voir ch. iv, 3, p. 216. 
153 Nous nous défions ici de toute pensée nietzschéenne et de toute pensée romantique. 
154 Furio Jesi, « Inattualità di Dioniso », Materiali mitologici, op. cit., p. 126. 



244

cette posture dynamique est l’expérience enivrante de «  tutto ciò che non si ricorda155  ». 

C’est au cœur de cette forme que l’on trouve les figures les plus paradigmatiquement 

non élégiaques, au cœur d’un système paradoxal puisqu’elles sont fondées sur la mémoire 

mais qu’elles explosent : ce sont alors les figures du Quichotte (l’obsession), de Tristram 

Schandy (la digression), le narrateur proustien (l’espionnabilité), Ulrich (le désintérêt) 

ou encore le capitaine de Reixach (l’errement), Claude Simon disant lui-même que le 

roman, comme une sorte de prose intégrale, devait « décrire tout ce qui peut se passer 

en un instant, en fait de souvenirs, d’images, d’associations ». Le paradoxe de l’œuvre se 

tiendrait très exactement ici : toute œuvre est une fixation, une incrustation qui n’existe 

que dans l’instant périlleux de son apparition-disparition156. La seule loi pour une œuvre 

est de tenir debout, de tenir encore. Cet acharnement à tenir est une forme de l’ivresse, se 

tenir éveillé avant de s’endormir et que la fête cesse et non que la mémoire s’efface, mais 

que la perception cesse.

		 Par ailleurs, le concept d’ivresse, signifie littéralement l’exaltation et le trouble157. Il faut 

alors comprendre l’ivresse comme une double structure, d’une part, une tension entre le 

trouble et l’exaltation et, d’autre part, une tension entre la perte et l’exaltation extatique : c’est 

à la lettre ce qui constitue la forme du « tenir bon ». 

		 Il est nécessaire de saisir le concept d’ivresse à partir de la pensée de Friedrich Nietzsche 

et essentiellement à partir des commentaires de Martin Heidegger sur Nietzsche158. Pour 

Nietzsche159, l’ivresse correspond à un supplément de force, mais plus fondamentalement 

encore il écrit160 :
Pour qu’il y ait de l’art, pour qu’il y ait d’une façon quelconque une activité et une vision esthétique, une 

condition physiologique est inéluctable : l’ivresse. Il faut d’abord que l’ivresse ait intensifié l’excitabilité 

de toute la machine  : point d’art avant cela. Toutes les sortes d’ivresse, si diversement conditionnées 

soient-elles, ont pareille vertu : avant tout l’ivresse de l’excitation sexuelle, cette forme la plus ancienne et 

la plus originelle de l’ivresse. De même l’ivresse qui accompagne toutes les grandes convoitises, tous les 

puissants affects ; l’ivresse de la fête, de la compétition, du morceau de bravoure, de la victoire, de tout 

mouvement extrême ; l’ivresse de la cruauté ; l’ivresse de la destruction ; l’ivresse sous l’effet de certaines 

155 Ibid., p. 127. 
156 C’est précisément ce que Walter Benjamin appelle l’instant périlleux de la lecture : « l’image qui est lue 
porte au plus haut degré la marque du moment critique, périlleux, qui est au fond de toute lecture », Le livre 
des passages, op.cit., [N3, 1]. 
157 Il faudrait faire l’analyse des termes ebrius et surtout sobrius dont il semble que le fond commun soit l’idée 
de l’absorption et le terme meqÚskw qui signifie s’enivrer, faire la fête.
158 Martin Heidegger, Nietzsche i, op. cit.
159 Volonté de puissance, viii, 3, 14. 
160 Le crépuscule des idoles, viii, 122 sq. 



245ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

ambiances météorologiques, par exemple, l’ivresse printanière ; ou sous l’effet des narcotiques ; enfin 

l’ivresse de la volonté, l’ivresse de la volonté débordante d’énergie accumulée. 

Martin Heidegger synthétise ce fragment en énonçant que, pour Nietzsche, « l’état esthétique 

fondamental est l’ivresse161 ». Il faut saisir que pour Nietzsche le concept d’ivresse est un affect 

dont les paradigmes essentiels sont, à l’inverse exact d’Adorno, l’excitation sexuelle et une sorte 

de supplément d’énergie ; pour Nietzsche l’ivresse est la perception intensifiée de la volonté. 

Martin Heidegger relève162 trois modèles qui déterminent l’ivresse chez Nietzsche ; c’est un 

sentiment de force intensifiée, c’est un sentiment de plénitude et, enfin, c’est « l’interpénétration 

de toutes les intensifications, de tout ce dont sont capables le faire et le voir, de la réceptivité et 

de la sollicitation, de la communication et du déchaînement de soi ». Cependant pour Martin 

Heidegger, l’ivresse (Rausch) – et l’ébriété (Trunkenheit) – n’est pas une Stimmung mais plus 

précisément un « sentiment, un état d’humeur déterminé qui corpore163 », en somme l’ivresse est 

une « disposition corporante » (leibende Stimmung), c’est-à-dire, ce qui modèle la représentation 

corporocentrée du monde et de l’intensité, en somme, l’expérience de la gradualité entre deux 

tonalités essentielles, l’ennui (Langeweile) et le ravissement (Entrückung). 

		 Le ressenti fondamental sur l’œuvre est une expérience très complexe de la tension entre 

l’ivresse comme exaltation et le dévoilement comme interprétation, le dévoilement comme 

visée herméneutique. Le dévoilement est la mesure de la connaissance de ce que nous avons 

devant soi, que nous ne connaissons pas et qui s’expose comme une énigme. L’œuvre est un 

objet qui s’offre au dévoilement sans jamais être dévoilé, qui se maintient comme « parole 

obscure », comme a… nigma. 

		 L’ivresse est un sentiment esthétique : « de la pure disponibilité à un état pour nous tourner 

vers cela même qui dans le fait d’être accordé détermine, c’est-à-dire accorde la tonalité affective 

(Stimmung). À la suite de la terminologie conceptuelle usuelle de l’esthétique dont se sert 

Nietzsche, nous le nommerons la “forme”164 ». C’est ce qui détermine un « devenir forme » de 

l’être dans le fait de se livrer et de se rendre public. L’ivresse pour Martin Heidegger n’est pas, 

comme pour Nietzsche, cet unique surplus de force et d’énergie, mais bien une manière d’être 

qui expose l’étant dans son aspect, son e†doj, « ce par quoi et en quoi il émerge au-dehors, 

se re-présente (sich dar-stellt), se rend “public”, se met à briller et parvient au pur éclat de 

l’apparaître165  ». L’ivresse est alors ce sentiment qui nous dispose dans l’instant particulier 

161 Nietzsche i, op. cit. p. 93. 
162 Ibid., p. 97. 
163 Ibid., p. 101. 
164 Ibid., p. 111. 
165 Ibid., p. 112. 



246

d’un temps compacté et dans la manière d’une prose intégrale, à une forme essentielle 

de notre être, sa forme la plus éclatante, ici dans les deux sens du terme en français. C’est 

l’ivresse qui fait briller, qui rend lumineux ce que nous sommes mais c’est elle aussi « en tant 

qu’état affectif [qui] fait précisément éclater la subjectivité du sujet166 ». L’ivresse est alors une 

sorte d’hyperlucidité, ou plus précisément une hyper-perceptibilité, qui fonde pour l’être-

dans-la-festivité son espionnabilité. L’ivresse ne voit pas, elle perçoit dans la densité et dans 

l’intense « car la vie est intensification de la vie ; mais la vie s’intensifie dans l’ivresse167 ». Une 

hyperlucidité comme clarté renforcée est ce qui caractérise l’ivresse. 

		 Il y a, en fait, deux sortes d’ivresses bien distinctes, l’une brutale jusqu’à l’assoupissement, 

le sommeil et la narcose et l’autre plus fondamentale, une ivresse, pour reprendre les mots 

de Martin Heidegger, de la sobriété (Nüchternheit). L’ivresse de la sobriété est à entendre au 

sens propre comme la possibilité de se tenir debout, l’exaltation comme présence, l’exaltation 

comme ouverture fondamentale de l’être au monde, comme ouverture fondamentale du 

Dase in à l’instant, au temps du maintenant, à l’époque. L’ivresse, selon Martin Heidegger, 

est une «  élévation de la Stimmung  » (die Erhabenheit der Stimmung) qui dispose l’être à 

l’ouverture, tandis que les narcotiques – ce qui produit la narcose – sont ce qui, à la lettre, 

« déshabituent d’habiter » ; c’est en somme ce qui est habituel. Mais nous ne sommes jamais 

pleinement dans l’un et exclu de l’autre : en tant qu’être de l’addiction, nous n’échappons 

jamais au sommeil, à l’oubli, comme possibilité de faire face à l’insoutenable permanence 

de l’instant. Nous sommes des êtres de l’addiction168 parce que nous tendons vers l’ivresse 

sobre sans jamais y parvenir puisque notre être, notre Dase in est un être-jeté dans le temps 

(Weile), dans la durée (Verweile) et dans l’épuisement. 

		 L’ivresse est donc une disposition à l’ouverture et au dévoilement  : comme forme 

d’opposition et de subversion, mais aussi comme dévoilement du réel hors de la technique 

et enfin comme tension vers le profane, comme tension vers l’usage, comme tension vers la 

lecture plutôt que l’œuvre, vers la festivité plutôt que la fête. 

		 Il y a encore une dernière façon d’entendre ce qu’est l’ivresse : l’ivresse du poétique, c’est 

la tension brutale de l’hymne et de l’encomium qui produit un éclatement et fait exister 

l’être non plus dans le mondain, pas dans le monde – ce serait impossible – mais dans un 

ultra-mondain, dans cette limite éblouissante.

166 Ibid., p. 116. 
167 Ibid., p. 114. 
168 Voir bien sûr à ce propos les réflexions de Avital Ronell, Addict, Bayard, 2009.



247ch. iv. fête, désœuvrement et viduité

	 6. Conclusion

	 Nous sommes parvenus sur un seuil. Nous pouvons à présent essayer de présenter sous 

forme de thèses les éléments fondamentaux de notre recherche pour saisir ce que nous 

nommons la festivité et ce que nous avons présenté comme son corollaire le concept de 

désœuvrement et qui trace, en somme, une sorte d’archéologie du concept d’inopérativité. 

1. La fête est le lieu propre et singulier où l’économie des dispositifs assument, stratégiquement, 

la question de l’inopérativité. La fête est la loi où s’inscrit le souvenir d’un devenir sabbatique. 

La festivité quant à elle, en échappant aux régimes de la fête, assume la puissance de notre 

devenir sabbatique en instaurant une mesure temporelle qui excède – qui explose – les 

mesures calendaires et répétitives. Cependant, nous avons déterminé, que la fête, comme 

figure calendaire, doit pouvoir – et c’est notre visée éthique – nous fournir une « conscience de 

l’action ». Il ne s’agit pas de souvenir, ni de ressouvenir, mais de la conscience de notre activité 

alors même que nous sommes livrés à l’inopérativité. La festivité est la figure, le figmentum 

de cette potentialité dans un temps de l’actualité que Walter Benjamin avait nommé le temps 

messianique ou le temps de l’actualité intégrale. 

2. La figure du désœuvrement est assumée, de façon stratégique, par le fonctionnement des 

machines et des dispositifs. En cela la fête est un dispositif vide et inactuel, tandis que la 

festivité ne réussit pas à devenir un dispositif. Nous avons appréhendé le concept de viduité 

comme état propre de nos dispositifs entre ce qui est laissé vide et ce qui offre un sentiment de 

manque. Notre hypothèse est donc que le festif est bien au centre des régimes collectifs mais 

sur la bordure externe des machines ; la où le temps est actualité et non immobilité, là où le 

temps est flagrance et fulgurance. 

3. Si les machines assument une viduité, l’être alors au cœur des machines est un être-laissé-

vide. Mais selon la pensée de Martin Heidegger, ce laissé-vide trouve une figure fondamentale 

et essentielle dans la Stimmung de l’ennui profond. L’ennui profond n’est, en somme, pas 

autre chose qu’un maintien comme être-envoûté dans le temps de l’instant, dans le temps de 

l’actualité intégrale. La figure essentielle est alors le se-tenir-à-soi comme figure de l’activité 

théorétique – appréhendée chez Aristote – et comme figure de l’être-dans-la-festivité. Seul 

l’être qui se laisse envoûter dans l’actualité intégrale peut saisir la puissance de son être comme 

conscience de l’action et de l’inopérativité et comme conscience de la densité du présent 

débarrassé des scories du passé ; tout se compacte dans ce temps de l’à présent, dans le temps 

de l’étroitesse que nous nommerons la sténose. Nous avons tenté de poser comme hypothèse 

que le lieu, le véritable lieu, de cette double expérience du désœuvrement et de la densité est 



248

la festivité. L’être qui accède à ce maintien – sans toutefois pouvoir y demeurer – est l’être-

dans-la-festivité. 

4. À partir du concept de viduité et de l’être-laissé-vide, nous avons tenté de développer une 

pensée, non plus exactement de la viduité, mais de l’évidement, comme creusement à partir 

de la figure chrétienne et paulinienne de la kénose. En somme l’être qui a fait l’expérience de 

l’étroitesse du temps présent (sténose) est un être laissé-vide (kénose). Nous avons convoqué 

deux modèles qui nous semblaient être les paradigmes de la kénose  : d’abord le concept 

d’asémanticité chez Furio Jesi et le concept de parataxe chez Theodor W. Adorno. Nous 

pouvons alors essayer de proposer comme thèse que la figure absolue du désœuvrement, 

comme expérience de la suspension de l’activité, ouvre l’être à deux modèles fondamentaux. 

D’une part, que toute œuvre ne peut être saisie que dans sa densité et non dans sa signification, 

et, d’autre part, que toute œuvre est dès lors livrée au flot discontinu de la lecture, livrée à sa 

puissance paratactique. Il y aurait alors deux formes de temps, deux temporalités, celle du 

signe, grammaticale, et celle de la sortie du signe, épochale. 

5. Enfin nous avons tenté de proposer une analyse du concept d’ivresse. L’ivresse est l’expérience 

de l’être-dans-la-festivité et l’expérience de l’être-envoûté dans le temps du maintenant. 

L’ivresse est alors la seule pensée possible qui désigne le rapport que nous entretenons avec 

les œuvres et qui n’est en aucun cas quelque chose de l’ordre de la jouissance. L’ivresse doit 

s’entendre comme l’expérience singulière et essentielle, non plus exactement, d’un se-tenir-

à-soi mais d’un tenir-bon. L’ivresse est la figure de l’être dans l’instant où il saisit la puissance 

de son inopérativité. 

	 À partir de ces cinq thèses nous sommes alors en mesure de tenter une dernière réflexion, 

de tenter une « théorie de la fête » qui nous permettrait, d’une part, de concevoir des modèles 

d’analyse herméneutique fondés sur celui de la festivité, d’autre part, de modéliser une pensée 

de l’asémanticité comme mesure essentielle de ce que nous nommons artistisation, ou objets 

d’arts, et enfin, de saisir ce que signifie politiquement un désœuvrement actif. 



chapitre v

théorie de la fête : 
modèles herméneutiques





251ch. v. théorie de la fête

		 Ce chapitre devrait être en mesure, non pas de clore, mais de tenter d’opérer une synthèse 

des recherches que nous avons menées. Nous proposons, avec le risque assumé de se répéter, 

un modèle d’analyse herméneutique qui intègre une théorie de la festivité. Ce que nous 

essayons de montrer, c’est qu’il est possible de proposer un système analytique intégralement 

fondé sur la puissance matérielle de l’œuvre comme visée asémantique et comme ouverture 

au désœuvrement. Nous l’avions sous-entendu dans l’introduction, il s’agit alors d’assumer 

deux thèses, celle d’une herméneutique matérielle, c’est-à-dire la matérialité asémantique de 

l’œuvre, sa viduité, et celle d’une dimension politique de l’œuvre, c’est-à-dire de reconnaître 

que l’œuvre, l’artistisation, sur les modèles de la festivité, est, à partir de l’expérience de la 

viduité, une expérience fondamentale de l’inopérativité et du désœuvrement, sous la forme 

paradoxale d’un désœuvrement actif. Nous proposons, sous forme, d’une synthèse, un modèle 

d’analyse herméneutique qui intègre une théorie de la festivité et à partir de cette structure 

nous proposerons, nous commenterons et nous démontrerons les deux thèses, celle de la 

festivité et de l’asémanticité et celle d’une mesure politique d’un désœuvrement actif. 	

		 1. Festivité. Modèle herméneutique. 

	

		 Constituer une réflexion1 sur les modèles d’analyse herméneutique signifie, bien sûr, réfléchir 

aux objets qui se proposent à notre interprétation, autrement dit réfléchir aux objets linguistiques 

mais aussi aux objets en tant que tels que nous appréhendons dans notre existence linguistique. 

1 Ce texte a fait l’objet d’une première publication avec un texte de Jacopo Baboni Schilingi, Six modèles 
d’analyse herméneutique, op. cit. Il est ici remanié. 



252

		 Il s’agit donc de proposer quelques hypothèses nécessaires à l’établissement de ces modèles 

d’analyse. Nous posons comme première hypothèse que tout est linguistique, c’est-à-dire, que 

ce que nous sommes, est intégralement lié au linguistique, autrement dit que nous sommes, 

simplement, des êtres linguistiques ou mieux des êtres-dans-le-langage. Georges Molinié 

écrit2 : 
Je propose donc, en harmonie avec toute une tradition sémiotique, de conférer une appellation exclusive à 

ce qui est médiatisé par la procédure […] de symbolisation, et dont l’effectuation optimale et spécifique est 

réalisée dans la catégorisation verbale, langagière : ce qui est de la sorte produit, c’est du mondain. On dira 

que le monde est mondanisé par des procédures de médiation qui atteignent une catégorisation maximale 

par le langage (verbal). 

Le mondain, c’est donc du monde médiatisé, et, à la limite, catégorisé. 

La conséquence théorique de cette thèse est importante. On peut l’exprimer en ces termes : tout le 

mondain est appréhendable ; tout l’appréhendable est du mondain. Ce qui veut dire qu’on n’appréhende 

que du mondain, et jamais du monde : le monde est effectivement indicible. 

		 Nous posons alors comme deuxième hypothèse, son corollaire, que tous les objets du 

mondain, tous les objets de notre activité sont donc sujets à interprétation, ce qui signifie que 

nos existences sont intrinsèquement liées à la compréhension, à l’analyse des phénomènes, 

des événements et des objets qui lui font face. Dans L’Herméneutique générale3, F. D. E. 

Schleiermacher ouvre sa recherche de cette manière : 
1. L’herméneutique repose sur le fait de la non-compréhension du discours. 

2. La non-compréhension est en partie indétermination, en partie ambiguïté du contenu. 

3. L’art de l’interprétation est donc l’art d’entrer en possession de toutes les conditions nécessaires à la 

compréhension.

		 Nous posons comme troisième hypothèse que l’intégralité de nos dispositifs sont 

linguistiques, c’est-à-dire entièrement liés à une transmission historique (celle des noms4) et à 

un savoir technico-conceptuel (celui du discours), et que tout est donc indéfectiblement lié au 

sens et à la signification. Soit nous reconnaissons ici la prédominance, ancienne, de la pensée, 

soit nous admettons alors, qu’historiquement, culturellement, doxiquement, factuellement 

nous sommes « enclos » dans le sens et la signification ; nous sommes entièrement liés à une 

langue qui se communique et s’expose comme langage, comme signification. 

		 Nous posons enfin une quatrième hypothèse sous la forme d’une question : est-il possible 

de penser un système herméneutique qui intègre la possibilité d’un non-sens, la possibilité, 

2 Sémiostylistique - L’effet de l’art, op. cit. p. 8-9.
3 Texte de 1809-1810, p. 73, trad. Christian Berner, cerf/pul, 1987.	
4 La question du nom pose un des plus fondamentaux problèmes philosophiques, mais ce n’est pas le lieu ici de 
l’analyser.	



253ch. v. théorie de la fête

en paraphrasant Walter Benjamin d’une « parole sans expression », en paraphrasant Roland 

Barthes d’un « bruissement de la langue », en paraphrasant Furio Jesi d’un « cœur asémantique 

des langues » qui se libère, matériellement, du poids du sens, autrement dit, la possibilité d’une 

puissance asémantique des langages ? La signification, la puissance du sens est une question 

de moyens, d’instrumentalisation du contenu des langages, donc une instrumentalisation du 

plaisir et de la jouissance de toute appréhension linguistique. 

		 Il y a, on s’en doute, un certain nombre de conséquences à ces hypothèses. Première 

conséquence, nous assumons que tout est donc indéfectiblement lié aux langages et aux formes 

induites par la puissance structurelle des langages. Nous nommons puissance du langage cette 

triple puissance de catégorisation, de représentation et de formulation. Deuxième conséquence 

fondamentale, nous pro-duisons des structures et des modèles, dérivés du principe que tout 

est linguistique, entièrement catégorisés par la question de la dicibilité et de l’indicibilité 

(la possibilité de catégoriser et de comprendre). Cette activité (puisqu’il s’agit sans doute 

de la seule vraie activité de l’homme) est déterminante en ce qu’elle pro-duit des modèles 

linguistiques comme modèles paradigmatiques de nos structures d’appréhension et de nos 

structures analytiques qui produisent, à leur tour, ce que nous nommons une puissance d’appel 

et une puissance de médiatisation. La puissance d’appel est, stricto sensu, ce qui conditionne 

et ce qui permet l’existence des communautés, elle « transforme les singularités en membres 

d’une classe, dont le sens définit la propriété commune (la condition d’appartenance)5 ». La 

puissance d’appel est encore ce qu’on peut nommer la puissance de la vocation, c’est-à-dire
La fidélité à ce qui ne peut pas être thématisé, mais pas non plus passé sous silence, […] une trahison 

d’ordre sacré, dans laquelle la mémoire, en tournant aussi vite que le sens du vent, se retrouve face au 

front neigeux de l’oubli. Ce geste retourné, cette accolade de la mémoire et de l’oubli, qui préserve en 

elle l’identité de l’inoubliable et de l’immémorial, c’est cela la vocation6. 

La puissance de médiatisation, quant à elle, c’est faire entendre et voir l’objet linguistique 

produit en même temps qu’on expose la singularité de sa pro-duction (le sujet). 

		 Qu’est-ce qu’un objet linguistique ? D’un point de vue structurel, c’est un modèle, une 

forme, qui sert d’appel et de médiation. D’un point de vue cognitif, c’est la double perception 

d’une expression et d’un contenu. Par commodité épistémologique, nous nous permettons 

ici de renvoyer aux théories linguistiques de Georges Molinié7. Un objet linguistique est en 

même temps une expression et un contenu : nous renvoyons à l’analyse du linguistique danois 

5 Giorgio Agamben, La communauté qui vient, trad. Marilène Raiola, Seuil, 1990, p. 15.
6 Giorgio Agamben, « Idée de la vocation » in Idée de la prose, trad. Gérard Macé, Bourgois, 1988, p. 28.
7 Voir Sémiostylistique. L’effet de l’art, p. 11 sq., op.cit., et le premier chapitre de Hermès mutilé, op. cit.



254

Louis Hjelmslev8. Georges Molinié a proposé de subdiviser la substance du contenu en trois 

sous-composantes : le noétique, c’est-à-dire la part de ratio-conceptuel du contenu de tout objet 

linguistique, l’éthique, c’est-à-dire la mesure de l’acceptation ou la non-acceptation du dispositif 

linguistique pour le producteur et pour le récepteur et enfin le thymique comme gradualité 

d’une réception somatique, corporelle, d’un effet. Un objet linguistique est essentiellement 

lié à du désir, à un dispositif et à du sens, sans que jamais l’une de ces trois composantes soit 

absente. Si toute intention linguistique, toute intention de produire un objet linguistique est 

liée au sens, elle est donc liée à une forme, à une structure formelle qui, en même temps qu’elle 

transporte le sens, formalise le degré du vouloir apparaître de l’objet linguistique (sa puissance 

de médiatisation qu’il faut entendre comme puissance de médiatisation du sens, mais aussi du 

désir, mais aussi de l’existence du producteur, mais encore de la matérialisation de son être, 

de son sujet) et formalise son dispositif d’apparition (c’est-à-dire l’ensemble des systèmes qui 

surpassent le sens pour se médiatiser comme formes plus ou moins contraignantes, plus ou 

moins jubilatoires, plus ou moins profanantes). L’affleurement du contenu comme structure 

se fait dans le rapport dialectique qu’il entretient avec la forme, autrement dit avec la question 

du style. L’enjeu de cette réflexion est de faire remonter et faire affleurer les composantes de la 

substance du contenu dans le rapport qu’elles entretiennent avec la forme : et prouver qu’il ne 

peut y avoir d’analyse herméneutique cohérente si on sépare d’un côté l’analyse du contenu et 

de l’autre l’analyse des valeurs stylématiques. Au contraire il faut penser des modèles d’analyse 

herméneutique qui s’occupent d’observer, d’espionner et de guetter les liens entre forme et 

contenu. Une analyse herméneutique n’est donc pas, au sens propre, cette seule levée ou 

cette seule tentative de levée des ambiguïtés ou des indéterminations. On ne travaillerait 

en ce cas que la compréhension. Tout modèle d’analyse herméneutique doit intégrer, mais 

pas uniquement dans une visée d’interprétation (c’est là le paradoxe), le cœur asémantique 

de chaque langage, le silence, la puissance de corruptibilité, les rythmes, la puissance de 

l’actualité, la puissance du désir, du jubilatoire, du jouissif et de l’ivresse. Ce qui signifie en 

somme qu’il s’agit de constituer une herméneutique des dispositifs. 

		 Nous proposons, ici, un modèle d’analyse dynamique, que nous nommons, pour le 

moment et faute de mieux, un modèle d’analyse herméneutique. Tout objet linguistique et 

tout régime d’artistisation est donc contenu dans le schéma suivant qui présente six niveaux : 

8 Prolégomènes à une théorie du langage, 1943, p. xx sq. éditions de Minuit, 1971, où, à partir de cette bipartition 
fonctionnelle du langage, il démontre sa quadripartition en substance de l’expression (le matériau linguistique) 
et forme de l’expression (la grammaire, les opérateurs sémantiques et syntaxiques) puis en forme du contenu (le 
style, la forme stylématique) et substance du contenu (le sens).



255ch. v. théorie de la fête

grammaticalité, corruptibilité, dialectique, économie, festivité, dialectique négative. C’est un 

schéma (une forme), c’est plus encore un modèle (une structure qui puisse rendre compte de 

l’ensemble des données, autrement dit une recette comme le propose Furio Jesi) en ce sens qu’il 

doit pouvoir reproduire, dynamiquement, le fonctionnement de toute structure analytique : 

il se déploie graduellement sans qu’aucune de ses six composantes puisse être intervertie, il se 

déploie en deux structures, les trois premières comme niveau de l’appréhension singulière et 

les trois dernières comme niveau de l’appréhension des régimes doxiques. Plus précisément ces 

deux structures schématisent la relation plus ou moins dialectique entre perception singulière 

et représentation collective. 

 	 § 1. La notion de grammaticalité signifie que toute notre activité est une catégorisation des 

objets du monde et du mondain (un fonctionnement cognitif ) structurée autour de deux 

fonctions principales : la découverte et la reconnaissance. La découverte est le dévoilement 

d’un objet comme événement, comme phénomène, comme sensation et comme concept ; la 

reconnaissance est l’identification d’un même phénomène ou du moins de sa ressemblance. 

La question de la grammaticalité signifie encore et surtout la formalisation de l’ensemble des 

règles et des codes qui constituent ce qu’on appelle les grammaires. Nous appelons grammaires 

tout système articulatoire qui constitue un langage. Cette « grammaire » permet, stricto sensu, 

l’apparition de la communication et des communautés ainsi que la transmission (possible) de 

l’expérience. La question de la grammaticalité suppose l’apprentissage et le stockage des règles, 

de trois manières différentes : premièrement, la grammaire comme logique d’assemblage : 

d’une grammaire normative à une grammaire combinatoire, c’est-à-dire d’une grammaire des 

outils de liaison à une grammaire zéro, en ce sens que les outils, n’apparaissant jamais, forment 

ainsi une grammaire par juxtaposition9 ; deuxièmement, la grammaire des liaisons stylistiques : 

mais qu’est-ce qu’une liaison stylistique ? ce qui permet l’articulation entre découverte et 

mémoire des expériences poiétiques et esthésiques. C’est la potentialité et l’actualisation d’un 

geste qui produit (poiéô) et d’un geste qui perçoit (aisthanomai). Il y a trois manières de 

formaliser les liaisons stylistiques  : d’abord selon la gradualité des valeurs contrastantes en 

fonction du désir, de l’émotion et de la connaissance, ensuite selon la gradualité du faire 

(d’un faire comme moyen, d’un faire comme moyen sans fin, d’un faire comme non-faire, 

comme argos, comme désœuvrement), enfin selon la gradualité d’une langue oublieuse ou 

9 Voir à ce propos Aristote Les catégories ii [1a 16] dans la distinction qu’il fait des objets en combinaison, kata 
sumploken et sans combinaison, aneu sumploken, voir aussi Le poétique est pervers, p. 7, éd. Mix., 2007, et voir 
aussi le ch. v, 2 § 1, p. 268. 



256

immémoriale (mémoire involontaire, revenance de formes ou pathosformel selon l’expression 

de Aby Warburg, c’est-à-dire formule de la perception.) ; troisièmement, la grammaticalité 

des liaisons affectives, c’est-à-dire tout ce qui modifie et affecte l’ensemble des données plus 

ou moins catégorisées de la perception en catégories esthétiques. Ces trois grammaticalités 

constituent ce qu’on appelle la « culture » qui est intrinsèquement et structurellement plus 

ou moins stable (symbolique) et plus ou moins mythologique (doxique). La stabilité tient 

à l’inscription et la fixation d’une expérience comme norme. La norme est une question 

complexe (d’où son instabilité). Les normes trouvent leurs fondements dans divers régimes 

culturels : ontologique, métaphysique, matérialiste. Ou pour le dire autrement, la norme est 

intrinsèquement liée à des perceptions magiques, phénoméniques ou rationnelles (l’objet 

prend alors une valeur plus ou moins symbolique). Dès lors le code ou la grammaire s’ancre 

plus ou moins fortement dans la machine mythologique au sens ou « chaque objet du 

monde peut passer d’une existence fermée, muette, à un état oral, ouvert à l’appropriation 

de la société10 ». Le code, la règle ou la grammaire deviennent alors le produit de la machine 

mythologique, le mythe (comme système de fixation, de cristallisation) au sens où Furio Jesi 

l’entend11 comme moteur immobile, comme fixation scellée par la machine linguistique, 

où le sujet, à sa limite d’adhésion, produit des déformations, des modifications, produit ses 

mythologies et où le sujet corruptibilise les normes. 

		 § 2. La notion de corruptibilité doit s’entendre de deux manières. D’une part, toute forme 

est appréhendée et reconnue au travers des grilles de la grammaticalité. Ce qui signifie que 

nous n’appréhendons qu’au travers du linguistique et que nous sommes alors en mesure 

d’en produire : nous produisons du linguistique dans l’épaisseur des langues (ce n’est en 

somme rien d’autre que la définition de l’actualité) : nous produisons ce que Roland Barthes 

appelle des idiolectes12, toujours en bordure de la machine mythologique et toujours en s’y 

opposant. Ce schéma est un modèle constant (et graduel) réalisé par une conscience subjective 

individuelle. Il produit, indubitablement, des écarts par rapport aux codes, aux normes, et il 

produit donc une forme séparée qui se médiatise (c’est-à-dire qui trouve les moyens d’exposer 

cette singularité). Une forme séparée signifie toute forme ou objet qui s’écarte, qui se sépare 

du code ou de la norme pour produire soit une simple corruptibilité comme déformation, 

soit pour produire une corruptibilité plus complexe comme transformation et modification. 

10 Roland Barthes, « La mythologie aujourd’hui », op. cit., p. 216.
11 La fête, op. cit., ii, 7, p. 108 sq.
12 « La mythologie aujourd’hui », op. cit., p. 217.



257ch. v. théorie de la fête

Toute forme linguistique « séparée » affirme, d’une part, la possibilité que les langages et les 

langues sont indubitablement vivants (ils sont encore une fois ce qu’on appelle l’actualité et 

l’actualisation du perçu) et qu’ils sont dès lors strictement non-historiques au sens où seul 

leur contexte d’apparition importe sans qu’il soit nécessaire de le fixer, et affirme, d’autre part, 

que les langages (les systèmes linguistiques) ne sont ni stables ni abstraits mais au contraire 

instables, techniques, communautaires et poreux13… et affirme, enfin, qu’il y a un profond 

devenir argotique des langues, voire même que les langues et les langages ne sont en fait que 

des idiolectes ou des argots. 

		 Que signifie maintenant une forme qui se médiatise ? la production d’un dispositif qui 

médiatise une appréhension singulière, qui l’expose en tant que telle et qui expose la puissance 

de modification du sujet, autrement dit, sa puissance de corruptibilité comme puissance 

herméneutique du sujet. Toute médiatisation est donc la médiatisation d’une corruptibilité. 

D’autre part, et c’est ce qui constituera son second mode d’apparition, toute médiatisation 

est l’acceptation plus ou moins forte du code. Ce qui signifie que toute expérience de la 

corruptibilité est forcément thymique puisqu’elle déterminera l’intensité de l’intention 

comme plaisir ou déplaisir au cœur de l’expérience singulière (l’origine de la possibilité de 

jouissance se tient ici). Et ce qui signifie aussi que toute expérience de la corruptibilité est 

indubitablement une expérience éthique en ce sens qu’il faut à tout moment accepter ou ne 

pas accepter, graduellement, l’ampleur des transformations et des modifications dues à la 

corruptibilité. (Il faut préciser ici que, sauf preuve du contraire, rien n’existe sans forme de 

corruptibilité). 

		 § 3. La notion de dialectique, plus complexe, doit s’entendre comme l’expérience de la 

puissance générative de la pensée et comme l’expérience de la puissance matérielle du lien 

entre grammaticalité et corruptibilité. Nous dépassons cette structure en l’absorbant, non 

comme une fixation mais comme un processus puissanciel : c’est à la lettre l’expérience 

de la puissance de la pensée. La notion de « puissance de la pensée » est complexe : il faut 

renvoyer à une longue histoire de la pensée et à une longue histoire de la lecture d’Aristote14. 

L’expérience de la puissance doit s’entendre comme pouvoir et ne pas pouvoir, autrement dit 

ce qui est au cœur de la sensation et de l’opérativité. Mais (et c’est l’hypothèse fondamentale 

13 Il faut relire l’ensemble sous l’angle de la question de la babélisation des régimes linguistiques comme 
technicisation des langues : voir à ce propos Giorgio Agamben, Moyens sans fins, Rivages 1995, p. 79-81.
14 Aristote, De Anima et la très riche analyse de Giorgio Agamben dans le texte « La puissance de la pensée », 
in La puissance de la pensée, Rivages, 2006, p. 233.



258

d’Aristote) toute puissance de ne pas (ou ne pas avoir) est en somme une privation (stérésis), 

c’est-à-dire toute appréhension d’un objet peut s’entendre, en tant que tension dialectique, 

comme un pouvoir de ne pas agir et un pouvoir de ne pas connaître ; poser la privation comme 

puissance de ne pas ou im-puissance. Qu’est-ce que cela signifie ? cela ouvre la sensation, 

pour paraphraser Giorgio Agamben à l’anesthésie, cela ouvre la pensée à la non-pensée et 

l’œuvre au désœuvrement. En somme, au cœur de la perception et de l’interprétation d’une 

œuvre (ou d’un objet) je peux l’ouvrir à ce qui n’est pas de la sensation, à ce qui n’est pas 

de la pensée, à ce qui n’est pas de l’agir. Ce qu’on nomme alors « dialectique15  » c’est le 

moment d’absorption de la grammaticalité qui est en cela toujours « privée » de la mesure 

de son intégralité, de son évidence, de sa stabilité. C’est une puissance (ou une impuissance) 

générative parce que cela ouvre l’œuvre à un infini : il n’y a pas de limites dans le champ de 

la réception esthétique, conceptuelle, opératoire. Il faut alors penser la puissance matérielle 

comme l’expérience de cette ouverture comme mesure de l’activité et de la passivité, comme 

mesure graduelle de la jouissance. Le dépassement, comme puissance dialectique (absorber et 

ouvrir), doit s’entendre comme une nécessaire non-fixation. Cela engage donc, à la lettre, à 

une totale dé-pense des modes de grammaticalité et de corruptibilité, et à re-penser, bien sûr, 

la question de l’acte et de son exposition, la question de l’œuvre (l’esthétique) et la question 

du statut de l’actant (l’éthique). L’expérience de la pensée et de la puissance de la pensée 

(c’est-à-dire la philosophie ou ce qui amène la parole à la parole) est d’exposer non les langages 

mais leur devenir. Il ne s’agit pas d’exposer leurs règles (la puissance de la grammaticalité) ni 

15 Nous précisons ici, pour évacuer toute ambiguïté, que nous prenons le terme « dialectique » dans le sens 
précis que Giorgio Agamben lui donne dans Le temps qu’il reste, op. cit., p. 152-160, c’est-à-dire, comme structure 
du raisonnement, mais surtout comme cette structure particulière qui consiste à absorber quelque chose tout 
en tentant de le conserver intacte. Structure extraordinaire qui est contenue, bien sûr, dans le verbe allemand 
aufheben (abolir, conserver), mais surtout dans le verbe grec katargein. L’immense intérêt de cette généalogie 
du terme « dialectique » se situe dans le sens de ce verbe grec qui signifie « abolir », bien sûr, mais qui signifie 
surtout « laisser inactif » (c’est-à-dire en somme « priver ») et qui dès lors se trouve être l’exact antonyme du 
verbe énergein (agir). La formulation de la dialectique spéculative se fera par Hegel à partir du terme aufheben : 
« Par aufheben nous entendons d’abord la même chose que par hinwegräumen (abroger), negieren (nier), et nous 
disons en conséquence, par exemple, qu’une loi, une disposition, etc., sont aufgehoben  (abrogées). Mais, en 
outre, aufheben signifie aussi la même chose que aufbewahren (conserver), et nous disons en ce sens, que quelque 
chose est bien wohl aufgehoben (bien conservé). Cette ambiguïté dans l’usage de la langue, suivant laquelle le 
même mot a une signification négative et une signification positive, on ne peut la regarder comme accidentelle 
et l’on ne peut absolument pas faire à la langue le reproche de prêter à confusion, mais on a à reconnaître ici 
l’esprit spéculatif de notre langue, qui va au-delà du simple “ou bien-ou bien” propre à l’entendement. », G. W. F. 
Hegel, Encyclopédie des sciences philosophiques, trad. B. Bourgeois, tome I, Vrin, 1970, p. 530. Ce que nous 
nommons alors dialectique est très précisément l’oscillation irrésolue entre puissance et impuissance, entre mise 
en œuvre et désœuvrement.



259ch. v. théorie de la fête

même ce qui a été rompu (la corruptibilité, ce serait en ce cas une démonstration technique), 

mais la mesure de son devenir (c’est en ce sens, d’ailleurs, qu’il ne peut y avoir d’histoire des 

langues). Exposer les langages, c’est exposer une technique, une histoire, c’est-à-dire l’écriture 

d’une signification. En revanche exposer le devenir des langages c’est exposer leur puissance ; 

autrement dit, exposer ce qu’ils sont en même temps que ce qui leur manque, autrement 

dit, exposer leur instabilité, l’exercice d’une langue sur son mode festif : « Mais non pas en 

tant qu’une histoire écrite, plutôt accomplie comme une fête. Cette fête est purifiée de toute 

cérémonie. Elle ne connaît pas de chants de fête. Sa langue est une prose intégrale, qui a 

fait sauter les chaînes de l’écriture et est comprise de tous les hommes comme l’est la langue 

des oiseaux par ceux qui sont nés un dimanche16 ». Enfin, ne pas exposer les langages c’est 

saisir que les langages ne communiquent pas ; la parole qui ne veut rien dire. En somme 

c’est faire l’expérience simultanée mais non dissociable, de la double énergéia des langages, 

double puissance comme ergein et poien (autrement dit « faire » et « être-en-œuvre »), double 

puissance comme faire productif et comme statut pro-ductif de l’homme (le statut poétique) 

avec leur argia, c’est-à-dire leur dés-œuvrement : le statut pro-ductif, le poien se maintient 

comme faire et comme activité sans que l’objet se fixe comme un moyen, tandis que l’argia 

est un désœuvrement essentiel. 

		 Nous sommes parvenus au terme de la première moitié de ce que nous proposons comme 

un schéma d’analyse herméneutique, la plus simple, la plus évidente, celle qui nous permet 

d’analyser les objets selon le traditionnel « code-déformation-transformation ». Tout objet, 

quelque soit sa complexité, est analysé par cette grille qui appréhendera structure, rupture et 

apparition de nouvelles formes. Bien sûr cette analyse herméneutique est un modèle acquis, 

longuement peaufiné : c’est ce qu’on appelle la « culture » (selon des degrés de connaissances 

très divers). On pourrait dès lors s’arrêter ici et considérer que notre schéma est complet. 

Cependant il serait sans doute un peu trop rapide de croire que nos modèles s’arrêtent à ce 

que nous connaissons (à ce qui est acquis) et à ce qui se transforme en fonction de notre 

singularité, sans penser qu’ils sont en permanence bousculés, mis en cause, tordus, rompus 

par les régimes collectifs. Autrement dit, tout schéma d’analyse herméneutique doit intégrer 

un système capable d’appréhender explicitement les éléments extérieurs à la singularité et 

constituer de nouveaux modèles d’interprétation (de réception). Le premier modèle n’existe 

que parce qu’il est entièrement dépendant du second. Les régimes collectifs ou doxiques sont 

16 Walter Benjamin, paralipomènes Ms 470 à « Sur le concept d’histoire », op. cit., p. 453, voir aussi, Giorgio 
Agamben, « Idée de la prose » in Idée de la prose, op. cit., p. 21, voir enfin le commentaire de ce fragment de 
Walter Benjamin, au ch. iv, 1, p. 200.



260

une machine gigantesque (la machine linguistique et mythologique) qui produit des modèles 

de signification qui « nourrissent » le premier modèle, c’est-à-dire notre système singulier 

d’analyse, qui lui-même, à son tour, devient l’aliment de la machine linguistique. Les produits 

de la machine sont des objets conceptuellement et formellement stables dans la mesure où 

ils maîtrisent leur puissance d’imprégnation. En revanche, ils sont conceptuellement et 

formellement instables dans la mesure où ils sont innombrables et absorbés à très grande 

vitesse par nos singularités. C’est ce paradoxe que l’on nomme l’actualité. Actualité qui est 

elle-même problématique, à partir du moment où elle est en même temps livrée au risque 

de son impuissance alors qu’elle tente de façon constante et autoritaire de se fixer. C’est 

ce rapport qu’il faut analyser ; déterminer les modèles d’interprétation qui nous permettent 

d’appréhender cette structure et qui nous permettent de l’absorber dans notre statut pro-ductif, 

autrement dit, poétique. 

		 La première partie de notre système d’analyse est la relation dialectique, dans le singulier, 

de l’appréhension des régimes grammaticaux et de leurs déformations dans les praxis de la 

connaissance et de l’expérience, de l’experimentum linguæ. Cette relation dialectique détermine 

bien sûr la puissance de pensée du sujet mais aussi son lieu d’apparition (le lieu où apparaît son 

existence), autrement dit, le lieu d’exposition de cette singularité, c’est-à-dire sa relation, ici 

et maintenant, avec les régimes du collectif, du pluriel, avec les régimes doxiques. La seconde 

partie du modèle correspond très exactement à cette incessante relation dialectique du fait 

singulier et de son exposition dans les régimes collectifs. Nous entendons par régimes collectifs 

cette expérience du pluriel, cette expérience du factum pluralitatis comme émergence du fait 

des communautés d’une part et, d’autre part, cette expérience de l’idiolecte, cette expérience 

du factum loquendi comme émergence cette fois de l’exposition du devenir des langages. 

L’exposition de ce devenir signifie très exactement ici l’exposition de leur fonctionnement et non 

de leur statut ; c’est à partir de ce dispositif que nous sommes en mesure de déterminer, pour un 

fait de langage, son degré d’appartenance à une communauté et que nous sommes en mesure 

de déterminer l’émergence de la question de style : comme différenciation, comme modèles 

de reconnaissance et comme valeurs doxiques, c’est-à-dire ce qui « exprime les conditions 

d’acceptabilité de toute opinion, à l’intérieur du travail de valeurs dans les praxis sociales de 

circonstances concrètes. Sa force ne vient pas seulement de ce qu’elle exprime l’humanité vécue 

dans le prisme des reconnaissances inter-subjectives ; elle tient, plus ataviquement, à sa fragilité, 

à son instabilité, à sa superficialité17 » ; cela signifie très précisément, encore, ce que Furio Jesi 

17 Georges Molinié in Hermès mutilé, op. cit., p. 83-84.



261ch. v. théorie de la fête

entend sous la forme « machine anthropologique » c’est-à-dire « le mécanisme complexe qui 

produit les images des hommes, les modèles anthropologiques, référés au je et aux autres avec 

toutes les variétés de diversité possibles18 » ; enfin, cela signifie ce que nous pourrions nommer 

une « puissance d’exposition », autrement dit, ce qui constitue la puissance d’apparition et de 

maintien des formes et des objets, c’est-à-dire non plus, exactement, la doxa mais le sens du 

verbe grec doxazein19 (croire, célébrer, glorifier). 

		 § 4. L’économie est le lieu de cette exposition, de cette puissance d’exposition. Le premier 

modèle de l’économie est la mesure de ce que nous sommes dans l’expérience dialectique 

du factum des communautés, autrement dit, la mesure de notre fonctionnement et de notre 

adhésion avec les régimes doxiques, avec le fonctionnement des machines (anthropologique, 

mythologique, festive, etc.). Le deuxième modèle de l’économie, c’est faire en sorte de 

constituer cet espace comme un lieu d’usage et d’échange (oikos) et comme le lieu où l’on fait 

en sorte d’y demeurer et de s’installer (oikizein). On y demeure en en faisant un dispositif, 

c’est-à-dire une fonction stratégique comme relation de pouvoir20 : ce dispositif, comme 

espace déterminé, est lui-même la somme des dispositifs nécessaires et contingents. Cet espace 

d’exposition, autrement dit ce dispositif, est donc un organisme complexe qui est lui-même 

la somme d’éléments hétérogènes. C’est dans l’établissement de cet espace, de ce lieu que 

nous constituons notre rapport contractuel aux divers éléments des dispositifs : l’adhésion 

aux modèles, aux structures et aux formes se fait par un graduel rapport de croyance (la 

puissance doxique). Ce rapport contractuel – adhérer à une formule, à un fait – permet d’une 

part la puissance fonctionnelle des régimes doxiques et il permet, d’autre part, l’émergence 

de multiples dispositifs comme mise à disposition des moyens par lesquels les faits, les objets, 

les formules s’actualisent dans les régimes de réception : la transformation et l’échelonnement 

des transformations des objets comme valeur et spéculation sur la valeur, l’établissement de 

systèmes idéologiques comme régimes culturels et régimes d’artistisation, l’établissement d’un 

système de trans-évaluation des régimes comme spéculation et marchandisation : autrement 

dit jouer sur la valeur des objets et instaurer une consommation, c’est-à-dire instaurer un prix, 

une puissance d’adhésion qu’il faut à chaque fois recommencer et rétablir21. Troisième modèle, 

18 La fête et la machine mythologique, op. cit., p. 44.
19 Voir Giorgio Agamben, Le règne et le gloire, op. cit., p. 218 sq. - p. 299 sq.
20 Giorgio Agamben, Qu’est-ce qu’un dispositif ?, op. cit., p. 10, voir ch. iv, 2, p. 205. 
21 Voir à ce propos les pages de Georges Molinié sur les régimes de la consommation et les régimes prostitutionnels, 
Hermès mutilé, op. cit., p. 209 sq. voir aussi, Marcel Hénaff, Le prix de la vérité (le don, l’argent, la philosophie), 
Le seuil, 2002. 



262

enfin, de l’économie, le rapport dialectique aux deux premiers comme adhésion au principe 

de viduité des machines ou des régimes22. Ce rapport dialectique est complexe, mais on peut 

le réduire ici pour les besoins de l’argumentation à quatre points. Il s’agit d’abord d’un rapport 

à l’actualisation ; le premier régime de l’économie est un rapport contractuel à la norme 

extérieure dans l’expérience linguistique, tandis que le deuxième est un rapport contractuel au 

dispositif. Ce rapport est indiscutablement un rapport dialectique23. Il nous ouvre à ce régime 

de l’exploitation qui nous libère, en tant qu’être économique de la puissance de la machine 

mythologique (le fait en tant que tel) : il nous ouvre à ce régime de l’actualité, de l’époque, 

pour mieux, en ce cas, nous lier au fonctionnement de toutes les machines, c’est-à-dire à 

leur viduité. La viduité des machines signifie très exactement qu’elles ne produisent pas de 

contenu mais qu’elles produisent simplement le fait répété qu’elles fonctionnent, que nous 

sommes indéfectiblement liés à l’actualisation comme mesure dialectique complexe de ce qui 

devrait se stabiliser (demeurer dans sa valeur) et en même temps être livrés entièrement à la 

spéculation. C’est-à-dire entièrement livrés à la puissance de la médiatisation, à la puissance 

de l’exposition des dispositifs. Cela signifie donc, enfin, que l’existence des faits, des objets, 

des processus est entièrement liée à leur monstration et à leur exposition, à leur médiatisation, 

à la puissance du doxazein. Tout produire, tout faire pratique ou poétique, toute mythogenèse 

est donc économique. 

		 § 5. Les régimes de la festivité. C’est ici que nous sommes alors en mesure d’insérer dans des 

modèles d’analyse herméneutique le modèle des régimes de la festivité que nous avons analysé 

à partir des concepts d’espionnabilité, d’inopérativité et de désœuvrement. Il s’agit de 

l’expérience à l’intérieur des régimes doxiques et des régimes de l’intensité, autrement dit des 

régimes de tout ce qui se manifeste sans mesure directe, de tout ce qui se manifeste sans qu’il 

soit possible d’en établir une mesure efficace, stable et précise. Les régimes de la festivité, de 

ce point de vue, sont l’expérience graduelle et échelonnée de la perception. Chacun de nous 

possède une mesure singulière, empirique et corporelle de l’échelonnement, de la gradualité 

infinie du déplaisir au plaisir, de l’indifférence à la jouissance, de l’ennui à l’occupation. 

Cependant nous ignorons cette mesure pour l’autre, nous ne pouvons dès lors que la projeter 

22 Voir ch. iv, 1 & 2, p. 200 & 205. 
23 Nous renvoyons ici aux multiples analyses de Giorgio Agamben de la pensée de Paul et de son usage d’une 
terminologie technique (économique) pour dire et le rapport contractuel ou le lien fiduciaire (la pistis) et la 
puissance dialectique qui en émerge (katargein) : in Le temps qu’il reste, op. cit., p. 152, et Le règne et la gloire, op. 
cit., p. 35-64, p. 47-87. 



263ch. v. théorie de la fête

(une des raisons du désir et du manque), en faire une image ou une représentation imprécise 

et lacunaire, en faire à la lettre une phantasia24 au double sens de se figurer par imagination 

– la mesure de l’autre – et faire voir, exposer – sa propre mesure. Cette perception lacunaire 

est ce qui constitue les régimes doxiques car la mesure de l’ensemble des constituants de la 

communauté est impossible sauf par projection, par représentation, par la puissance de la 

doxa et par la constitution d’un régime doxique maximal : celui de l’idée du plaisir, de la 

jouissance, de l’intensité dans les régimes du collectif. L’idée que le collectif, que le 

communautaire soit lié à une activité festive, à une intensité est immesurable ; nous n’avons 

d’autres choix que d’adhérer et de participer, bien sûr, à l’image que nous nous en faisons, 

mais surtout, à l’image que nous en donnent les régimes collectifs (mythologique, historique, 

théologique, etc.). Les régimes de l’intensité ou du festif sont donc les régimes des productions 

qui échappent à l’ensemble des outils techniques et épistémologiques. Bien sûr, c’est en 

contradiction avec la tradition de l’herméneutique : comment alors garantir à cet immesurable 

– faire en sorte qu’il ne soit pas compensé par trop de commentaires – sa puissance et faire en 

sorte qu’il se maintienne sous cette forme du bavardage, de cet incessant bavardage qui amène 

la parole à la parole, le geste au geste. L’analyse des régimes du festif nous oblige d’abord à 

l’analyse d’une seconde expérience de la gradualité : gradualité du festif lui-même entre 

célébration et participation. La célébration est la première définition – la première forme – 

que l’on peut donner aux régimes de l’intensité : la commémoration périodique, la forme 

historique et magique du calendrier. La célébration est donc un rituel presque intégralement 

privé de la participation comme ludus ; elle est donc la médiatisation (doxazein) d’une ou 

plusieurs représentions des régimes de l’intensité. En revanche la participation, c’est tenter de 

participer intégralement à la fête, c’est-à-dire faire en sorte que notre existence soit entièrement 

livrée au temps du festif comme expérience collective de l’intensité. Mais il reste en suspens 

une question essentielle : si nous ne sommes pas capables de mesurer ces expériences, que 

célébrons-nous et à quoi participons-nous ? Il y a donc ici un problème épistémologique : 

sommes-nous capables d’atteindre à une connaissabilité de ce temps du festif  ?25. Comme 

célébration ou comme participation, nous y adhérons parce que nous avons adhéré, 

antérieurement, aux régimes contractuels du collectif. Nous adhérons donc à une projection, 

à une représentation immesurable et lacunaire – une phantasia. Nous adhérons donc très 

précisément à quelque chose d’autre, à ce que Giorgio Agamben nomme26 une « matière 

24 Voir ch. ii, 4, p. 121. 
25 Voir ch. ii. 
26 « La structure originelle de l’œuvre d’art », L’homme sans contenu, op. cit., p. 126 et Aristote, Métaphysique, 



264

inarticulée – tò proton arruthmiston – servant de base à toute forme et toute mutation ». C’est 

donc la mesure très complexe d’une arythmie, c’est-à-dire ce qui est sans structure analysable, 

perceptible certes mais non analysable. C’est l’ouverture de tout langage, de tout acte, de 

toute œuvre à cette puissance arythmique, comme ouverture donc à la privation des modèles 

analytiques, des modèles structuraux. Toute œuvre, toute opérativité est donc entièrement 

livrée à sa puissance dialectique et économique mais aussi festive (c’est-à-dire participative) et 

liée à ce saisissant paradoxe d’être en même temps ouverte au mesurable et à l’immesurable, 

d’être entièrement ouverte à une mesure arythmique, d’être entièrement livrée à l’inarticulé, 

au pluriel et à la mutation. L’ensemble du travail de Furio Jesi dans La fête et la machine 

mythologique est cette démonstration de cette arythmie, de cet immesurable qui est comme 

les « mouvements de celui qui subitement perd l’audition et n’entend plus la musique. Et 

celui qui n’entend plus la musique, ne danse pas27… ». Or ici, nous continuons tous à danser, 

nous continuons tous à participer sans fin, et selon l’expression « per fantasmata28 » c’est-à-dire 

dans la tension entre la mesure et la puissance de ce qui ne se mesure pas, de ce qui appartient 

en propre aux régimes de l’intensité. Il y a d’une évidente et claire ouverture vers une 

herméneutique matérielle, c’est-à-dire une herméneutique qui s’occuperait, presque 

exclusivement, de la matérialité du rapport de l’œuvre aux dispositifs, à l’expérience lacunaire 

du festif. Il s’agit d’un travail qui défend le principe d’une analyse herméneutique matérielle 

contre une traditionnelle herméneutique de la signification29. Les régimes de l’intensité ou du 

festif ne sont pas obligatoirement sous la forme de cette participation célébrative, ils peuvent 

aussi prendre une autre forme, celle d’une participation non intégrale puisque nous sommes 

toujours ouverts à l’analyse, à la connaissance, au noétique. Il s’agira alors d’une participation 

très particulière, ponctuée d’observations, de guets, d’espionnages. C’est le concept 

d’espionnabilité30 dans lequel « l’important n’est pas le jeu mais à l’inverse le “se déplacer sans 

être vu, espionner, être reconnu en se cachant” ». Nous sommes donc des guetteurs, des 

espions. Reste à savoir ce que nous espionnons. Il est évidemment que nous cherchons à 

prouver l’hypothèse de l’existence de ces régimes de l’intensité, c’est-à-dire l’ensemble des 

formes de l’observation et du témoignage. L’observation de l’événement, de la puissance des 

985b. 
27 La fête et la machine mythologique, op. cit., citation de Karoly Kerényi, p. 30 et p. 121-122.
28 Voir le travail de Giorgio Agamben sur cette formule du chorégraphe Domenico da Piacenza in Image et 
mémoire, op. cit., p. 40.	
29 Voir Georges Molinié sur l’herméneutique matérielle in Hermès mutilé, op. cit., le chapitre 3, « Vers une 
herméneutique matérielle ? ».
30 Voir ch. ii.



265ch. v. théorie de la fête

dispositifs peut prendre la forme de divers rapports à cette historicité, comme matérialité, 

comme attente (ou messianisme), comme empathie ou comme mesure de l’arrêt, de l’instant, 

de l’époque que nous retrouvons aussi bien dans l’analyse du concept d’épékein et de 

bathmologie chez Roland Barthes ou dans le concept de la Dialektik im Stillstande chez Walter 

Benjamin. Il s’agit, quoiqu’il en soit de l’ouverture à un maintenant de la connaissance, 

c’est-à-dire à l’autre mesure de notre espionnage comme observation de l’autre et du 

mouvement de l’autre dans les régimes de l’intensité. Nous observons, nous guettons le 

fonctionnement de ces régimes, de ces machines, de cette arythmie, du mouvement de 

l’actualité comme époque, comme instabilité, comme mutation, comme pluralité et comme 

épaisseur. Notre posture de guetteur nous ouvre enfin à un in fieri de la connaissance de la 

participation aux régimes de l’intensité, comme exposition de notre être parlant et bavard, 

intégralement lié à l’exposition de la parole, intégralement lié au désir d’une mesure impossible 

du festif. Nous parvenons ici à une surprenante conclusion : nous espionnons pour confirmer 

notre participation aux régimes doxiques et aux zones d’intensité des régimes doxiques. Notre 

posture de guetteur est, en somme, celle d’un voyeur qui voit assez mal ce qu’il tente de voir 

parce que nous sommes incapables de stabiliser notre poste d’observation. Nous avons à notre 

disposition trois modalités de participation. Une participation intégrale comme arrêt (comme 

écrasement du temps) ou comme ennui, c’est-à-dire comme absorption intégrale à la 

stimmung, à l’ambiance de l’ennui profond31. Une participation non-intégrale – la traditionnelle 

figure de la fête impossible – comme mesure dialectique de notre existence participative et 

enfin une non participation qui renvoie à la figure du guetteur anthropologue. Participer aux 

régimes du festif dit trois choses, qu’il s’agit d’abord d’une participation au non-mesurable et, 

ensuite, que la participation aux régimes doxiques est sans fin, mais surtout que cette 

participation implique de rien faire d’autre que d’adhérer à leur viduité. Enfin, qu’il s’agit 

d’adhérer aux « œuvres » non pour ce qu’elles sont mais parce qu’elles sont en puissance 

(virtuelles)32.

		 § 6. Dialectique négative. Il reste le dernier des six modèles, celui qui sera en mesure de 

clore ce mécanisme, cette tentative d’un modèle général d’analyse herméneutique. Il s’agit 

de ce que nous nommons la dialectique négative. Le troisième modèle, la dialectique nous 

permet d’ouvrir les mécanismes de la norme ou de la grammaticalité et les mécanismes de la 

corruptibilité à une mesure nouvelle : le vide des machines – elles ne font que fonctionner – 

31 Voir ch. iv, 3, p. 216. 
32 Voir ch. ii, 4 & 5, p. 121 & 135. 



266

et le vide des objets, de toute œuvre. Que signifie ce vide ? Que l’œuvre existe moins pour la 

valeur de son contenu que pour sa matérialisation. C’est la première mesure du désœuvrement, 

comme inopérativité de la substance du contenu. Le sens, la signification, opèrent – malgré 

eux, les régimes doxiques de la significativité restent, bien sûr, les plus puissants – un retrait, 

un repli et sont rendus inopératoires dans ce mouvement que nous nommons régimes de 

la festivité. La dialectique négative, appréhende cette mesure de l’inopérativité, mais cette 

fois en immergeant entièrement l’objet ou l’œuvre dans les régimes du collectif et dans la 

mesure absolue du désœuvrement du festif. Mais il ne s’agit pas d’un désœuvrement en soi, 

c’est-à-dire l’inopérativité de la substance du contenu de l’œuvre (son cœur asémantique, 

selon l’expression de Furio Jesi), ni même de la mesure de notre désœuvrement, de notre état 

d’être désœuvré. Il s’agit de la mesure « active » du désœuvrement, de désœuvrer. Le verbe 

« désœuvrer » pourrait signifier interrompre une activité, donc désœuvrer et se désœuvrer. 

Quelle est la mesure de ce désœuvrement ? et quelles sont ses formes ? Il s’agit d’abord de notre 

continuelle participation au fonctionnement des régimes doxiques et à leur viduité. Désœuvrés 

de la substance du contenu – de son opérativité – nous pouvons entièrement « être occupés » à 

fêter, à célébrer son fonctionnement. Le dernier modèle de notre rapport comme participation 

aux régimes de la festivité est la célébration qui doit s’entendre comme une pensée du 

désœuvrement, comme un « devenir dimanche » comme la récurrence de la fête sous la forme 

du calendrier comme l’entend Walter Benjamin. Les différentes formes du désœuvrement sont 

les suivantes : d’abord l’évidement du sens – de la valeur de la substance du contenu – ensuite 

l’épuisement du jocus, du rituel au profit du ludus, d’une récursion des formes néothéniques 

de la socialité, puis comme épuisement du sens et de sa valeur au profit des modalités de la 

parodie, du faire déchanter, du contre-rythme, du para ten oden, enfin comme participation à 

la célébration, comme participation aux mécanismes de la célébration et du doxazein. Dans la 

pensée juive et chrétienne, lorsque la puissance de création cesse d’œuvrer, elle prend la forme 

d’un devenir sabbatique ou dimanche, dans l’anapausis, l’acquiescentia ou le repos. Célébrer, 

c’est faire en sorte de « mettre à part » ce septième jour entièrement consacré à fêter ce qu’il 

y a, ce qu’il reste, et à répéter cette célébration sur un calendrier ouvrant ainsi le temps à 

cette récurrente du désœuvrement. Nous avons retrouvé cette problématique chez d’Aristote, 

dans l’Éthique à Nicomaque. L’homme pourrait-il être « né sans œuvre », pourrait-il être livré 

au désœuvrement ? à l’argos ? pourrait-il encore être livré au repos ? Que pouvons-nous tirer 

de ces questions pour élaborer un schéma d’analyse herméneutique ? trouver dans un des 

modèles de représentation ce qui nous lie et ce qui nous livre à l’œuvre. Ce que nous nommons 

dialectique négative, c’est-à-dire, le dernier moment de cette structure d’analyse est, en fait, 



267ch. v. théorie de la fête

très exactement, ce qui est contenu dans ces questions. Quel est l’intérêt d’une œuvre et quel 

est l’intérêt d’une participation à un régime de l’intensité ou du festif ? C’est, d’une part, la 

mesure de l’extraordinaire puissance dialectique de l’œuvre comme possible langage constitué 

ou comme participation à la parole, ou, pour le dire autrement, comme exposition de la langue 

ou comme exposition du devenir de la langue : cette puissance ouvre de manière irréductible 

à l’expérience d’une immanence, c’est-à-dire d’une incessante expérience de l’actualité. Notre 

désœuvrement est notre possibilité de mesurer notre actualité. Désœuvrer signifie s’ouvrir, 

dans la mesure du possible, à l’expérience de la festivité. Si nous continuons incessamment 

à produire, regarder, lire et écouter des œuvres, c’est moins pour la valeur, en soi, de leur 

contenu que pour la matérialisation de ce contenu qui nous renvoie, systématiquement, mais 

graduellement, à l’expérience de l’intensité et de notre actualité. Désœuvrer est donc notre 

activité propre à vider les régimes et les objets qui y sont produits pour les absorber dans le 

mouvement du contemporain. C’est, à la lettre, ce que nous nommons la festivité et c’est, à la 

lettre, notre ouverture à la puissance dialectique. Nous sommes en mesure d’ouvrir la pensée 

aristotélicienne de l’eu zen comme forme, précisément, du bonheur : contempler sa propre 

puissance comme forme d’une viabilité. Autrement dit, reconnaître – et c’était bien là la crainte 

d’Aristote – que nous sommes bien « naturellement » liés au désœuvrement, à l’argos comme 

mesure de notre viabilité et de notre vitalité, comme mesure de notre puissance d’observation, 

comme notre ouverture au devenir sabbatique, comme notre puissance d’actualisation, 

c’est-à-dire notre puissant devenir épocal. La praxis humaine est alors entièrement sabbatique, 

entièrement ouverte à la mesure et à l’expérience de la puissance (de la possibilité). 

		 La mesure du politique est cette économie du vivant et du désœuvrement, mais non comme 

fermeture à la spectaculaire pensée du sommeil, comme forme de l’assoupissement – c’est-à-dire 

la satisfaction qui conduit à la diminution de l’intérêt – mais au contraire à l’ouverture vers 

un désœuvrement actif. C’est l’enjeu de ce que nous nommons le poétique, l’œuvre liée au 

désœuvrement, à sa puissance : le poétique est pervers en ce sens, qu’ayant fait lui-même la 

démonstration de son ouverture au désœuvrement, il devient le modèle même qui désœuvre 

les œuvres de l’homme. Nous devons ouvrir nos modèles analytiques et herméneutiques à 

ce désœuvrement, à cette puissance paradoxale de l’activité. Les œuvres d’art – ce que nous 

considérons comme des œuvres d’art – ne sont en somme que la mesure ultime et sociale de 

notre activité de désœuvrement.

		 Nous devrions pouvoir proposer une démonstration de ce modèle à partir des deux 

hypothèses que nous avions avancées, celle de l’asémanticité et celle d’une mesure d’un 

désœuvrement actif.



268

		 2. Festivité et asémanticité

		 À partir du modèle que nous avons présenté, nous sommes alors en mesure de proposer 

une lecture de notre première hypothèse, l’asémanticité comme figure même de la festivité 

et paradigme de l’œuvre. La première hypothèse que nous voudrions proposer est ce que 

nous avions appelé la « grammaire de bloc » ou encore la « relation silencieuse »33 : en somme 

il s’agit de penser la grammaire comme un système combinatoire par juxtaposition, par 

enchaînement, livrant ainsi une partie des outils de liaison et une partie des outils de la 

rhétorique au silence.

		 § 1. La relation silencieuse. Nous avons besoin de deux éléments particuliers pour traiter de la 

grammaire par juxtaposition et du concept de « relation silencieuse ». Nous renvoyons au tout 

début des Catégories d’Aristote34 : 
Dans ce qui se dit, il y a ce qui se dit en combinaison [kata sumploken], et ce qui se dit sans combinaison 

[aneu sumploken] – en combinaison, par exemple (un) homme court, (un) homme vainc ; sans 

combinaison, par exemple, homme, bœuf, court, vainc.

Tîn legomšnwn t¦ m�n kat¦ sumplok¾n lšgetai, t¦ dš ¥neu sumplokÁj. T¦ m�n oân kat¦ 

sumplok¾n, oŒon ¥nqrwpoj tršcei, ¥nqrwpoj nik´: t¦ dš ¥neu suplok¾n, oŒon ¥nqrwpoj, 

boàj, tršcei, nik´. 

		 Nous avons aussi besoin de cette remarque de l’écrivain Emmanuel Hocquard qui disait, 

lors d’une conversation, que la seule définition possible du vers est qu’il s’agit d’une unité 

linguistique à l’intérieure de laquelle il est possible de faire demi-tour, ce que nous nommons 

une relation de perversité35. 

		 La question de la relation sous-entend bien sûr qu’il s’agit d’un problème de grammaire 

(de liens et de rapports). Toutes les relations s’effectuent comme mesure des éléments et 

mesure des rapports entre deux choses, deux phénomènes, ce qui produit une structure 

(chaîne, assemblage, cadence, rythme, etc.) ou une contre-structure (ce que nous nommons 

une relation de perversité). 

		 Si nous revenons aux principes aristotéliciens, il s’agit soit d’une relation avec les outils de 

33 Le concept de grammaire de bloc avait été théorisé pour tenter de rendre compte de l’écriture d’Emmanuel 
Hocquard, essentiellement autour de deux œuvres, ma haie (éditions P.O.L, 2001) et L’Invention du verre 
(éditions P.O.L, 2003) et le concept de « relation silencieuse » avait été présenté lors d’un colloque sur la relation 
à l’université Paris xii, le 15 décembre 2007. 
34 Catégories, ii [1a 16], trad. F. Ildefonse et J. Lallot, Seuil, 2002. 
35 Voir partie suivante, ch. v, 2, § 2, p. 272. 



269ch. v. théorie de la fête

la relation ou de la liaison, soit d’une relation sans ces outils de la relation : autrement dit, une 

relation avec les enchaînements logiques et les outils linguistiques de construction ou bien une 

relation sans outil apparent que nous nommons une relations silencieuse ou plus précisément 

une « grammaire de blocs », c’est-à-dire une grammaire par juxtaposition.

		 Les outils de liaison ou de la relation sont bien sûr l’agencement lexico-syntaxique, 

la logique formelle (dont les marques sont les outils de liaison), les relations temporelles 

(les formes discriminantes du langage et la concordance des temps de la langue) et donc 

la narratologie (la logique du récit et du montage), la relation de subordination (l’ordre et 

l’agencement des syntagmes) et enfin la majeure partie des composants micro-structuraux36 

(essentiellement les figures de répétitions, les figures de constructions et les tropes).

		 Dans le cas de la relation silencieuse cela signifie qu’il n’y a pas, qu’il n’y a plus de marqueurs 

visibles ; les relations s’opèrent donc selon d’autres modalités. 

		 Il y a la possibilité d’une absence de marquage des liens lexico-syntaxiques et des liens 

rhétoriques  : soit ils sont absolument absents et, dans ce cas, il s’agit d’une grammaire de 

blocs, soit ils sont modifiés et il s’agit alors de ce que nommerons une grammaire paralogique 

(l’élément appréhendé est volontairement faux ou déformé). L’absence de liens configure deux 

réalités, soit il s’agit d’une forme d’anti-rhétorique, au sens propre une forme de parrhésie37 

où les éléments, comme facta bruta, sont livrés dans leur plus grande entièreté, soit il s’agit 

d’une expérience possible de la langue dans sa littérarité, une énonciation brute, pleine qui 

trouverait son ambitus entre le style hadros et la poésie matérique. La modification des liens 

ou la grammaire paralogique configure elle aussi deux réalités, soit il s’agit d’une rhétorique 

du piège, du skandalon, c’est-à-dire par déformation des lieux de l’interprétation, soit enfin il 

s’agit d’une double sphère, celle du bégaiement38 – les liaisons y sont mais l’ordonnancement 

rythmique de la langue est corrompue – et celle de la parodie – les liaisons y sont mais elles 

sont bouleversées dans la mesure même de leur valeur de leur maintien. 

		 Dans l’un et l’autre cas, l’absence des outils de liaison de la logique formelle de la syntaxe et 

de la rhétorique, le mouvement d’appréhension de l’objet n’est plus induit par le mécanisme 

formel des outils de liaison mais par la juxtaposition qui crée alors un autre modèle structurel 

(ce n’est pas autre chose que la démonstration d’Aristote).

36 Pour une définition des niveaux micro et macro-structuraux de la rhétorique, voir Georges Molinié, 
Dictionnaire de rhétorique,  
37 Philodème de Gadara, Peri parrhésias, (On frank criticism), édité par D. Konstan, D. Clay, C. Glad, J. Thom 
& J. Ware, SBL, Scholar Press, Atlanta, Georgia, 2007 voir aussi Michel Foucault, Le courage de la vérité, 
Gallimard, 2009. 
38 Voir de l’auteur le chapitre « Bégayer », Le poétique est pervers, op. cit. et voir en annexe, n° 5 p. 368. 



270

		 Il est possible encore que les marqueurs temporels discriminants soient absents. S’ils 

sont totalement absents, cela crée une grammaire combinatoire dont la logique structurelle 

est essentiellement fondée sur des procédures d’amplification et d’accroissement. S’ils sont 

modifiés, il s’agit alors de distorsions (plus ou moins fortes) des modalités de perception 

et de représentation du temps : ici c’est un calcul plus ou moins graduel des phénomènes, 

c’est-à-dire tenter d’adapter la grammaire à la phénoménalité de la perception. D’un point de 

vue grammatical et rhétorique, la suppression des éléments marqueurs de temps configurent 

deux réalités bien précises : soit il s’agit d’échapper à la mesure du temps dans l’exercice de 

la langue qui envoûte, en nous laissant-traîner dans le temps ou en nous saisissant dans un 

temps compacté (l’expérience kairologique de la langue ou ce que Walter Benjamin nomme 

l’« actualité intégrale »), soit il s’agit, au contraire, d’entrer et de saisir, au plus près, l’expérience 

du feuilleté des temps. Toute l’histoire de l’art, et essentiellement l’histoire de la littérature (et 

donc plus récemment celle du cinéma) est obsédée par l’observance ou la non observance de 

ces marqueurs. 

		 Enfin, une absence des composants micro-structuraux est possible. S’ils sont totalement 

absents alors on tente structurellement de renvoyer l’objet linguistique vers une matérialité 

intégrale de la langue ou vers l’exercice de la tautologie : soit sous la forme de la parrhèsie soit sous 

la forme d’une expérience de la matérialité de la langue. Cependant, quelle que soit la gradualité 

de la suppression ou de l’absence des éléments micro-structuraux, l’énoncé reste cependant 

absorbé par les figures et les structures macro-structurales, dont les deux plus importantes 

sont, nous semble-t-il, l’amplification et l’hypotypose. Ici, subsiste un certain nombre de 

problèmes. Dans l’hypothèse d’une grammaire de blocs, en somme d’une grammaire zéro (la 

relation silencieuse), nous avons établi une liste des différents marqueurs qui pouvaient être 

supprimés : nous avons alors supposé que les marqueurs dits de la rhétorique micro-structurale, 

les tropes et les lieux, pouvaient être supprimés, or nous ne disons pas que les marqueurs de la 

rhétorique macro-structurale peuvent l’être. Nous soutenons même que les liens de la rhétorique 

macro-struturale sont indémontables et qu’ils constituent même l’existence singulière de cette 

grammaire de blocs. Nous avons posé comme hypothèse que, parmi les figures macro-struturales, 

deux se maintiennent, l’amplification et l’hypotypose comme modèle même d’une relation 

silencieuse ou d’une grammaire de bloc. Si la définition traditionnelle de l’amplification renvoie 

à l’usage des lieux de l’art oratoire, il reste que cette figure existe selon trois modalités essentielles 

qui configurent une grammaire de bloc : la permanence d’un geste, la mesure de l’accumulation, 

la forme du dispositif. L’amplification est une figure qui livre le langage à la puissance du geste 

et de l’énonciation, à la puissance du geste linguistique. Elle livre alors le langage à la forme 



271ch. v. théorie de la fête

même de l’énonciation, c’est-à-dire l’accumulation : la langue s’augmente sans cesse, se gonfle, 

s’amplifie… Elle enclôt, enfin, le langage dans une visée stratégique fondamentale, et qui est 

le sens premier de cette figure39, le discours épidictique dont une des formes essentielles est 

l’encomium (et sa mesure inverse) et qu’il s’agira, ici, de comprendre comme la mesure de 

l’expérience de la densité pour l’être-dans-la-festivité dans le discours adressé à autrui. Reste 

encore l’hypotypose, que nous pouvons entendre techniquement comme une description40 – 

ce qu’énonce le langage – et comme une représentation par le langage41, mais qu’il est encore 

possible de saisir comme une pro-vocation, c’est-à-dire comme une sorte d’appel qui convoque 

à une participation dont l’adhésion est graduelle : 
Car, par nature en quelque sorte, sous l’effet du véritable sublime, notre âme s’élève, et, atteignant de 

fiers sommets, s’emplit (plèroutai) de joie (kharas) et d’exaltation (mégalauchias), comme si elle avait 

enfanté (gennésasa) elle-même ce qu’elle a entendu42.

ou encore : 
Car si le nom d’apparition (phantasia) est communément donné à toute espèce de pensée (ennoèma) qui 

se présente, engendrant la parole (logou gennètikon), maintenant le sens qui l’emporte est celui-ci : quand 

ce que tu dis sous l’effet de l’enthousiasme et de la passion (enthousiasmou kai pathous), tu crois le voir 

(blépein dokès) et tu le places sous les yeux de l’auditoire (kai up’ophin tithès tois akouousin)43. 

Il s’agit d’un rapport essentiel, d’une part à la participation et d’autre part à la façon dont 

on participe et qui relève de deux concepts, l’un comme relation, l’autre comme manière 

de la relation. Le concept de relation s’entend à partir du concept aristotélicien du pros ti44 : 

« on dit relatifs les items (légètai) tels que ce qu’ils sont eux-mêmes est dit être d’autres items 

(hétéron einai), ou, de quelque autre manière, relativement à autre chose (pros hétéron)45 ». Il 

faut entendre que ce que nous nommons la relation relève de cette disposition à saisir l’objet 

systématiquement et relativement à autre chose (pros hétéron). La relation est un système de 

juxtaposition non-essentiel mais substantiel dans la mesure de la puissance de ce qui reste en 

relation entre deux ou plusieurs items.

39 Aristote, Rhétorique, livre i, 3 et iii. 
40 Georges Molinié, Dictionnaire de rhétorique, op. cit. 
41 Quintilien, Institution oratoire, op. cit., l. ix, 2 : « Ab aliis ØpotÚpwsij, proposita quaedam forma rerum ita 
expressa verbis, ut potius videatur, quam audiri. D’autres l’appellent hypotypose, l’image des choses présentées en 
des termes si expressifs que l’on croît voir plutôt qu’entendre ». 
42 Il est possible d’entendre la question de l’hypotypose selon le commentaire du fragment vii.2 de l’ouvrage du 
Pseudo-Longin, op. cit. Ce qui est important c’est cette impression de co-création qui définit, nous semble-t-il, 
cette impression de participation dans le ressenti de l’hypotypose.	
43 Ibid., frag. xv.1.
44 Aristote, Les catégories i, ch. vii, trad. F. Ildefonse et J. Lallot, Seuil 2002, voir aussi le dossier p. 272. 
45 Ibid., 6a35.



272

	 Cependant, il y a à côté du concept du pros ti, un autre concept, celui de la skhèsis (scšsij) 

comme manière de la relation ou manière de mettre en relation46. La skhésis signifie à la fois la 

manière d’être comme caractère et comme disposition, en somme comme façon d’avoir dans 

l’arrêt de la chose (skhein).

	 Il y a donc deux façons d’appréhender ce que nous nommons la relation, et ici relation 

silencieuse ; soit comme mesure radicale de la juxtaposition (pros ti) soit comme construction, 

comme disposition, comme radicale économie des dispositifs mais dans cette mesure de la 

suspension de la signification, comme évidement du sens.  

		 § 2. Le poétique est pervers. Toute définition du poétique47, on le sait, est problématique. 

On a dit qu’il s’agissait d’une hésitation entre son et sens, entre la série sémiotique et la série 

sémantique. On a dit qu’il s’agissait de la possibilité de l’enjambement48 c’est-à-dire « tout 

discours dans lequel il est possible d’opposer la limite métrique et la limite syntaxique ». Nous 

soutenons qu’il s’agit aussi de la possibilité de juxtaposition de blocs de discours dans une 

visée d’enchaînement49. 

		 En somme, il s’agit toujours de marquer une mesure50 effective entre et dans les objets du 

langage. Cette mesure peut s’effectuer de trois manières  : comme limite entre deux objets, 

comme péras ou comme limite propre de chaque objet, c’est-à-dire comme expérience 

linguistique (experimentum linguæ) du terme, de la limite, du terminus ; autrement dit, c’est 

penser la terminologie comme l’advenir de la philosophie : il ne s’agit pas seulement de donner 

46 Voir à ce propos l’ouvrage de Marie-José Mondzain Image, icône, économie, Seuil, 1996, i-2. Voir aussi 
l’introduction du concept de skhésis chez Nicéphore le Patriarche, Antirrhétiques, i, 277c-278d : « il n’est pas 
hors de propos maintenant, je pense, d’ajouter ceci à mon discours, à savoir que l’icône est en relation (skhésis) 
avec l’archétype, et qu’elle est l’effet d’une cause. Il faut donc pour cette relation que l’icône existe parmi les 
relatifs (pros ti) et soit énoncée comme telle. Les relatifs, ceux-là mêmes qui existent dépendent d’autre chose 
que d’eux-mêmes, et échangent réciproquement leurs relations (antistrephei te skhésis pros allèla) ». Le concept 
de réciprocité ou de corrélativité est ici essentiel : on le retrouve chez Aristote, 6b27 : « tous les relatifs sont dits 
relativement à des corrélatifs (panta de ta pros ti pros antistréphonta légétai) ». 
47 La première partie de ce texte, considérablement remaniée ici, a d’abord fait l’objet d’un séminaire avec 
les étudiants de l’École des beaux-arts de bordeaux et a constitué le premier chapitre de l’ouvrage intitulé Le 
poétique est pervers, op. cit. Il va bien sûr de soi que le terme « perversité » n’est pas à entendre dans son acception 
moderne, mais bien étymologiquement comme forme du renversement et du retournement. En somme nous 
extirpons du terme perversité la dimension morale d’un renversement vers une quelconque notion de bien ou 
de mal : il s’agit donc fondamentalement de la figure du retournement. 
48 Giorgio Agamben, Idée de la prose, p. 21, Bourgois, 1998 ; La fin du poème, p. 131-133, Circé, 2003.
49 Voir partie précédente du présent chapitre. 
50 Il faut penser la mesure comme un lien, au sens presque de franchir, et la redéfinir en fonction du terme grec 
péras (la limite mesurée, accomplie, de l’autre côté). 



273ch. v. théorie de la fête

un nom mais d’expérimenter le langage (la signification). Enfin, comme solution de continuité 

entre son/fin-du-son et sens/fin-du-sens (le saut, le hoquet linguistique, le suspens). Les 

langages hésitent. Cette hésitation, Giorgio Agamben l’avait formulée dans l’idée de la versura, 

mot latin qui signifie l’action de se tourner, l’extrémité du sillon où la charrue tourne et versus 

le sillon, la ligne d’écriture, la mesure. Versura indique clairement le faire poétique comme 

action qui limite une unité linguistique (une ligne d’écriture, une phrase, un bloc de texte, des 

images, des gestes, etc.). Traditionnellement, on pense le poétique comme la formulation de 

cette versura, c’est-à-dire comme vers51. On peut proposer de penser cette versura, cette action 

de se retourner en direction d’autre chose, comme faire lien, une ligatio. Autrement dit, plutôt 

que de penser cette unité comme une solution bloquante (une aporie), il faudrait la penser 

comme un pro-duire, c’est-à-dire comme geste qui soit capable de juxtaposer des objets tout 

en leur conservant leurs mouvements, de sorte qu’il soit possible de penser le discours poétique 

ou le montage d’images comme liens et comme « coupes mobiles52 ».

		 Emmanuel Hocquard dit qu’un vers est une unité sémantique à la fin de laquelle il est 

possible de faire demi-tour et de revenir en sens inverse (inversum). Le langage possède le 

terme pervers emprunté au latin per-versus, ce qui est retourné, autrement dit un versus qu’on 

a retourné sens dessus dessous. Pervers signifierait donc qui regarde autrement. L’introduction 

de l’idée de la perversité permet de saisir avec une nouvelle efficacité l’ordre des actions liées 

à la problématique définition du poétique. Traditionnellement, (depuis la pensée grecque) 

on confronte trois actions (trois pensées du faire) intrinsèquement liées ; celle de la poiésis (le 

poématisé, autrement dit la pro-duction du vers) comme « moyen » dont la fin et la limite 

(télos et péras) sont extérieures parce que non actualisées (dépendantes d’un autre régime, 

d’une réception différée), à celle de l’ergon (l’agir comme actualité) et à celle de la praxis 

(l’expérience comme désir du poétique) comme « pratique », c’est-à-dire une fin en soi, une 

péras (même racine que praxis) sans moyen puisque nous ne pouvons porter aux langages nos 

désirs. On peut alors poser une quatrième action, celle du geste du per-versus (on retrouve ici 

encore dans le préfixe per- la même idée de limite et d’achèvement) comme possibilité d’une 

aptitude à créer des événements comme tels, qui pénètrent et qui persistent, comme moyens 

sans fin.

51 Il faut se reporter au commentaire sur le concept benjaminien de « prose intégrale » et saisir l’ensemble des 
différences entre versus et perversus, prorsus et adversus qui dessine en somme deux figures majeures l’une de la 
réversibilité comme retournement, l’autre de l’adversité comme faire face. 
52 Nous empruntons cette expression à Gilles Deleuze : « une coupe mobile c’est une coupe temporelle. C’est 
une coupe qui comprend du temps  », cours du 30 novembre 1982, www.univ-paris8.fr, voir aussi L’image-
mouvement, éditions de Minuit, 1983. 



274

		 Dire que seul le poétique comme perversité est un moyen sans fin, est difficile, mais il est 

la seule possibilité pour penser la mesure de nos langages.

		 Posé comme tel, le concept de perversité soulève un nombre assez considérable de questions 

et de problèmes. La première consiste bien sûr à tenter de le définir. 

		 Il y a une possibilité de réfléchir au concept de perversité à partir du poématique, ce que 

Adorno appréhende de cette manière, « c’est l’obscur des poèmes, et non ce qui est pensé en eux, 

qui rend nécessaire le recours à la philosophie53 ». Le poématique est un concept ancien et nous 

ne nous servirons essentiellement que de deux textes « Deux poèmes de Friedrich Hölderlin54 » 

de Walter Benjamin et « Hölderlin et l’essence de la poésie55  » de Martin Heidegger. Selon 

Walter Benjamin, le poématique (das Gedichtete) « est l’unité synthétique de deux ordres, celui 

de l’esprit et celui de l’intuition sensible. Cette unité reçoit son cachet spécifique comme forme 

interne de telle création particulière56 ». Le poématique serait donc une sorte de synthèse d’un 

niveau noétique et d’un niveau thymique comme survenance d’une forme interne57 (Gehalt), 

autrement dit une teneur, un contenu comme substance. Selon Benjamin cette Gehalt, cette 

forme interne relève d’une tâche58. La tâche du poème est à entendre comme présupposition 

des relations qui y sont en jeux. Autrement dit, comme exposition. Si nous nous projetons à 

la fin du texte de Benjamin, il nous livre la seconde partie du raisonnement : la forme interne 

(Gehalt) n’existe que si elle prend figure (Gestalt). Et c’est cette relation d’exposition qui, à la 

lettre, détermine le poématique quand la forme interne, comme contenu, accède au statut de 

forme externe comme figure. C’est ce que Benjamin nomme la configuration (Gestaltung) :
Le travail de configuration, le principe plastique interne est porté à une telle intention que la fatalité de la 

forme morte frappe le dieu, que – pour parler en image – la plastique a passé du dedans au dehors et que le 

dieu désormais s’est entièrement objectivé. La forme temporelle, mise en mouvement, surgit du dedans au 

dehors. L’être céleste est apporté. C’est ici une très haute expression de l’identité : le dieu grec est entièrement 

livré à son propre principe, à la figure. Le suprême méfait est nommé  : l’hubris qui n’est entièrement 

accessible qu’au dieu, le transforme en figure morte. Se donner forme à soi-même, c’est là l’hubris59.

53 « Parataxe », in Notes sur la littérature, op. cit., p. 310.
54 « Zwei Gedichte von Friedrich Hölderlin » in Œuvres, vol. i, p. 91, trad. Maurice de Gandillac, Gallimard, 
2000.
55 « Hölderlin und das Wesen der Dichtung » in Approche de Hölderlin, trad. Henri Corbin, p. 39, Gallimard, 
1962.
56 « Deux poèmes de Friedrich Hölderlin », op. cit., p. 92. Nous acceptons la traduction de das Gesdichtete par 
le poématique et ne faisons aucun commentaire sur cet épineux problème de traduction tant il a été amplement 
commenté. 	
57 Ibid., p. 92. 
58 Ibid., p. 93 sq. 
59 Ibid., p. 117.



275ch. v. théorie de la fête

Dans ce commentaire de la poésie d’Hölderlin apparaît le concept fondamental de la 

configuration (Gestaltung) comme ce qui fait prendre figure, comme ce qui fait prendre forme 

qui fait alors adhérer l’objet à la mesure de l’identité et au modèle du mythe. 

		 Il y a alors un lien possible entre perversité et poématicité en ce sens qu’il y a un mouvement 

dialectique de la figure à la « teneur » de la figure comme une sorte de va-et-vient permanent, 

une sorte d’oscillation incessante du poème qui ne cesse d’aller et de venir, pour paraphraser 

Benjamin du dedans au dehors. Par ailleurs il y a aussi un mouvement dialectique permanent de 

la figure à la configuration, c’est-à-dire de la figure en tant que telle à la figure paradigmatique 

(sa forme mythique). En somme un mouvement d’aller et de retour entre la figure singulière 

et la figure mythologique. Il y a enfin un troisième mouvement dialectique comme explosion 

des deux premiers, la figure et le mythe, comme posture éthique et politique. Le poématique 

est alors un contenu – une synthèse du noétique et du thymique – comme puissance éthique 

et comme agir politique. Si on admet – à la différence de Benjamin et d’Adorno60 – qu’il n’y 

a pas de contenu de vérité dans le poème (dans la puissance du poématique du poème) mais 

la possibilité d’une parole et d’un jeu sans « entrave61 » alors on obtient différents schémas 

analytiques. 

		 Dans un cas, la tâche de la vérité, tant de fois réclamée pour la poésie, ne définit en soit 

qu’une littérature de la martyrologie, celle de la plainte et du témoignage. C’est pourquoi la 

langue de la poésie est radicalement différente de la langue de la prose intégrale : la poésie n’est 

pas le langage de la fête, parce qu’elle n’est alors possible que comme la formule de la plainte. En 

ce sens la poésie est le langage de la sortie de la fête, de la fin de la fête, mais en somme jamais 

de la festivité. Et selon la formule d’Épictète62, la poésie pourrait être cette litanie : 

60 Voir Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich Hölderlin » op. cit., p. 92 et Adorno, « Parataxe » op. cit., p. 311 
sq. 
61 Heidegger, « Hölderlin et l’essence de la poésie », op. cit., p. 43. 
62 Épictète, Entretiens, livre iv, ch. 1. « De la liberté », 106 : « Qui es-tu donc ? Et pourquoi es-tu venu ici ? 
N’est-ce pas lui qui t’y a amené ? N’est-ce pas lui qui t’a fait voir la lumière, qui t’a donné des compagnons 
de travail (sunergous), qui t’a donné les sens (aisthéséis), qui t’a donné la raison (logon) ? Mais qui a-t-il amené 
ici ? Un être mortel, n’est-ce pas vrai ? Un être qui doit vivre sur la terre en compagnie d’un corps chétif, et 
pendant quelque temps y observer (théaomai) la façon dont Dieu gouverne (dioikèsin), assister aux processions 
(sumpompéuô), et célébrer les fêtes (sunéortazo) ? Ne consentiras-tu donc pas, après avoir observé la procession 
(pompè) et la fête (panèguris), tant qu’il te l’aura permis, à t’en aller quand il t’emmènera, en lui témoignant ton 
respect, et en le remerciant pour tout ce que tu as vu et entendu ? — “Non, car j’aurais voulu rester encore à la 
fête” ». Voir aussi livre i, ch. 12, « Du contentement de l’esprit », 21 : « Tout au contraire, tu devrais, quand tu 
es seul, te dire, je suis tranquille et libre (èsukhian kai éleuthérian), et te trouver semblable aux dieux (homoion 
tois théois) ; quand tu es avec beaucoup d’autres, ne pas dire qu’il y a foule, qu’il y a tumulte, qu’il y a gêne 
(méta pollôn d’onta mè okhlon kalein mèdé thorubos mèd’aèdian) ; mais qu’il y a fête (éortèn) et joyeuse assemblée 
(panègurin). Voilà le moyen d’être toujours content (euarestôs) ».



276

	 Non, car j’aurais voulu encore rester à la fête. OÜ ¢ll' ›ti ˜ort£zein ½qelon.

Cette poésie de la plainte, de l’élégie et de l’hymne, ne peut en aucun cas être le langage de 

l’être-dans-la-festivité : il l’exclut avec force, il l’oublie même. Il faudrait lire alors dans les 

temps de notre modernité la possibilité d’une inversion. Et cette inversion n’est encore qu’une 

idée, il faudrait s’efforcer de faire en sorte qu’elle soit une réalité. Il en va de notre devoir 

politique. Cette inversion consiste à dire que dans un premier temps ni la philosophie ni la 

poésie n’a de tâche de la vérité. La philosophie peut alors livrer à la poésie cette tâche de la 

vérité (absente) comme figure et comme fantasme tandis que la poésie livre à la philosophie la 

tâche de la plainte. La poésie alors n’aurait qu’une tâche vide, celle la vérité mais sans la plainte, 

sans l’élégie, en somme sans la compréhension de cette vérité inutile et surtout inutilisable. Et 

quant à la philosophie, si elle est dégagée de la tâche de la vérité (rien ne relève du véridique 

ni d’ailleurs de l’évidence) elle peut alors assumer sa véritable tâche qui est celle de la plainte. 

C’est sans doute pour cette raison que la philosophie contemporaine s’intéresse autant à la 

poésie. La plainte est le lieu éthique de la pensée. C’est pourquoi nous sommes alors en mesure 

de définir une autre figure du pacte parrhésiastique63 : il s’agit d’une parrhésie du poématique, 

c’est-à-dire un dire comme tout-dire, comme risque de cette dicibilité qui n’engage, dans la 

modernité, ni vérité, ni plainte. Seule cette prose est la langue de la festivité, de l’exaltation. 

Le rapport de perversité est alors ici saisissant : si la langue du poème perd les formes de la 

plainte, elle peut devenir, alors, cette langue, comme « prose intégrale  », c’est-à-dire, non 

pas la langue du versus, mais la langue qui conduit (prorsus) au perversus, comme forme de la 

boucle. Nous sommes alors en mesure d’ajouter aux quatre parrhèsies déterminées par Michel 

Foucault, une cinquième que nous nommons parrhèsie du poématique, comme exposition 

de la langue dans la puissance de la viduité et dans son éloignement radical de la vérité. 

		 Il n’y a alors, autre cas, aucune tâche de la vérité car la puissance du poématique est vide, 

la figure est creuse. Il n’y a donc plus de plainte possible dans l’espace du poétique, mais 

l’expérience de la constellation et de la réclame mallarméenne à la fulgurance benjaminienne. 

Ceci est alors la figure absolue de la perversité : entrer à nouveau dans la langue pour l’exposer 

dans son asémanticité pour la priver de la possibilité de la plainte. C’est en somme ce que 

tente de démontrer Giorgio Agamben dans Le Règne et la gloire : 

63 Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit. Michel Foucault définit quatre formes de parrhésie ou de pacte 
parrhésiastique. La première forme de parrhèsie est la parrhèsie prophétique, celle qui dit les figures de l’avenir, 
la deuxième est la parrhèsie philosophique, c’est-à-dire celle qui dit les figures ontologiques de l’existant, les 
figures de l’avant, de l’antérieur, de l’archè, la troisième est la parrhésie technique, celle des discours autoritaires 
de l’épistémè et de l’enseignement et la quatrième est la parrhèsie que Michel Foucault définit comme parrhèsie 
éthique, c’est-à-dire celle du risque politique et éthique. 



277ch. v. théorie de la fête

Cette explosion hymnique du poème est le Coup de dés. Dans cette doxologie impossible à réciter, 

le poète, par un geste à la fois inaugural et conclusif a constitué la lyrique moderne comme liturgie 

athéologique (ou plutôt théoalogique), par rapport à laquelle le projet de célébration propre à l’élégie 

rilkéenne apparaît de toute évidence en retard64.

Ce qui est énoncé ici c’est le projet mallarméen comme figure de cette langue qui s’est déshabillée 

de la plainte pour s’exposer dans la brutalité du pacte parrhèsiastique du poématique. La 

tâche du poétique n’est plus le courage de la vérité mais le courage (comme forclusion de 

l’élégie) de la vie asémantique du langage. Le langage comme retournement, est la figure du 

désœuvrement. La vie comme désœuvrement, comme festivité, est alors le poématique des 

poèmes (das Gedichtete der Gedichte65). 

		 Cette figure du courage de la langue du poète signe un pacte parrhèsiastique. Cela définit 

une parrhèsie du poématique soit comme figure d’une dicibilité de la vérité qui renvoie aux 

figures traditionnelles de la parrhèsie soit comme nouvelle figure. Ce cinquième modèle de 

parrhèsie, la parrhèsie du poématique est la forme même du courage de la langue livrée dans 

son intégralité dans la festivité et dans une visée asémantique : celle de la célébration, celle de 

la fidélité et celle de l’encomium. Adorno écrit : « la fidélité, la vertu du poète, est la fidélité 

à ce qui a été perdu66  », or ce n’est plus exactement la fidélité à ce qui a été perdu, mais 

bien, non seulement à ce qui se perd, mais plus encore à la mesure inchoative de la perte ou 

plus précisément de l’échéance. Ceci détermine la figure moderne de la fidélité du poète. La 

puissance inchoative du langage est cette « temporalité d’un présent sans contrepartie67 » dont 

parle Pierre-Damien Huyghe et qui définit l’espace de la fidélité. 

		 Il reste cependant d’autres problématiques, dont une, directement liée au poématique 

et à la problématique des figures. Si le Gedichtete est cette tension entre la forme interne 

(Gehalt) comme teneur et contenu et la figure de l’objet (Gestalt), il reste à comprendre ce 

que signifie cette figure. Première hypothèse, ce que Aristote définit par mimèsis (miméomai) 

nous le nommons « figuration » parce que c’est, à la lettre, ce qui fait apparaître les figures68. Il 

64 Giorgio Agamben, Le règne et le gloire, op. cit. p. 357. 
65 Walter Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich Hölderlin », op. cit., p. 94 : « La vie, pourrait-on dire, est 
globalement le poématique des poèmes. Das Leben ist allgemein das Gedichtete der Gedichte ». 
66 Notes sur la littérature, op. cit. p. 315. 
67 Modernes sans modernité, op. cit. p. 44. 
68 Voir Aristote, Poétique, trad. B. Gernez, les Belles Lettres, 2002. Il est évident que le sens d’imitation ne 
nous intéresse pas  : la mimèsis est donc bien à la lettre l’apparition des figures. Le principe de figuration, 
comme apparition des images suppose, évidemment les questions techniques de représentation et idéologique 
de vraisemblable. Nous devons ces hypothèses à un travail de recherche avec Matthieu Giralt : Rhétorique des 
effets, mémoire de master 2 à l’Ehess avec Patricia Falguières. 



278

serait alors nécessaire de reconsidérer les propositions techniques du Pseudo-Longin quant à 

cette fabrication des images. Nous rappelons69 qu’il y a chez le Pseudo-Longin deux concepts 

qui disent très techniquement cette apparition des figures  : d’une part le skèmaton plasis 

comme fabrication des figures70 et d’autre part l’idolopoièsis comme fabrication d’images71. La 

seconde n’est que la dimension technique de l’effet de cette « figuration ». Ce nous nommons 

figuration relève donc fondamentalement d’une production.

		 Deuxième hypothèse, ce qui est appelé dans l’héritage aristotélicien katharsis72, nous 

le nommons «  dé-figuration  », en somme ce qui, à la lettre, fait disparaître les images. 

La dé-figuration73 est alors une pratique de l’effacement, du nettoyage, du grattage et de 

l’évidement. Figuration et dé-figuration sont alors les modèles de ce qu’il est possible de 

nommer le poétique, autrement dit, ce que nous nommons artistisation. La figure qui surgit 

dans l’œuvre est livrée, intégralement, à une dé-figuration. 

		 Troisième hypothèse, ce que Walter Benjamin nomme Gestaltung nous le nommons 

« con-figuration ». La con-figuration est un concept plus complexe. C’est à la lettre ce qui 

produit une synthèse, technique, matérielle, substantielle, entre figuration et dé-figuration. La 

con-figuration c’est ce qui est produit avec les restes et les reliquats de l’effet de la figuration et 

de la dé-figuration. En somme toute figure n’est jamais qu’une con-figuration, n’est jamais que 

cette trace. Nous l’avons vu, le concept de con-figuration apparaît dans le texte de 1914-1915 

« Deux poèmes de Friedrich Hölderlin » d’abord comme pensée de la construction74 en ce 

sens que la configuration a quelque chose à voir avec la grammaire, ensuite comme principe 

plastique75 qui livre la figure. Figure qui ici est livrée dans la puissance de l’hubris, c’est-à-dire 

69 Voir ch. ii, 4, p. 121. 
70 Du sublime, op. cit., frag. viii.1 Les figures sont pour le Pseudo-Longin de deux sortes, celles de pensées et 
celle de mots et voir ch. ii, 4, p. 121. 
71 Ibid., frag. xv.1. Ce sont les «  apparitions  » (phantasmata) qui sont idolopoiias, c’est-à-dire «  fabricantes 
d’images » et voir ch. ii, 4, p. 121. Nous rappelons qu’il s’agit aussi de la problématique qui justifie, chez Platon, 
la forclusion des arts de la mimétique (le mimètikos poiètès et le zographos), République, 605c, c’est-à-dire ce qui 
produit des fantômes, des eidôla eidôlopoiounta.
72 Le terme katharsis n’apparaît qu’une seule fois dans la Poétique (1449b28). Pour de plus amples précisions il 
est nécessaire de se reporter à la Politique (1341b32-1342a17). Il y a une abondante littérature sur ce sujet, mais 
qui ne nous intéresse pas, ici. Nous entendons précisément le terme katharsis comme ce fait de faire cesser le 
charme opérant de la mimèsis, c’est-à-dire ce qui fait cesser l’effet de la production des figures. 
73 Le modèle de la dé-figuration est structuré à partir du concept de corrupbilité, il relève aussi de notre 
expérience, singulière et collective, désespérante, dérélictoire et libératrice de la prosopagnosie. 
74 Walter Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich Hölderlin », op. cit., p. 104 : « À partir de la configuration 
d’ensemble, nous comparerons la construction poétique des deux versions, pour tendre lentement vers le cœur 
des liaisons ». 
75 Ibid., p. 117 : « Le travail de configuration, le principe plastique interne est porté à une telle intensité que la 



279ch. v. théorie de la fête

dans ce que nous pourrions appeler un débordement. L’hubris signifie de façon très évidente, 

dans un rapport au langage, la densité et l’injure76. Il apparaît bien sûr dans l’introduction de 

la thèse de Walter Benjamin77 lié à cette tâche de la présentation qui incombe au chercheur : 

« l’arsenal de concepts qui sert à la présentation d’une idée la manifeste sous la forme d’une 

configuration conceptuelle78 ». Ici l’idée de con-figuration s’intéresse à la représentation des 

idées :
car ce n’est pas en soi que les idées se présentent, mais uniquement par un agencement, dans le concept, 

d’éléments qui appartiennent à l’ordre des choses. Et ceci parce qu’elles en sont la configuration79. 

en c’est ce sens que le geste de la con-figuration ramasse des éclats car « c’est à partir d’éléments 

isolés et disparates que se fait l’assemblage80 » mais sans qu’il soit question d’accéder à une 

forme-origine mais bien à une forme-figure, celle de la con-figuration, celle de l’assemblage. Il 

est encore possible de lire ce concept de con-figuration comme ce qui possède une puissance 

figurative81 (bildlich), telle que Walter Benjamin tente de la définir dans son concept d’image 

dialectique. Cette puissance figurative est ce qui constitue la matérialité de la figure (et non 

l’image) comme « actualisation82 ». C’est aussi ce qui constitue la définition de la méthode 

benjaminienne : « la méthode de travail : le montage littéraire. Je n’ai rien à dire. Seulement à 

montrer83 ». La configuration est alors ce qui permet aux langages de se vider, partiellement, 

de ce qu’ils ont à dire afin qu’ils puissent le montrer, l’exposer et le livrer à l’usage. C’est 

encore ce que tente de démontrer Theodor W. Adorno alors qu’il écrit que la tâche du texte 

– ici poétique – n’est pas le contenu mais une sorte de grammaire « par la configuration 

fatalité de la forme morte frappe le dieu, que – pour parler en image – la plastique a passé du dedans au dehors 
et que le dieu désormais s’est entièrement objectivé ». 
76 Ce n’est pas le lieu ici, mais le concept d’hubris permet de construire d’intéressantes connexions avec les 
régimes de la densité. Le concept d’hubris s’affirme comme forme opposée au concept d’alèthès bios, de vie vraie 
dont l’une des données essentielles est d’être un vie non-mélangé, une vie de la non hubris : L’alèthès bios s’entend 
comme ce qui est sans mélange, c’est-à-dire ce qui serait un vie intégrale et ce qui ne serait ni une vie bigarrée ni 
une perception de la gradualité ni une vie de la corruptibilité. Ce qui veut dire que l’exact contraire du concept 
d’alèthès bios c’est le concept d’hubris. Le concept d’hubris est, enfin, chez Aristote (Éthique à Nicomaque, 
1149a32), au sens d’injure, la source de ce que nous nommons négligence, non sous la forme de l’améléia, mais 
sous la forme de l’oligôria – ce qui à la lettre nécessite peu de temps. Il y aurait la possibilité de construire, d’une 
part, une pensée de la densité fondée sur cette intensité de la langue et, d’autre part, de construire une pensée, 
essentielle, de la négligence comme espace limite des langages. 
77 « Introduction épistémo-critique » in Origine du drame baroque allemand, 1925, op. cit.
78 Ibid., p. 31, § 5 « L’idée comme configuration ».
79 Ibid., p. 30-31.
80 Ibid., p. 25. 
81 Le livre des passages, op. cit., [N3, 1].
82 Ibid., [N2, 2]. 
83 Ibid., [N1a, 8].



280

de ces moments qui pris ensemble, signifient plus que ce que désigne simplement leur 

assemblage84 ». Ce débordement est à la lettre la configuration comme puissance de chaque 

figure, surgissante des assemblages, à se con-figurer, à faire apparaître ce supplément.

		 Le poétique est pervers dans cet acheminement de la pensée dans ces formes retournées 

et détournées de la figure. Le poématique est cette puissance de configuration  : puissance 

dialectique contradictoire qui permet aux figures de défigurer et permet aussi aux figures 

défigurées de retrouver une figure. La perversité est en ce sens une intermittence85.

		 L’être-dans-la-festivité, aussi surprenant que cela puisse paraître, fait l’expérience, dans 

les formes du désœuvrement et l’inopérativité, de la puissance des langages et de l’incessante 

oscillation ou intermittence de la figure. Les lieux de la figure disparaissent ainsi dans la 

festivité : les lieux de la figure sont ceux de la commémoration, de la plainte, du martyre, 

du ressouvenir. Les lieux de la configuration (là où nous avons eu accès à la puissance de la 

dé-figuration) sont ceux-là même d’une langue, non pas comme langue écrite, mais comme 

une langue célébrée sur un mode festif86. Cette langue n’est plus le temps de la fête, la langue 

de la figuration comme figure projetée, mais comme figure – la face – qui aura transcendée 

l’idée même de la poésie dans son langage qui sera, pour paraphraser Walter Benjamin, l’idée 

de la prose même87. C’est ici le sens exact du concept d’actualité et d’intégralité. Theodor W. 

Adorno fait un commentaire sur la poésie d’Hölderlin et sur cette tension du poématique à 

apparaître – à ce configurer – comme une prose : « mais paradoxalement, avec leur absence 

de rimes et leur rigueur, elles sont plus près de la prose et de ce fait plus commensurables à 

l’expérience du sujet que les strophes rimées officiellement considérées comme subjectives. 

Il y a ici deux notions essentielles, d’abord celle de cette figure de la prose et ensuite ce 

84 Notes sur la littérature, « Parataxe », op. cit., p. 311. 
85 C’est Adorno, Notes sur la littérature, op. cit., p. 319, qui livre ce concept d’intermittence à propos de 
Hölderlin comme étant « le maître des gestes linguistiques intermittents ». Cette réflexion est fondamentale mais 
il reste le difficile problème de l’interprétation du geste linguistique et de l’interprétation de l’intermittence. Le 
concept d’intermittence est essentiel parce qu’il permet, d’une part, en fonction du sens du terme intermittere de 
penser l’intervalle comme entre-deux et comme suspension, d’autre part, en fonction de son sens moderne de 
penser la question du rythme – les espaces de l’intermittence sont donc ceux de la langue – et enfin de penser 
l’intermittence comme une saccade, ce qui permet, ici encore, d’appréhender la théorie benjamienne de l’image 
dialectique comme une saccade, voir Le livre des passages, op. cit., [N2a, 3]. 
86 Voir Walter Benjamin le fragment Ms 470 des paralipomènes de « Sur le concept d’histoire », op. cit.
87 Ibidem, « sa langue est une prose intégrale, qui a fait sauter les chaînes de l’écriture ». On retrouve encore 
chez Adorno, Notes sur la littérature, op. cit., p. 308 la mesure de ce face à face dans la langue : « l’intention est 
un moment : elle ne se change en création formelle que dans un affrontement épuisant avec d’autres moments 
tels que le contenu réel, la loi immanente de la création formelle et la figure objective de la langue ». 



281ch. v. théorie de la fête

« plus commensurable88 ». L’expérience de la prose comme actualité est un commensurable 

historique, mais un incommensurable hymnique en ce sens qu’il ne fixe pas la langue. 

C’est pour cette raison qu’Adorno pourra dire que « la langue pure, dont ils [les hymnes de 

Hölderlin] figurent l’idée, serait une prose analogue aux textes sacrés89». Cependant si nous 

sommes capables d’accéder à cet incommensurable hymnique, à ce temps de la festivité, 

comme temps de ce qui figure, il y a dans l’expérience de cette inopérativité (de ce qui 

nous a rendu inopérant) le moment qui signera un post festum comme retour au temps du 

commensurable, comme retour aux temps historiques. Le temps matériel du post festum est 

le temps, non plus exactement d’un retour, mais plus précisément d’un face à face absolu 

avec l’idée même du poématique : la puissance reconduite du poème, de la figuration et des 

figures mythologiques. La puissance reconduite du poème signifie précisément, que dans 

cette intermittence, il reviendra à la forme du poème, comme non-prose. 

		 Le dernier lieu de cette perversité – comme figure du poète – est l’assignation du poétique 

à l’usage de la parataxe. Le concept de parataxe90 repose essentiellement et structurellement 

sur le principe de la juxtaposition : 
Benjamin a justement décrit ce fait au moyen du concept de juxtaposition  : « … ainsi au centre du 

poème, hommes, êtres célestes et princes, déchus de leurs anciennes ordonnances, se rangent côte à 

côte ». […] Alors que, comme Staiger le souligne à juste titre, la pratique de Hölderlin, endurcie au 

contact des Grecs, se plie à des constructions hypotaxiques audacieusement accomplies, on est frappé 

par la présence de parataxes qui bouleversent savamment leur agencement, désobéissant à la logique de la 

syntaxe subordonnante. Ce genre de constructions attire invisiblement Hölderlin. La transformation du 

langage en une juxtaposition dont les éléments s’articulent autrement que dans le jugement apodictique 

est de nature musicale91. 

Il y a donc deux éléments essentiels à saisir ici, d’une part cette structure dialectique qui 

oppose juxtaposition et jugement apodictique, et d’autre part, la question du langage 

musical. Ce que souligne ici Adorno, c’est l’opposition entre la puissance articulatoire du 

langage et la puissance du jugement apodictique92. La parataxe offre la possibilité de se 

88 Theordor W. Adorno, Notes sur la littérature, op. cit., p. 330. 	
89 Ibidem. 
90 Voir aussi ce qui a déjà dit sur le concept de parataxe, ch. iv, 4, p. 229. 
91 T. W. Adorno, « Parataxe » in Notes sur la littérature, op. cit., p. 331. La référence à Benjamin se trouve dans 
« Deux poèmes de Friedrich Hölderlin », op. cit., p. 105. Il est à noter, par ailleurs, que dans l’ensemble de 
l’analyse, Benjamin, utilise un vocabulaire qui dit cette construction par juxtaposition : la question du « lien », 
des « liaisons », de « l’interpénétration intensive », de « structure relationnelle », de « chaînes infinies de séries », 
de « l’interpénétration spacio-temporelle », etc. 
92 Il y a bien sûr ici une opposition essentielle entre la puissance de la combinatoire en tant que telle, la 
puissance du langage à coordonner les éléments de la perception et du langage sans qu’ils soient livrés à une 
fin en soi et entre la puissance de ce qui s’affirme. La puissance du jugement apodictique est l’exposition de la 



282

libérer de cette puissance de la pensée apodictique pour laisser le langage s’exposer dans la 

puissance de ses liaisons. Dans un autre texte, Adorno, signifiait cette puissance, à propos 

de l’essai, en disant qu’il «  coordonne les éléments au lieu de les subordonner93  ». Si la 

parataxe offre cette « désobéissance », c’est parce qu’elle livre le langage à la possibilité de la 

suspension de la signification mais aussi à la possibilité de la suspension des chaînes de la 

causalité qui fondent le principe de véridiction. Le langage ne s’expose alors plus comme 

une série d’éléments signifiants consciencieusement construits mais comme une matière 

rythmique – la structure du poème, la puissance de la prose – comme une matière musicale, 

c’est-à-dire l’exposition d’une structure d’agencement, l’exposition d’une grammaticalité 

dans sa puissance hypotaxique et paratactique94.

		 Le concept de parataxe relève du modèle de la constellation :
La concrétisation du poématique […] ne s’accomplit que par le langage. Chez Hölderlin cette fonction 

dépasse qualitativement la fonction habituelle de la langue poétique. Si sa poésie ne peut plus faire 

naïvement confiance ni au mot poétiquement choisi ni à l’expérience vivante, elle espère néanmoins que 

la constellation des mots, et plus précisément une constellation qui ne se contenterait pas de la force 

apodictique, en tant qu’unité, nivelle la diversité inhérente aux mots95. 

Ici encore, se joue alors un renversement fondamental. Le poématique, dit Adorno, se 

réalise concrètement et matériellement par le langage, c’est-à-dire à partir de ses structures 

combinatoires et non dans le langage, c’est-à-dire enfermé dans la puissance de sémiotisation. 

Le dépassement qualitatif de cette fonction signifie alors que le mot, matériellement saisi par 

le poétique, n’est plus poétiquement exposé. Il faut alors entendre la constellation (cum-stella) 

comme le dispersement des mots de la langue, leur configuration qui s’oppose ainsi à la 

pensée de la considération (cum-sidera) comme saisie structurée des mots. C’est pour cela 

que la constellation, comme dispersement, comme jet, comme coup de dés, ne peut se 

contenter de la puissance apodictique : il lui faut alors aussi la puissance de la con-figuration. 

La constellation est l’effet matériel d’une explosion dans la langue et de ses restes projetés. 

rationalité triomphante. Ce logos triomphant est configuré dans la méthode platonicienne de l’exétasis comme 
puissance de véridiction (le dire vrai) sous la forme de l’analegktos, ce qui ne se discute plus. La figure de la 
parataxe ouvre le langage à une incessante reformulation. 
93 « L’essai comme forme » in Notes sur la littérature, op. cit., p. 27. 
94 Voir de l’auteur le texte « Portamento » in Le poétique est pervers, op. cit., p. 77 sq. Le portamento est une 
figure technique de l’enchaînement, du passage. Il est cette figure du glissement : « L’idée même du portamento, 
comme terminus technicus, sous la forme de cet effet de glissement, opère un mouvement ample qui attache les 
objets (tous) dans l’ordre de leurs mouvements sans se soucier de leurs valeurs (nous ne parlons pas de leurs 
significations). Il faut dès lors penser la desis comme un fagot, un fascinus, un paquet, un nœud ». L’idée de 
portamento relève intégralement de l’idée de gradualité. 
95 « Parataxe », op. cit., p. 333, note 65. 



283ch. v. théorie de la fête

Chaque élément est alors exposé – d’où cette diversité nivelée – comme figure du reste, 

comme figure du fragment, comme figure de ces tesselles de mosaïques si chères à Walter 

Benjamin96. 

		 Theodor W. Adorno cite un fragment des réflexions d’Hölderlin qui permet d’appréhender 

une nouvelle figure, celle de l’inversion (in-versus) comme productrice du rythme, en somme 

ce qui fabrique une période : 
Il y a des inversions de mots dans la période. Mais l’inversion de la période elle-même doit être 

plus puissante, plus efficace encore. La disposition logique des périodes – le fondement (la période 

fondamentale) étant suivie du devenir, le devenir du but, le but de la fin, et les subordonnées venant 

simplement s’accrocher à la suite des propositions principales auxquelles elles se rapportent – certes, cette 

construction-là est très rarement utilisable par le poète97.

Pour Hölderlin, la parataxe est à entendre comme un système qui produit des inversions de 

mots, en un sens qui déstructure la période, c’est-à-dire qui déstructure le rythme de la langue 

qu’elle poétise, ou non, d’ailleurs. Une structure, dit Hölderlin est un mécanisme maintenu 

par un devenir et conduit par une finalité. Ce que nous nommons alors « perversité » dans le 

poétique, c’est le choix98, par le langage, de ne pas maintenir de devenir et de ne pas induire 

de finalité. La langue se suspend intégralement dans l’échéance, ce qui est une autre manière 

d’entendre le concept benjaminien de « prose intégrale » : la prose intégrale, c’est l’actualité en 

ce sens que les objets ne sont pas projetés dans une forme du devenir, mais qu’ils sont jetés dans 

l’échu du maintenant. Cette langue – c’est-à-dire celle qui accède à cette forme de l’échéance 

– est une langue paratactique qui déconstruit les chaînes des causalités et des finalités et qui 

nous offre alors la possibilité de saisir les langages dans leur inopérativité et de nous voir 

comme des êtres du désœuvrement, parce que dans cet instant de l’échu, il n’y aura pas eu 

d’œuvre. C’est pour cela que la parataxe est un « antiprincipe99 » : parce qu’elle rend palpable 

et matérielle ce qu’Adorno appelle « la sphère de la convergence du fond et de la forme, leur 

unité définie dans le contenu100 ». La parataxe rend alors possible ce que le langage, comme 

96 Origine du drame baroque allemand, op. cit., p. 25.
97 Friedrich Hölderlin, « Réflexions » in Œuvres, Gallimard, 2007, p. 605, cité par Adorno, « Parataxe », op. 
cit., p. 335-336. 
98 La notion de choix est ce que Theodor W. Adorno nomme hérésie : « c’est pourquoi la loi formelle la plus 
profonde de l’essai est l’hérésie », in « L’esssai comme forme », Notes sur la littérature, op. cit. p. 29. L’hérésie est, 
en ce sens, ce que la pensée grecque nomme hairèsis et ce qu’Aristote nomme proairèsis (Éthique à Nicomaque, 
1094a1) : « Tout art et toute investigation, et pareillement toute action et tout choix tendent vers quelque bien, 
à ce qu’il semble. πᾶσα τέχνη καὶ πᾶσα μέθοδος, ὁμοίως δὲ πρᾶξίς τε καὶ προαίρεσις, ἀγαθοῦ τινὸς ἐφίεσθαι 
δοκεῖ ».
99 « Parataxe », op. cit., p. 341. 
100 Ibidem. 



284

système de l’arbitraire, refuse à la signature : antiprincipe, parce qu’au lieu d’ériger la mesure 

d’une signification et la puissance de sa véridiction, autrement dit sa force apodictique, elle 

saisit le langage comme con-figurations de la substance du contenu  : elle l’expose comme 

objets palpables, comme signatures, comme formes creuses de cette signature. La parataxe 

est un antiprincipe en ce sens qu’elle rompt la puissance de l’arbitraire du signe : cependant 

elle ne l’emblématise pas, elle le maintient dans son inopérativité, c’est-à-dire dans sa pleine 

puissance. C’est pour cela que toute poésie – et donc toute prose intégrale – ne peut être que 

fragmentaire. Fragmentaire ne signifie pas qu’il manque des éléments pour en déterminer la 

forme originaire, mais que constitutivement le poème ou l’œuvre sera impossible à achever. 

L’impossibilité d’achever peut signifier deux choses, d’une part que l’œuvre ne peut accéder 

à la totalité, et d’autre part, qu’il ne peut y avoir d’œuvre. S’il n’y pas d’œuvre, ce que nous 

observons (contemplons) comme tel n’est alors que la figure possible de notre inopérativité. 

Pour que cette figure ait lieu il faut que le poète, que l’artiste ait accepté d’être cette figure 

de la passivité qui ne destine pas les objets du langage. La passivité est ce qui est capable 

de prendre forme, la dunamis tou pathein. Le poète fait œuvre de passivité, en ce sens qu’il 

accepte de vider les formes du langage de la significativé et de la subordination pour livrer – si 

c’est possible, c’est-à-dire s’il n’y a ni forclusion de l’art ni acatalepsie – le langage, les langages 

à l’expérience du maintenant. C’est dans ce maintenant qu’a lieu l’œuvre. Elle n’a jamais lieu 

ailleurs. 

		 § 3 Asémanticité et viduité. La significativité n’est pas le nexus de l’activité humaine101. C’est, à 

la lettre, la parataxe qui en est le nexus, autrement dit la possible puissance de non-significativité. 

Si nous sommes autant attachés à la significativité, c’est que nous mesurons incessamment 

non seulement cette possibilité de sa suspension comme non-significativité, mais surtout 

– et c’est le cœur du fonctionnement de la parataxe – la puissance de significativité de la 

non-significativité comme modèle d’une dialectique négative. Il est sans doute probable que 

nous n’échappions pas à la puissance de la significativité, mais la mesure de notre puissance 

c’est notre capacité à observer le surgissement de ce sens dans la parataxe, dans l’apparent qui 

est non-significatif, dans le surgissant. C’est la mesure de la complexité. 

		 L’œuvre n’est donc pas le centre de l’activité de l’homme, mais c’est le désœuvrement de 

l’œuvre qui en est le centre. Si l’œuvre n’en est pas le nexus, elle donne l’impression de l’être. 

101 Cela signifie que ce n’est pas tant la signification qui importe que le processus d’interprétation. Nous 
renvoyons à la proposition 9 de l’Abrégé de l’herméneutique de 1819 de F. D. E Schleiermacher : « interpréter est 
un art », Herméneutique, op. cit., p. 116. 



285ch. v. théorie de la fête

C’est ce qui constitue sa puissance doxique. C’est ce que Adorno nomme l’intermittence et c’est 

ce que nous nommons l’irrésolution de l’œuvre. Irrésolution parce que l’œuvre n’existe que 

dans cette incessante et intenable tension entre le « tenir encore » et la dé-figuration. Qu’est-ce 

que cela signifie ? L’œuvre ne pourrait avoir, en fin de compte, qu’une seule valeur historique 

comme puissance à se maintenir toujours et encore. C’est le sens du verbe grec diatéréô qui 

signifie se maintenir fidèlement, parce que le rapport que nous avons aux œuvres est un 

rapport de fidélité, parce que ce rapport détermine notre identité, celui d’une appartenance 

à la modernité ou de sa non-appartenance. Cette oscillation repose sur un paradoxe 

fondamental qui trouve sa forme dans l’anxiété que nous avons, devant, la relative inertie (ou 

inefficacité) des œuvres et dans la jubilation que nous avons, avec, fantasmatiquement, ce 

que nous appelons œuvre. C’est aussi la proposition de Pierre-Damien Huyghe102 qui relève 

que nous ne pouvons nous situer dans un maintenant si nous n’observons pas cette inertie. 

L’observation de cette inertie est ce que nous avons nommé l’espionnabilité de l’inopérativité. 

La saisie de cette inopérativité et de cette tension est ce qui nous constitue – comme nous 

l’avons vu – comme des êtres éthiques. Ainsi l’œuvre pour exister ne peut le faire qu’à la 

condition qu’elle produise elle-même ce maintien, ou, ce qui semble plus juste, elle ne le fait 

qu’à la condition d’appartenir à une machine qui la maintiendra. Cette machine est ce que 

nous pouvons nommer la machine doxique ou plus précisément la machine mythologique : 

c’est le sens du verbe doxazesthai que relève Giorgio Agamben103  : maintenir une valeur 

historique, c’est-à-dire maintenir une valeur de commémoration. Cette valeur historique de 

l’œuvre définit alors un maintenant, non pas essentiellement comme actualité intégrale, mais 

comme valeur oppositionnelle, en définissant au mieux un actuel et un inactuel, au pire une 

origine et un destin. 

		 Irrésolution de l’œuvre, parce qu’elle est entièrement tendue vers une seule significativité, 

«  se tenir encore ». Cette expression n’est pas innocente, elle est chargée, elle aussi, d’une 

épaisse valeur historique et conceptuelle. On trouve d’abord quelque chose qui s’en apparente 

chez Martin Heidegger104 avec le concept du «  se-tenir-à-soi  » qui est une attente  : « une 

attente qui n’est pas indéterminée. Elle est alignée sur une interrogation essentielle adressé au 

Dase in lui-même105 ». L’œuvre est la figure de cette attente déterminée. Elle est déterminée, 

102 Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 17 : « j’imagine mal que nous puissions parvenir 
à nous repérer et à nous situer, en quelque époque que ce soit, sans nous livrer à l’analyse de cette inertie. C’est 
en elle que se joue l’être au monde, sa sensibilité, ses mœurs, son état ». 
103 Giorgio Agamben, Le règne et la gloire, op. cit., ch. 8. 	
104 Martin Heidegger, Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit., § 37. 
105 Ibid., p. 242-243. 



286

bien sûr, par une interrogation essentielle sur la puissance que nous avons à matérialiser 

les formes de l’étant (l’ontologie) et sur l’anxiété que nous avons à produire les formes de 

l’existence (le discours prophétique). L’œuvre est cette tension, c’est pourquoi, elle se-tient-

encore pour que nous puissions assumer l’anxiété de cette attente et l’envoûtement de cette 

figure de la suspension. Car paradoxalement, pour que quelque chose se-tienne-encore, il 

faut en même temps qu’elle disparaisse et qu’elle persiste : il faut que la chose s’encrypte. On 

retrouve une autre forme de cette persistance, chez Adorno avec le concept de l’« avoir tenu 

bon106 » : « le bonheur procuré par les œuvres d’art serait tout au plus le sentiment qu’elles 

nous donnent : d’avoir tenu bon ». On ne rappellera, sans doute jamais assez, la pertinence 

de ce propos. Ce qui fait œuvre c’est ce qui tient-encore. Et c’est ceci qui nous procure la 

soit-disante jubilation de l’œuvre. L’œuvre ne s’achève pas, elle se tient comme un mécanisme 

qui nous permet de nous tenir toujours à côté de l’œuvre, c’est-à-dire d’être, à la lettre, 

ex-ergue. Il y a une existence ex-ergon de l’œuvre, en ce sens que si elle n’existe pas comme 

figure achevée, elle ne peut se tenir que comme un hors d’œuvre. C’est Pierre-Damien Huyghe 

qui relève cette figure de l’exergue comme un des gestes possibles de ce qu’il nomme fidélité, 

c’est-à-dire l’attachement à ce qui s’appellent œuvres ou discours : 
Qu’est-ce en effet qu’un exergue ? C’est littéralement, un hors d’œuvre, ex-ergon qui apparaît comme une 

pièce rapportée, en citation dissociée, par exemple du flux textuel auquel il s’ajointe visiblement. Cette 

façon de ressortir manifestement et de pointer extérieurement au reste, en dissonance d’une certaine 

manière est essentielle107. 

Ce fragment de texte signifie que l’œuvre exposée comme un ex-ergon, c’est-à-dire comme 

un à côté, est la figure métasyntaxique de la parataxe. L’œuvre ne peut se maintenir que dans 

son affrontement paratactique avec ce qui en elle fait hors d’œuvre, c’est-à-dire la figure de 

son inachèvement et de son inopérativité. Cette façon, dont parle Pierre-Damien Huyghe, 

est à entendre comme manière, au sens propre comme geste linguistique : ce geste essentiel 

manifeste l’œuvre et selon deux processus, la pointe et la dissonance. Ce que Pierre-Damien 

Huyghe nomme pointer peut signifier, d’une part le geste linguistique de la déixis, et d’autre 

part dire ce que Heidegger désigne sous les concepts de l’« aiguisement108 » et de la « pointe109 ». 

La pointe est ce temps où nous sommes envoûtés, saisis dans le geste linguistique qui fascine, 

qui en-voûte et qui manifeste : cet « instant (Augenblick), dit Martin Heidegger, n’est rien 

106 Theodor W. Adorno, Théorie esthétique, op. cit., p. 35. Voir aussi le commentaire qui a été fait de ces 
concepts, ch. iv, 4 & 5, p. 229 & 238. 
107 Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 67. 
108 Martin Heidegger, Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 218. 
109 Ibid., p. 225. 



287ch. v. théorie de la fête

d’autre que le coup d’œil de la résolution (Blick des Entschlossenheit) en laquelle s’ouvre et reste 

ouverte la pleine situation d’un agir110 ». « Pointer extérieurement » dit, précisément, ce geste 

de l’ex-ergon, ce geste de l’exergue, qui dans ce geste de l’exposition maintient l’œuvre dans 

une instabilité majeure, une dissonance (l’extériorisation produit d’autres systèmes, produit 

de la complexité) qui la laisse disposée à la « pleine situation d’un agir ». Ce laisser disposé 

est la figure de la potentialité. Toute œuvre, qui est œuvre, perd en soi cette potentialité. 

Seule l’œuvre qui est livrée à l’inachèvement, au creux, au devenir exergue – c’est-à-dire à 

opérer une sortie – maintient cette potentialité. La dissonance est la figure de cette matière 

inarticulée : c’est donc la figure métaphorique, musicale, de la parataxe. 

		 Cette irrésolution de l’œuvre à se tenir-encore est la figure paradigmatique de l’être-dans-la-

festivité comme un être disposé à une ivresse111, qui selon la formule de Martin Heidegger ne 

peut être qu’une ivresse de la sobriété, c’est-à-dire une ivresse qui nous fait encore tenir. L’être-

dans-l’ivresse est un être disposé à l’ivresse de cette irrésolution : au cœur de l’inopérativité 

rien ne peut accéder au statut d’œuvre, rien n’accède ni à l’échu ni à l’existence mais tout se 

maintient dans l’ivresse épocale. 

		  L’œuvre qui se tient-encore est la figure de la puissance inchoative112. L’œuvre ne se 

maintient pas en tant que telle, mais elle ne cesse de se déclencher, elle ne cesse de commencer 

et de s’initier. En ce sens l’œuvre qui n’existe pas (sauf à la considérer comme une valeur 

historique et donc comme la mesure d’une trace) offre le mouvement ou plus précisément 

le mécanisme suivant  : pour se tenir-encore l’œuvre doit se séparer de son statut d’objet 

historique, elle doit donc se dés-œuvrer (argia)  : au sens propre, pour se désœuvrer, elle 

doit se tenir à peine à côté, comme ex-ergue (ex-ergon) comme figure, non dans l’actualité 

mais dans la virtualité, dans la potentialité, c’est-à-dire comme én-ergie (en-ergon), comme 

intégrale puissance inchoative. 

		 L’irrésolution de l’œuvre la livre et la dispose, de manière évidente, aux régimes de 

l’asémanticitié. Le premier modèle est, bien sûr, le principe de l’inchoativité  : si l’œuvre 

n’existe pas, mais ne cesse de toujours commencer, elle ne stabilise pas de significativité (ou 

alors comme forme absolue de l’obsolescence). L’œuvre appelée « œuvre d’art » est le modèle 

paradigmatique de cette viduité : elle ne cesse d’échoir et de se reconfigurer. 

110 Ibid. p. 226. 
111 Voir ch. iv, 5, p. 238. 
112 Nous devons cette réflexion à un travail de recherche commencé avec Jérémie Gaulin sur les questions de 
nécessité et d’inchoation dans la production  : La nécessité dans la production, mémoire de Dnsep, École des 
beaux-arts de Bordeaux.



288

		 Le deuxième modèle est la « crise de vers113 » mallarméenne. Si Stéphane Mallarmé assume 

la disparition de l’auteur (du poète) au profit des mots dans le « heurt de leur inégalité114 », le 

poème n’est alors qu’un dispositif virtuel : il n’existe plus comme intention déterminée mais 

comme intermittence. Mallarmé écrit115 :
Tout devient suspens, disposition fragmentaire avec alternance et vis-à-vis, concourant au rythme total, 

lequel serait le poëme tu, aux blancs ; seulement traduit, en une manière, par chaque pendentif. Instinct, 

je veux, entrevu à des publications et, si le type supposé, ne reste pas exclusif de complémentaires, la 

jeunesse, pour cette fois, en poésie où s’impose une foudroyante et harmonieuse plénitude, bégaya le 

magique concept d’Œuvre.

Ce texte (le texte mallarméen) expose et démontre de manière radicale la pleine puissance 

du concept de parataxe. Le langage se suspend, dit Mallarmé, c’est-à-dire que le sens et la 

finalité de l’objet se suspendent. Le poème est bien un objet inchoatif. La suspension du 

poème a lieu dans la « disposition fragmentaire », c’est-à-dire dans ce qui expose le langage 

à une tessérisation116 du sens. L’œuvre est un dispositif fragmentaire qui se fait selon deux 

modèles, d’une part «  avec alternance  » c’est-à-dire avec ou sans combinatoire et d’autre 

part « avec vis-à-vis » c’est-à-dire selon le principe de la juxtaposition ou du « côte à côte » 

113 « Crise de vers » (1886-1892-1896) in Variation sur un sujet, Œuvre, Gallimard, 1945, p. 360 sq. 
114 Ibid., p. 366 : « L’œuvre pure implique la disparition élocutoire du poëte, qui cède l’initiative aux mots, 
par le heurt de leur inégalité mobilisée ; ils s’allument de reflets réciproques comme une virtuelle traînée de feux 
sur des pierreries, remplaçant la respiration perceptible en l’ancien souffle lyrique ou la direction personnelle 
enthousiaste de la phrase  ». Le poématique de l’œuvre pure est alors ce qui remplace le rythme du langage 
poétique (la respiration perceptible) en ce qu’il nomme « l’ancien souffle lyrique », c’est-à-dire la formule du chant 
qui accompagne la langue : cependant Mallarmé précise encore que ce remplacement se fait par « la direction 
personnelle enthousiaste de la phrase » qui est, nous, semble-t-il, d’une part, une étonnante « transposition » 
de la pensée longinienne qui synthétiserait la notion d’enthousiasme (enthousiastikon pathos), la notion d’image 
(skématon plasis) et la notion de structure (gennaia phrasis) [voir le commentaire, ch. ii, 4, p. 121] et qui est d’autre 
part, une étonnante « transposition » (Mallarmé écrit au paragraphe précédent « À cette condition s’élance le 
chant, qu’une joie allégée. / Cette visée, je la dis Transposition – Structure, une autre ») de la langue poétique 
comme chant, en langue prosaïque, mais ici encore, se maintenant comme chant. La modernité du poème est 
celle qui lui fait accepter son devenir prosaïque. Ce qui fonde alors, structurellement, le poématique, c’est la 
phrase. Le terme phrase signifie, littéralement, ce qui expose. Une phrase est un objet qui montre. 
115 Ibid., p. 367. 
116 Nous formons et nous utilisons, ici, le terme tessérisation. Nous aurions pu renvoyer au sens de la tessella 
latine comme fragment de la mosaïque, mais nous préférons, cependant, signifier ici, la tessera qui dit aussi le 
fragment de la mosaïque, mais qui exprime essentiellement, d’une part, comme figure de la tessère d’hospitalité, 
le geste de la fragmentation qui sépare et qui identifie, et d’autre part, la tessère à jouer comme figure – 
chère à Mallarmé – du dé. Le terme tessérisation signifie alors l’explosion de la langue selon le principe de 
la symbolisation et de la constellation (sous la forme contingente du jeu). La tessérisation de la langue est un 
principe de singularisation de cette langue comme vide et fragmentation : c’est encore ce que Mallarmé entend 
dans « la direction personnelle enthousiaste de la phrase ». 



289ch. v. théorie de la fête

benjaminien117. Nous retrouvons, ici, le principe de la parataxe selon les deux modèles de 

la relation silencieuse et de la juxtaposition. Cette suspension, selon Mallarmé, concourt, 

d’une part, à créer un « rythme total » : cela signifie que le dispositif fragmentaire tend à faire 

en sorte que le poème, que l’œuvre, soit un objet virtuel. Virtuel signifie, bien sûr, maintenu 

dans sa puissance, maintenu dans sa puissance inchoative. Le rythme total « serait le poème 

tu » : la langue suspendue, c’est-à-dire la langue intermittente qui oscille entre la puissance de 

sémantisation et la puissance d’asémantisation, autrement dit le rythme118, c’est l’objet qui 

se livre à la langue de la prose en suspendant la significativité. Or cette suspension concourt 

aussi à créer, en plus du rythme, les « blancs ». Les blancs, qui sont ici paratactiquement 

reconduits en fin de phrase, signifient, à la lettre, les espaces vidés (césures et enjambements), 

les espaces creusés (la gluphè, les figures), les espaces transposés (la parataxe, le bégaiement). 

Le poématique est donc cette langue suspendue, entre rythme et blancs, vers la langue 

de la prose. Cette langue existe comme poème, comme traduction (comme transposition, 

c’est-à-dire passage d’une structure à une autre), dit Mallarmé, selon la manière, c’est-à-dire 

en fonction du style qui, matériellement, suspendra, la langue, en quelques « pendentifs », 

c’est-à-dire en quelques strophes : figure de la langue comme un enroulement qui se suspend 

dans une forme119. Enfin, dernier commentaire, sur ce que Mallarmé nomme comme ce 

qui s’impose en poésie, c’est-à-dire cette « foudroyante et harmonieuse plénitude ». Cette 

étrange figure n’est pas sans pré-figurer la fulgurance de l’image chez Benjamin. La plénitude, 

qui signifie, d’une part, l’abondance comme intégralité du rythme de la langue et, d’autre 

part, l’accomplissement (comme figure de l’accomplissement du temps, du to plèroumatou 

chronou120) de la langue dans la figure concentrée du fragment et de la suspension, est ce qui 

fait bégayer non pas exactement l’œuvre mais son concept. Ce qui fait bégayer121 le concept 

d’œuvre est cette oscillation entre accomplissement et incomplétude  : l’intermittence. 

L’œuvre ne bégaie pas, en soi, d’une part parce qu’elle n’existe pas vraiment, et d’autre 

117 Voir note 91 du présent chapitre. 
118 Il faut clairement saisir qu’ici, dans la pensée mallarméenne, ce qu’il nomme le « rythme total » signifie 
précisément – ce qu’il nommera le bégaiement – cette intermittence des langages à pouvoir signifier et à pouvoir 
ne pas signifier : la possibilité d’une jactance et la possibilité d’une taisance.
119 Marcus Cornelius Fronto, Éloge de la fumée et de la poussière écrivit : « Postremo ut novissimos in epigrammatis 
versus habere oportet aliquid luminis, sententia clavi aliqua vel fibula terminanda est », « Enfin, de même que les 
derniers vers d’une épigramme doivent quelque éclat, la phrase doit se terminer par quelques clé ou fibule ».
120 Paul, Épitres aux Galates, 4, 4. 
121 Le concept du bégaiement est essentiel. Nous renvoyons au texte de Gilles Deleuze « Bégaya-t-il… » in 
Critique et clinique, éditions de Minuit, 1993, p. 135 sq. Voir aussi, de l’auteur, le texte « Bégayer » in Le poétique 
est pervers, op. cit., p. 68 sq., reproduit ici en annexe (voir annexe n° 5, p. 368).



290

part, parce qu’elle n’est que dans l’inaccomplissement de son inchoativité, en revanche son 

concept bégaie en ce sens qu’il est livré à la toute puissance de l’inopérativité. C’est bien pour 

cette raison que cette langue est, chez Benjamin122, une prose intégrale et qu’elle s’accomplit 

comme une fête.

		 Le troisième modèle est ce que nous nommons l’énoncé (ce qu’en anglais on nomme 

statement). Nous devons, préalablement, donner un aperçu de ce que nous entendons par 

énoncé. Qu’est-ce qu’un énoncé ? C’est, d’une part l’unité élémentaire du discours123. C’est, 

d’autre part, un acte de formulation ou ce que Foucault appelle un speech act. C’est enfin, 

non pas une structure, mais « une fonction d’existence qui appartient aux signes et à partir de 

laquelle on peut décider, ensuite, par l’analyse ou l’intuition, s’ils “font sens” ou non, selon 

quelle règle ils se succèdent ou se juxtaposent, de quoi ils sont signes et quelle sorte d’acte 

se trouve effectué par leur formulation (orale ou écrite)124 ». Pour Walter Benjamin, ce que 

nous entendons par énoncé est la « forme originale de prose125 » qui définit ce qu’il appelle 

la «  littérature philosophique  ». Elle est une écriture, ici aussi, de l’intermittence et de la 

pause : « mais l’écriture a la particularité de s’arrêter et de repartir à chaque proposition. Telle 

est la règle par excellence de la présentation contemplative126 ». L’énoncé, dans la littérature 

philosophique, qui sert à la présentation d’idée, a la particularité de synthétiser, ainsi les deux 

fonctions de symbolisation et de tessérisation : « c’est l’affaire du philosophe que de rétablir 

dans sa primauté, par la présentation, le caractère symbolique du mot, dans lequel l’idée 

se rend intelligible à elle-même, ce qui est à l’opposé de toute espèce de communication 

tournée vers l’extérieur127 ». Pour Adorno128, l’énoncé que nous entendons comme l’élément 

constitutif de l’essai, est non seulement le lieu du jeu et du bonheur129 mais surtout il est 

122 Écrits français, op. cit., Ms, 470, p. 453. 
123 Michel Foucault, Archéologie du savoir, op. cit., p. 109-120.
124 ibid., p. 120. Cette réflexion est essentielle, d’une part parce qu’elle insiste sur cette dimension existentielle 
de l’énonciation, et d’autre part, parce que Foucault précise avec rigueur l’ensemble des possibilités matérielles 
de l’énoncé qui se construit alors, soit de manière épistémologique ou non (« par l’analyse ou par l’intuition », 
soit en fonction de la significativité ou de la non-significativité (« s’ils font sens ou non »), soit enfin en fonction 
de la grammaire selon que les énoncés se subordonnent ou se juxtaposent. Giorgio Agamben précise encore cette 
dimension existentielle de l’énoncé, Signature rerum, op. cit., p. 73 « Foucault insiste plusieurs fois sur le caractère 
purement existentiel des énoncés. Puisqu’ “il n’est pas une structure […] mais une fonction d’existence”, l’énoncé 
n’est pas un objet doté de propriétés réelles, mais une pure existence, le simple fait qu’un certain élément – le 
langage – ait lieu. L’énoncé est la signature qui marque le langage par le seul fait qu’il existe ». 
125 Origine du drame baroque allemand, op. cit., p. 25. 
126 Ibid., p. 25. 
127 Ibid., p. 33. 
128 Theodor W. Adorno, « L’essai comme forme » in Notes sur la littérature, op. cit., p. 5 sq. 
129 Ibid., p. 6, « Le bonheur et le jeu lui sont essentiels ». 



291ch. v. théorie de la fête

le lieu de la rupture et de la discontinuité : « la discontinuité est essentielle à l’essai, il fait 

toujours son affaire d’un conflit immobilisé130 » et le lieu, non de la subordination mais de 

la coordination131. C’est pour l’ensemble de ces raisons, qu’Adorno peut terminer son texte 

en disant que « la loi formelle la plus profonde de l’essai est l’hérésie132 » en ce sens que la 

structure de l’essai, l’énoncé, relève intégralement comme modèle existentiel, du choix, relève 

en somme de la pro-airésis.

Ossia Il y a encore une autre manière d’appréhender le concept d’énoncé, à partir de la 

production des artistes conceptuels dans les années 1960-1970133. La première 

question que nous nous sommes posées : est qu’est-ce que la littérature ? qu’entendons-nous 

aujourd’hui par le terme de littérature ? Pour y répondre, nous proposons deux hypothèses 

que nous empruntons à Roland Barthes. Premier élément de réponse contenu dans la préface 

(1981) que fait Roland Barthes à l’ouvrage Tricks de Renaud Camus : ce n’est pas en soi le 

contenu qui fait le Texte mais bien son existence et surtout cette possibilité à « donner un 

supplément de jouissance ». En somme, ce qui fait que quelque chose est littérature, n’est 

en soi qu’une promesse de ce supplément de jouissance et éventuellement ce supplément. 

Définition de la littérature a minima, certes, mais qui a l’immense avantage de ne pas se 

fonder sur une quelconque valeur sémantique (les genres) et sémantico-stylistique (le style 

de) mais bien sur la seule possibilité de ce plaisir, en plus, qui fait que nous continuons de 

lire et de relire. C’est ce qu’on peut appeler l’autonomie du Texte, l’autonomie de ce Texte 

majuscule134. Comment entendre alors ce Texte  ? comme expérience de la pluralité, de la 

densité et de l’épaisseur, comme « ce qui s’éprouve dans la production135  », c’est-à-dire ce 

qui s’éprouve dans l’expérience productive de la réception et de l’appréhension de la densité. 

L’autonomie du Texte doit enfin s’entendre de manière très précise comme la restitution du 

texte (du littéraire) au langage, à la parole comme événement linguistique puisque « le texte 

130 Ibid., p. 21. 
131 Ibid., p. 27. C’est en ce sens qu’Adorno parlera (p. 19) de la « rhapsodie » comme modèle formel de l’essai : 
la rhapsodie est à la lettre un principe de juxtaposition. Il y aurait ainsi trois modèles structuraux du chant 
ou du poématique, la kithar-ôdia ou chant structuré (l’accompagnement, la subordination), la rhaps-ôdia ou 
juxtaposition et enfin la par-ôdia comme déconstruction. 
132 Ibid., p. 29.
133 Nous renvoyons à l’ouvrage Art conceptuel, une entologie, (avec Gauthier Herrmann et Fabrice Reymond), 
éditions Mix, 2008. Le texte qui compose cet ossia a initialement été le texte d’une conférence donnée à l’Ehess 
le 16 avril 2008 dans le cadre du séminaire Something you should now de Patricia Falguières et Élisabeth Lebovici. 
Ce texte a été publié en suédois dans la revue OEI n° 39-41. Il est ici notablement modifié. 
134 Roland Barthes, « De l’œuvre au texte » in Le bruissement de la langue, op. cit., p. 72-75.
135 Ibid. p. 73.



292

se tient dans le langage136 ». La littérature est alors cet événement comme surgissement du 

Texte et comme possibilité d’un plaisir (du texte) en plus. Sommes-nous alors capable de 

l’appréhender de la même manière pour les productions textuelles des artistes conceptuels ? 

et si nous le sommes, de quelle manière ? nous proposons ici quatre mesures pour tenter d’y 

répondre. 

		 Mesure du retrait de l’objet ou autrement dit la dématérialisation dans les processus de 

création : nul besoin ni du matériau ni même de la réalisation de l’œuvre quand son énoncé 

suffit. Le supplément de jouissance du texte, ici, se situe très précisément dans la mesure du 

retrait de l’objet comme exposition de la puissance du dispositif. Qu’est-ce que la puissance 

du dispositif pour un texte (pour une œuvre) ? l’exposition du rapport économique (dispositio) 

de trois éléments. Il s’agit d’abord de l’exposition non pas du fait de l’œuvre mais bien de 

son processus, autrement dit, la puissance conceptuelle de l’œuvre repose dans la puissance 

absolue de son actualisation. Ensuite, il s’agit de la complexe notion d’éthicité d’une position, 

autrement dit, reconnaître la prédominance du choix du processus mais surtout, reconnaître 

que ce qui est dis-posé dans l’œuvre est la puissance simple du document ou de l’énoncé. 

Enfin, il s’agit de l’expérience de l’exposition de cette puissance, l’événement de la lecture 

de l’œuvre et son érection au Texte et à sa pluralité. Ces trois modèles – processus, éthicité 

et exposition – qui constituent la puissance du dispositif, sont d’une part, la plus simple 

possibilité de lecture de ce qui constitue la substance du contenu de ces œuvres ou de ces 

Textes – dimension noétique, éthique et thymique – et d’autre part, ils sont dans le rapport 

économique qu’ils entretiennent la mesure même, dans le retrait de l’objet, de l’intérêt, de 

notre intérêt, autrement dit, de cette possibilité de supplément de jouissance. 

		 Mesure du marqueur ou du signator, autrement dit, mesure d’une opération qui consiste à 

signer l’objet comme énoncé, comme texte et comme œuvre. Cette signature opère d’abord 

comme mesure stylistique, c’est-à-dire comme valeur en soi, comme un objet possédant, en 

lui-même, du style. Cette signature est prégnante comme puissance discursive et comme 

puissance énonciative  : «  l’énoncé est la signature qui marque le langage par le seul fait 

d’exister137  », c’est-à-dire qui la marque comme forme d’événement, tandis que c’est cet 

événement qui devient œuvre (matérialité signée) comme instanciation du langage : « il ne 

faut pas renvoyer le discours à la lointaine présence de l’origine ; il faut le traiter dans le jeu 

de son instance138  ». L’œuvre existe parce qu’elle maintient sa puissance énonciative et la 

136 Ibidem. 
137 Giorgio Agamben, Signatura rerum, op. cit., p. 73. 
138 Michel Foucault, Archéologie du savoir, op. cit., p. 39.



293ch. v. théorie de la fête

matérialisation de son processus. Dernière marque – la plus singulière et la plus complexe – 

celle d’une matérialisation du sémantique, celle d’une matérialisation du sens : c’est-à-dire 

le sens comme simple et absolue instanciation. Autrement dit le sens comme sens devient 

une non-marque – une valeur asémantique – et cette non-marque est la signature de l’œuvre 

comme instance d’énonciation, comme événement, comme mesure d’actualisation. Il y a 

un exemple139 – emblématique – la pièce Schéma (mars 1966) de Dan Graham140 : la pièce 

se compose successivement d’un énoncé, d’un schéma, d’un poème (c’est-à-dire le schéma 

instancifié dans la publication) et de réflexions. L’œuvre est, en elle-même programmatique. 

Dan Graham écrit dans le premier texte «  L’œuvre achevée ne se détermine jamais que 

comme information avec le seul concours externe de la factualité de son apparence ou de sa 

présence externe en lieu et place de l’objet » puis il précise dans les réflexions « son médium, 

c’est l’in-formation. Sa valeur de communication et sa compréhension sont immédiates, 

particulières et se changent en s’adaptant aux termes (et au temps) de son système comme 

de son (du) contexte (dans lequel elle est lue) ». Le contenu théorique est ici très clair. Mais 

nous devons relever ici un détail fondamental  : dans le second texte le mot information 

est écrit avec une césure in-formation  : la lecture est donc différente ; la lecture entend, 

cette fois, un terme qui est renvoyé à sa forme, autrement dit à son sens réel, in-formare, 

in-formatio, c’est-à-dire ce qui prend forme, ce qui apparaît, ce qui est en instance d’être ou 

d’être produit, autrement dit la puissance inchoative de ce qui est en train d’être « éprouvé 

dans la production ». 

		 Toute œuvre conceptuelle et donc toute œuvre de littérarisation sont l’exposition de la 

puissance d’une substance du contenu, autrement dit la puissance d’une information, la 

puissance d’une mesure sémantique, la puissance d’une signification. Mais elles sont aussi 

139 Nous proposons quelques d’exemples, Art conceptuel, une entologie, op. cit. : il y a d’abord le cas du texte 
À vous qui n’êtes pas encore nés (A voi che non siete encora nati, 1972, p. 40) de Vincenzo Agnetti ; c’est un 
texte volontairement obscur exposant un principe de complexité et de densité ; le sens – la mesure d’une 
herméneutique de la signification – se retire pour laisser place à un sens matérialisé qui constitue, littéralement, 
l’œuvre. Prenons l’œuvre Le grammairien (The Grammarian, 1970, p. 57) de Art & Language (Ian Burn et Mel 
Ramsden) : il s’agit d’un long texte constitué de douze séquences qui analysent des procédures grammaticales ; 
il s’agit d’un texte théorique, matériellement et stylistiquement repérable comme tel ; cependant le texte se 
termine ainsi « un certain nombre de problématiques concernant la démarche de l’œuvre d’art y a été exploré 
– notamment en déclarant que le présent texte vaut pour une œuvre d’art ». C’est cette déclaration, cet énoncé 
qui instancifie le texte. Si nous prenons l’œuvre de Victor Burgin Tout moment (Any moment, 1970), nous 
sommes devant un objet qui se constitue comme puissance d’exposition et comme exposition de la puissance du 
langage : c’est sa puissance logique, formelle mais aussi sa puissance comme événement de pensée qui constitue 
le texte et l’œuvre.
140 Ibid. p. 189.



294

l’exposition du vidage de cette information, du vidage de cette substance – la signification 

devient alors une non-marque – comme matérialisation de son devenir in-formation, de son 

devenir matériau, de son devenir signature, de son devenir énoncé ou parole, de son maintien 

comme objet en instance : ce que Roland Barthes nommait l’épreuve de la production. En 

somme, qui mieux que le langage dit le non-sémantique ? qui mieux que le langage dit « un 

discours sans corps, une voix aussi silencieuse qu’un souffle, une écriture qui n’est que le creux 

de sa propre trace141 ». Vincenzo Agnetti termine le texte Transduction et sous-valeur ainsi142 :
Toutes les œuvres se lisent, sauf celles qui sont invisibles : la lecture doit cependant aller au-delà du texte 

en quoi consiste l’œuvre. Si ça n’arrive pas, ça signifie que nous observons un objet fini en lui-même.

		 Le quatrième modèle de l’irrésolution de l’œuvre – après ceux de l’inchoativité, de la 

« crise de vers » et de l’énoncé – est le concept jésien du noyau asémantique, c’est-à-dire, une 

sorte de poématique qui construit par dé-sémantisation143. 

		 Le cinquième modèle relève, enfin, de la festivité. Le modèle de la festivité, c’est l’espace 

d’envoûtement où le langage fait signe, mais il ne fait pas encore (ou plus) sens. Il y a 

l’expérience de la suspension de la puissance sémantique ou de la puissance de significativité. 

		 Il reste alors à poser deux questions, essentielles et simplissimes, – qui auront valeur de 

synthèse – pourquoi matérialisons-nous cette irrésolution de l’œuvre et surtout comment ? Il 

y a une grande quantité de raisons qui nous fait adhérer au principe d’irrésolution de l’œuvre. 

Il faut cependant reconnaître que l’ensemble de ces raisons n’est pas la figure majeure et 

doxique de l’œuvre mais bien son ombre, sa puissance cryptée que nous lisons et relisons dans 

le concept de festivité. Nous adhérons à ce principe d’irrésolution, c’est-à-dire à la puissance 

d’opérativité et de désœuvrement de l’œuvre parce qu’il n’y a pas de contenu de vérité : la doxa 

nous indique l’inverse, mais la littérature philosophique et le poématique n’ont eu de cesse 

de déconstruire le modèle de l’alèthéia et de l’épiméléia. L’un est le modèle tout puissant de la 

recherche de la vérité, ou plus exactement des modèles de la véridiction, l’autre est ce principe 

d’occupation et de soin qui fut construit comme le modèle de la méthode socratique. Nous 

acceptons encore le modèle de ce désœuvrement parce que nous sommes capables d’accepter 

la puissance de la contingence : puisqu’il n’y pas obligatoirement nécessité de la véridiction, 

l’usage du langage peut ainsi ne pas signifier comme figure de la démonstration, de la preuve 

141 Michel Foucault, L’archéologie du savoir, op. cit., p. 39.
142 Trasduzione e sub-valore, 1972, in Art conceptuel, une entologie, op. cit., p. 47.
143 Nous renvoyons aux deux analyses qui ont été faites du concept jésien de « noyau asémantique », ch. iii, 5, 
p. 193 et ch. iv, 4, p. 229. 



295ch. v. théorie de la fête

et de l’épreuve144. Il y aurait alors trois modèles de la contingence, comme mesure de la 

perversité (la possibilité infinie du détour et du retour), comme non-compréhension (il peut 

y avoir un sens comme il peut ne pas y en avoir, on peut saisir un sens comme on peut refuser 

d’y saisir un sens) et enfin comme figure essentielle du repos, celui de la langue, celui de nos 

langages. Nous acceptons l’irrésolution de l’œuvre parce que cette irrésolution est la figure 

de notre expérience de la dialectique négative : saisir la mesure du noyau asémantique des 

langues au cœur de la significativité. Nous acceptons encore cette irrésolution parce qu’elle 

est la figure majeure de l’intransitivité des langages : seule l’acceptation du noyau asémantique 

des langages nous permet de saisir qu’ils sont possiblement livrés à l’intransivité, en ce 

sens que les langages peuvent ne pas avoir d’autre objet qu’eux-mêmes comme exposition 

de la puissance du langage à nous faire exister. Il s’agit précisément dans l’exposition des 

langages de la possibilité de la monstration du to pragma auto, de la chose même, hors de 

toute dimension de l’herméneutique de la significativité : il s’agit en somme de l’expérience 

d’une herméneutique matérielle. Il s’agit de ce que Benjamin nomme « langue pure (reine 

Sprache)» ou «  langue des noms (Namenssprache)145 »  : «  l’essence linguistique de l’homme 

consiste en ce qu’il nomme les choses ». Giorgio Agamben écrit : « toutes les langues veulent 

dire la parole qui ne veut rien dire146». Nous acceptons l’irrésolution de l’œuvre comme 

possibilité d’échapper au dictamen comme figure autoritaire du poématique : c’est la figure 

de la dictée et de la dette. Il faut alors accepter que cette dictée, que les italiens appellent 

il dettato147 et les allemands das Gedichtete, soit vide, en somme qu’elle ne contienne rien 

d’autre que la figure de cette viduité comme contenu hymnique, poétique et opératoire. Nous 

acceptons l’irrésolution de l’œuvre comme expérience fondamentale d’une temporalité. Celle 

de l’intransitivité d’abord, car il est nécessaire de saisir que les figures de l’intransivité nous 

144 Il faudrait saisir l’ensemble de ces données à partir des concepts platoniciens – qui définissent la méthode 
socratique – de l’exétasis comme méthode d’investigation fondée sur l’analegthos ou principe d’indiscutabilité, 
de la zétésis comme preuve au basanos comme épreuve de cette méthode. 
145 Walter Benjamin, « Sur le langage en général et sur le langage humain », 1919 in Œuvres, op. cit., i, p. 146. 
Giorgio Agamben, La puissance de la pensée, op. cit., p. 37 commente  : «  la langue pure des noms se dresse 
comme un exemple d’une conception de la langue qui ne connaît “ni moyen ni objet ni destinataire de la 
communication” : “le nom est ce par quoi rien ne se communique plus, et en quoi le langage se communique 
lui-même de façon absolue. Dans le nom, l’essence spirituelle qui se communique est la langue” (ibid. p. 146). 
C’est pourquoi Benjamin peut définir le nom comme “la langue de la langue” ». Le concept d’intransitivité 
peut s’entendre à partir de l’idée benjaminienne de la communicabilité : « il n’y a pas de contenu du langage ; 
comme communication, le langage communique une essence spirituelle, c’est-à-dire purement et simplement une 
communicabilité » (ibid. p. 150). 
146 La puissance de la pensée, op. cit., p. 39. 
147 Voir Giorgio Agamben, « Idée de la dicté » in Idée de la prose, op. cit.



296

livrent brutalement à des structures non téléologiques : nous devons nous saisir d’un temps 

comme dans l’échéance et non d’un temps de l’avenir. Temporalité de l’inopérativité, car il 

est nécessaire d’être saisi et envoûté par le temps du désœuvrement afin de saisir le temps de 

l’œuvre. Et enfin temporalité de la festivité, comme espace où il est non seulement possible 

d’expérimenter les temporalités de l’intransitivité et de l’inopérativité, mais aussi d’où il 

est possible d’observer l’incommensurabilité et la commensurabilité de cette irrésolution. 

Le temps de la festivité est le seul temps de l’expérience essentielle de l’inopérativité et du 

désœuvrement. L’œuvre y persiste sans qu’elle ait besoin d’y afficher une signification, précise. 

Nous acceptons l’irrésolution de l’œuvre comme mesure du rythme et de l’intermittence 

fondamentale de notre existé : c’est aussi le lieu précis de l’observation et de l’expérience de 

l’oscillation du temps de la parole. Nous acceptons l’irrésolution de l’œuvre parce qu’elle est 

le seul lieu possible de la déconstruction et de la défiguration du mythe ; le seul lieu possible 

de la mise à l’écart ou de l’épuisement de la machine mythologique. Nous disposons de 

deux manières pour l’épuiser, soit en ne prêtant pas attention aux produits de la machine, 

à savoir aux mythes et en les remisant dans les débarras de l’histoire, soit en se détachant de 

la puissance archétypale de la Gestalt par le principe de la défiguration. Défigurer signifie 

transformer, transposer et différer les figures qui nous sont proposées et qui sont exposées. 

Nous acceptons l’irrésolution de l’œuvre parce qu’elle est l’expérience fondamentale de ce que 

Walter Benjamin a qualifié, de langue de la festivité. La festivité est l’expérience de langue 

comme espace possible de l’asémanticité, de la langue comme espace intégral du maintenant, 

de la langue comme espace du jeu. Nous acceptons l’irrésolution de l’œuvre parce que nous 

acceptons la figure existentielle est celle du repos  : elle est cet espace où seul notre existé 

peut saisir la puissance du temps et de son être-là : pour que ce repos s’accomplisse, il faut 

accepter cette irrésolution, cette intermittence qui met, un temps, de côté – la figure absolue 

de l’aise148 – le labeur de l’herméneutique et celui de la significativité. L’aise est cet espace de 

repos comme seul espace où est possible la mesure de l’inconditionnalité qui détermine chez 

Aristote la philia ou l’amitié et qui détermine, en soi, la condition de l’erasmios, de l’amabilité 

et de la désirabilité. Nous acceptons l’irrésolution de l’œuvre, enfin, parce qu’elle la figure 

essentielle et existentielle de notre addiction : elle est la figure de l’objet du manque comme 

en-creux et la figure de l’objet de l’assujettissement comme dépendance. Elle est alors la figure 

absolue du désir. 

148 Le terme aise, dit ce qui est ad-jacens, c’est-à-dire ce qui est « à côté », « couché à côté ». Voir à ce propos, 
le texte de Giorgio Agamben, « Aise » in La communauté qui vient, op. cit., p. 28 et de l’auteur, « Aise » in Le 
poétique est pervers, op. cit. p. 11. 



297ch. v. théorie de la fête

		 Comment opérons-nous cette acceptation  ? Plus fondamental encore, comment 

opérons-nous pour produire cette irrésolution  ? Nous produisons cette irrésolution en 

assumant la voix de la viduité : c’est la posture de la poésie de Hölderlin à Mallarmé, etc., et 

c’est la thèse fondamentale de Furio Jesi alors qu’il commente les Élégies à Duino de Reiner 

Marie Rilke. C’est en somme la puissance du poématique qui assume cette viduité149.

Ossia Au xiii° siècle, en Provence, le troubadour Albertet de Sisteron a écrit, sans 

doute, la plus étrange poésie, comme figure et préfiguration de la modernité 

insoutenable du poème : celle du vide, celle de ce creux que seul maintient l’exercice réitéré 

et reconduit du poème : 
Farai un vers de dreit nien  .  non er de mi ni d’autra gen  .  non er d’amor ni de joven  .  ni de ren au  .  

qu’enans fo trobatz en durmen  .  sus un chivau

Je ferai un vers de pur néant  il ne sera ni de moi ni de quelqu’un d’autre il ne sera ni d’amour ni de 

jeunesse  ni de rien d’autre  qu’avoir été fait en dormant  sur un cheval

Il s’agit d’une longue poésie, d’un long partimen de huit strophes qui se termine ainsi : 
Fait ai lo vers no sai de cui  .  e trametrai lo a celui  .  que lo-m trametra per autrui  .  enves Peitau  .  que-m 

tramezes del sieu estui  .  la contraclau

J’ai fait le vers de je ne sais quoi  et le transmettrai à quelqu’un  qui le transmettra à un autre  jusqu’à 

Poitiers  pour qu’il m’envoie dans son étui  la contre-clé150

Je ferai, dit-il, un vers de dreit nien, de pur rien. Raimbaut d’Orange a répondu, semble-t-il 

par un partimen tout aussi étrange : 
Escotatz mas no say que s’es  senhor so qe vuelh comensar  vers estribot ni sirventes  non es ni nom no-l sai trobar  

ni ges non say co-l mi fezes  s’aytal no-l podi acabar

que ja hom mays non vis fag aytal ad home ni a femna en est segle ni en l’autre qu’es passatz

Écoutez mais je sais ce que c’est  seigneurs, ce que je commence  vers estribot ou sirventes  non je ne sais 

lui trouver de nom  et je ne sais comment le faire  si je lui trouve une fin

jamais personne n’en a vu fait par un homme ou une femme ni en ce siècle ni en celui qui vient de 

passer151

Si l’un fait un vers de néant, l’autre ne sait ce que c’est : c’est-à-dire que le poématique, ici, 

demeure dans un cas comme une non-chose, comme un rien et demeure, dans l’autre cas, sans 

nom, c’est-à-dire, hors de la Namenssprache de Benjamin, hors de tout langage. Et, cependant, 

149 C’est sans doute pour cette raison que le texte poétique résiste tant aux commentaires. Il faudrait par ailleurs 
faire une analyse et une étude exhaustive des auteurs qui assument cette viduité, de la poésie grecque antique, à 
l’essentielle poésie des troubadours, à la poésie du baroque français, etc. 
150 Albertet de Sisteron (1194-1221). Pour plus de précisions, nous renvoyons à la lecture de La fleur inverse de 
Jacques Roubaud, Les Belles Lettres, 1994, p. 32. 
151 Ibid., p. 41. 



298

alors même qu’il ne figure pas comme langue, il est l’objet même du poème. S’expose alors le 

double modèle absolu de l’œuvre, l’irrésolution et sa puissance inchoative. 

		 Albertet écrit que son vers (le noyau du poème) sera un vers de rien, sans signature, sans 

sujet comme s’il avait été fait en dormant sur un cheval, autrement dit en rêve. Mais il y 

a encore une autre manière de l’entendre  : comme s’il avait été fait dans le temps laissé 

inoccupé par une autre action. Quoiqu’il en soit, le poème, n’est pas réalisé dans un temps 

réservé. L’ensemble du texte d’Albertet de Sisteron tourne autour de ce rien « fait ai lo vers 

no sai de cui »  : littérature classique de la folie amoureuse ou littérature qui parodie cette 

folie amoureuse jusqu’au creusement du sens. Cependant, il y a, à la lecture répétée de ce 

texte, l’apparition, d’une part, d’une élégie parodique comme lieu de la plainte impossible 

puisqu’il n’y a rien, et d’autre part, l’apparition d’une puissance hymnique constituée par le 

creusement de la langue : chaque proposition contient son double qui s’annule soit avec la 

conjonction ni, soit comme équivalence négative. À la formule hymnique paulienne de l’hos 

mè, correspondrait ici la formule aveugle du no-m, du non-moi. Cette formule hymnique du 

no-m a la particularité d’écraser les figures du différent dans l’indifférence et de creuser ainsi 

la langue. 

		 Le poème de Raimbaut d’Orange est construit de la même manière : il tourne autour de 

quelque chose qui compose le vers sans qu’on puisse savoir de quoi il s’agit, le no sai que s’es 

auquel on ne trouve pas de nom, non es ni nom no-l sai trobar. La formule est ici exemplaire, 

il s’agit de trouver, trobar, le nom. Trouver le nom est la formule du poématique. Ici encore la 

formule hymnique du no-m – comme si le nom écartelé signifiait la contradiction singulière, 

comme si la formule du refus faisait les noms de la langue – est présente. Mais dans le texte 

de Raimbaut il trouve deux figures étonnantes : la première est une résolution de l’hymne 

comme prière152 en une sorte de singulière transformation de l’amen en puissance déictique, 

aiso. La seconde figure est le dernier commentaire du poète qui parle d’une possible postérité, 

mais surtout d’une véritable potentialité153 : le poète est celui qui en ne sachant pas le nom de 

ce qu’il fait, a la puissance, pas seulement de tout faire, mais surtout, de faire tout comme il 

veut (can se vol). 

152 Quatrième strophe du poème, l’envoi dit une prière « Dieus, ayuda ! In nomine Patris et Filii et Spiritus 
santi ! » que le poète achève non pas avec un amen mais par une sorte de vibrant appel « Aiso, que sera, donna ? », 
« Qu’en sera-t-il, Dame ? »
153 Sixième et dernière strophe, Raimbaut d’Orange écrit : « E si hom li demanda qui l’a fag, pot dir que sel que 
sap be far totas fazendas can se vol », « Et si quelqu’un demande qui l’a fait, dîtes que c’est celui qui sait bien faire 
toutes les choses qu’il veut ». Il est à noter que le terme provençal fazenda dit l’occupation comme opérativité 
mais aussi comme manière (la fortune, la puissance). 



299ch. v. théorie de la fête

		 Si nous produisons cette irrésolution en assumant la viduité du poématique, c’est parce que 

nous sommes capables d’assumer et de produire, en amont la figure creuse de l’hymne, comme 

figure de la viduité et comme figure la plus radicale du poétique. Nous assumons et nous 

produisons l’hymne comme la forme du creusement, comme la forme exacte de la kénose : 

c’est exactement la leçon paulienne  : chercher dans le creusement de la langue l’écriture et 

la récitation de cette hymne. Nous produisons encore l’hymne comme forme d’un chant 

permanent et incessant du maintien. C’est encore la leçon paulienne du texte qui se récite « une 

langue qui tourne à vide comme forme suprême de la glorification. L’hymne est la désactivation 

radicale du langage signifiant, la parole rendue absolument sans emploi, et pourtant conservée 

comme telle dans la forme de la liturgie154 » mais c’est aussi cette figure du discours infini de la 

plainte. C’est la figure de l’élégie comme parole qui ne cesse de « dire hélas ». Cependant nous 

produisons et nous assumons la figure de l’hymne comme un chant qui ne chanterait plus. 

C’est ici que se situe l’absolu paradoxe qui permet de maintenir cette hymne alors même que 

nous n’y maintenons plus, selon la forme benjaminienne, de liturgie : « cette fête est purifiée de 

toute solennité. Aucune espèce de chant ne l’accompagne155 ». C’est la désactiviation radicale 

de l’hymnologie comme ritualisation alors même que l’on maintient la figure puissancielle de 

l’hymne, c’est-à-dire de la viduité du poématique. Nous assumons donc et nous produisons 

alors cette figure de l’hymne comme de la prose, comme cette langue qui ne se plonge (prorsus) 

et ne se tourne absolument et exlusivement que dans le temps du maintenant, désactivant 

ainsi l’ensemble des figures de la plainte puisque le chant, puisque le poème est vide. L’hymne 

n’est que de la prose, radicalement de la prose. La figure absolue de la perversité du poétique, 

c’est son inversion en prose sans chant. Si nous assumons la production de l’irrésolution de 

l’œuvre – du poématique – c’est parce que nous accédons à la figure essentielle de la festivité : 

de la festivité et non de la fête car si la fête n’est que l’espace ritualisé de l’ordre, la festivité 

est cet espace où nous sommes en mesure de saisir non seulement la viduité de l’hymne, mais 

surtout où nous sommes en mesure de produire un langage comme parole vide. Vide signifie 

ici qui se livre intégralement à l’inopérativité en nous libérant, un temps de l’occupation. C’est 

pour cette raison, enfin, que nous assumons la production de cette irrésolution comme forme 

essentielle et éthique de la négligence. Seule la négligence comme figure de la non-lecture 

(nec-lectio) est en mesure de désactiver la puissance de la liturgie comme figure de la re-lectio. 

Aussi paradoxal que cela puisse paraître il faudrait assumer que l’hymne, soit la figure de cette 

154 Giorgio Agamben, Le règne et la gloire, op. cit., p. 354. 
155 Walter Benjamin, Écrits français, op. cit., p. 453. 



300

négligence : le chant qui ne se chante plus. La parole qui ne se fige pas. L’être-dans-la-festivité 

est incontestablement un être négligent ; plus précisément même, il est livré à la négligence. 

L’être-dans-la-festivité est un être entièrement occupé à l’observation d’un temps qui ne se re-lit 

pas. La vie théorétique de l’être-dans-la-festivité est l’espace éthique et libéré de la négligence 

où ne subsiste nulle épreuve, nulle prière, nulle prophétie, nulle séparation, mais où se produit 

en revanche la mesure absolue d’une différenciation éthique156 comme espace possible du 

bonheur et comme espace possible d’une saisie d’un temps messianique157, c’est-à-dire d’un 

temps qui s’est libéré, un temps, de la lecture de l’histoire. Il resterait alors à réaliser un éloge 

de la négligence158… Nous assumons encore et nous produisons cette irrésolution de l’œuvre 

comme figure de l’hymne, mais aussi comme figure essentielle de l’encomium, c’est-à-dire de 

l’hymne qui ne s’adresse qu’au vivant dans le temps concentré et condensé du réjouissant et 

de la festivité. Nous produisons cette irrésolution en assumant un langage, en assumant des 

langages qui ne disent rien. Ne rien dire signifie deux choses, cela signifie d’une part « ne pas 

faire d’histoire » et d’autre part « ne rien prédisposer à la relecture ». Ce langage qui ne dit rien 

est la figure anhistorique et antimythique de la langue. Nous assumons encore cette irrésolution 

parce que nous sommes fascinés par les figures, de la gluphè et de la glaphura, c’est-à-dire les 

figures de l’ornement comme profusion du langage et des figures du langage qui creusent et 

ne cessent de vider la langue. Il y a deux formes fondamentales de la glaphura  : une forme 

esthétique de la profusion, du creux, de la ciselure, de l’ornement, de la figure, du topoi et une 

forme éthique comme profusion infinie de la parole159. Cette forme éthique de la profusion est 

intégralement liée au concept de parrhèsie du poématique comme figure matérielle, singulière 

du tout dire  : le tout dire vertigineux de la langue160. Nous assumons et nous produisons 

156 Nous empruntons le concept de différenciation éthique à Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit., 
leçon du 8 février 1984. Seule l’acceptation de la différenciation éthique permet et assure une éthopoiétique. 
157 Le « temps messianique » est bien sûr la figure benjaminienne d’un temps paradoxal de l’explosion dans 
la concentration et de la suspension comme Dialektik im Stillstands. Le temps messianique c’est surtout cette 
double tension de la saisie de ce qu’il manque à notre bonheur et c’est en même temps une sorte de figure de 
l’oubli comme ininquiétude (1, Rom, vii, 32, « thelô de umas amerimnous einai »). Pour une visée critique du 
concept de temps messianique, nosu renvoyons au dernier ouvrage de Georges Didi-Huberman, Survivance des 
lucioles, ch. iv, Seuil, 2009. 
158 Voir la fin de ce chapitre où nous proposons une lecture du désœuvrement comme négligence. 
159 Voir à ce propos le travail d’Avital Ronell, Telephone book (technologie, schizophrénie et langue électrique), 
trad. D. Loayza, Bayard, 2006, sur les modes de l’oralité comme dispositifs fantasmatiques et magiques de la 
conservation et de la conversation. 
160 L’expérience de ce pacte parrhésiastique du poématique est intégralement hors de toute saisie historique, 
hors de toute ritualisation. Elle ne peut se jouer que dans les figures de la profusion, de la répétition (comme 
différence) et de l’hypotypose (comme effectivité). Le tout dire vertigineux de la langue est, à la lettre et 
matériellement, le seul espace de l’expérience du présent pur. Il est l’expérience de la sténose, du présent de 



301ch. v. théorie de la fête

l’irrésolution de l’œuvre parce que nous adhérons profondément et existentiellement aux 

figures de la déconstruction et de la défiguration que sont la juxtaposition et la parataxe. 

Enfin, dernière figure que nous produisons, que nous tentons de produire, est celle essentielle 

du désœuvrement, comme dessaisissement des formes historiques de l’œuvre et saisie de la 

puissance d’opérativité. L’ensemble des figures que nous avons détaillées, la viduité, l’hymne, 

l’encomium, le « rien dire », le « tout dire » comme profusion, la parataxe et la juxtaposition 

sont les figures essentielles du désœuvrement. Notre être, disposé à être dans-la-festivité, tente 

de saisir les formes obscures et voilées de ce désœuvrement : c’est le modèle de l’observation et 

de l’espionnabilité. Notre être, contraint-à-la-fête, n’est plus capable de saisir ces formes : c’est 

le modèle de l’occupation comme divertissement et obsession. 

		 Le désœuvrement est alors singulièrement une activité dont le modèle est, en soi, bien sûr, 

ce que nous nommons la festivité. La festivité est alors, à la lettre, l’expérience du 

désœuvrement comme opérativité. Tout moment de festivité est un moment qui, dans le 

retrait de l’opérativité, dispose au désœuvrement, comme espace de l’intensité et de la densité 

détachées, un temps, de l’historicité. C’est alors en soi l’espace du bonheur. Si la philosophie a 

déconstruit, substantiellement, la possibilité d’une zoè théôrètikè selon le modèle aristotélicien, 

il est de notre urgence politique de défendre ce qu’il reste de cette vie théorétique, et, de notre 

existence politique de défendre ce qu’il est d’une vie de la festivité. 

		 3. Mesure du désœuvrement actif : Post festum 

		 La brutalité obsessionnelle de la fête est qu’elle n’existe pas sans sa facies opposée, le post 

festum, le lendemain de fête, celui de la douleur et celui, surtout, de la réincrustation de 

la loi. Si la fête existe comme espace mythique et fantasmé du legibus solutus161, elle existe 

essentiellement comme figure d’un état d’exception, non celui de cette liberté de l’être-dans-

la-fête, mais comme renforcement de la loi pour l’être-du-post-festum. Nous acceptons que 

la fête fasse de nous cette figure parodique du prince legibus solutus comme dernière facies de 

l’étroitesse, l’expérience du temps opératoire de Gustave Guillaume, c’est-à-dire expérience du langue qui 
produit le temps du maintenant. 
161 L’expression legibus solutus, signifie « dégagé de la loi ». On la doit au légiste romain Domitius Ulpianus cité 
dans le Digeste, i, 3, § 31 : « Princeps legibus solutus est: augusta autem licet legibus soluta non est, principes tamen 
eadem illi privilegia tribuunt, quae ipsi habent ». On retrouve encore ce concept chez Saint Thomas, Summa 
theologica, t.2, ii, quaes. 96, art. 5. Voir enfin le commentaire de Giorgio Agamben, État d’exception (Homo 
sacer), Seuil, 2003, p. 116. 



302

l’aristocratie contemporaine162, mais une aristocratie si momentanée qu’elle ne parvient pas, 

dans l’épuisement, à saisir la puissance de l’inopérativité. Elle ne parvient seulement qu’à 

s’inscrire toujours plus fortement dans la loi comme état d’exception qui saisit temps après 

temps un peu plus de notre loisir. 

		 Si la fête ne peut exister sans ce double réversif, elle est alors, une justification historique, 

ou selon cette étrange expression de Lessing une logificatio post festum163. Il s’agit d’une 

justification « après coup » de faits contingents. Ce qui signifie que la fête est, systématiquement, 

puisqu’elle ne peut exister sans post festum, une justification historique, comme commération, 

comme incrustation, comme ritualisation, comme espace de la loi. Cela signifie, aussi, que 

la fête est, dès lors, un système de sélection des moments historiques selon un principe de 

justification. Cela signifie, enfin, que la fête, si elle est un espace historique, est aussi un espace 

capitalistique et spéculatif où se négocie ce qui se conserve et ce qui se maintient164. La fête 

est alors le signe de ce qui a vaincu comme mesure de la commération et comme mesure de 

l’incrustation économique et politique de la loi. 

		 En revanche, s’il y a festivité, il n’y a pas en soi d’après-la-festivité. Il y a la continuité d’un 

temps autre comme concentration, mais il n’y a pas cet après-festivité comme figure du regret 

et de la réincrustation de la loi. Ce qui suit la festivité n’est qu’un temps différent. Si la fête est 

un temps inséré dans le temps de la loi, la festivité est l’expérience de temporalités différentes : 

ces temporalités se juxtaposent et surtout se structurent165 pour façonner la mesure du temps 

comme temporalité intermittente166 de l’opérativité. La festivité n’existe pas comme repères 

calendaires, elle existe comme point de surgissement. 

		 Nous sommes capables de saisir les contrastes entre fête et festivité. La fête produit une 

séparation des temporalités parce qu’elle est un temps qui maintient, hors d’usage, les objets 

162 Ce que nous nommons « aristocratie contemporaine », est le système de la « starification » : la star, la figure 
ultime de la star n’est pas celle qui travaille mais au contraire celle qui exhibe comme une pleine puissance son 
désœuvrement. La star laborieuse est livrée à la ruine potentielle, tandis que la star du désœuvrement, en livrant 
les spectateurs et les lecteurs de la presse people à la brutalité du non-travail, est elle-même livrée à la brutalité du 
vide et de l’oubli, sauf à devenir mythique, car seule la machine vide du mythe peut encore tenir cette viduité. 
163 Theodor Lessing, Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen (1919), München, Matthes & Seitz, 1993, p. 24. 
164 Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 44-46  : sur le processus dialectique de la 
dépense et de l’épargne. 
165 Ceci est très important parce que cela conditionne la question du rythme. Le rythme de ces temporalités 
n’est ni dans la régularité ni dans la mesure de la répétition itérative calendaire mais dans le surgissement d’une 
différence. 
166 Il faut entendre l’intermittence de deux manières : d’une part, comme irrégularité et comme secousse – c’est 
le modèle benjaminien – et, d’autre part, comme mesure de ce qui « laisse du temps », c’est-à-dire ce qui laisse 
des intervalles (diakénose). 



303ch. v. théorie de la fête

dont nous disposons, les objets qui sont dès lors disposés autour de nous. La fête est la figure 

de la ritualisation et de l’hymnologie. La fête est un espace qui dispose l’être à une double 

situation. Soit elle le dispose comme legibus solutus simulé167 : on perçoit un être qui serait 

exempt de la loi, ce qui revient, alors, à percevoir la loi comme présence, doublement, comme 

loi et comme hors-la-loi. Soit elle le dispose comme ens legis dans le post festum, c’est-à-dire 

comme un être intégralement réintégré dans la loi qui s’affirme alors plus fortement. Rien 

n’est alors plus douloureux qu’un lendemain de fête. La festivité, quant à elle, est une 

temporalité surgissante qui dispose l’être à une double situation. Soit la festivité le dispose 

à être, ce que nous nommons, legibus exsolutus, c’est-à-dire qu’elle le dispose à la possibilité 

de rendre inopérante la loi, parce que l’être-dans-la-festivité a rendu la loi impuissante et 

s’en est intégralement acquitté. C’est alors la possibilité d’un temps qui expose les objets 

livrés à leur usage (comme abondance et évidence), c’est-à-dire dans leur pleine puissance. 

C’est l’ensemble des procédures de participation, d’inopérativité et de désœuvrement. C’est 

pourquoi nous nommons la festivité un désœuvrement actif. Soit, enfin, la festivité dispose 

l’être comme un legibus neglectus, c’est-à-dire celui qui est livré dans un temps qui n’induit 

pas – parce qu’il ne le peut – de post festum. C’est un temps « sans inquiétude168 ».

		 Nous avions proposé169 de considérer la question du bonheur aristotélicien (eudaimonia) 

comme vie du loisir théorétique et comme « vie tout entière occupée ». Cette proposition relève 

d’une visée politique puisqu’il s’agit, dialectiquement, de dépasser la pensée aristotélicienne 

dans la critique hégélienne – celle de la modernité – et tenter alors de tenir à la possibilité 

de cette impossible vie théorétique comme espace et temps du désœuvrement actif. Notre 

modernité, nous semble-t-il se situe là. Modernité politique et éthopoiètique. Cependant 

nous avions proposé d’entendre cet « entièrement occupée » comme une nécessaire figure 

intransitive. Il ne s’agit pas d’être occupé par ou avec quelque chose, mais, singulièrement, 

profondément, simplement, d’être occupé à cette temporalité qui nous dispose. À la lettre 

cette temporalité qui nous occupe nous livre, immédiatement et brutalement dans la figure 

de l’occupation, de l’askolia et de la sollicitude, de la mélétè. Il va de soi qu’en ces termes 

167 Nous considérons que la figure du legibus solutus est toujours simulée, c’est-à-dire jamais intégrale, jamais 
intégralement expérimentée. La fête est l’espace où se joue cette impression d’être détaché de la loi. Nous 
empruntons l’expression legibus solutus à Apien, en revanche, nous formons les trois concepts qui suivent à partir 
de cette première forme. 
168 Être « sans inquiétude » est un concept important, parce qu’il est une relecture matérielle de 1, Cor. 7, 32 
« qšlw d� Øm©j ¢mer…mnouj eŒnai. je veux que vous soyez sans inquiétude » et la possibilité de saisir l’intérêt de 
l’adjectif amérimnos comme ininquiétude et négligence et, qu’enfin, il est aussi la relecture du concept spinozien 
d’acquiescentia, c’est-à-dire l’acquiescement comme figure de l’ininquiétude. 
169 Voir ch. iii, 4, §3, note 136.



304

ce n’est pas suffisant. Nous proposons une occupation intransitive, c’est-à-dire qui soit en 

même temps occupation et sollicitude (askolia et mélétè) et en même temps désœuvrement 

et négligence (skolia et améléia). C’est dans cette tension que peut se situer une occupation 

intransitive. Que signifie alors, être occupé intransitivement ? Et qu’est-ce que cela suppose ?

D’une part, cela suppose une remise en cause de la zoè poiètikè, non pas en tant que telle, 

mais en fonction de son objet, le poièma. Si nous sommes occupés intransitivement, ce 

qui relève de cette occupation ne peut donc se stabiliser comme objet. Le poièma est alors 

fondamentalement instable. D’autre part, cela suppose aussi de tenter une redéfinition de la 

vie de loisir, qui ne s’oppose donc pas entièrement à la vie productive (zoè poiètiké) mais qui se 

situe exactement au même endroit comme vie tout entière occupée intransitivement. D’autre 

part, encore, cela suppose de repenser la vie théorétique : c’est ce qui garantit le plaisir et le 

bonheur170 parce que c’est ce qui ouvre à la puissance de l’intransitivité (autrement dit la vie 

même). L’être-dans-la-festivité perçoit un temps où il n’est contraint à aucune transformation 

ni modification. Enfin, cela suppose une redifinition du principe de causalité171. La vie tout 

entière occupée consisterait en un insensé forçage qui ferait en sorte que la causalité poiètique 

soit maintenue comme une causalité intransitive. Ce maintien est temporaire, il suspend 

l’objet dans un temps particulier, celui de la festivité. En ce cas il y a suspension de tout 

changement comme fixation et de toute finalité. Nous sommes alors en mesure d’assumer 

le principe d’une occupation intransitive172 comme vie tout entière occupée. Cela suppose 

alors plusieurs conséquences. D’une part, cela suppose, comme Georges Molinié l’avait 

montré que le concept d’intransitivité, s’il est essentiel pour penser les figures de l’œuvre, est 

nécessaire pour repenser, dans ce cas, la figure de l’opérativité et le processus d’artistisation. 

Il y aurait deux espaces, deux économies ou deux dispositifs où l’opérativité se suspendrait 

et où l’être serait tout entier occupé intransitivement, celui de l’artistisation et celui de la 

festivité. Cependant il faut préciser, selon la formule de Georges Molinié, que l’être y serait, 

170 Aristote, Éthique à Nicomaque, livre x, 7. 
171 Par simplicité nous appréhendons la question de la causalité à partir de la Physique d’Aristote, 194b22. 
Selon Aristote, il y a quatre causes, la causalité première ou immanente (ce à partir de quoi quelque chose 
advient), la causalité paradigmatique (ce qui rend définissable un objet en fonction d’une image (eidos) et d’un 
modèle (paradeigma)), la causalité poiètique (celle qui saisit les principes (archè) et les changements (métabolès), 
en somme le rapport du produire au produit, to poioun tou poioumenou) et enfin la cause finale (télos). En ce sens 
une occupation intransitive serait en mesure de suspendre les deux dernières causalités en suspendant le produit 
et la finalité. L’occupation intransitive serait une occupation au produire comme moyen sans fin. Voir aussi, 
Martin Heidegger, « La question de la technique », Essais et conférences, op. cit., p. 12.
172 Pour le concept d’intransitivité voir ch. i, 2 § 4-5, p. 69-75 et voir Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit., 
p. 138-139 et 146-153. 



305ch. v. théorie de la fête

tendanciellement occupé intransitivement. Tendanciellement signifie que c’est son intention, 

sa disposition. D’autre part, cela suppose que penser l’intransitivité tendancielle du vivre 

est possible et que son modèle emblématique et paradigmatique est à la fois l’être-dans-la-

festivité et le legibus neglectus. Le concept d’occupation intransitive est politique, il est même, 

fondamentalement, éthique. 

		 En guise d’achèvement nous voudrions proposer deux formes de l’être-dans-la-festivité 

comme ens neglectus, dans une formule de Pétrone et en constituant l’ébauche d’un éloge 

de la négligence. Si nous sommes capables d’une « vie de loisir tout entière occupée », bien 

sûr intransitivement, alors nous pouvons saisir que cette occupation intransitive signifie, 

singulièrement, simplement, intentionnellement «  se tenir  ». Ici encore, même question, 

se tenir à quoi  ? Ob-capere signifie tenir fort ou tenir à. Nous retrouvons la formule 

Heideggérienne, d’un « se tenir à soi » dans l’ennui profond, c’est l’être entièrement à soi 

dans l’instant (Augenblick). Nous retrouvons encore la définition xxv du livre iii de Spinoza 

«  la satisfaction de soi-même (acquiescentia in se ipso) est une joie de ce qu’un homme se 

contemple lui-même, ainsi que sa puissance d’agir  ». Nous retrouvons, enfin, la figure 

adornienne du « se tenir encore » de l’être-dans-l’ivresse ou de l’être-dans-la-festivité. Il existe 

une formule dans le Satiricon173 de Pétrone, obscure et ombrée qui dit et qui exprime cette 

complexe figure de l’occupation : lors d’une joute orale entre Giton et Ascylte, Giton utilise 

l’expression « Occuponem propitium ! » qui signifie qu’« Occupo nous soit propice ». Occupo 

est un surnom donné à Mercure, celui qui s’empare, autrement dit, le Mercure voleur174. 

Le verbe latin occupare semble précisément signifier prendre et s’emparer de quelque chose 

mais avec une avance certaine. Il y aurait alors dans l’idée même de l’occupation la saisie 

d’un quelque chose mais dans la fonction même, kataskopique, de l’espion, de celui qui est 

à l’avant. Une vie tout entière occupée, tendanciellement, signifie, une vie qui tend à cette 

saisie, à ce devancement. Il conviendrait de maintenir cette formule, non uniquement comme 

un ralliement de voleurs, mais bien plutôt comme la figure d’une injonction paradoxale qui 

synthétiserait notre rapport à l’œuvre et à l’opérativité. En somme que l’opérativité, dont 

nous ne pouvons nous départir, nous soit propice comme la figure entière et presque brutale 

de cet Occupo, de cette affirmation à un « tenir », à un « occuper ». Injonction paradoxale, 

173 Caius Petronius Arbiter, Satiricon, 58, 11. 
174 La figure d’un Mercure ou d’un Hermès voleur est traditionnelle. Dans les Hymnes homériques, 4, 13-
15, Hermès reçoit plusieurs qualificatifs qui revoient tous à la complexe activité de ce dieu. Hermès est alors 
polÚtropon, habile, aƒmulom»thj, c’est-à-dire séduisant et rusé, lhist»r, voleur, ™lat»ra boîn, bouvier, 
¹ghtwr' Ñne…rwn, conducteur de songes, nuktÒj ÑpwphtÁra, veilleur de nuit et pulhdÒkon, gardien de portes.



306

en ce sens encore, que les langages, que nous produisons, sont à la fois, la mesure d’une 

significativité et tendanciellement, la mesure d’une herméneutique matérielle175. 

Ossia Jeremy Deller a réalisé l’exposition D’une révolution à l’autre au Palais de 

Tokyo176, c’est-à-dire de la Révolution industrielle à l’apparition du rock en 

Angleterre, en passant par les recherches sur la musique électronique en Union soviétique, 

l’émergence du rock en France, les banderoles syndicales d’Ed Hall en Angleterre et les fictions 

personnelles de William Scott aux États Unis. D’une révolution à l’autre de Jeremy Deller est 

une étrange exposition qui met en jeu aussi bien l’anthropologie, l’art contemporain que les 

figures doxiques de la culture.

		 D’une révolution à l’autre est constituée de cinq sections qui appréhendent quatre pays 

(l’Angleterre, la France, l’URSS et les États-Unis) et une dernière section entièrement 

occupée par l’histoire du travail en Angleterre. Cette exposition n’expose, à la lettre, rien de 

ce qu’on « appelle » des œuvres d’art : ne sont exposés que des documents d’archives, des 

objets « folkloriques », des objets de collection, des vestiges ethnographiques, etc. Jeremy 

Deller n’expose pas, à la lettre, d’œuvres, ni de signatures ; il expose une manière de voir la 

documentation et la culture dite « populaire » dont il prend pour partie la radicalité et la 

simplicité de la tradition muséographique. Rien de nouveau donc, rien d’excitant même, 

voire peut-être que nous nous y ennuyons, une fois de plus, et assez intensément. Nous 

nous y ennuyons sans doute parce que c’est une exposition et rien d’autre et que les 

objets ne sont pas des œuvres d’art. Nous nous y ennuyons, parce que ce qui est exposé 

ne nous invite à être ni un amateur ni un spectateur averti ni un critique ni un théoricien, 

ni quoique ce soit d’autre (si cela existe) : les fonctions sont désactivés et rendues alors 

inopératoires. Nous sommes rendus à cette trivialité d’un spectacle sur l’ethnographie 

auquel nous ne participons pas. Nous n’y sommes donc jamais participants. Deller nous 

convoque ni comme critiques ni comme spécialistes ni comme participants. Il nous

convoque donc comme observateur passifs et quelques fois amusés. C’est tout. Mais

175 Voir à ce propos Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit., dernière chapitre et conclusion. Il est sans 
doute important de rappeler que le scandale de 415 av. J. C., dit scandale des hermocopides, reste la figure 
bouleversante d’une attaque brutale contre la puissance de la pensée dans cette double tension entre provocation 
et respect et entre herméneutique de la signification et herméneutique matérielle : il s’agit précisément, dans 
l’ambiguité de la formule de Thucydide, de choses qui ont été periekÒphsan t¦ prÒswpa, c’est-à-dire dont la 
figure a été mutilée. 
176 Jeremy Deller, D’une révolution à l’autre, exposition au Palais de Tokyo, avec Ed Hall, Alan Kane, Scott 
King, Matt Price, William Scott, Andrei Smirnov, Marc Touché, White Columns, du 26 septembre 2008 au 18 
janvier 2009.



307ch. v. théorie de la fête

l’exposition D’une révolution à l’autre taraude car la cinquième salle offre une lecture 

étrange et paradoxale de l’ensemble : Jeremy Deller y expose des objets qui renvoient au 

travail, à l’opérativité, au temps du travail. Nous comprenons alors que l’ensemble des 

pièces présentées précédemment ont toutes été réalisées en dehors du temps du travail. 

Deller expose des pratiques de l’inopérativité, des pratiques des « temps libérés » selon 

l’expression de Philippe Parreno & Pierre Huyghe. L’œuvre exposée dans un musée ne 

peut prendre alors que la figure (le typos) de l’activité d’inopérativité, de cette participation 

à l’observation. Ces œuvres célèbrent la plus absolue mesure de la participation dans le 

temps du « loisir » autrement dit dans le temps de la mesure, mais non pas mesure de 

sa propre dimension critique ni celle de la dimension esthétique de l’œuvre, mais de sa 

propre participation en même temps que sa non-participation. Ce qui s’expose n’est que 

la mesure de l’inactivité et la mesure de notre participation aux régimes de l’inopérativité. 

Certes c’est ennuyeux mais jubilatoire.

		 Il nous reste alors à proposer comme figure politique du désœuvrement actif, de notre 

activité tout entière occupée, un éloge de la négligence qui serait alors la seule possibilité 

éthique, comme manifestation matérielle et présente, d’une vie inqualifiable. 

		 Nous proposons, paradoxalement, la possibilité d’un éloge de la négligence qui constituera 

la fin de cette recherche et qui fera en sorte d’interrompre, volontairement, nos lectures. Le 

concept de négligence semble ne pouvoir constituer l’exercice d’un dire philosophique et 

cependant nous tenterons de démontrer qu’il est évident. 

		 Nous devons en rappeler l’étymologie : négligence vient du verbe latin neglegere (nec-legere) 

qui signifie littéralement non-lire et du substantif neglectio (nec-lectio). Le verbe latin neglegere 

s’oppose terme à terme au verbe re-legere qui signifie re-lire et dont le substantif re-lectio a 



308

formé en français le terme religion177. Négligence et religion sont deux termes qui s’opposent 

formellement, structurellement et conceptuellement. La relectio c’est ce qui met en jeux 

l’observance, le scrupule, la règle, la liturgie, l’inquiétude et la ritualisation alors que la 

neglectio c’est ce qui met en jeux les figures de la lecture178, de l’oubli179, de l’abandon180, de la 

profanation181, de l’acquiescement182. Ces cinq figures constituent ce que nous nommons un ens 

neglectus, autrement dit celui qui se dispose à une occupation ou une activité tendanciellement 

intransitive, c’est-à-dire celui qui se dispose à la possibilité d’une artistisation183.

		 Il y a avait dans l’antiquité grecque une pratique artistique de la mosaïque qui consistait 

à réaliser des asarôtos oikos. Elles sont les figures de la négligence qui garantissent en même 

temps la possibilité d’une oiko-nomia (d’une a-skholia, d’un neg-otium) et la possibilité d’un 

temps libéré des figures de la ritualisation (skholè, diagogè et otium ou plus encore la possibilité 

d’un tempus festus). L’espace de la négligence est le temps de l’être-dans-la-festivité, il est aussi 

le temps de l’être-aimé, il est encore la figure du temps libre qui dispose l’être. Asarôtos oikos 

signifie, à la lettre, la pièce non-balayée : plutôt que de rituellement devoir laisser tomber par 

terre les reliquats du repas aux dieux on les faisait figurer comme motifs des mosaïques qui se 

couvraient ainsi des figures permanentes du soin tout en nous livrant à la négligence. Toute 

pensée est une asarôtos oikos, toute recherche doit être la figure de cette négligence184.

		 Il faut appréhender l’opposition des termes épiméléia185 (souci) et améléia (négligence). 

177 Le religieux c’est donc ce qui permet la relecture scrupuleuse comme observance et comme prière et ce n’est 
pas ce qui permet de re-lier (re-ligere)
178 La lecture doit pouvoir s’entendre comme ce qui met le « texte » en danger ; en ce sens il ne peut y avoir de 
possible re-lecture, sinon comme une lecture toujours déjà différente. Voir Walter Benjamin, Paris, capitale du 
xix° siècle, op. cit., [N3,1]. 
179 Ce que nous nommons « oubli », il faut l’entendre comme ininquiétude. L’ininquiétude est ce que Paul 
(1 Cor., 7, 32) nomme en grec « amérimnous », c’est-à-dire être sans merimna, sans souci, sans pensée de la 
mémoire. L’être amérimnos est un être ininquièt, négligent, oublieux. Il est la condition d’un bonheur. 
180 Il ne faut pas entendre l’abandon comme déréliction, mais au contraire, comme un état d’abandon qui 
permet d’être tout entièrement occupé intransitivement. 
181 La profanation est la restitution à l’usage. Nous renvoyons à Giorgio Agamben, Profanations, op. cit. 
182 L’acquiescement comme ininquiétude et jubilation est la figure moderne de ce que Spinoza (Éth., iii, prop. 
52 et déf. 25) nomme acquiescentia, c’est-à-dire, satisfaction. 
183 Voir Georges Molinié, Hermès mutilé, op. cit., p. 142 sq. Ce qui constitue un régime d’art c’est le fait que nous 
acceptions que le langage soit tendanciellement intransitif (p. 148). En ce sens il n’y a pas d’art, objectivement, 
il n’y a que des procédures d’artistisation (de non-artistisation et de dé-artistisation). Nous assumons, alors, de 
considérer que cette possibilité relève et ne puisse relever que de la négligence, c’est-à-dire de la skholè grecque, 
de l’otium latin ou du die Muße benjaminien (le loisir opposé à l’oisiveté Müßiggang), Paris, capitale du xix° siècle, 
op. cit., [m1, 1] & [m1, 2].
184 Voir l’introduction p. 40.
185 Nous devons faire quelques précisions quant au concept d’épiméléia comme soin qui configure une grande 
partie de la pensée occidentale et donc de l’améléia comme négligence. Pour cela il faut appréhender la concept 



309ch. v. théorie de la fête

de parrhèsie comme dire qui permet le soin. Nous renvoyons à Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit.
Le concept de parrhèsie éthique oppose, d’une part, le concept d’une langue habile (deinoi legei, c’est-à-

dire la langue qui frappe l’imagination par son habilité, ce qui inspire la crainte, Platon, Apologie, 17a-b) à une 
langue sans apprêt, comme l’opposition entre rhétorique et parrhèsie, comme exercice du dire-vrai et, d’autre 
part, la problématique de l’oubli de soi en ce sens que la rhétorique ou la sophistique provoquerait l’oubli de 
soi alors que la parrhèsie non. Oubli de soi parce que la « langue habile » est la langue de la fascination et la 
langue de l’adhésion (voir à ce propos l’ensemble des traités de rhétorique, citons Démétrios, Peri herménèias, 
36, dont trois styles sont prompts à produire cette adhésion, les styles grand (megaloprépès), élégant (glaphuros) 
et véhément (deinos), mais surtout le Pseudo-Longin, Peri hupsos, viii, où il livre les cinq sources capables de 
produire la grandeur du discours, voir ch. ii, 4, p. 121), non-oubli de soi parce que la parrhèsie est cet exercice 
de la mise en danger de soi et qu’elle est une sorte de convocation dans le discours qui exige que nous en 
acceptions les risques et les enjeux. Si la rhétorique provoque une sorte de négligence de soi (a-méléia heautou), 
la parrhèsie incite, oblige, maintient, produit un soin de soi (épi-méléia heautou). Il est alors possible de 
reconstruire l’archéologie des concepts de fascination et de divertissement, il est encore possible de reconstruire 
les liens qui existent entre vérité et souci de soi. Les formes de la négligence ne sont pas celle de la vérité. 
		  Le dire vrai philosophique. Dans la pensée platonicienne il fonde son existence dans la métaphysique (plus 
précisément c’est le rapport avec le dieu Apollon et la prophétie : Chéréphon va chercher un oracle à Delphes 
qui dit « Nul n’est plus savant que Socrate » Apologie 21a). Ce point est d’une grande importance puisqu’il 
oriente de façon absolue la puissance de la philosophie en occident. Le dire philosophique trouve son origine 
dans la divinité – dans le soin de la divinité – et dans le respect de ces dispositions. 
		 Socrate reçoit de Chéréphon cet oracle qu’il ne s’agit pas d’interpréter mais qu’il s’agit de vérifier, en somme 
savoir s’il dit vrai (elegkhein), et qui conduit à la structure de la pensée socratique, ou plutôt platonicienne, la 
discussion : toute proposition se discute. À partir de cela Socrate commence une grande enquête (planè) qui lui 
permet de définir ce qui est ou non indiscutable (analegktos). 
		 Trois commentaires : l’ensemble de ce processus ne relève pas de l’interprétation, c’est-à-dire qu’il ne livre 
pas les objets à une interprétation longue et obscure qui cherche à décrypter, ce processus n’est pas non plus une 
posture de l’attente comme visée passive qui attend la réalisation ou non de la prophétie et enfin ce processus 
est une posture de l’épreuve et de la discussion, de l’enquête. Appréhender les choses en les vérifiant. 
		 Reste à comprendre qu’elle en est la méthode. Il s’agit d’une enquête (exetasis) dans les catégories sociales 
qui permet de savoir si l’oracle dit vrai, qui permet d’éprouver les connaissances et enfin qui permet d’éprouver 
ce qu’elles savent d’elles-mêmes. Il a trois modes de l’exetasis, la zètèsis ou la recherche fondée sur l’elegkhos, la 
planè ou l’enquête et enfin la parrhèsie ou la mise en danger du dire. Mais dans quel but ? veiller sur les autres 
et s’occuper de soi-même à savoir s’occuper de la phronèsis (raison) de l’alèthéia (vérité) et de la psukhè (âme). Et 
c’est ce qui fonde à la lettre une parrhèsie éthique dont le schéma est alors le suivant zètèsis - exetasis - épiméléia 
ou recherche - épreuve - souci. Ce qui serait alors à la lettre une définition de la parrhèsie philosophique comme 
discours qui a pour souci le souci le soi. 
		 Il y a bien sûr une série de problèmes. La question de l’interprétation, c’est-à-dire ne pas livrer les objets 
à une interprétation mais à une enquête de véridiction, offre un premier problème parce qu’en livrant l’objet 
à la preuve, indispensable à l’enquête, elle ne le livre pas à la spéculation, aux tours et détours de la pensée. 
En revanche il est possible de soutenir que cela offre à l’objet la possibilité d’échapper, un temps, à une 
herméneutique de la signification. Mais en ce cas, à quoi cela l’ouvrirait  ? Le problème de la non-attente 
– c’est-à-dire de ne rien livrer à la puissance du prophétique et à la puissance du téléologique – propose la 
radicalité d’un objet offert à la mesure la plus juste de la connaissance. Seul l’objet livré à l’immanence de la 
saisie gnoséologique acquiert la puissance de l’événement : il est mesure du temps, exposition et épuisement. 
L’objet livré à la mesure de l’attente est un objet historique. Autre problème la question de l’épreuve qui livre de 
manière radicale le modèle de la technique. Livrer tous les objets à l’épreuve c’est les livrer à la problématique 
saisie de la véridiction. Or cela livre l’homme à l’exclusivité des dispositifs et donc à la puissance intégrale de la 
subjectivité. Nous ne pouvons dès lors exister que comme sujet de l’enquête, au double sens du terme français 



310

Une des formes de la négligence, en grec, est le verbe améléô186. Si nous pouvons saisir le 

concept platonicien d’épiméléia187 comme une métaphysique (le cop à Asklépsios), un ordre 

politique (obéissance, thérapèian et doxa) et comme exercice sur soi (basanos), nous sommes 

alors en mesure de nous demander s’il existe une version matérielle, sensible de ce soin. Peut-il 

y avoir un soin dans l’expérience de la vie même et non dans la vie vraie ou dans vie autre ? De 

manière générale, il est possible de dire que la pensée aristotélicienne se constitue comme une 

philosophie des réalités humaines à la différence de la pensée platonicienne qui se constitue 

comme une philosophie des vérités. L’existence du terme épiméléia chez Aristote apparaît 

uniquement dans la Politique (iv, 15) dans le sens précis de l’administration188. Cependant il 

est possible de relever chez Aristote, dans les Éthiques, le concept de négligence sous les sens 

précis de ce qui n’occupe pas, c’est-à-dire le dédain et le mépris :
La raison (logos) ou l’imagination (phantasia), en effet, présente à nos regards une insulte (ubris) ou une 

marque de négligence (oligôria) ressenties, et la colère, après avoir conclu par une sorte de raisonnement 

de sujet. D’autre part le modèle technique de l’épreuve ne livre ni l’objet ni le sujet à l’existence simple du 
suzein aristotélicien ni du Mitsein heideggerien. 
		 Autre problème encore, le couple de la zètèsis et de l’exetasis livre le modèle de l’épistémologie et de la gnoséologie 
mais dans une double orientation, d’une part celle de l’épreuve comme validation d’un dire-vrai, d’une véridiction 
qui construit alors un discours philosophique moral qui se transforme en soin (l’attention, la surveillance, le soin 
de la phronèsis) et, d’autre part, celle de l’épiméléia comme discours à valeur morale : il y a ce qui prend soin et ce 
qui ne prend pas soin. Enfin la triade socratique de la zètèsis - exetasis - épiméléia livre le modèle – la machine – de la 
sociologie et des discours d’autorité, du discours moral au discours familiale et maternel, au discours métaphysique, 
au discours sotériologique, au discours psychanalytique, etc. Le modèle platonicien, en introduisant la question de 
l’épreuve comme déconstruction des modèles théologiques, produit un modèle ambigu comme expérience de la 
subjectivité et construction d’un discours moral de la non-négligence et du soin. 
		 La question du soin et de l’épiméléia. Il faut revenir à l’analyse des dernières paroles de Socrate dans le Phédon : 
« ð Kr…twn, œfh, tù ‘Asklhpiù Ñfeilomen ¢lektruÒna: ¢ll¦ ¢pÒdote kaˆ m¾ ¢mel»shte. Cher Criton, dit-il, 
nous devons un coq à Asklepsios : eh bien payez et n’oubliez pas » (Phédon 118a). L’analyse de Dumézil (Le 
moyne noir, Gallimard, 1984) et de Foucault (Le courage de la vérité, op. cit., p. 87-107) permettrait de lire cette 
énigmatique parole non avec le sens habituel de la mort qui guérit de la vie mais au contraire d’une pratique 
respectueuse (non négligente) de la divinité comme remerciement pour une guérison. Mais de quelle guérison ? 
D’avoir guéri Criton, ses camarades et Socrate lui-même, des dangers de la doxa ou de l’opinion publique qui 
conduit à des opinions fausses. Il y a dans ces trois textes – Apologie, Criton, Phèdon – une interprétation de la 
doxa et de l’opinion fausse comme ce qui conduit à une maladie, à un dysfonctionnement de la raison et de 
l’esprit (phronèsis et psukhè). Ce qui permet d’éviter cela c’est la pratique de la parrhèsie philosophique qui se 
construit et doit se construire sur une pratique de l’épiméléia qui s’apparente à une sorte de guérison. L’épiméléia 
c’est donc le contenu fondamentale de l’enseignement socratique, prendre soin de soi, épiméléia heautou. Le 
dernier mot de Socrate est le verbe ameleô qui signifie négliger et oublier. Dernière exhortation de Socrate, « mè 
amelète, n’oubliez pas », ne vous abandonnez pas à la négligence. 
186 Mais on peut aussi trouver le verbe parièmi qui signifie laisser aller, laisser tomber, lâcher (abaisser les voiles 
d’un navire…).
187 voir notes précédentes et les leçons de Michel Foucault du 8 et du 15 février 1984, op. cit. 
188 Il faudrait alors relever que nous ne devrions pouvoir penser l’administration qu’en ces termes. 



311ch. v. théorie de la fête

que notre devoir est d’engager les hostilités contre un pareil insulteur, éclate alors brusquement ; l’appétit, 

au contraire, dès que la raison ou sensation a seulement dit qu’une chose est agréable, s’élance pour en 

jouir189. 

Cette sorte de négligence provient aussi de ce qu’Aristote nomme mégalopsychia (magnanimité) : 
De plus un autre trait du magnanime veut qu’il soit dédaigneux (kataphronétikous). […] Être négligent 

(oligôron) est le sentiment (pathos) tout particulièrement propre au magnanime (mégalopsychou)190.

	Nous avons deux concepts, la kataphronésis comme dédain (la présomption) et l’oligôros 

comme négligence (ce dont on ne s’inquiète pas). Aristote en donne une définition dans la 

Rhétorique 1378b10 :
La négligence (oligôria) est une opinion (doxès) en acte (énergéia). […] Ce qu’on suppose ne rien valoir, 

on le dédaigne (kataphronousin), ce qu’on évalue ne rien valoir, on le néglige (oligôrousin). 

Le concept de négligence, chez Aristote, est fondamental pour comprendre le concept de 

puissance et de désir qui relève d’une gradualité du jugement, de la supposition (oiomai) à 

celui de l’évaluation (axios). Il y a donc bien une opposition entre une pensée en acte qui 

produit un jugement et suspension comme négligence. 

		 Dans l’Herméneutique du sujet191, Michel Foucault, pour appréhender le concept d’épiméléia 

et de négligence, releve trois structures qui constituent notre rapport à la philosophie comme 

connaissance et occupation. Il s’agit, d’une part, de notre rapport entre sujet et vérité en 

ce sens que le sujet est celui qui est assigné à la tâche de la connaissance (gnosis) à celle du 

soin de soi-même (épiméléia heautou). Il s’agit, d’autre part, de cette morale ascétique de 

l’occupation (pensées platonicienne, épicurienne, stoïcienne, etc.) qui trouve son fondement 

dans les pensées grecques avant même de se déployer dans la pensée chrétienne : elle se fonde 

sur une structure théologique comme constitution des préceptes delphiques et elle se fonde 

sur « une inquiétude permanente au cours de l’existence192 » comme mesure de l’existence 

et de la connaissance. Il s’agit enfin de la fondation d’un dire philosophique dont le modèle 

est la méthode platonicienne qui se constitue autour de trois notions, la mémorisation et 

l’anamnèse, l’exétasis, et la vie contemplative. Il est alors possible de dégager trois schèmas : 

une attitude générale à l’égard de soi, une attitude générale à l’égard des autres, et enfin une 

méthode (méditation, mémorisation, examen de conscience, vérification).

		 Il y aurait, alors, selon Michel Foucault, une forme d’oubli du souci de soi, en somme une 

sorte de négligence du souci de soi qui se constitue par une requalification de la gnosis et une 

189 Aristote, Éthique à Nicomaque, 1149a32
190 Aristote, Éthique à Eudème 1232a37-a10
191 Herméneutique du sujet, op.cit., leçons du 6 janvier et du 27 février 1982.
192 Ibid., p. 9.



312

disqualification de l’épimèléia193. La requalification de la connaissance se fait d’une part par 

le cartésianisme qui postule la question de l’évidence et d’autre part par la toute puissance 

de l’épistémologie. La disqualification se fait selon une séparation de la philosophie qui ne 

s’occupe que de la possibilité d’un vrai et d’un faux et de la spiritualité. Nous devons entendre 

dans ce terme, d’une part, la mesure d’un discours métaphysique et, d’autre part, l’absorption 

de la pensée de l’épiméléia dans le concept de foi. Les formes de la spiritualité s’entendent 

selon trois modèles : d’une part, la vérité n’est jamais donnée au sujet en tant que telle, d’autre 

part, il existe alors la nécessité d’une modification du statut de soi au statut de soi opératoire 

(éros et askèsis), et enfin, il y a la possibilité d’un retour possible à un espace de la tranquillité 

(amérimnos). 

Il est nécessaire de proposer un schéma qui donne les modèles, non d’une spiritualité, 

mais d’une forme de l’oubli du souci de soi comme mesure moderne de la négligence. Ce 

schéma est fortement induit par la déconstruction des systèmes de vérité et par la puissance 

de l’épistémologie et de la phénoménologie. Premièrement la vérité n’est pas un donné  : 

non seulement elle n’apparaît donc pas au sujet mais encore la leçon adornienne nous 

fournit la possibilité d’une dialectique négative comme primat du principe de contradiction. 

Deuxièmement la nécessité de la transformation des statuts qui conditionnent l’opérativité et 

l’inopérativité, en ce sens que l’être du désœuvrement pose une redéfinition possible du souci 

comme occupation et de l’occupation comme visée théorétique qui est alors le seul espace 

possible du souci comme ce qui nous dispose, intransitivement. Enfin, la configuration 

d’un espace de la suspension comme appréhension d’un temps non téléologique et non 

sotériologique (l’existence de cette temporalité dépend évidemment de la visée théorétique). 

		 Il nous faut encore appréhender ce qui dans la modernité nous a offert une figure actuelle de 

ce souci et de cette négligence. On trouve dans deux textes de Martin Heidegger, Être et temps 

et Concepts fondamentaux de la métaphysique, deux concepts essentiels, celui du souci (Sorge) 

et de l’ennui (Langeweile). Le souci (Sorge) doit s’entendre comme phénomène ontologique194, 

en ce sens qu’il relève de l’être de la pré-occupation de l’être (Besorgen). Cette préoccupation 

est ouverture au monde (temps et lieu) : le souci ouvre alors l’horizon de la temporalité en 

fonction de la facticité (le passé), de l’échéance (le présent) et de l’existence (le futur). On doit 

pouvoir entendre cette pré-occupation sous la forme de l’être-jeté (dans le temps et dans un 

lieu) qui se transforme en être-projeté comme forme de la destinée et du souci (Sorge). Le souci 

selon Heidegger temporalise en ce sens qu’il se constitue sur la mort et qu’il constitue la morale. 

193 Ibid., p. 15 sq.
194 § 41, p. 193



313ch. v. théorie de la fête

Ce qui s’oppose alors à la forme du souci c’est l’expérience (Stimmung) du vide et de l’ennui. 

L’expérience du vide c’est ce qui creuse la préoccupation comme forme de l’envoûtement, 

l’expérience de l’ennui c’est ce qui permet à l’être de « ne pas agir contre » comme forme d’un 

se-tenir-à-soi de l’être-là195. C’est ce qui rend possible la possibilité d’un habiter poiètique. 

La négligence c’est ce temps qui se fait et dans lequel nous existons hors de toutes figures 

destinales et qui nous livre à l’expérience du désœuvrement. Le désœuvrement serait la figure 

de ce qui dé-s-œuvre comme la négligence est la figure de ce qui ne-lit-pas. La négligence est 

alors l’espace du sans-souci.

		 Faire l’éloge de la négligence c’est retenir ce que le langage oublie et c’est surtout exposer 

dans la langue, les sententias inopinatas, les pensées étonnantes196. Le Pseudo-Longin les 

nommaient les paradoxon ; elles ne relèvent que de la puissance de la configuration (skèmaton 

plasis). Seul l’être disposé à la négligence accède à l’usage de la langue, accède à la violence 

de la langue (deinoi legei). Seul l’être disposé à la négligence entre de manière saisissante et 

paradoxale dans la mesure du temps du maintenant là où se forment les figures de l’actuel, là 

où se configurent les images. 

		 L’être-dans-la-festibvité, l’ens neglectus s’ouvre à une vie inqualifiable. La vie inqualifiable 

n’est, à la lettre, rien d’autre que la vie dont on se saurait déterminer la qualité197. Nous 

retenons chez Aristote la figure étonnante d’un « repos qualitatif198 ». Le repos qualitatif serait 

ce temps qui ne livre pas l’être à la qualification mais le temps suspendu dans un repos, qui 

n’est pas une repos hors de la langue, mais au contraire, intégralement dedans. 

		 Quoiqu’il en soit, il ne s’agit pas de penser un être inqualifiable, mais une vie inqualifiable 

pour l’être. Une vie inqualifiable n’est pas en soi une vie qui ne serait dans aucune des 

195 Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 242 voir aussi ch. iv, 3, 4 & 5, p. 159 sq.
196 Marcus Cornelius Fronto fut précepteur et ami de l’empereur Marc-Aurèle. Voir Éloge de la négligence 
(Laudes eglegentiæ), op. cit., voir aussi Rhétorique spéculative de Pascal Quignard, ch. 1, Gallimard, 1995
197 Aristote dans les Catégories définit le qualifié (poiÒj) comme une des catégories (1b26). Il définit le concept 
de qualité ainsi (8b25) : « J’entends par qualité (poiÒthta) ce en fonction de quoi certains (poio… tinej) sont 
dit qualifiés ; or la qualité (poiÒthj) relève de ce qui se dit en plusieurs acceptions (pleonacîj legomšnwn) ». 
Cette proposition renvoie, assez précisément à ce que F.D.E Schleiermacher écrit (Herméneutique, version de 
1809-1810, ch. ii, § 18) : « tout élément singulier d’un discours pris pour lui-même oriente vers un divers », 
ce qui signifierait que tout énoncé en instanciation existe en intention vers une diversité d’usage, donc d’usages 
toujours déjà différents. Aristote, enfin, détermine quatre sortes de qualité, dont la première relève de l’habitude 
(›xij) et la disposition (d…aqesij), 8b28. Puis, vient ensuite une qualité comme capacité (dÚnamij) et incapacité 
(¢dunamij), 9a14. Il y a encore, une qualité comme qualité affective (poiÒthtoj paqhtikaˆ), 9a28. Et enfin 
une qualité comme figure (scÁm£) et comme forme (morf¾), 10a11. La qualité détermine ainsi le semblable 
(Ómoion) et le dissemblable (¢nÒmoion), 11a15. 
198 Ibid., 15b8-9, le repos qualitatif ou tÕ poiÕn ºrem…an. 



314

catégories, de l’habiter, de la capacité, de l’affecté et de la configuration, mais au contraire 

qui les maintiendrait toutes, un temps, en suspens, parce qu’elles sont alors non-nécessaires. 

L’être-dans-la-festivité ou l’être de la vie inqualifiable ne demande, transitivement, rien. 

Seule la vie du manque (du besoin) est une vie qualifiable (ce que le langage commun 

nomme inversement une vie inqualifiable !). Cependant la vie de loisir tout entière occupée, 

intransitivement, est une vie inqualifiable. 

		 Vie inqualifiable parce que « vie même199 ». La vie même est la vie matérielle inqualifiable 

qui ne peut être ni la vie vraie ni la vie autre. Le concept de vie vraie est un concept fondamental 

qui s’oppose aux visées métaphysiques, ontologiques et morales d’une vie inacceptable si elle 

n’est pas vraie200 ou autre201. Vie inqualifiable parce que vie paradigmatique et exemplaire : 
Car le lieu propre de l’exemple est toujours à côté de soi-même, dans l’espace vide où se déroule sa vie 

inqualifiable et inoubliable. Cette vie est la vie purement linguistique. Seule la vie dans la parole est 

inqualifiable et inoubliable. L’être exmplaire est l’être purement linguistique. Exemplaire est ce qui n’est 

défini par aucune propriété, sauf l’être-dit202.

La vie inqualifiable est alors cette vie du temps linguistique – notre seul temps, notre seule 

épaisseur –, autrement dit, le temps de l’opérativité des langages. 

199 La vie même est ce qu’Aristote appelle (Éthique à Nicomaque, 1178a2) auto bios. Voir, à ce propos, ch. iii, 
4, § 3, p. 181 et la note 138. 
200 Vie vraie ou alèthès bios s’entend comme « une vie non dissimulée, c’est-à-dire une vie qui ne recèle aucune 
part d’ombre » (Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit., p. 204). L’alèthès bios s’entend aussi comme 
ce qui est sans mélange, c’est-à-dire ce qui serait une vie intégrale et ce qui ne serait ni une vie bigarrée ni une 
perception de la gradualité ni une vie de la corruptibilité. Ce qui veut dire que l’exact contraire du concept 
d’alèthès bios c’est le concept d’hubris. Il faudrait encore penser à l’ensemble des figures de la corruptibilité 
comme figure de l’instabilité, du mouvement, de la gradualité, de la phénoménologie vacillante et instable. 
L’alèthès bios s’entend, encore, comme une « vie droite », c’est-à-dire, une vie qui se conforme aux règles et au 
nomos. L’alèthès bios s’entend, enfin, comme une vie incorruptible, en ce sens que c’est une vie qui « échappe à 
la perturbation, aux changements, la corruption et à la chute, et se maintient sans modification dans l’identité 
de son être » (Ibid., p. 207). Il faudrait ajouter un cinquième modèle à la figure de la vie vraie (qui ne fut pas 
évoquée par Michel Foucault) qui serait celle qui s’opposerait à l’image, ce qui n’est pas réel, ce qui n’est pas 
évident. La vraie vie serait matériellement et moralement ce qui s’opposerait à l’apparence et à l’instabilité de 
l’apparence. Il apparaît alors encore plus logique que Platon ait construit un système de gouvernementalité dans 
lequel, ce qui relève de l’art, de l’apparence, de l’image, soit mis à l’écart.
201 La vie autre est essentiellement un modèle cynique et postérieurement le modèle chrétien de la foi et de 
l’ascèse (comme « vie autre » mais aussi et surtout comme « autre vie ». Voir à ce propos, Michel Foucaut, Le 
courage de la vérité, op. cit., leçons du 14, 21 et 28 mars 1984. On peut opérer une sorte de résumé des quatre 
formes de renversement de la vie en vie autre : renversement de la vie non-dissimulée en la spectacularisant dans 
la pratique de l’impudeur. Renversement de la vie non-mélangée en la dramatisant dans une vie de pauvreté. 
Renversement de la vie droite en la spectacularisant dans les formes de l’animalité. Enfin, renversement de la 
vie incorruptible ou souveraine en la dramatisant dans une « militance ». Une militance philosophique dont la 
figure est une souveraineté dérisoire et dont la finalité est, bien sûr, le changement du monde.
202 Giorgio Agamben, La communauté qui vient, op. cit., p. 16-17. 



315ch. v. théorie de la fête

		 La vie inqualifiable est la tâche de ce que nous nommons politique203, c’est-à-dire que 

nous nommons désœuvrement, mais un désœuvrement actif, comme pratique sabbatique. 

Il ne s’agit pas de réconcilier le bios politikos et le bios théorètikos, mais de supposer que le 

désœuvement – l’occupation intransitive – en soit le modèle et soit notre tâche éthique. 

203 Voir Giorgio Agamben, Le règne et la gloire, op. cit. p. 374 et voir aussi ch. iii, 2. 





conclusion





319conclusion

		 Ce travail de recherche a tenté une analyse des modèles de ce que nous appelons 

communément fête et une analyse du concept de festivité, c’est-à-dire analyser les raisons qui 

ont poussé la fête ou les régimes du festif à prendre la forme d’une téléologie de la transgression, 

alors que la festivité est profondément liée à la mesure de l’activité et de l’inopérativité. L’enjeu 

de cette thèse aura été – outre le fait de déconstruire les régimes analytiques traditionnels 

de la fête qui la maintiennent dans une théorie archaïque de l’excès et de la réserve, de la 

mesure et de la démesure – de proposer une lecture de la fête, de proposer, en somme, une 

théorie de la fête comme élément fondamental et totalement inséparable de l’ensemble de 

nos structures collectives et culturelles, de nos dispositifs, de notre rapport au faire et à la 

production, de notre rapport au mythologique et au langage. Constituer une théorie de la 

fête c’est essentiellement produire des modèles d’analyse pour appréhender la problématique 

des liens que nous entretenons avec l’économie, et interroger la mesure de notre activité, 

de notre inopérativité et de notre désœuvrement. En somme, peut-on encore répondre à 

la question aristotélicienne qui consiste à savoir si nous avons une œuvre à accomplir ? Dès 

lors notre hypothèse est la suivante : si nous parvenons à constituer une « théorie de la fête », 

peut-elle nous permettre la constitution de modèles analytiques des œuvres, de toute œuvre 

et essentiellement des régimes d’artistisation. Nous serions alors en mesure de constituer des 

modèles d’analyse herméneutique à partir et avec les modèles de la festivité. 

		 Ce travail de recherche s’est construit autour de deux axes principaux et essentiellement 

autour de deux questions. Premièrement, il s’agit de s’interroger, à partir du travail de Giorgio 

Agamben, sur les liens qui existent entre dispositifs et festivité et qui fondent une pensée 

de l’inopérativité et du désœuvrement. Pour être plus précis, voir comment les dispositifs 

ont besoin de placer en leur centre le modèle de la fête comme mesure de l’activité et de 

l’inopérativité, et voir alors que cette mesure – ce qui excède proprement la fête – est la 



320

festivité. Secondement, à partir des premières hypothèses, il s’est agit d’interroger les liens qui 

existent entre le modèle de cette festivité et la problématique question de l’œuvre. En somme, 

il s’agit, d’une part, d’essayer de confronter les modèles de l’inopérativité et du désœuvrement 

de l’œuvre, c’est-à-dire supposer que l’œuvre est vide et fondamentalement « désœuvrante » 

et, d’autre part, de proposer des modèles d’analyse qui intègrent la festivité, c’est-à-dire qui 

intègrent la mesure de l’inopérativité et du désœuvrement. Ce travail de recherche a tenté de 

formaliser « une théorie de la fête et du concept de festivité ».

		 Nous avons déterminé, en introduction, qu’il était possible de relever, a minima, trois 

formules définitoires de la fête  : d’une part que la répétition périodique du mythique 

constitue la structure la plus archéologique de la fête, d’autre part, que la fête est l’empreinte 

archéologique de la mesure calendaire comme saisissement possible d’une durée et d’une 

appréhension de cette durée en fonction du temps de l’action et du temps du repos et, 

enfin, que les structures du rite et du jeu constituent la forme la plus archéologique 

de la fête comme mesure des régimes doxiques. Ces trois formules nous ont permis de 

proposer une lecture épistémo-critique de la fête à partir du concept de festivité, à partir 

d’une méthodologie fondée sur une pensée du figmen et de la tessérisation, c’est-à-dire une 

pensée de la configuration et, enfin, à partir d’une hypothèse qui consistait à proposer de 

fonder une théorie de la fête qui soit, alors, en mesure de construire des modèles d’analyse 

herméneutique. Nous avons proposé une théorisation générale du concept de fête à partir 

de la révocation de celui-ci, lui préférant celui de festivité  : notre méthode analytique a 

consisté à évacuer la fête comme objet pour tenter de penser la festivité pour une activité 

essentielle de l’être et de l’être dans la communauté. Pour cela nous avons procédé à une 

analyse sémantique et sémiotique du concept de fête et de festivité. À partir de ce seuil, nous 

avons proposé une théorie de la fête avec les concept d’espionnabilité, d’inopérativité, de 

désœuvrement, de viduité et d’asémanticité. L’enjeu de cette recherche a consisté à montrer 

que la festivité est un agir fondamental en ce sens qu’elle détermine notre rapport à l’œuvre 

et à l’opérativité et en ce sens, aussi, qu’elle nous permet de proposer une théorie générale 

de l’œuvre à partir des concepts d’inopérativité et de désœuvrement  : si la modernité 

tend à penser qu’il y a la possibilité d’une herméneutique matérielle, alors nous pouvons 

penser qu’elle est, substantiellement fondée, sur le concept de festivité. Si nous sommes 

en mesure de proposer une théorie générale de l’œuvre et de l’herméneutique des œuvres 

à partir du concept de festivité, fondée sur le double concept opérant d’inopérativité et 

de désœuvrement, nous devons alors assumer qu’il y a une puissance fondamentalement 

politique et éthopoiètique dans l’œuvre. Ce qui signifie que nous devons ouvrir nos modèles 



321conclusion

analytiques et herméneutiques à ce désœuvrement, à cette puissance paradoxale de l’activité. 

Les œuvres d’art – ce que nous considérons doxiquement comme tel – ne sont, en somme, 

que la mesure ultime et sociale de notre activité de désœuvrement. 

		 L’analyse sémantique et sémiotique du concept de fête et de festivité nous a permis de saisir 

trois formes matricielles, le joui, le collectif et le périodique. Le joui est une mesure graduelle 

du désir, du plaisir et du bonheur. Le collectif est une mesure graduelle de l’expérience doxique 

et éthique. Le périodique, enfin, est la mesure graduelle de l’expérience de la suspension et de 

l’observation. L’analyse sémantique de la fête permet d’en saisir trois formules définitoires : 

d’une part, que la fête est liée à une appréhension possible du plaisir (visée éthique) comme 

espace d’excitation du désir, d’autre part, que la fête est intégralement liée au collectif comme 

saisissement et maintien d’une exhibition (de soi) et, enfin, que la fête est substantiellement  

liée à l’observation de la mesure du temps et des affects. L’analyse sémiotique de la fête, quant 

à elle, nous a permis de formuler trois postulats. Si la fête est une praxis, elle est un agir social 

et un agir non-productif. La fête comme festivité n’est pas prévisible comme réel historique 

survenant ; le festif existe alors même que la fête n’existe pas. Enfin, dernier postulat, la fête 

ne produit pas, au sens propre, de signification, elle pro-duit de la participation. Nous avons 

établi une série d’hypothèses. Premières hypothèses, si la fête est du langage, elle est une forme 

particulière des régimes linguistiques et si la festivité est un mécanisme paradigmatique et 

modélisant alors elle est un modèle herméneutique. Secondes hypothèses, si l’on considère 

que la festivité est un mode d’appréhension sémiotique alors la festivité est une matérialisation, 

possible, des régimes linguistiques et des régimes d’artistisation et, si l’on considère que 

cette dernière hypothèse est soutenable, alors, le modèle d’intransivité, théorisé par Georges 

Molinié, propre aux langages et à la festivité deviendrait le modèle essentiel d’appréhension 

de l’œuvre et des discours sur l’œuvre. La festivité comme structure linguistique et comme 

exposition de la puissance d’intransitivité, serait l’exposition du moment périlleux de toute 

énonciation et de toute lecture. 

		 Les analyses sémantiques et sémiotiques ont permis de saisir un double système qui se 

révèle être la mesure même de la festivité : d’une part, l’exhibition de soi dans une complexe 

activité d’observation de l’espace collectif, d’autre part, l’expérience d’une opérativité 

tendanciellement intransitive et l’expérience d’une participation. L’ensemble de cette recherche 

a consisté en l’analyse de ce modèle, la festivité comme système d’exposition et d’observation 

et la festivité comme expérience essentielle de l’inopéravité et du désœuvrement. C’est pour 

cette raison que nous avons proposé trois unités de recherches, l’une consacrée au concept 

d’espionnabilité, l’autre à l’inopérativité et la dernière au concept de désœuvrement et de 



322

viduité. Ces recherches, liées aux analyses sémantiques et sémiotiques, nous ont permis de 

proposer des modèles d’analyse herméneutique fondés sur la festivité.

		 Nous avons emprunté le concept d’espionnabilité au philosophe et mythologue italien 

Furio Jesi. Le concept d’espionnabilité – proposé par Furio Jesi à partir d’une recherche sur 

la fête – présente l’avantage de ne plus fournir un modèle oppositionnel entre observateur 

et participant, mais au contraire de signifier que, d’un point de vue anthropologique, nous 

n’accédons jamais à un statut intégral d’observateur ou de participant : nous sommes donc, 

tour à tour et en même temps, les deux dans ce point d’indistinction où nous utilisons 

graduellement notre puissance katascopique. Nous sommes des espions et il est alors possible 

que nous exercions cette espionnabilité, essentiellement, dans ce que nous nommons la festivité 

comme espace de la densité et de la concentration de la présence de notre singularité dans les 

régimes du collectifs et dans les régimes doxiques. L’objet de cet espionnage est cette différence 

comme différenciation éthique, théorisée par Michel Foucault, comme différend dans 

l’exercice de la fidélité, théorisé par Pierre-Damien Huyghe et comme différance, c’est-à-dire 

absorption des contradictions, théorisée par Jacques Derrida. L’être maximalement espion 

de ce triple mécanisme de la différence est ce que nous nommons l’être-dans-la-festivité : il 

est l’espion de ce qui constitue phénoménologiquement notre « vivre avec » aristotélicien. 

Méthodologiquement, épistémologiquement, fonctionnellement, cette espionnabilité repose 

sur quatre modèles, sur quatre rapports phénoménologiques et théorétiques : comme rapport 

gnoséologique, comme constitution d’un mode d’être que nous nommons un devenir 

guetteur, comme rapport à la participation et enfin comme rapport complexe à l’intention. 

Si nous établissons une différence entre fête et festivité, c’est qu’elle relève d’un problème 

lié à la connaissabilité de la fête et la non-connaissabilité de la festivité : la fête est un acte 

commémoratif, calendaire, légal, normé, tandis que la festivité relève d’un surgissement qui 

échappe, pour partie, à la puissance d’une analyse gnoséologique. Il n’y a donc pas, en soi, 

de réel intérêt, à se pencher une fois de plus sur les modèles normés et légaux de la fête, en 

revanche il y a un modèle dialectique et gnoséologique fondamental, c’est-à-dire ce que la fête 

ou le festif produit comme modalité d’un festif qui est tout à la fois temps de l’action et temps 

de la suspension. La festivité existe dans cet espace dialectique et instable d’une temporalité 

qui se maintient comme temps de l’action et temps de la suspension  : cette temporalité 

particulière est le temps de la visée d’espionnabilité et sera, alors, la temporalité exacte de la 

visée théorétique. L’espionnabilité est notre activité qui consiste en cette visée kataskopique, 

en une observation assidue et précise de ce qui compose le vivre : c’est la figure du guetteur, 

qui, dans une posture dialectique de l’activité (espionnage) et de l’arrêt (suspension), tente de 



323conclusion

saisir trois ensembles de données qui relèvent du témoignage, du mouvement et, enfin, qui 

relève de la densité. Ce processus – ici nommé témoignage, mouvement, densité – peut être 

appréhendé, autrement, en fonction de notre puissance gnoséologique, comme mémoire, 

intanciation et densité. Il s’agit donc d’un rapport à la connaissance, connaissance de ce qui a 

eu lieu, connaissance de ce qui a lieu et impossibilité de la connaissance de ce qui a lieu. Nous 

évitons, bien sûr, toute connaissance qui relèverait de ce qui « aura lieu » comme discours 

prophétique. Il va de soi qu’entre une observation kataskopique de ce qui a eu lieu et une 

observation de ce qui a lieu se produira dialectiquement un maintenant de la connaissabilité, 

c’est-à-dire la production d’objet de la connaissance, de données, de faits encore immergés et 

saisis dans la puissance dialectique. Il va alors de soi, qu’entre l’observation de ce qui a lieu et 

l’observation d’un avoir lieu impossible à saisir, se produira ce que nous avons nommé un in 

fieri de la connaissabilité : il n’y a pas d’objet de la connaissance, de données, de faits, d’analyse, 

mais se maintient une puissance kataskopique qui est à la lettre la puissance de l’espionnabilité 

et la puissance de ce que Walter Benjamin nomme dialectique, c’est-à-dire une fulgurance. 

L’être-dans-la-festivité se situe exactement à cet endroit. La puissance dialectique doit pouvoir 

être une combinaison d’une connaissance comme mémoire, comme intanciation et densité.  

Le rapport que le guetteur entretient à la forme du témoignage relève de cette tentative de saisie 

des faits comme matérialité, comme traces – comme échardes messianiques, selon l’expression 

de Walter Benjamin –, comme souvenir et ressouvenir et comme fulgurance qui ouvre alors 

le fait à un maintenant. Le rapport qu’il entretient au mouvement, c’est-à-dire à la fulgurance 

du maintenant, relève d’une observation assidue des « machines », c’est-à-dire des systèmes 

doxiques et mythogénétiques, d’une observation de ce que nous avons nommé le rythme – 

comme perception d’une cadence – et donc d’une arythmie et, enfin, d’une observation de ce 

que nous nommons l’époque comme double figure dialectique et complexe du maintenant 

de la perception et de l’arrêt, du suspens. Enfin, le rapport que le guetteur entretient à ce qu’il 

est possible de nommer densité – c’est-à-dire à ce qui se perçoit comme arythmie, comme 

facta bruta – relève de la puissance du langage et de la puissance d’exhibition et d’exposition 

de tout objet, de tout événement, de toute figure. La festivité se situe très exactement dans cet 

espace de l’arythmie et de l’exhibition ; quant à l’être-dans-la-festivité il en est l’observateur et 

le participant. 

		 À partir de l’analyse de la présentation du concept de guetteur, nous avons tenté de saisir 

la figure de l’être-dans-la-festivité comme participant. Il s’agissait alors de définir ce que nous 

observions comme relevant d’un régime de la participation, à savoir que – selon la formule 

que nous avions élaborée – si la fête ne produit pas, au sens propre, de signification, elle 



324

pro-duit de la participation. Ce qui signifiait que ce qui est essentiellement significativité 

dans la festivité, est la participation. Participer est un acte économique – collectif – qui 

relève d’une saisie possible d’une différence (mét-oikos) et d’une adhésion (mét-ousia) ou 

plus précisément encore d’une co-existence. Le concept de métousia à le double avantage de 

signifier très précisément la participation à ce qui relève du collectif, du commun, mais il 

signifie aussi, dans la pensée du Pseudo-Longin, ce que nous nommons adhésion aux objets 

culturels, à la doxa, aux régimes langagiers. La métousia dit, précisément, le participant qui 

ne serait pas intégralement un figurant (plus ou moins fasciné) mais, au contraire, la figure 

de l’être qui participe aux régimes de la festivité selon un principe d’usage : l’être-dans-la-

festivité n’est donc pas seulement et matériellement un être de la sunousia, de la présence, 

mais bien aussi un être de la métousia, de la participation. L’être-dans-la-festivité est un être 

qui fait usage alors même qu’il est absorbé dans le temps saisissant du maintenant. C’est dans 

cette temporalité saisie que se fabriquent les images (l’idolopée) et que se produit ce que nous 

avons nommé « configuration ».

		 Nous avons tenté de construire cette recherche avec le concept de configuration comme 

modèle méthodologique et philosophique : le modèle méthodologique renvoie à la pensée de 

la configuration proposée par Walter Benjamin et le modèle philosophique propose d’entendre 

la configuration comme la traduction possible du doxazesthai grec, analysé par Giorgio 

Agamben, en « devenir forme ». Pour cela nous avons établi, tout au long de cette recherche, 

les modèles de la pensée figmentaire et de la tessérisation. Configurer est, en somme, faire 

advenir publiquement une forme, une figure et un usage. Faire advenir publiquement un 

usage dit possiblement une formule définitoire de la festivité à condition de saisir la forme de 

ce devenir public. Nous en avons appréhendé et choisi deux comme figures archéologiques et 

emblématiques de cet usage philosophique et poétique, chez Aristote et Ælius Théon. L’une 

et l’autre figure disent, singulièrement, quelque chose à propos de cet espace de la festivité. 

Chez Ælius Théon il s’agit de définir ce qu’il nomme encomium ou éloge au vivant comme 

devenir poétique du dire collectif adressé à l’autre dans un temps de la festivité. L’encomium 

est alors, nous semble-t-il, la figure centrale de l’usage du langage et de son exposition dans 

cette temporalité de la festivité, autrement dit, seul le temps de la festivité prédispose la langue 

à cette exposition, à cet usage, joyeux, jubilatoire et encomiastique. Cependant pour mieux 

saisir ce concept nous avons eu recours aux théories de Pierre-Damien Huyghe qui propose 

de lire le temps de l’usage – le temps du maintenant – comme expérience de la fidélité qui 

est, à la fois, figure simple et matérielle de l’ad-versité (du face à face) et figure plus complexe 

de l’ex-ergue, comme saisie des « choses » pour les restituer à l’usage, à l’intanciation. On peut 



325conclusion

alors établir un certain nombre de constatations : si l’espace de la festivité est cette temporalité 

du maintenant qui se saisit de l’usage, il est alors évident que ce que nous nommons festivité 

est, d’une part, un espace de la différenciation comme participation (métousia) et comme 

co-habitation (métoikia) dans un espace singulièrement commun et, d’autre part, un espace, 

dans cette restitution à l’usage, qui a pour principe et pour figure de ne pas « répondre aux 

requêtes d’une économie » selon l’expression de Pierre-Damien Huyghe. Ce qui signifie que 

l’espace de la festivité est un espace économique dés-activé. La festivité s’expose, se montre, 

s’affiche comme un espace du désœuvrement, du loisir, en ce sens que la festivité semble la 

désactivation de l’askolia et du negotium. La désactivation de cet espace est l’expérience de 

l’inopérativité comme seule mesure possible de l’activité, du désœuvrement comme seule 

mesure possible de l’œuvre et de la viduité comme seule mesure possible du poématique, 

c’est-à-dire de l’opérativité de l’œuvre. Il faut, par ailleurs, entendre dans le verbe français 

dés-activer, une traduction et une interprétation possible du terme grec kat-argos (plusieurs 

fois utilisé dans la pensée paulinienne) et du terme allemand aufheben (qui traduit chez Luther 

katargein) et qui fonde, avec Hegel, la dialectique moderne. La désactivation – « ce qui relève », 

au sens où Jacques Derrida entend que aufheben « c’est relever, au sens ou “relever” veut dire 

à la fois déplacer, élever, remplacer et promouvoir dans un seul et même mouvement » – est 

ce qui livre l’être à la possibilité d’un temps suspendu et la possibilité d’une célébration. 

La célébration ne signifie pas autre chose que le commun de la densité, de l’affluence, du 

nombre, de la festivité. 

		 Si l’être-dans-la-festivité est doublement marqué par l’expérience de la densité qui 

détermine la figure de l’espion et de la désactivation qui détermine, quant à elle, la figure 

de la suspension, il se produit alors une singulière opération, dans la saisie immédiate, l’arrêt 

momentané de l’intention. La pensée renonce alors, et selon l’expression de Walter Benjamin, 

« au cours ininterrompu de l’intention ». Le maintenant de la connaissabilité et l’in fieri de la 

connaissabilité sont suspendus et absorbés en un instant compacté qui livre l’être, soit à un 

Holzwege, soit, dans l’expérience de la festivité, à une concentration qui le livre à une expérience 

singulière de la langue qui s’expose dans l’instant : le nom ne se livre pas absolument comme 

sens mais comme exposition de sa puissance de configuration. Il y a dans le paradoxe de cette 

« suspension de l’intentio », l’exposition de la puissance de la langue et de la puissance de l’être 

qui suspend, un temps, un instant, sa figure d’être historique : il s’expose alors dans la double 

figure de la skolè et de la théôria. L’être qui a suspendu, un temps, la marque de l’intention, 

s’ouvre à un maintenant non historique, non apodictique, non ontologique, il s’ouvre donc 

à un instant kairologique et explosif  : il peut alors se saisir de la figure benjaminienne du 



326

Lumpensammler, c’est-à-dire celle qui nous permet de récupérer chaque petite « chose » et lui 

« permettre d’obtenir justice de la seule façon possible : en l’utilisant ». Il y a donc une double 

tâche, jubilatoire et politique à maintenir la place et la signification des jours de fête comme 

possible puissance de la festivité. Nous devons garantir la festivité comme espace possible de 

cette puissance et du désœuvrement. 

		 Nous avons proposé une analyse du concept d’inopérativité et aussi du concept d’économie 

de l’inopérativité. Si l’être-dans-la-festivité, comme espion et dans le temps de la suspension, 

tente de saisir la mesure de connaissabilité et d’inconnaissabilité des objets de sa traque, 

il tente aussi de les exposer dans l’espace de la festivité et dans cette langue de ce temps 

kairologique. C’est à la lettre ce que nous nommons économie de l’inopérativité, c’est-à-dire 

appréhender les liens qui existent – matériellement et virtuellement – entre l’être-dans-la-

festivité et les dispositifs techniques et doxiques de l’œuvre et de la temporalité normative. 

Autrement dit, comment s’opèrent les mécanismes de l’inopérativité et du désœuvrement ? Si 

un dispositif, selon les réflexions de Michel Foucault et de Giorgio Agamben, est un ensemble 

d’éléments hétérogènes, assemblés, en vue d’une visée stratégique et téléologique, alors il faut 

mettre dos-à-dos ce qui relèverait d’un dispositif de la fête et ce qui relèverait d’un dispositif 

de la festivité. Il y aurait alors, d’un côté le dispositif mystérieux de l’économie et, de l’autre, 

le dispositif mystérieux de la désactivation de l’économie. Ce que nous nommons économie, 

signifie, ici, économie de l’opérativité, c’est-à-dire la puissance exposée et exercée d’un agir 

(ergein) et surtout celle d’une zoè poiètikè, d’une vie productive, d’une vie de l’œuvrement, 

d’une vie ouvrée, d’une vie tendue dans la puissance d’un poématique. Ce que nous nommons 

alors économie de l’inopérativité devrait s’opposer terme à terme à ce que nous avons nommé 

économie de l’opérativité : il s’agit de la puissance exposée et exercée – c’est bien là le paradoxe 

– d’un agir suspendu, d’un argos et celle, non plus d’une zoè poiètikè, mais d’une zoè théôrètikè, 

d’un vie théorétique, d’une vie du désœuvrement, d’une vie tendue dans la puissance d’une 

non-négociation, d’une skolè. Notre hypothèse est double : premièrement il y a une nécessité 

dialectique à l’existence des deux, mais en un sens bien particulier, celui d’une zoè poiètikè 

qui, pour exister en tant que telle, ne peut le faire sans une économie de l’inopérativité, sans 

une zoè théôrètikè (cela suppose que l’on ne puisse assumer l’ordre inverse), secondement, 

cette économie de l’inopérativité se structure autour de trois données, de trois faits : intensité, 

désœuvrement et viduité. C’est l’expérience même de l’être-dans-la-festivité et c’est l’objet 

même de son espionnabilité. 

		 Opérativité et inopérativité sont donc deux dispositifs économiques, c’est-à-dire deux 

manières d’être dans l’espace commun. Il ne peut donc y avoir que coexistence de l’une et de 



327conclusion

l’autre. Par ailleurs, ce que nous nommons économie relève d’un double dispositif, celui d’un 

factum pluralitatis qui détermine notre existence commune et collective et un factum loquendi, 

un fait de langue qui détermine notre existence doxique. Économie signifie donc l’espace, 

l’oikèsis où s’établiront les régimes doxiques, ce que Giorgio Agamben saisit dans la puissance 

du doxazesthai (la glorification), ce que Roland Barthes appréhende dans la puissance de 

l’endoxa et ce que nous avons déterminé à partir du concept de configuration. L’économie 

de l’opérativité relève du maintien de la puissance du doxazesthai et de la configuration ; 

l’économie de l’inopérativité relève, quand à elle, de la puissance de la suspension, de la 

configuration et du maintien comme «  signal  » (un Wink et un Blick heideggerien) de la 

figure dans la puissance de ce que nous nommerons la tessérisation. C’est pour cette raison 

que la figure de l’espion en kataskopos peut se transformer en speculator (en épiskopos) : seul 

le guetteur maintient une économie de l’inopérativité, tandis que le veilleur la transforme en 

économie spéculative. 

		 Il y a une opposition évidente entre opérativité et inopérativité, entre ergein et argos. 

L’inopérativité doit s’entendre, à la lettre, comme un désœuvrement, un kat-argos, une 

désactivation momentanée de la vie productive et de la doxa. L’inopérativité est alors la figure 

de la satisfaction, acquiescientia, spinozienne et d’une vacatio, d’un espace rendu, un temps, 

vacant. Inopérativité et désœuvrement ne signifie donc pas inertie et oisiveté, mais bien 

une activité de désactivation et d’actualisation à l’intérieur de laquelle l’être s’expose dans la 

puissance de son devenir épocal. Le temps de l’inopérativité est alors ce double espace de la 

célébration et d’une expérience politique dont la festivité est le lieu paradigmatique. 

		 Il y a une très ancienne question posée par Aristote, dans les Éthiques, celle de l’œuvre 

et de notre fonction. Si pour Aristote nous n’avons pas de fonction en ce sens qu’elle est 

indéfinissable, nous sommes alors identifiable, non par un ergon précis, non par une fonction 

précise, mais bien par une absence de fonction précise : ce qui nous est en propre c’est l’argos, 

c’est l’inopérativité. Si, en somme, notre fonction est de ne pas en avoir, quelle est alors la 

mesure de notre agir ? est-il lié à l’inopérativité comme repos ? Si Aristote distingue dans le 

désœuvrement, les figures de la cessation et du divertissement (anapausis et diagogè) et celle 

de l’observation (skolè et théôria), c’est qu’il tente de saisir ce qui serait en mesure de garantir 

notre bonheur (eu zen), c’est-à-dire une vie de loisir comme vie théorétique, comme vie de 

vacance, comme vie sabbatique. Reste alors à déterminer ce qui constitue la matérialité de 

la vie théorétique. Pour cela nous avons retracé une archéologie, sélective, du concept de 

suspension. Le modèle de la suspension est théologique dans la forme ancienne du sabbat : 

sabbat qui n’est pas, au sens propre, un repos, mais bien l’opérativité d’un suspens, d’un 



328

abstenir : sabbat est la célébration de l’ultime figure de la création, l’inopérativité. Le sabbat, 

dans les pensées juive et chrétienne, livre donc l’occident à son plus grand paradoxe qui est 

la figure du travail, de l’œuvre et de l’opérativité : si le travail est une peine (une punition) et 

qu’il livre l’homme à la figure de la souffrance – il est ponountos, agonizomenos, athlios – il n’y 

aurait comme figure du salut que l’espace sabbatique, que notre puissance à devenir dimanche. 

Paradoxe saisissant qui fut déconstruit par le luthérianisme et le protestantisme dans une 

théologisation du travail et une figure salvatrice et rédemptrice de la vocation (klèsis) comme 

opérativité. Le sabbat serait alors le reste, le reliquat de notre puissance à l’inopérativité. 

		 Au delà du modèle théologique, il y a un grand nombre de modèles philosophiques dont 

nous avons retracé une archéologie : il y a le modèle de la suspension de l’assentiment chez 

les sceptiques en vue de qu’ils nomment la tranquillité (ataraxian). La figure majeure de la 

suspension dans la pensée sceptique est la figure de l’épokè saisie comme rythme par Giorgio 

Agamben et comme perception des intensités par Roland Barthes : l’épokè est alors la figure 

du maintenant, du temps kairologique. Il y a, bien sûr, le modèle du temps compacté, du 

temps kairologique chez Paul dans la première Épître aux Corinthiens, c’est-à-dire le modèle 

du temps messianique, celui de la figure du monde qui passe, à condition dit-il, que nous en 

soyons comme ininquiétés. Il y a le modèle de la satisfaction ou de l’acquiescentia chez Spinoza 

qui est la figure de la joie et du bonheur : satisfaction de soi-même dans l’observation de soi et 

de sa propre puissance d’agir. La contemplation de la puissance d’agir est un désœuvrement 

qui ne tend pas vers une production particulière mais vers une puissance maintenue comme 

telle qui livre l’être à ce que Giorgio Agamben nomme une vivabilité. Il y a encore le modèle 

de la temporalité chez Alfred North Whitehead, comme slab, comme bloc : le temps n’est 

pas une linéarité continue mais une succession de blocs dont les bords effrangés donnent à 

saisir la mesure de la durée. Il y aussi le concept benjaminien de suspension du continuun 

historique et le concept jesien de suspension du temps historique, l’un et l’autre dans la 

distinction d’un temps de la révolution et d’un temps de la révolte, d’une temporalité des 

faits et d’une temporalité de l’action ou encore, ce qui relève de notre étude d’une temporalité 

de la fête et d’une temporalité de la festivité. Enfin il a fallu présenté les modèles du temps 

sténosique de Gustave Guillaume et le concept d’ennui profond de Martin Heidegger. 

		 Cependant parmi l’ensemble de ces modèles philosophiques, il en est un, particulièrement 

important, celui de la suspension théorétique dans la pensée aristotélicienne des Éthiques. Si 

Aristote pose qu’il n’y a pas de fonction de l’homme sinon l’argos ou mesure du désœuvrement, 

il ouvre ce temps suspensif du désœuvrement à une forme du loisir déterminée par la double 

figure de la skolè comme temps du loisir (les guetteurs) et de la théôria comme temps de la 



329conclusion

configuration de ce loisir. Nous avons rappelé le sens, complexe, de l’étymologie des termes 

théôria et théôrètikos : la racine théa signifie la vision et la théôria signifie alors, doublement, 

une suspension de l’activité (suspension de l’askolia en skolè, ou, sans doute, rétablissement 

de l’askolia en skolè) pour saisir un temps de l’observation et de la fête. Notre hypothèse a 

consisté à soutenir que la modernité du sens de la zoè théorètikè aristotélicienne tenait dans le 

concept du guetteur et dans celui de l’être-dans-la-festivité. Pour cela nous avons développé 

une double analyse, d’une part de l’argumentation qu’Aristote produit pour justifier la vie 

théorétique et, d’autre part, l’analyse d’un fragment antérieur dans l’Éthique à Eudème. Pour 

Aristote la vie théorétique se justifie de huit manières ; c’est en lien avec l’intellect, c’est une 

activité continue, c’est agréable, c’est une activité inconditionnelle et entéléchique, c’est la 

figure même du bonheur, c’est une activité qui « immortalise » et enfin, simplement, parce que 

c’est la vie même. Le huitième argument aristotélicien, la vie même (auto bios) est essentielle, 

parce qu’il signale que l’activité théorétique n’est ni la garantie d’une vie vraie, alèthinos bios 

(métaphysique), ni la garantie d’une vie autre, allos bios (exemplaire). Nous avons relevé, 

d’une part, l’insistance aristotélicienne à la figure essentielle du bonheur et, d’autre part, sur 

la problématique interprétation du septième argument, ce qui rend « immortel ». Nous avons 

proposé d’y lire, dans la pensée aristotélicienne, une sorte d’attachement à une pensée qui 

soutiendrait l’impossibilité, même momentanée, de la mort de l’intentio. Notre modernité 

se sépare, ici, radicalement de la pensée d’Aristote et soutient qu’à l’inverse du septième 

argument la puissance de l’activité théorétique est, tendanciellement, la possibilité de la 

mort de l’intentio. C’est ainsi que nous somme alors en mesure d’affirmer que le concept 

d’inconditionnalité (autarchéia) de la vie théorétique, s’il est justifiable – en ce sens qu’il n’est 

pas une activité de dépendance – est sans doute plus pertinent si nous sommes capables de 

l’entendre à partir du concept de l’intransitivité. Ce qui détermine la vie théorétique c’est 

qu’elle est, tendanciellement, intransitive. 

		 Pour clore l’analyse de la pensée aristotélicienne, nous avons proposé une lecture d’un 

fragment de l’Éthique à Eudème, important, qui explicite, justement, le concept de l’autarchéia 

et de l’inconditionnalité. L’expérience du vivre en commun, dit Aristote, est soit une action, 

soit une passion, soit autre chose. Quelle est cette autre chose ? Ce que propose Aristote et ce 

que nous entendons dans le concept de l’inopérativité et du désœuvrement, en somme ce que 

nous entendons dans le concept de vie théorètique : Aristote semble préciser que ce vivre en 

commun – qui ne serait ni, simplement, une passion ni une action – est une double activité, 

comme temps d’étude, sunthéôrein et temps de la festivité, sunéuôkhesthai. Observation 

commune du monde (les guetteurs) et partage commun d’un temps de la célébration (l’être-



330

dans-la-festivité). Il est cependant important d’ajouter qu’Aristote précise que ce temps 

d’étude et de festivité ne peut être lié ni à la question de la nutrition ni à la question de la 

nécessité. Ce qui pourrait alors signifier que ce que nous nommons temps de l’inopérativité 

ou vie théorétique ne peut exister que dans la figure de la réserve ou de l’abondance. L’être-

dans-la-festivité expérimente les figures de l’intensité. 

		 Nous retrouvons dans l’Éthique de Spinoza la même proposition : nous savons que, dans 

le chapitre sur les affects, Spinoza défend l’idée que le corps ne peut déterminer l’esprit, et 

inversement, ni au mouvement (motus) ni au repos (quies) ni à quelque chose d’autre, dit-il 

si cela existe (si quid est)  : nous supposons que ce « quelque chose d’autre », que Spinoza 

n’explicite pas, trouve sa résolution, à la proposition cinquante-deux de ce livre, dans la 

formule de l’acquiescentia, de la satisfaction, qui n’est rien d’autre qu’une figure du bonheur, 

de se voir (contemplare, théôrein) soi-même et sa puissance d’agir. Ce qui définit la festivité est 

donc « activité » de désœuvrement et d’observation. 

		 Cependant nous savons encore que la modernité, celle d’Hegel et de Marx, pour des raisons 

parfaitement justifiables, a démontré – la dialectique du maître et de l’esclave – que l’idée 

même d’une vie théorétique, d’une vie de loisir, d’une vie livrée à l’inopérativité, c’est-à-dire 

à une activité de guet et de participation, suppose que des membres de la communauté n’y 

participent pas afin de subvenir, cette fois-ci, aux nécessités. Nous connaissons nos deux 

derniers siècles d’histoire et le triomphe, non de l’égale possibilité à la participation à cette vie 

théorétique, mais de la récupération factice, comme fête permanente et creuse du temps de 

loisir. Le temps libre annoncé dans la conclusion du Capital de Karl Marx n’est devenu qu’un 

temps du négoce et qu’un temps de l’exposition d’un post festum. 

		 Il est alors assez évident, à partir des analyses de Giorgio Agamben, que le désœuvrement 

est la substance politique et philosophique de l’Occident. Il est cet espace où nous ne sommes 

livrés qu’à nous même et à la possibilité de désœuvrer toute chose, il est aussi la promesse 

– la lecture du temps messianique benjaminien – d’un bonheur. Il serait alors évident, si 

le désœuvrement est la substance politique et philosophique de l’Occident de considérer 

qu’il est aussi la substance poiétique et artistique de notre pensée. Nous proposons comme 

hypothèse de considérer que l’inopérativité est un modèle essentiel, celui du désœuvrement 

de toute chose, c’est-à-dire celui de la viduité et de l’asémanticité. Si nous observons avec 

difficulté le temps de notre contemporain qui est celui du négoce et d’une fête permanente 

creuse, nous assumons de poser qu’il est de notre tâche philosophique et politique de récuser 

la fête permanente et de supposer l’existence d’une festivité comme espace possible de ce 

désœuvrement de toute chose. Ce modèle avait été décelé par Giorgio Agamben dans le Règne 



331conclusion

et la gloire, avec l’analyse de l’hymnologie, c’est-à-dire, la forme du langage qui se vide, sa 

puissance kénosique : ce qu’il nous est alors donné à analyser ce sont les figures conjointes de 

la festivité et du poématique et saisir dans les structures constitutives du poétique, les traces, 

les échardes, les tesseres de notre puissance d’inopérativité que nous serons alors en mesure de 

joindre à l’expérience de la festivité. 

		 La tâche de l’observation minutieuse de l’être-dans-la-festivité est de saisir, dans l’effort 

qu’il fait pour maintenir un temps du maintenant, qu’il peut se livrer à la viduité des objets 

et qu’il peut désœuvrer, activement toute chose : ce serait alors la formule de ce que nous 

appelons un désœuvrement actif parce que notre vie est, singulièrement, une vie désœuvrée, 

une vie théorétique, une vie livrée à l’argia. Nous avons eu recours à deux figures de la pensée, 

celles de Furio Jesi et celle de Walter Benjamin et à deux concepts, respectivement le concept 

de « noyau asémantique » des objets et le concept de « prose intégrale ». Pour Jesi, si nous 

sommes livrés à cette argia, nous avons alors un rapport singulier, immanent, matériel, 

substantiel à l’œuvre qui fait que nous n’en cherchons pas forcément le sens, mais bien une 

sorte de puissance asémantique, une sorte de silence, une herméneutique matérielle, un 

strapassement du sens, ce que Jean-Luc Nancy appelle une « adoration » matérielle, résiduelle, 

doxologique : une parole « décantée de tout contenu » dit Jesi afin qu’elle ait une possibilité 

de ne pas immédiatement s’historiciser, mais qu’elle puisse, cependant, se maintenir dans 

son instanciation, dans son exposition. La thèse de Walter Benjamin est, sans doute, plus 

singulière et complexe et consiste en la définition du temps messianique qui n’est autre, 

matériellement que le temps d’une fête sans solennité, précisément une fête sans chant où 

se réalise, dit-il, une « prose intégrale ». Une fête sans chant signifie l’impossibilité de la fête 

comme fête et l’hypothèse que la festivité soit cet espace matériel où s’expose une langue de 

« l’actualité », dit Benjamin, une langue qui ne puisse pas accéder à la fonction hymnologique 

du poétique, du productif  : la langue se maintient alors, tendanciellement, comme prose 

qui va toujours tout droit (prorsus) sans jamais pouvoir et devoir s’échoir dans la facticité du 

récité et du préparé. L’expérience de l’être-dans-la-festivité est cette expérience où il n’est plus 

possible de maintenir l’œuvre comme œuvre mais de la saisir comme un objet possiblement 

restitué à la puissance de la prose intégrale : l’expérience de l’être-dans-la-festivité n’est pas, ne 

peut pas être, le poétique, c’est ce que nous nommerons perversité. 

		 Pour saisir ce mécanisme, pour saisir « l’affirmation du noyau asémantique de la parole » nous 

avons eu recours à une analyse des concepts foucaldien et jesien des « machines », c’est-à-dire les 

mécanismes endoxiques et mythogénétiques. Il y a au cœur de ces dispositifs un vide, une sorte 

d’inapparence, une sorte de secret. Le vide, ici, ne signifie pas autre chose que ce qui ressemble à 



332

du creux, ce qui le figure, apparemment, ce qui est invisible, ou du moins ce qui n’est pas rendu 

visible, ce qui est énigmatique, c’est-à-dire ce qui est ouvert aux spéculations et, enfin, ce qui est 

non-rempli et ce qui est invérifiable. Ce que nous avons tenter de signaler, est que la perception 

des objets relève de la perception de ces mécanismes endoxiques et creux ; l’analyse de Teorema 

de Pier Paolo Pasolini nous a montrer que ce que nous voyons n’est que la bordure active, vivante 

des mécanismes, tandis que son centre vide n’est que l’exposition parodique des mécanismes, 

de la doxa avec lesquels nous existons, avec lesquels nous construisons historiquement notre 

mondain. C’est précisément ce que Furio Jesi nomme les «  machines mythologiques  », 

c’est-à-dire quelque chose qui semble fonctionner automatiquement et qui est le lieu même 

de notre espion, qui est le lieu même de cette activité kataskopique, dirigée vers son centre ou 

dirigée vers sa bordure effrangée. L’observation assidue du centre des machines est cette tentative 

de saisie des figures parodiques de leur fonctionnement, tandis que l’observation assidue de 

leurs bordures, est l’observation du vivant propulsé en ses limites, mais surtout observation des 

bordures effrangées des machines, desquelles, comme une usure, comme une indétermination, 

peut se saisir de ces zones de suspens. Ces structures produisent, mythogénétiquement, deux 

mécanismes, deux relations, l’une que nous nommons – au pluriel – relata comme simple figure 

de répétition et l’autre que nous nommons – au pluriel – relatus, cette fois comme construction 

d’une narration et d’un récit.

		 Nous avons assumé de choisir trois concepts qui semblent, justement, saisir ces relations 

– comme répétition et récits constitués – entre festivité, désœuvrement et viduité : il s’agit 

du concept d’ennui comme être-laissé-vide, du concept de kénose et d’asémanticité et du 

concept d’ivresse. Martin Heidegger précise que la formule de l’être-laissé-vide ne signifie pas 

l’absence mais bien au contraire « se trouver être-là ». Cette expérience est celle de l’ennui qui 

prend chez Heidegger trois formes, celle d’être ennuyé par, celle de s’ennuyer à et enfin celle 

plus complexe de l’ennui profond. L’ennui profond c’est l’inapparent, mais c’est aussi ce qui 

envoûte l’être entièrement pour le «  faire entrer dans l’instant » dit Heidegger, c’est-à-dire 

dans le moment où l’être se concentre, intégralement, non sur son existence, mais sur son 

existant, sur son être-là : c’est ce que Martin Heidegger appelle le « se tenir à soi » qui est, en 

somme, une attente déterminée par une interrogation de l’existant sur lui-même. Nous avons 

alors proposé de lire la thèse heideggerienne du « se tenir à soi » comme la formule moderne 

de ces énigmatiques activités chez Aristote et Spinoza, ce « quelque chose d’autre ». Heidegger 

précise que « se tenir à soi » signifie « ne pas agir à l’encontre », c’est-à-dire une présence qui ne 

répondrait ni à l’appel de l’opérativité ni à celle de la pure passivité. « Se tenir à soi » n’est pas 

une attente, c’est une présence entière et c’est, sans doute, la figure de l’être-dans-la-festivité.  



333conclusion

Ce qui se situe en deçà de l’activité et de la non-activité, ce n’est pas l’être-désœuvré mais 

bien l’être qui désœuvre, l’être du désœuvrement, en somme livrer le monde à la viduité et se 

laisser-vider dans la figure fulgurante de l’actuel. 

		 Il y a donc bien une figure de l’être-laissé-vide, non de sa présence, mais bien du reste. 

Cette figure serait alors la facies moderne du concept de kénose dans la pensée chrétienne et 

paulinienne. Nous avons proposé une analyse matérielle de la kénose – sur le modèle paulinien 

– à partir du concept rhétorique grec de la glaphura comme creusement et évidement. Nous 

avons, en somme, opéré une solution de continuité entre la viduité comme fait et l’évidement 

comme acte, comme acte central d’un désœuvrement actif. Le lieu de cette opération n’est 

autre, matériellement, que la festivité et n’est autre, factuellement, que le poétique, une 

poétique, selon l’expression de Giorgio Agamben, « qui n’a rien à dire », « che non a nulla da 

dire ». Nous avons, enfin, appréhendé la figure de cet être-laissé-vide – comme figure matérielle 

de l’être-dans-la-festivité – avec le concept d’ivresse chez Martin Heidegger, chez Theodor 

W. Adorno et chez Avital Ronell. L’être-dans-la-festivité comme être-laissé-vide, c’est-à-dire 

disposé à sa présence, est ouvert à la puissance de ce qu’on nomme ivresse, mais une ivresse 

singulière, celle bien sûr qui relève de notre être-addicté, mais qui se constitue essentiellement, 

d’une part, comme seule possibilité d’un rapport jubilatoire à l’œuvre, c’est la thèse d’Adorno,  

mais comme rapport vraisemblable, c’est-à-dire qui suppose ce rapport d’adhésion, cette 

intransitivité, et, d’autre part, comme une paradoxale et saisissante figure de l’être concentré 

dans l’ivresse mais une ivresse – et c’est la thèse d’Heidegger – de la sobriété : une ivresse qui 

renforce nos fonctions kataskopiques, mais en revanche qui ne peut être ni une ivresse qui 

assaille et qui nous relègue alors à la simple posture d’un épikospos, d’un surveillant inefficace et 

abandonné ni une ivresse qui nous plonge dans une narcose, dans le sommeil d’Argos (Hermès 

est alors une figure essentielle de l’ivresse). Cette expérience de l’ivresse adornienne est à la 

lettre, ce qu’il figure comme un « tenir bon » et qui relève du paradoxe saisissant de tout œuvre 

qui veut en même temps se maintenir dans le temps historique et pouvoir exister, en puissance, 

dans le temps de l’instanciation : l’ivresse est l’expérience de ce paradoxe. L’ivresse est alors une 

expérience esthétique de l’œuvre, en somme, ce qui la rend publique, ce qui l’expose, ce qui lui 

donne forme et apparition. 

	 Nous sommes, ici, parvenus sur un seuil. Il est possible de présenter sous forme de thèses 

les éléments fondamentaux de notre recherche sur la festivité et le désœuvrement, ce qui trace 

une sorte d’archéologie du concept d’inopérativité : 

1. La fête est le lieu singulier où l’économie des dispositifs assument, stratégiquement, la 

question de l’inopérativité. La fête est la loi où s’inscrit le souvenir d’un devenir sabbatique. 



334

La festivité quant à elle, en échappant aux régimes de la fête, assume la puissance de notre 

devenir sabbatique en instaurant une mesure temporelle qui excède – qui explose – les 

mesures calendaires et répétitives. Cependant, nous avons déterminé, que la fête, comme 

figure calendaire, doit pouvoir – et c’est notre visée éthique – nous fournir une « conscience de 

l’action ». Il ne s’agit pas de souvenir, ni de ressouvenir, mais de la conscience de notre activité 

alors même que nous sommes livrés à l’inopérativité. La festivité est la figure, le figmentum 

de cette potentialité dans un temps de l’actualité que Walter Benjamin avait nommé le temps 

messianique ou le temps de l’actualité intégrale. 

2. La figure du désœuvrement est assumée, de façon stratégique, par le fonctionnement des 

machines et des dispositifs. En cela la fête est un dispositif vide et inactuel, tandis que la 

festivité ne réussit pas à devenir un dispositif. Nous avons appréhendé le concept de viduité 

comme état propre de nos dispositifs entre ce qui est laissé vide et ce qui offre un sentiment de 

manque. Notre hypothèse est donc que le festif est bien au centre des régimes collectifs mais 

sur la bordure externe des machines ; la où le temps est actualité et non immobilité, là où le 

temps est flagrance et fulgurance. 

3. Si les machines assument une viduité, l’être alors au cœur des machines est un être-laissé-

vide. Mais selon la pensée de Martin Heidegger, ce laissé-vide trouve une figure fondamentale 

et essentielle dans la Stimmung de l’ennui profond. L’ennui profond n’est, en somme, pas 

autre chose qu’un maintien comme être-envoûté dans le temps de l’instant, dans le temps de 

l’actualité intégrale. La figure essentielle est alors le se-tenir-à-soi comme figure de l’activité 

théorétique – appréhendée chez Aristote – et comme figure de l’être-dans-la-festivité. Seul 

l’être qui se laisse envoûter dans l’actualité intégrale peut saisir la puissance de son être comme 

conscience de l’action et de l’inopérativité et comme conscience de la densité du présent 

débarrassé des scories du passé ; tout se compacte dans ce temps de l’à présent, dans le temps 

de l’étroitesse que nous nommons la sténose. Nous avons tenté de poser comme hypothèse 

que le lieu, le véritable lieu, de cette double expérience du désœuvrement et de la densité est 

la festivité. L’être qui accède à ce maintien – sans toutefois pouvoir y demeurer – est l’être-

dans-la-festivité. 

4. À partir du concept de viduité et de l’être-laissé-vide, nous avons tenté de développer une 

pensée, non plus exactement de la viduité, mais de l’évidement, comme creusement à partir 

de la figure chrétienne et paulinienne de la kénose. En somme l’être qui a fait l’expérience de 

l’étroitesse du temps présent (sténose) est un être laissé-vide (kénose). Nous avons convoqué 

deux modèles qui nous semblaient être les paradigmes de la kénose  : d’abord le concept 

d’asémanticité chez Furio Jesi et le concept de parataxe chez Theodor W. Adorno. Nous 



335conclusion

pouvons alors essayer de proposer comme thèse que la figure absolue du désœuvrement, 

comme expérience de la suspension de l’activité, ouvre l’être à deux modèles fondamentaux. 

D’une part, que toute œuvre ne peut être saisie que dans sa densité et non dans sa signification, 

et, d’autre part, que toute œuvre est dès lors livrée au flot discontinu de la lecture, livrée à sa 

puissance paratactique. Il y aurait alors deux formes de temps, deux temporalités, celle du 

signe, grammaticale, et celle de la sortie du signe, épocale. 

5. Enfin nous avons tenté de proposer une analyse du concept d’ivresse. L’ivresse est l’expérience 

de l’être-dans-la-festivité et l’expérience de l’être-envoûté dans le temps du maintenant. 

L’ivresse est alors la seule pensée possible qui désigne le rapport que nous entretenons avec 

les œuvres et qui n’est en aucun cas quelque chose de l’ordre de la jouissance. L’ivresse doit 

s’entendre comme l’expérience singulière et essentielle, non plus exactement, d’un se-tenir-

à-soi mais d’un tenir-bon. L’ivresse est la figure de l’être dans l’instant où il saisit la puissance 

de son inopérativité. 

	 À partir de ces cinq thèses, qui synthétisent ici le cœur de notre recherche, nous sommes 

alors en mesure de proposer nos dernières recherches qui ont consisté à proposer une théorie 

de la fête. Ceci nous a permis d’établir un modèle d’analyse herméneutique fondé sur la figure 

de l’être-dans-la-festivité et de proposer, enfin, une réflexion sur le modèle du désœuvrement 

actif à partir des concepts de relation silencieuse, de perversité et de post festum. 

	 Nous avons procédé, en dernière analyse, à l’exposition d’une théorie de la festivité qui 

nous a permis d’élaborer des modèles d’analyse herméneutique. Ce système intègre, en partie, 

une théorie de la festivité et permet, alors, de proposer un certain nombre de thèses quant à 

la lecture des objets dits artistiques. Nous avons conçu six modèles d’analyse herméneutique ;  

les trois premiers – le niveau singulier – reprennent canoniquement les questions de 

grammaticalité, le modèle évident de la corruptibilité et enfin un modèle dialectique qui 

maintient en tension les deux premiers et qui marque l’opérativité des langages. Les trois 

derniers modèles – le niveau collectif –  posent structurellement l’existence d’un modèle 

« économique » comme participation aux dispositifs et aux régimes doxiques, puis l’existence 

d’un modèle de la festivité comme figure de l’inopérativité et du désœuvrement actif et enfin  

un dernier modèle, celui d’une dialectique négative, c’est-à-dire un système fondé sur une 

contradiction majeure, celle que l’herméneutique n’est possiblement pas fondée sur le sens 

mais sur une asémanticité. Ce dernier modèle offre la possibilité de justifier et de proposer 

ce que Georges Molinié nomme une herméneutique matérielle. Il y aurait alors des modèles 

inscrits dans cette possibilité d’une herméneutique matérielle : nous les avons appréhendés, 

sous la terminologie générale de l’asémanticité, comme relation silencieuse et perversité. 



336

	 La relation silencieuse signifie techniquement la disparition ou l’inopérativité des outils 

de la relation – comme liens techniques et comme propriétés stylistiques – et signifie 

philosophiquement le devenir inapparent de la grammaticalité. La langue s’expose alors dans 

sa puissance comme pro-vocation, c’est-à-dire comme appel à une participation et comme 

saisie dans la puissance de la configuration. Il faut précisément entendre la configuration, 

d’une part avec la méthode benjaminienne du montage et avec son concept de Gestaltung, en 

somme d’actualisation de la tension interne et externe de tout objet et, d’autre part, il faut 

encore entendre, dans le terme configuration, une tension dialectique, fondamentale, entre 

ce que nous avons nommé figuration (mimésis) et défiguration (katharsis).  

	 Nous défendons, depuis longtemps maintenant, l’hypothèse que le poétique est pervers. 

Traditionnellement le vers, comme mesure contraignante de la langue, signale le poétique. 

Or la modernité a relayé le vers à une forme muette et insignifiante. Nous proposons de 

saisir le poétique comme une langue qui aurait dépassé le vers (versus), qui se refuse à la 

prose (prorsus, pro-versus), c’est-à-dire qui refuse le « droit devant » et qui préfère la possibilité 

d’un demi-tour (per-versus) qui constitue alors des unités maintenues et suspendues. Nous 

proposons de comprendre que seul le poétique comme perversité est la mesure pour penser 

notre modernité et nos langages. Il va cependant de soi que cette hypoyhèse génèrent 

un certain nombre de problématiques. Il faut repenser la question du poématique – du 

Gedichtete heideggerien, benjaminien et adornien – à partir de la question de la configuration 

(Gestaltung) et déterminer que le travail qui avait été fait sur la tâche du poématique comme 

saisie d’une vérité contenue dans le dire du poème, n’est plus possible. Nous avons proposé 

d’opérer un renversement : si l’élégie – la plainte de ce qui ne peut se maintenir et de ce qui 

résiste à la configuration – a été la tâche de ce poématique et si nous reconnaissons que la 

tâche d’un bios philosophikos a été de tenter de saisir quelques concepts qui relèvent de la 

vérité et si, enfin, nous reconnaissons qu’il ne peut y avoir de pensée de la vérité, alors il faut 

céder cette vaine tâche de la vérité à la poésie et il faut que la philosophie se charge de cette 

tâche essentielle, de la plainte. Il s’agit plus que jamais d’une tâche politique. Nous avons 

aussi proposé – aux quatre pactes établis par Michel Foucault dans son analyse de la parrhèsie 

– d’en ajouter un que nous avons nommé le pacte parrhèsiastique du poèmatique et de 

l’entendre comme l’engagement de cette tâche double du poématique et du philosophique. Si 

toute langue s’expose dans la possibilité de son mode festif, c’est-à-dire sans doxologie et sans 

liturgie – sans grammaticalité – alors tout poématique s’expose dans cette tension paradoxale 

et problématique de tendre vers la prose intégrale : la parrhèsie du poématique, la tâche de 

tout poème est d’assumer que cette mesure de la perversité, qui lui est constitutif, tend vers 



337conclusion

la prose, que le per-versus du poème tend, tendanciellement, vers un pro-versus (tout en se 

maintenant per-versus). La puissance du poématique est alors vide, singulièrement creuse 

puisqu’entièrement occupée à ce mouvement, entièrement occupée à devenir cette fête sans 

chant, selon l’expression de Benjamin, à devenir cette festivité saisissante. Nous avons alors 

reconnu qu’il y avait des traces de cette tension dans certaines des œuvres avec lesquelles 

nous vivons. C’est pour cette raison que nous avons ponctué cette recherche de quelques 

ossia, comme figures adjacentes à notre propos, qui configuraient ainsi une seconde trame 

analytique et théorétique : nous y avons laissé à l’observation – chez Musil, chez Hocquard, 

chez Albertet de Sisteron, chez Deller, chez Pasolini, chez Kinmont, chez Mallamé, etc. – 

la possibilité de saisir cette tâche singulière, ce pacte parrhèsiastique du poématique. Cette 

tâche du poématique est techniquement réalisée par deux mécanismes qu’avait repérés avec 

précision Theodor W. Adorno, le mécanisme de l’intermittence et celui de la parataxe. C’est 

la tâche même de l’être-dans-la-festivité qui s’expose comme espion, comme guetteur de ces 

phénomènes. L’assignation du poématique à la parataxe tient à ce que nous avons analysé avec 

la relation silencieuse comme principe de juxtaposition, comme phénomène de constellation 

et surtout comme possibilité, chère à Benjamin d’un suspens de la dialectique. La parataxe est 

un antiprincipe qui maintient la langue dans son inopérativité et la désœuvre. Elle fait tendre 

la langue dans un devenir exposition, celui de la parole, celui de la prose intégrale. C’est dans 

cette temporalité, saisissante, de la parataxe, qu’a lieu l’œuvre, dans ce paradoxe et dans cette 

intermittence. 

	 Nous avons avancé que l’œuvre n’est pas le centre de l’activité de l’homme mais que c’est 

bien le désœuvrement de l’œuvre qui en est le centre. Nous avons nommé cet état l’irrésolution 

de l’œuvre et l’avons institué comme premier modèle matériel de ce principe d’asémanticité 

et de viduité. Nous pouvons saisir cette hypothèse avec les éléments suivants : irrésolution 

de l’œuvre parce que notre rapport à elle est résolu par la thèse de Pierre-Damien Huyghe de 

l’ex-ergue, du hors d’œuvre. Irrésolution de l’œuvre parce qu’elle échoit dans l’ivresse de l’être-

dans-la-festivité. Irrésolution de l’œuvre parce qu’elle est la figure adornienne d’un «  tenir 

bon », parce qu’elle est la figure d’une puissance inchoative. Irrésolution de l’œuvre parce 

qu’elle n’existe pas : seule existe la puissance du désœuvrement. 

	 Stéphane Mallarmé en est évidement l’autre modèle ; c’est à partir du Coup de dé et de 

Crise de vers que nous avons proposé le concept de la tessérisation. Si la tessera latine est 

à la fois un petit fragment, une tessère hospitalière – autrement dit un symbole – et une 

tessère à jouer – autrement dit un dé – alors il est possible de supposer que nous sommes en 

mesure de construire un système qui intègre à la fois la puissance de ce que nous nommons 



338

configuration et la puissance de ce qui relève de la contingence, de ce qui relève des figures 

surgissantes dans l’instant, dans le nun kairos, dans le maintenant, dans l’instant du danger de 

l’instanciation. Seul alors le temps de la festivité peut être occupé de cette irrésolution.

	 Il nous restait à entrevoir la matérialisation de cette irrésolution de l’œuvre. La première 

donnée matérielle de cette irrésolution est l’intransitivité qui assure l’incommensurabilité 

des langages, leur noyau asémantique, leur inopérativité et surtout la jubilation d’une langue 

instantanée, inconditionnelle et qui ne cesse d’être inchoative. Le poématique n’est, en somme 

que l’exposition possible de cette viduité jubilatoire et le poète est celui qui l’assume parce 

que la langue poétique, sa puissance hymnique – autrement dit la viduité du poématique – 

n’existe que dans cette tension à devenir prose intégrale, à devenir une fête sans chant. En 

ce cas l’être-dans-la-festivité est un être qui n’accède pas autrement à la lecture que comme 

instant de danger : il est un être qui ne relit pas, il est un être négligent. 

	 Nous avons – sous forme de conclusion et d’ouverture – opposé l’être-dans-la-fête comme 

un être legibus solutus, comme un être dégagé de la loi mais non de la tension d’un post festum, à 

l’être-dans-la-festivité qui ne s’expose pas comme un être legibus solutus, mais legibus exsolutus : 

il est alors la figure de ce que nous nommons un ens neglectus. Un être négligent signifie qui 

ne se dégage pas volontairement ou involontairement de la loi, mais qu’il la suspend dans une 

pratique négligente. En suspendant la figure de la loi, qui ne disparait donc pas, l’ens neglectus 

ne connaît pas de post festum. Il saisit une élasticité du temps qui le dispose de manière 

différente. Nous assumons de penser et de proposer que la figure de l’être négligent est une 

figure politique et éthique. Nous avons proposé trois concepts qui relèvent, nous semble-t-il, 

de cette tâche politique et éthique et qui sont livrés par le modèle de l’être-dans-la-festivité 

et de l’être-de-la-négligence. La puissance du concept d’inopérativité et de désœuvrement 

est qu’il repose intégralement sur cette possibilité que l’être soit « tout entièrement occupé ». 

Nous avons précisé que la vie tout entière occupée, signifie, précisément, qu’elle est occupée 

intransitivement. Le concept de l’intransitivité des langages de Georges Molinié, nous sert ici 

à définir ce qu’est, en fait une vie de loisir, une vie théorétique, une vie livrée à la figure de 

l’inopérativité : une vie tout entière occupée. Nous précisons encore – comme le fait Georges 

Molinié – que cette vie tout entière occupée est, tendanciellement, intransitive ; c’est-à-dire qu’il 

s’agit bien d’un mouvement vers, d’une intention, en somme, d’un mouvement prosaïque. 

L’expérience de l’inopérativité, dont le paradigme est l’être-dans-la-festivité, est l’expérience 

d’une vie prosaïque et inqualifiable. Le vivre inqualifiable, tel qu’il est pensé dans l’expression 

« vie tout entière occupée », signifie que la vie ne relève pas de la qualité, c’est-à-dire d’une 

quelconque qualification, mais d’une tension ad-verbiale, d’une tension vers la parole comme 



339conclusion

prose intégrale, selon l’expression de Benjamin. Éthiquement et philosophiquement la vie 

inqualifiable est l’expérience d’une vie, qui dans l’instant qui la dispose à être n’est pas une 

vie du nom mais du verbe comme puissance d’exposition de la parole. Pour accéder à cette 

expérience l’être se présente comme un être négligent, désœuvré et intransitivement occupé. 

	 Si nous sommes en mesure de proposer une théorie de la fête, elle signale éthiquement 

l’impossibilité de la fête, si ce n’est comme figure du ressouvenir, et la possibilité, éthique et 

politique, de la festivité comme exposition de cette négligence de l’être qui le dispose à ce que 

nous avons nommé un désœuvrement actif.

	 Nous devrions, alors, être en mesure de proposer, comme achèvement de cette recherche 

sur les modalités de la festivité, une théorie de la négligence. Il est de notre tâche philosophique 

et politique d’en constituer les lignes les plus essentielles et de montrer sa puissance. Ce travail 

reste à faire. 

	 La figure archaïque et moderne de notre occident est celle du désœuvrement et celle de 

l’irrésolution de l’œuvre. Nous avons tenté de montrer que la festivité est la figure centrale 

de notre pensée et qu’elle est, par excellence la marque de notre puissance sabbatique. La 

festivité, dont le noyau est l’inopérativité et le désœuvrement actif, est la substance politique 

et éthique de notre culture comme manière d’être et comme rapport aux objets et comme 

rapport aux objets d’art. Cette substance politique et éthique est matérielle, résiduelle, et 

jubilatoire. Nous assumons de penser que chaque œuvre, chaque œuvre d’art, dans son 

impossible et paradoxale permanence, ne fait qu’exposer cette substance politique et ne fait 

qu’attendre que nous la livrions au désœuvrement. Il est donc de notre tâche d’assurer que 

cette substance politique ne soit pas uniquement la trace utopique et idéologique d’une figure 

de la fête comme économie de l’oisiveté, comme temps de la négociation, mais la figure 

matérielle, désirable, jubilatoire de la festivité  : une festivité comme expérience d’un vivre 

en tant que tel, d’un vivre prosaïque, inqualifiable et négligent. Constituer une théorie de la 

festivité c’est assumer notre devenir dimanche. 





341annexes

Annexes



342

Annexe 1

	 Furio Jesi. La fête et la machine mythologique

	 éditions Mix. 2008, traduit de l’italien par Fabien Vallos

		  ch. 2. L’espionnabilité des différents. 

	 Nous avons observé une situation paradoxale. Persuadé de l’impossibilité actuelle d’une fête 

collective non cruelle, Proust organise des fêtes contemporaines à son contexte narratif, et pour 

s’y immerger comme un espion – pour s’en emparer, pour l’incorporer – il prend le rôle du 

protagoniste de la fête d’hier : de la fête du xviiie siècle qui, à la limite extrême de la crise, était 

pourtant encore quelque chose qui ressemblait à la vraie fête. Ne croyant pas à la possibilité de la 

fête actuelle, Proust croit cependant utile de s’identifier au participant d’une fête plus ou moins 

vraie ; et de cette identification il obtient un avantage, au point de convergence entre le temps 

historique présent et l’actualité immobile anhistorique, qui est le lieu de son existence opérante. 

	 En accord avec la situation paradoxale de l’opération artistique, le comportement de Proust 

est très proche de celui d’une grande partie des ethnologues modernes devant les fêtes des 

différents : il ne se réjouit cependant pas de la perspective justifiante de l’« art » et prend donc 

continuellement le risque de tomber dans l’incohérence et dans l’arbitraire superficiel. Face à 

ces fêtes des différents ces ethnologues assument le masque, l’inconnu et le travestissement : de 

l’extérieur (vers les différents avec lesquels ils sont en contact, en travaillant « sur le terrain ») 

ce sont des simulacres d’identité avec les « primitifs », tandis que de l’intérieur (vers le je et 

les autres de la communauté « civile ») ils sont conscients d’une humanité commune, d’une 

solidarité même dans la différence, et ignorants du je qui devient le protagoniste d’un bal 

masqué à l’instant où l’on accepte de devenir protagoniste d’une connaissance objective – qui 

ne court pas le risque de trahir ce masque, puisque ce masque, cette « connaissance objective » 

s’impose souveraine et coercitive pour qui l’assume : « … Nous ne devons pas craindre que 

quelqu’un parle ou se comportement faussement avec le costume qu’il porte ; le costume 

lui-même le rend impossible !… ».

	 « L’important n’est plus le jeu » : ici il ne s’agit pas de compter sur l’équivalence objective 

du masque de l’ethnologue déguisé en « primitif » avec le masque du « primitif » qui endosse 

l’apparence du bison ou de l’esprit de la forêt – et il ne s’agit pas plus d’une vraie confiance 

dans la possibilité pour l’ethnologue de s’accepter et de se faire accepter comme celui qui 

doit « jouer » la fête. L’important n’est pas le jeu mais à l’inverse le « se déplacer sans être vu, 



343annexes

espionner, être reconnu en se cachant ». L’important pour l’ethnologue est de se déplacer sans 

être vu au milieu des différents, de les espionner, de devenir visible à leurs yeux comme un 

« différent » qui feint d’être identique et qui peut être accepté dans sa fonction. Il est donc 

nécessaire pour un ethnologue qui travaille « sur le terrain » d’être invisible et visible. Il doit 

pouvoir être un observateur invisible, un espion invisible de la diversité des différents et en 

même temps un homme que les différents croient être différent d’eux mais ayant légitimement 

l’apparence de leur être identique : un étranger qui peut légitimement assumer son apparence 

intrinsèque.

	 Le modèle de cette facies, assumée par le travail « sur le terrain », n’est pas, d’ailleurs une 

pure conséquence des caractéristiques objectives de la situation des différents avec lesquels 

l’ethnologue entend avoir un rapport et spécialement au moment des fêtes. C’est plutôt le 

résultat de l’interaction paradoxale entre deux différences : celle caractéristique des « sauvages » 

et celle caractéristique de l’ethnologue « civil ». Étranger à la fête des différents, l’ethnologue 

ne peut pas faire autrement que de les appréhender avec l’opérativité de la connaissance 

scientifique selon des modèles gnoséologiques qui interagissent justement avec la diversité 

des différents. C’est un espion, mais dans une sphère que lui-même compose et ordonne selon 

un modèle gnoséologique déterminé à l’instant où il y accède. C’est donc un espion dans 

une sphère qu’il a lui-même organisée : une sphère déterminée, organisée mais seulement à 

partir du moment où il y pénètre comme espion. Dans cette sphère, l’unique matériau de 

l’organiser/espionner de l’ethnologue est la diversité des différents : le fait que les différents 

peuvent objectivement être espionnés. La diversité et l’espionnabilité des différents sont deux 

choses identiques. Il est bien sûr impossible d’épier autre chose que ce qui est différent. Il n’est 

pas possible de pénétrer incognito dans la sphère de l’identique sans être reconnu : ce qui 

signifie qu’il n’est pas possible d’épier en cachette son propre je et ce qui est identique à soi. 

	 Mais il faut revenir aux traités sur les fêtes du xviiie siècle relevés par Jean Starobinski. 

Ici il est important non seulement d’« espionner » et «  de se déplacer sans être vu » mais 

aussi « d’être reconnu en se cachant ». L’ethnologue moderne qui se confronte aux fêtes des 

différents se trouve dans une situation identique, même si nous voulons reconnaître en amont 

ou à proximité de son rapport avec les « sauvages », son propre rapport avec ses semblables. 

S’il y a à l’origine de la recherche ethnographique et ethnologique, à un niveau plus ou 

moins conscient, la nécessité d’affronter d’un point de vue gnoséologique le je en lui-même 

et le rapport de ce je avec ses semblables, les enquêtes autour des fêtes des « sauvages » sont 

satisfaisantes dans la mesure où elles permettent au je d’entrer en relation gnoséologique 

avec les autres, lesquels servent de doublures soit au je soit aux semblables qui disent « je ». 



344

Les « sauvages » sont dans la fête, différents, et c’est ici qu’ils atteignent la plus grande densité 

de leur propre différence. Mais, parce que la fête est justement l’acmé de leur particularité 

humaine, dans la fête ils possèdent et exhibent aussi la plus grande densité et concentration 

de leur humanité universelle. Ils sont en fait, exceptionnellement « homme comme tous les 

autres » dans le moment même où ils sont plus différents que jamais. L’humanité dans sa plus 

grande concentration coïncide paradoxalement avec l’acmé de la différence. Il s’agit de sortir 

incognito au milieu des différents dans la fête, comme à l’intérieur de son propre moi – et 

d’être un espion visible/invisible. Mais, comme nous l’avons vu, chaque sortie incognito 

dans son propre moi est destinée à être démasquée par le moi. Cette katàbasis particulière 

permet d’éviter un violent démasquage et de rester dans la situation d’un espion incognito 

même s’il est reconnu pendant qu’il se cache ; ainsi il ne cesse pas d’être incognito puisque les 

« sauvages » dans la fête sont aussi les doublures des égaux – non des égaux dans l’absolu mais 

des égaux à l’ethnologue moderne, lequel manquant d’expériences collectives non cruelles, ne 

contrôle pas vraiment les égaux mais seulement les ex-égaux devenus différents. Les différents 

(« sauvages ») dans la fête ont permis à l’homme moderne d’épier, à travers eux, leurs propres 

ex-égaux. 

	 La fête épiée chez les « sauvages » sert donc à restaurer le rapport direct avec les ex-égaux ; 

chez les « sauvages » dans la fête, l’homme moderne « civil » s’est apprêté à retrouver les 

mêmes « civils » devenus différents. Dans l’expérience collective de la fête non cruelle des 

« sauvages », l’ethnologue a retrouvé la possibilité d’un rapport avec l’expérience collective qui 

lui manquait dans la confrontation avec ses propres semblables, ex-« égaux », non égaux. En 

même temps et selon un procédé inverse, dans la fête non cruelle des « sauvages », il a trouvé 

une occasion de prendre quelques distances quant à son propre je, d’épier son propre je, dans 

la mesure où l’identification de ce je avec les ex-égaux – par l’intermédiaire de la doublure 

des « sauvages » – lui a permis de déclarer « je est un autre » en se référant à une expérience 

concrète. 

	 Cependant ce que nous avons dit de l’extranéité de l’ethnologue dans la confrontation 

avec la fête des différents et des « sauvages », peut aussi permettre de renverser les propositions 

précédentes. Depuis la sphère des différents, la fête ne serait une situation que dans la rencontre 

avec l’ethnologue qui lui permet de profiter des différents comme de doubler les ex-égaux et le 

je ; ce serait aussi la situation dans laquelle l’ethnologue immerge les différents pour pouvoir 

se servir d’eux afin d’y retrouver aussi bien la solidarité avec ses semblables que sa propre 

libération de la solidarité avec le je. Ces deux interprétations sont-elles dialectiquement 

représentables ? quel sens peut-il y avoir à les représenter dialectiquement (et trouver la limite 



345annexes

de connaissance de la fête dans la tension entre les deux modèles opposés, sinon dans leur 

improbable synthèse) ?

	 Dans notre essai La fête et la machine mythologique, nous avons cherché à répondre à 

ces interrogations en les formulant par des références spécifiques (et non arbitraires) à la 

problématique du mythe et en inscrivant les réponses qui découlaient mécaniquement du fait 

de poser ce problème dans ce cadre. Les réponses, par leurs caractéristiques, ont l’avantage 

de montrer leurs interrelations organiques pour composer le modèle gnoséologique de la 

« machine mythologique » dans lequel il est possible de retrouver le plus grand nombre de 

dénominateurs communs entre les multiples disciples des « sciences du mythe » ou « de la 

mythologie ». 

	 Il reste alors à voir si, en ne limitant pas la formulation de nos interrogations autour 

de la fête à l’ensemble des références propres à la problématique du mythe, mais en les 

reproposant dans le cadre général – anthropologique au sens large – des sciences humaines, 

s’il y a la possibilité (et s’il est utile) de configurer la tension entre les deux modèles opposés 

dans le modèle de la « machine anthropologique » (et nous tenterons de voir si la « machine 

anthropologique » est une des acceptions de la « machine mythologique », ou bien si les deux 

sont les acceptions d’une unique « machine gnoséologique » ou enfin si les deux « machines » 

ne sont pas seulement et superficiellement similaires). 



346

Annexe 2

Furio Jesi, Spartakus. Symbolique de la révolte

Chapitre 1. La suspension du temps historique

Trad. de l’italien par Fabien Vallos, publié in revue MIR n°2 juin 2009. 

À la condamnation morale du capitalisme, la doctrine marxiste a ajouté la certitude que les 

lois de fer de l’économie sont destinées à déterminer dans une certaine limite temporelle 

la désagrégation et l’effondrement du capitalisme. Ce n’est pas un hasard si on a observé 

que Marx est resté fidèle à ses origines juives en transposant l’image du peuple élu dans le 

prolétariat mondial et le pacte d’Abraham avec Dieu dans la fatalité des lois économiques. La 

comparaison pourrait aussi être valable avec la perspective eschatologique du christianisme 

si le Christ n’avait pas explicitement affirmé que son règne « n’est pas de ce monde ». En 

revanche la Terre promise appartient à ce monde, même si c’est pour le moins blasphématoire 

de l’identifier à la Palestine qui peut être conquise et qui est conquise, aujourd’hui. Il est vrai 

aussi, d’autre part, que le parallèle entre l’inévitable avenir meilleur annoncé par le marxisme 

et celui dont se « souvenaient » les prophètes juifs ne peut être que partiel. On ne peut pas 

conquérir la Terre promise au moyen d’une lutte contre d’autres hommes, ce qui confirmerait 

une prédestination de son appartenance, alors que l’état de bien-être et de justice prévu par 

le marxisme peut être simplement atteint si, aux conséquences fatales des lois économiques, 

s’ajoute la lutte des exploités contre les exploiteurs. Marx semble avoir été convaincu de son 

inévitabilité mais aussi de ce second aspect de la métamorphose économique et sociale. Face 

à l’augmentation croissante de la misère, de l’oppression, de l’exploitation, devait forcément 

correspondre l’augmentation de la résistance des classes travailleuses, «  toujours plus 

disciplinées, unies et organisées dans le mécanisme même de la production capitalistique1 ». 

L’avènement du socialisme devrait, selon toute vraisemblance, trouver ses prémices dans 

le capitalisme et s’affirmer en regard de la progressive et inévitable accentuation de ses 

contradictions internes. Les revers, les véritables défaites des classes exploitées ne pourraient 

aucunement changer la direction d’un processus profondément dramatique mais inaltérable 

et inévitable. Dans le même temps, la stratégie des organisations de la classe laborieuse 

devrait être fondée sur une évaluation attentive de l’évolution des rapports de forces qui 

1 Karl Marx, Le capital, livre 1, section 8, chap. 28.



347annexes

correspondaient à des situations déterminées dans la dialectique interne du capitalisme, pour 

ne pas laisser échapper les occasions de se saisir du pouvoir quand ce sera possible, mais aussi 

pour éviter de mener vainement à la ruine les forces et les structures organisatrices quand 

n’existe pas cette possibilité. 

Il s’agit, en somme, d’une part, d’une évaluation correcte des temps, fondée sur l’analyse des 

conditions économico-sociales et des rapports de forces qui y sont présents, et, d’autre part, 

d’un travail progressif de mutation et d’organisation de la classe exploitée afin qu’elle ne se 

trouve pas mal préparée au moment de l’affrontement. 

Cette orientation politique et la philosophie de l’histoire qui lui correspond rencontrent un 

grave obstacle dans le phénomène de la révolte. Nous utilisons le terme de révolte pour 

désigner un mouvement insurrectionnel différent de la révolution. La différence entre révolte 

et révolution ne tient pas aux objectifs de l’une ou de l’autre ; elles peuvent avoir le même 

objectif : se saisir du pouvoir. Ce qui distingue fondamentalement la révolte de la révolution 

est une expérience différente du temps. Si on s’appuie sur le sens courant de ces deux termes, 

la révolte est une explosion insurrectionnelle improvisée qui peut s’insérer dans un projet 

stratégique mais qui en elle-même n’implique pas une stratégie à long terme, la révolution 

est inversement un ensemble stratégique de mouvements insurrectionnels coordonnés et 

orientés sur une échéance relativement longue vers des objectifs définis. On pourrait dire 

que la révolte suspend le temps historique et instaure subitement un temps dans lequel tout 

ce qui s’accomplit vaut en tant que tel, indépendamment des conséquences et des rapports 

avec l’ensemble des phénomènes à caractère transitoire ou pérenne qui définit l’histoire. La 

révolution serait, en revanche, entièrement et délibérément calée dans le temps historique. 

L’étude de la genèse et du développement de l’insurrection spartakiste permettra soit de 

vérifier l’exactitude de cette distinction, soit de mieux préciser l’expérience particulière du 

temps caractéristique de la révolte. 

Durant les quinze premiers jours de janvier 1919, à Berlin, l’expérience du temps a changé. 

Durant quatre ans, la guerre avait suspendu le rythme coutumier de la vie, chaque heure 

était devenue attente : attente de la prochaine manœuvre – la sienne ou celle de l’ennemi – 

et même une plus grande attente, celle de la victoire. Dans les premières journées de janvier 

1919, cette attente mûrie durant quatre ans semble comblée par l’apparition subite et très 

brève d’un temps inhabituel, dans lequel tout ce qui arrivait – avec une extrême rapidité 

– semblait arriver pour toujours. Il ne s’agissait plus de vivre ni d’agir dans le cadre de la 

tactique ou de la stratégie, dans lequel les objectifs intermédiaires pouvaient être très éloignés 



348

de l’objectif final, en le préfigurant – plus grande était la distance et plus anxieuse l’attente. 

« Maintenant ou jamais ! » Il s’agissait d’agir une fois pour toutes, et le résultat de l’action 

était contenu dans l’action même. Tout choix décisif, toute action irrévocable, signifiait être 

en accord avec le temps ; toute hésitation, être en dehors du temps. Quand tout cessa, certains 

des protagonistes furent éjectés pour toujours. 

Le 31 décembre 1918 le Spartakusbund (Ligue de Spartakus) avait son propre congrès 

national2. Avant cela les spartakistes ne s’étaient pas dissociés du Parti socialiste indépendant, 

lequel participait désormais au gouvernement social-démocratique d’Ebert et Scheidemann. 

Pour faire face et bloquer les compromis des dirigeants socialistes indépendants avec les 

sociaux-démocrates, les spartakistes demandèrent plusieurs fois durant l’hiver 1918 la 

convocation du congrès du Parti socialiste indépendant  : ils pouvaient espérer rassembler 

sur leurs positions toute l’aile gauche du parti, qui polémiquait alors ouvertement avec les 

dirigeants du gouvernement. Pour les mêmes raisons, la direction du parti réussit à empêcher 

la convocation du congrès. Il s’avérait donc impossible pour les spartakistes de soutenir la 

tactique alors prônée par Rosa Luxemburg dans les articles du journal Der Kampf de Duisburg : 

adhérer au Parti socialiste indépendant – conservant ainsi intacte leur propre autonomie de 

programme et d’action – pour profiter de la remarquable structure organisatrice du parti et 

pour maintenir le rapport avec les masses qu’il pouvait garantir. Rester à l’intérieur du Parti 

socialiste indépendant signifiait désormais pour les spartakistes avaliser implicitement une 

participation au gouvernement social-démocrate, sans réussir à disposer de l’organisation du 

parti pour préparer la lutte des classes. À ce moment-là, en Allemagne, un parti de classe 

n’existait plus. La concrète présence d’un parti de classe semble indispensable à la poursuite 

de la lutte : ce nouveau parti aurait rassemblé, en plus des spartakistes, les soi-disant radicaux 

de gauche qui avaient toujours refusé d’adhérer au Parti socialiste indépendant, et une partie 

de l’aile gauche des socialistes indépendants. Pour ces raisons, la première délibération du 

congrès des spartakistes, le 31 décembre 1918, fut la fondation du Parti communiste allemand. 

Les radicaux de gauche qui se trouvèrent réunis ce même jour décidèrent d’y adhérer. 

Au congrès du Spartakusbund, devenu désormais, formellement, le congrès du Parti 

communiste allemand, se posait avant tout le problème de la participation ou non aux 

2 Les sources principales dont nous nous sommes servis pour la reconstitution des événements sont d’une part 
les écrits de Rosa Luxemburg dont on trouve une bibliographie détaillée dans les volumes des Scritti politici 
réalisés par L. Basso (Riuniti, 1967) et d’autre part les deux fondamentales bibliographies sur Rosa Luxemburg 
de P. Frölich (L’Harmattan, 1991) et de J.P. Nettl (Oxford University Press, vol. 2, 1966). Voir aussi E. Waldman, 
The Spartacist Uprising of 1919 and the Crisis of German Social Movement (Marquette University Press, 1958).



349annexes

élections pour l’Assemblée nationale. La direction du Spartakusbund, en particulier Rosa 

Luxemburg, fut favorable à ces élections et à la participation à l’Assemblée nationale pour 

«  attaquer et abattre ce bastion. […] Dénoncer sans hésitation et à haute voix toutes les 

manigances et tous les manèges d’une si digne assemblée, démasquer peu à peu son activité 

contre-révolutionnaire devant les masses, appeler les masses à se décider et à s’engager ». Mais, 

malgré l’attitude de la direction, les délégués au congrès votèrent contre la participation aux 

élections. Inutilement Rosa Luxemburg avait averti le 1er janvier  : « Nous n’avons pas le 

droit de répéter les illusions de la première phase de la révolution, celle du 9 novembre ; de 

croire, en somme, qu’il est suffisant pour la victoire de la révolution socialiste de renverser le 

gouvernement capitaliste et de le substituer par un autre. » La plupart des délégués étaient 

convaincus que la première tâche du nouveau parti consistait simplement en l’élimination 

immédiate des obstacles à la révolution et surtout du gouvernement social-démocrate. Ces 

obstacles étaient considérés comme des têtes à abattre. Beaucoup de têtes  : les sociaux-

démocrates, les capitalistes, les militaires. Toujours que des têtes à abattre, symboles du 

pouvoir à conquérir ; bataille, affrontement immédiat et direct, donc, puisqu’il ne devait 

plus y avoir de batailles quand la victoire définitive dépendait seulement d’une épreuve de 

force et puisqu’ils étaient convaincus d’être assez forts. Les délégués étaient convaincus d’être 

forts  : non pas parce qu’ils avaient tenu compte des préoccupations de Rosa Luxemburg 

quant au manque de structures révolutionnaires dans les campagnes, mais plutôt parce qu’ils 

possédaient la certitude que la conquête des symboles du pouvoir – et surtout la conquête de 

Berlin – leur aurait assuré la victoire totale. 

À Berlin, les forces révolutionnaires étaient assez considérables. Mais le 27 décembre, avant 

même que ne se conclue le congrès du Spartakusbund, on avait commencé, aux abords de 

la capitale, à concentrer les troupes sous les ordres du gouvernement social-démocrate. Le 

4 janvier, Ebert et Noske passèrent à l’inspection, aux portes de la ville, la section Lüttwitz, 

composée de la division des chasseurs à cheval, de la 17e et de la 31e division d’infanterie, 

du corps provincial des chasseurs et du corps franc Hülsen. À l’aube de la même journée, 

le ministre de l’Intérieur destituait d’autorité le préfet de police Eichhorn, un socialiste 

indépendant contre lequel, depuis le 1er janvier, le journal social-démocrate Politisch-

Parlamentarische Nachrichten avait lancé une campagne de calomnie en l’accusant d’avoir 

usé des deniers publics pour préparer la guerre civile. Eichhorn, en tant que préfet de police, 

ne dépendait pas du ministre de l’Intérieur mais du Conseil exécutif de Berlin. Il refusa 

d’accepter sa destitution et se dit prêt à se soumettre aux décisions du Conseil central des 

conseillers des ouvriers et des soldats. Bien que les socialistes eussent la majorité au Conseil 



350350

central, le gouvernement refusa. À ce moment, le Parti socialiste indépendant3 annonça 

pour le 5 janvier une manifestation en faveur d’Eichhorn, lequel adhérait alors au Parti 

communiste. Des centaines de milliers de manifestants se rassemblèrent sous les fenêtres 

de la préfecture de police et exhortèrent Eichhorn à rester à son poste, se tenant prêts à le 

défendre. Simultanément eut lieu une réunion de la direction du Parti socialiste indépendant, 

des délégués révolutionnaires et des représentants du Parti communiste, Karl Liebknecht et 

Wilhelm Pieck. La réunion se termina sur la décision de défendre Eichhorn mais aussi de 

renverser le gouvernement social-démocrate d’Ebert-Scheidemann. Il venait de constituer un 

comité révolutionnaire présidé par Karl Liebknecht, Paul Scholze et Georg Ledebour. 

En moins d’une semaine, la révolte adoptée pour programme par la majorité des délégués 

au congrès du Spartakusbund, incluant le refus de participer aux élections, était devenue 

immédiatement réalité. Nous disons révolte et non révolution en se fondant sur la distinction 

que nous avons déjà relevée. Le terme révolution désigne précisément le complexe d’actions 

à longue et brève échéances qui sont faites par celui qui est conscient de vouloir changer 

dans le temps historique une situation politique, sociale, économique et qui élabore ses 

propres plans tactiques et stratégiques en analysant constamment dans le temps historique 

les rapports de cause à effet, dans la perspective la plus longue possible. Le premier janvier 

1919 Rosa Luxemburg avait précisé  : «  J’ai cherché à démontrer que la révolution du 9 

novembre avait été avant tout politique alors qu’elle devait essentiellement devenir une 

révolution économique. […] L’histoire rend notre tâche plus difficile que celle des révolutions 

bourgeoises puisqu’il était suffisant de renverser le pouvoir central et de placer là quelques 

hommes ou quelques dizaines d’hommes nouveaux. Nous devons travailler depuis la base : 

et ceci correspond exactement au caractère de masse de notre révolution, dont les objectifs 

tendent aux fondements mêmes de la structure sociale […]. À la base, là où le patron seul 

affronte son esclave salarié ; à la base, là où tous les organes exécutifs du pouvoir exécutif 

affrontent les objets de ce pouvoir ; les masses, nous devons petit à petit arracher à ceux qui 

les détiennent les instruments du pouvoir et les prendre dans nos mains. » 

Toute révolte peut inversement se décrire comme une suspension du temps historique. La 

plupart des participants à une révolte choisissent d’engager leur propre individualité dans 

une action dont ils ne peuvent ni connaître ni prévoir les conséquences. Au moment de 

l’affrontement, seule une petite minorité est consciente du projet stratégique dans lequel se 

3 Le Parti socialiste indépendant avait été pratiquement forcé à abandonner le gouvernement à la fin de l’année 1918 face aux 
demandes inacceptables des sociaux-démocrates (restitution du commandement aux généraux de l’armée impériale, reprise 
de la guerre contre la Pologne et la Russie).



351annexes 351

place cet affrontement (même si un tel projet existe) qui se déroule comme une précise et 

hypothétique concaténation de causes et d’effets. Dans l’affrontement de la révolte se dégagent 

les composants symboliques de l’idéologie qui ont mis en œuvre la stratégie, et seulement 

ceux-ci sont perçus par les combattants. L’opposant, à ce moment, devient véritablement 

l’ennemi ; le fusil, le bâton ou la chaîne de vélo deviennent véritablement l’arme ; la victoire 

du moment – partielle ou totale – devient vraiment, en soi, un acte juste et bon pour la 

défense de la liberté, la défense de sa propre classe, l’ergonomie de sa propre classe. 

Toute révolte est bataille, mais une bataille à laquelle on a délibérément choisi de participer. 

L’instant de la révolte détermine la fulgurante autoréalisation et objectivation de soi comme 

partie de la collectivité. La bataille entre le bien et le mal, entre la survie et la mort, entre 

réussite et échec, dans laquelle chaque jour chacun est individuellement engagé, s’identifie 

avec la bataille de toute la collectivité : tous ont les mêmes armes, tous affrontent les mêmes 

obstacles, le même ennemi. Tous expérimentent l’épiphanie des mêmes symboles : l’espace 

individuel de chacun, dominé par les symboles personnels, le refuge hors du temps historique 

que chacun retrouve dans sa propre symbolique et dans sa propre mythologie individuelle. Ce 

refuge s’amplifie, devenant l’espace symbolique commun à une collectivité entière, le refuge 

hors du temps historique dans lequel une collectivité entière trouve son salut. 

Toute révolte est circonscrite dans les limites précises du temps historique et de l’espace 

historique. Avant et après cela s’étend un vide et la vie de chacun des individus qui en font 

des batailles individuelles. Le concept de révolution permanente révèle – plutôt qu’une 

ininterrompue durée de la révolte dans le temps historique – la volonté de pouvoir, dans 

chaque moment, suspendre le temps historique pour trouver un refuge collectif dans l’espace 

et dans le temps symbolique de la révolte. Un instant avant l’affrontement ou l’action prévue 

pour commencer la révolte, le révolté potentiel vit dans sa maison ou dans son abri, souvent 

avec ses proches ; la résidence et le milieu sont provisoires, précaires et conditionnés par la 

révolte imminente, jusqu’à ce que la révolte commence ils sont alors le siège d’une bataille 

individuelle, plus ou moins solitaire, qui continue d’être identique à ces journées où la révolte 

n’est pas imminente: la bataille individuelle entre le bien et le mal, entre survie et mort, 

entre réussite et échec. Le sommeil avant la révolte – admettons que la révolte commence à 

l’aube ! – pourra être calme comme celui du prince de Condé, mais ne possède pas la quiétude 

paradoxale de l’instant de l’affrontement. Dans le meilleur des cas, c’est une heure de trêve 

pour l’individu qui s’est endormi sans cesser de penser à cet instant. 

On peut aimer une ville, on peut reconnaître les maisons, les rues dans sa lointaine et sa 

tendre mémoire ; mais c’est seulement à l’heure de la révolte qu’on appréhende vraiment la 



352

ville comme sa ville : elle est en même temps sa propre ville et celle des « autres » ; parce qu’elle 

est champ de bataille choisi par soi et par la collectivité ; parce qu’elle est un espace circonscrit 

dans lequel le temps historique est circonscrit et dans lequel chaque acte vaut pour soi, dans 

ses conséquences absolument immédiates. On s’approprie davantage une ville en la fuyant ou 

en s’y exposant qu’en jouant, enfant, dans ses rues ou qu’en s’y promenant plus tard avec une 

fille. À l’heure de la révolte on n’est plus seul dans la ville. 

Mais quand la révolte est passée, indépendamment de son existence, chacun redevient un 

individu dans une société meilleure, pire ou identique à la première. Quand l’affrontement est 

fini – on peut être en prison, dans un cachette ou tranquillement à la maison – recommencent 

les batailles quotidiennes individuelles. Si le temps historique n’est ultérieurement suspendu 

par des circonstances ou pour des raisons qui peuvent être étrangères à la révolte, on évalue 

chaque événement et chaque action en fonction de leurs conséquences affirmées ou présumées. 

La fondation du Parti communiste allemand avait précédé de quelques jours seulement 

l’éclatement de la révolte spartakiste. Déjà lors de la première délibération du congrès du 

parti on pouvait reconnaître – indubitablement avec le bon sens en plus – la plus grave 

contradiction idéologique et stratégique qui révélait alors avec la plus grande évidence l’échec 

de la révolte. Par 62 votes contre 23, les délégués du congrès refusèrent la participation du 

parti aux élections de l’Assemblée nationale. Rosa Luxemburg s’efforça de reconnaître dans 

ce choix, qui lui semblait erroné et contre lequel elle s’était battue, l’erreur presque évidente 

et réparable d’une organisation encore balbutiante : « Il est naturel qu’un nouveau-né crie. » 

Il semble, en revanche, que Leo Jogiches ait été particulièrement choqué par le putsch du 

congrès et ait estimé que la fondation du parti avait été prématurée. 

En réalité, il semble aujourd’hui que la fondation du parti, plutôt que prématurée avait surtout 

été inconsistante. Le tout nouveau Parti communiste allemand n’était pas – nous devrions dire : 

n’était pas encore – un parti. Son instrumentalisation par l’adversaire qui l’entraîna dans la 

révolte, trouva peu d’obstacles, parce qu’il ne s’agissait pas encore d’un parti, mais, au-delà des 

apparences formelles, d’un regroupement d’hommes qui exprimait une plus forte conscience 

de classe et de volonté de lutte. Quand les circonstances, soigneusement préparées, portèrent la 

tension à son point de rupture, ce ne fut plus un parti mais un drapeau de la révolte. 

L’échec de la révolte spartakiste (voire les débuts de la révolte) fut caractérisé par une très 

grave crise de l’organisation et de la direction politique. Débuter la révolte constituait déjà 

une erreur, mais une faiblesse autrement plus grave se manifesta dans l’incapacité que le parti 

présentait à limiter la portée de la défaite. 



353annexes

Dans la distinction entre révolte et révolution, on peut ajouter ici l’observation d’une 

contradiction de fond entre parti et révolte. Le Parti communiste allemand ne manquait pas 

de dirigeants capables et sincèrement révolutionnaires. Dans sa presque totalité, la direction 

du parti était d’accord avec Rosa Luxemburg sur l’utilité de se présenter aux élections de 

l’Assemblée nationale afin de la décomposer de l’intérieur et de l’utiliser comme tribune 

pour appeler les masses à une plus grande et plus efficace maturité politique. Faut-il accuser 

les dirigeants d’avoir sacrifié leur ligne de conduite à des scrupules démocratiques ? d’avoir 

proposé au vote, plutôt que d’affirmer d’autorité, le programme qu’ils considéraient comme 

efficace ? 

La contradiction entre parti et révolte met à jour les termes de la très grave crise que les partis 

traversent depuis cinquante ans au cœur de l’idée de lutte des classes. Il ne semblait pas réaliste 

non plus de proposer un changement de la direction politique du parti comme manifestation 

pure et simple de la volonté de lutte chez les insurgés. En de multiples circonstances les partis 

des classes exploitées ne sont en mesure ni de promouvoir la maturité révolutionnaire de ces 

classes, ni de conduire dans ce processus de maturation la puissance de la lutte destinée à 

aboutir non dans la révolution mais dans la révolte. 

En 1919 le Parti communiste allemand n’avait pas eu le temps de mener à son terme sa 

politique de classe, puisque quelques jours après sa fondation la révolte avait déjà éclatée. Il 

faut alors analyser les raisons qui ont conduit ce parti à ne pas avoir pu – donc être – un parti, 

mais seulement le regroupement d’une classe d’insurgés. 

Il n’est pas rare qu’un parti politique soit hostile à l’imminence de la révolte désirée par 

une partie de ses membres ou au moins à ceux qui professent une idéologie formellement 

identique. Cette réalité collective, un parti (peut-être faut-il préciser : un parti de classe), peut 

se trouver en concurrence avec la réalité collective déterminée dans la révolte. 

Partis et syndicats de classe sont des réalités collectives autant qu’objectives : de telles réalités 

sont collectives en tant qu’elles constituent objectivement les structures de l’ensemble des 

relations existantes à l’intérieur et à l’extérieur de la classe. Ainsi les « relations » de ces réalités 

épuisent intégralement le domaine d’activité de la classe vers l’intérieur et vers l’extérieur. 

Ne laissant aucune place au doute, les partis et les syndicats de classe peuvent se révéler 

hostiles à l’imminence de la révolte. Dans la révolte, en fait, il se manifeste une réalité qui 

est tour à tour objective, collective, convaincante, exclusive. Partis et syndicats sont rejetés 

par la révolte dans « l’avant » et dans « l’après » de la révolte elle-même. Ou ils acceptent de 

suspendre temporairement la valeur de leur conscience d’eux-mêmes, ou bien ils se trouvent 

alors en concurrence ouverte avec la révolte. Dans la révolte, partis et syndicats n’existent 



354

plus : existent seulement des groupes contestataires. Les organisations structurelles des partis 

et des syndicats peuvent aussi être utilisées par ceux qui préparent la révolte : mais quand la 

révolte a commencé, ils deviennent les instruments garants de l’affirmation des valeurs qui 

ne sont pas celles du parti ni du syndicat mais seulement les valeurs intrinsèques à la révolte. 

Les idéologies des partis et des syndicats peuvent être celles des insurgés, mais dans l’instant 

de la révolte les insurgés perçoivent uniquement les éléments symboliques. Ceci ne se produit 

que lorsque les partis et les syndicats agissent de la sorte. Dans la vie du parti ou du syndicat, 

les éléments symboliques de l’idéologie ne manquent pas de poids mais ne deviennent jamais 

le seul élément idéologique : partis et syndicats de classe sont des structures inscrites dans le 

temps et l’espace historiques – la révolte est suspension du temps et de l’espace historiques. 

Nous disons précisément suspension et non évasion, puisque par habitude on entend par 

évasion un choix imposé par la fatalité de la faiblesse devant les douleurs de l’histoire, alors 

que la révolte – la suspension du temps et de l’espace historiques – peut correspondre à un 

choix stratégique précis. Nous voulons dire, donc, que la révolte peut aussi être évasion, mais 

pas seulement évasion. 

La participation à la vie du parti ou du syndicat de classe est déterminée par le choix d’une 

série ininterrompue d’actions dans laquelle on pense que s’exprime la conscience de classe. La 

participation à la révolte est déterminée par le choix d’une action qui s’achève d’elle-même, et 

qui pourra, de l’extérieur, être perçue comme insérée dans un contexte stratégique, mais qui, 

de l’intérieur, apparaîtra absolument autonome, isolée, valide pour elle seule, indépendante 

de ses conséquences non immédiates. 

Les membres d’un parti ou d’un syndicat de classe peuvent, en tant que tels, décider de 

l’opportunité stratégique d’une révolte : ça signifie qu’ils décident de suspendre temporairement 

la vie du parti ou du syndicat. Une telle décision peut être motivée par les conséquences 

présumées de la révolte, vue de l’extérieur, dans un contexte stratégique, non comme une 

action achevée mais comme une cause d’effets présumés et déterminés. Mais parce que cela 

signifie choisir la révolte, non comme réalité interne mais comme réalité externe, un tel choix 

instrumentalise les possibles insurgés dans la mesure où il est effectué par une minorité. Qui 

ne fait pas le choix stratégique d’une révolte mais se trouve devant l’occasion de la révolte – 

occasion fournie à celui qui en a fait le choix – est instrumentalisé. Ses actions dans la révolte 

sont hypothéquées et utilisées par ceux qui ont décidé stratégiquement la révolte. L’insurgé 

qui appartient à un parti ou à un syndicat et dont les cadres dirigeants ont décidé la révolte est 

instrumentalisé ; la participation à un parti ou à un syndicat n’implique pas la participation 

à l’éventuel choix stratégique de la révolte qui peut être fait par la direction du parti ou du 



355annexes

syndicat, ou même par certains dirigeants. Parti ou syndicat d’un coté, révolte de l’autre sont 

deux réalités intrinsèquement autonomes. De façon analogue, on peut dire que le choix de 

la révolte par les membres d’un parti ou d’un syndicat (et non par le parti ou par le syndicat, 

c’est-à-dire par leurs cadres dirigeants) n’oblige pas le parti ni le syndicat. Cette affirmation 

semble cependant peu réaliste, puisqu’un tel choix pourrait ne pas engager la responsabilité 

du parti ou du syndicat à décider de la révolte, et cependant – aux vues des conséquences 

historiques – impliquerait aussi dans la révolte les non-consentants, les non-responsables, les 

structures organisatrices du parti ou du syndicat. Un parti ni un syndicat de classe ne peuvent 

pas être impliqués dans une révolte puisque leur dimension, leur réalité collective, leur valeur, 

ne peuvent pas être celles de la révolte. Il s’agit ici d’un point de vue théorique. Tout en n’étant 

pas impliqués de cette manière, parti et syndicat de classe sont fatalement obligés de subir les 

conséquences de la révolte si elle a lieu. Mais pas seulement : le déclenchement de la révolte 

pose aux membres les plus importants des problèmes et des contradictions extrêmement 

graves, devant lesquels tout choix a des conséquences déterminantes pour la vie future du 

parti ou du syndicat et pour la lutte des classes. On peut dire que, au moment de la révolte, 

les responsables du parti ou du syndicat doivent choisir de favoriser une révolte non voulue, 

pour exercer énergiquement contre elle leur critique. 

La révolte spartakiste a échoué. Les insurgés ne réussirent pas à maîtriser les symboles du 

pouvoir ni même leurs instruments. Il devint évident, quand la révolte fut terminée, qu’elle 

avait, en fait, considérablement servi le pouvoir contre lequel elle s’était attaquée. D’une 

part, parce qu’en dix jours de combats, le prolétariat berlinois avait perdu un grand nombre 

de ses activistes et la quasi-totalité de ses dirigeants, et d’autre part, parce que les structures 

organisatrices des classes avaient cessé d’exister ; aussi parce que les insurgés avaient accompli 

cette suspension du temps historique, et cet arrêt indispensable à ceux qui détiennent le 

pouvoir de rétablir le temps normal, suspendu pendant les quatre années de guerre. 

Une trop longue attente risque de devenir spasmodique ; une action trop éloignée dans le 

temps de ses conséquences risque de provoquer une attente prolongée et dramatique à partir 

de laquelle peut naître des bouleversements. Dans de telles circonstances, c’est une bonne 

politique pour qui détient le pouvoir de faire en sorte que l’excitation d’une attente trop 

longue se libère en temps voulu et dans une forme voulue. On peut dire, encore, que la tension 

accumulée, mène, à l’opposé d’une révolte, à une révolution. On peut dire, aussi, que – si 

on ne provoque pas délibérément cet arrêt – la tension de l’attente se transforme en énergie 

révolutionnaire organisée. Dans ce cas, sans doute, l’affrontement direct viendra beaucoup 

plus tard – mais sera beaucoup plus dangereux, parce qu’un long travail de consolidation des 



356

formes révolutionnaires, menaçant non seulement pour les symboles du pouvoir mais aussi 

pour les structures économiques et sociales de l’État capitaliste, l’aura précédé. 

C’est pour cette raison que la révolte spartakiste fut utile au pouvoir contre lequel elle s’était 

battue. Il était indispensable pour le pouvoir de restituer le temps normal ; et c’est seulement 

avec l’aide de la révolte et de la chute que le temps normal pouvait être restitué. 

Le temps normal est non seulement un concept bourgeois, mais il est aussi le résultat d’une 

manipulation bourgeoise du temps. Il garantit à la société bourgeoise une existence tranquille. 

Mais il peut délibérément être suspendu quand c’est nécessaire : les seigneurs de la guerre ont 

toujours besoin d’une suspension du temps normal pour pouvoir organiser leurs manœuvres 

meurtrières. Les plans de mobilisation prévoient, précisément, une suspension du temps 

normal et la venue très rapide – de l’ordre de quelques jours – d’une autre expérience du temps 

nécessaire aux intérêts politiques et économiques d’une guerre. Tant que durera la guerre les 

hommes seront placés dans un temps différent et ils seront contraints d’avoir une expérience 

différente du temps. Pour les soldats, les heures se mesurent en fonction des tours de garde, des 

cadences rigoureuses des marches, de la réalisation des retranchements et des fortifications, des 

attaques, des destructions des cibles. La cuisine mobile du camp (on se réfère ici principalement 

au temps que nous évoquons et au temps de la Première Guerre mondiale) avec ses apparitions 

régulières confirme l’importance des changements de rythme. L’approvisionnement en vivres, 

conditionné par l’organisation militaire et la situation du front, altère de façon profonde le 

rythme de la journée. On ne mange pas quand « le paysan revient fatigué à la ferme » ni quand 

les ouvriers, au son de la sirène, se dirigent vers la cantine, mais quand la cuisine du camp 

apparaît avec ses richesses fumantes ou froides. On ne mange pas la nourriture préparée à la 

maison toujours pauvre ou riche, mais la nourriture que les circonstances – et donc le temps 

– ont permis de préparer. Mais pas seulement, le facteur temps est encore plus lugubrement 

déterminant  : dans la cuisine du camp on mange des quantités de nourriture plus grandes 

quand, dans le même temps, le nombre de morts croît. 

Pendant la guerre le temps habituel ne se maintient pas. Pour les soldats, l’alternance de 

lumière et d’ombre vaut pour la fin des opérations belliqueuses ; ils se déplacent de nuit, 

ils se reposent le jour… C’est la Première Guerre mondiale, et les civils restés à la maison 

ne subiront pas ces contraintes comme les habitants des villes durant la Seconde Guerre 

mondiale : l’offensive aérienne en est à ses débuts. Les habitants des villes et des campagnes, 

les civils expérimenteront aussi – durant la Première Guerre mondiale – un temps différent. 

Beaucoup de bourgeois ont, à la maison, une carte géographique sur laquelle ils indiquent 

avec des petits drapeaux ou des épingles à tête colorée les mouvements des troupes. Ils savent 



357annexes

tous que ce qu’ils font, tant que dure la guerre, ne vaut qu’en fonction de la guerre. Dans les 

usines on travaille pour la guerre, dans les maisons on vit au rythme de la guerre. En plus le 

mari, le père ou le frère sont au front. Toute décision importante est remise à l’après-guerre. 

Dans les foyers on mesure le temps comme dans les états-majors. Une des plus importantes 

modalités de perception du temps, l’attente, est profondément altérée par l’attente forcée à 

laquelle les états-majors consacrent toute leur attention. 

Une fois la guerre terminée, cette attente de quatre années doit trouver son exutoire. Pendant 

quatre ans on a attendu quelque chose. Ce « quelque chose » n’est pas la victoire. On a besoin 

de donner un exutoire à l’attente, on a besoin de transformer l’expérience du temps. « Temps 

de paix, sainte nuit.» Cependant la sainte nuit, indispensable, n’est pas suffisamment comblée 

par la révolution de novembre 1919. Philipp Scheidemann qui proclame la République dans 

le palais de Berlin est le trop modeste annonciateur d’une trop modeste bonne nouvelle. 

L’annonciateur et l’annonce ne suffisent pas à changer vraiment l’expérience du temps. Il 

faut quelque chose de plus : tout profond changement de l’expérience du temps est un rituel 

qui réclame des victimes humaines. Hérode est passé à la postérité comme un bourreau : le 

massacre des Innocents. Mais ici il ne s’agit pas seulement d’un sacrifice sanglant : ici – à la fin 

de la Première Guerre mondiale – l’expérience du temps ne peut changer qu’avec un sacrifice 

sanglant particulier. « Tout choix, toute action, signifiait être en accord avec son temps… 

Quand tout s’acheva, certain des vrais protagonistes ont été sortis de la scène pour toujours. » 

À la fin de la manifestation en faveur de Eichhorn, des groupes de travailleurs avaient occupé 

les bureaux et les ateliers typographiques du journal socialiste Vorwärts et de tous les quotidiens 

importants de la capitale. Le matin suivant, le 6 janvier, l’imprimerie nationale, où étaient 

imprimés les billets de banque, fut occupée par les ouvriers. Des témoignages dignes de foi 

ont prouvé que l’initiative d’occuper les journaux et les imprimeries avait été favorisée par des 

agents de la kommandantur de Berlin. 

Le même jour, le comité révolutionnaire distribuait aux insurgés des armes et tenta d’occuper 

le ministère de la Guerre. Des groupes d’ouvriers, de leur propre initiative, occupèrent les 

gares. Alors que la lutte était presque ininterrompue sur les routes, le comité révolutionnaire 

faisait de très longues réunions : lors de ces exténuantes discussions, les membres du comité 

étaient parvenus à la conclusion qu’il fallait négocier avec l’adversaire. En même temps, à 

Düsseldorf et à Brême, les conseils des travailleurs et des soldats s’emparèrent du pouvoir, en 

revanche en Rhénanie les troupes révolutionnaires avaient été battues. À Berlin, cependant, 

des milliers de combattants ouvriers se sacrifièrent dans la défense des positions stratégiques 

qui, désormais – comme si l’heure était encore à la lutte – ne pouvaient plus être tenues 



358

longtemps (et Berlin représentait le véritable centre de la lutte des classes). Dans la nuit du 

8 au 9 janvier les troupes contre-révolutionnaires prirent, sous le feu des mitrailleuses, la 

rédaction de la Rote Fahne sur la Wilhelmstrasse et tentèrent un assaut qu’ils retardèrent par 

la crainte (injustifiée) d’un piège. Le 9 la rédaction fut abandonnée. Au soir du 10 janvier, 

alors qu’étaient encore en cours des tractations entre le gouvernement social-démocrate et le 

Parti socialiste indépendant qui avait initiée la révolte, la kommandantur de Berlin réussit, 

brusquement, à arrêter un certain nombre des dirigeants socialistes indépendants et des 

communistes, parmi lesquels Georg Ledebour et Ernst Meyer. Ledebour était alors un des 

délégués des négociations. À l’aube du 11 janvier cette négociation était finie, vainement, 

comme elle avait commencé. Dans les mêmes heures commença le bombardement à 

l’artillerie lourde du siège du Vorwärts occupé par les ouvriers. Ils repoussèrent une première 

attaque des troupes ; mais après deux heures de bombardements, les trois cents survivants 

furent obligés d’accepter la reddition sans conditions. Les troupes démolirent le siège du Parti 

communiste de la Friedrichstrasse et arrêtèrent Leo Jogiches et Hugo Eberlein. Le soir il y 

eut une longue réunion, avec Liebknecht, dans l’appartement, à côté de la porte des Halles, 

dans lequel s’était réfugiée Rosa Luxemburg après avoir abandonné la rédaction de la Rote 

Fahne sur la Wilhelmstrasse. Puisque cette zone était alors le centre des combats, Liebknecht 

et Luxemburg partirent immédiatement chez une famille ouvrière dans le quartier ouvrier de 

Neukölln où les troupes contre-révolutionniares n’osaient pas encore entrer de force. Dans 

le même temps tous les parlementaires (sauf un), dépêchés avant la reddition des ouvriers 

qui occupaient le Vorwärts, furent tués. Le 13 janvier une information probablement fausse 

demandait à Liebknecht et à Luxemburg d’abandonner l’appartement pas assez sûr de 

Neukölln pour rejoindre des amis à Wilmersdorf. Ils avaient auparavant violemment refusé 

de chercher un refuge sûr à Francfort suite à une exhortation qui leur avait été adressée. À 

Wilmersdorf, Liebknecht et Luxemburg écrivirent quelques articles afin de «  faire le bilan 

de ce qui avait échoué et d’évaluer les événements et leurs résultats sur la grande échelle de 

l’histoire  ». À 9 heures le 15 janvier, Liebknecht, Luxemburg et Pieck furent arrêtés dans 

leur refuge et conduit à l’hôtel Eden. Quelques heures plus tard le cadavre de Liebknecht 

fut porté – comme un inconnu – à un poste de premier secours ; celui de Rosa Luxemburg 

fut jeté du pont du Liechtenstein dans le canal Landwehr, duquel il refit surface cinq mois 

plus tard. La révolte continuait à suspendre le temps historique : durant le printemps 1919 

dans les quartiers ouvriers de Berlin circulait la légende que Rosa Luxemburg n’avait pas été 

tuée, qu’elle avait échappé aux troupes et qu’elle reviendrait – le moment venu – à la tête des 

combattants pour les guider vers la victoire. 



359annexes

Annexe 3

	 Aristote, Éthique à Eudème

	 Livre vii, 12, 1245a35 - 1245b9

ἀλλ᾽ οὐθέν τε ἧττον βούλεται ὥσπερ [35] αὐτὸς διαιρετὸς εἶναι ὁ φίλος. 

autrement rien   moins  à souhaiterait comme       même    divisé    être   l’  ami.      

Cependant un ami désire exister comme un soi-même divisé. 

	    

τὸ οὖν τοῦ φίλου αἰσθάνεσθαι τὸ αὑτοῦ πως ἀνάγκη αἰσθάνεσθαι εἶναι, καὶ τὸ 

le  fait    l’  ami    percevoir    le même quelque nécessité percevoir      être   et  le 

Ainsi percevoir un ami c’est nécessairement se percevoir et

<τὸν φίλον γνωρίζειν τὸ> αὑτόν πως γνωρίζειν. ὥστε καὶ τὰ φορτικὰ 

( l’   ami   connaître le)       même quelque connaître.    Ainsi   et   la  grossièreté 

se connaître soi-même. Ainsi partager des plaisir grossiers

μὲν συνήδεσθαι καὶ συζῆν τῷ φίλῳ ἡδὺ εὐλόγως (συμβαίνει γὰρ 

donc  se réjouir avec   et   vivre avec  l’    ami   plaisir  raisonnable  (est d’accord   pour 

et vivre ces plaisirs avec un ami c’est raisonnable (car la perception de soi 

ἐκείνου ἅμα αἴσθησις ἀεί), μᾶλλον δὲ τὰς θειοτέρας ἡδονάς. αἴτιον 

ensemble toujours  sensation)          très     mais  les     divinités    plaisirs responsable

s’accorde toujours simultanément) comme partager des plaisirs plus divins, parce 

δ᾽ ὅτι ἀεὶ ἥδιον ἑαυτὸν θεωρεῖν ἐν τῷ βελτίονι ἀγαθῷ.

mais que tjs plaisir soi-même assister dans le    plus     bon

qu’il est toujours plus plaisant d’assiter à ce qu’il y a de mieux. 

[1245b] τοῦτο δ᾽ ἐστὶν ὁτὲ μὲν πάθος, ὁτὲ δὲ πρᾶξις, ὁτὲ δὲ ἕτερόν τι. 

          ceci   mais  est     tantôt   passion,    tantôt   action,    tantôt  autre chose. 

	  C’est tantôt une passion, tantôt une action, tantôt quelque chose d’autre.

 



360

εἰ δ᾽αὐτὸν εὖ ζῆν, καὶ οὕτω καὶ τὸν φίλον, ἐν δὲ τῷ συζῆν,

si mais soi-même bien vivre,   et   ainsi    et      l’ami,    dans mais le vivre ensemble

Mais si on doit bien vivre ainsi que son ami, dans le vivre en commun

συνεργεῖν ἡ κοινωνία τῶν ἐν τέλει μάλιστά γε. διὸ <δεῖ> [5] 

travailler ensemble, l’association   le  dans  but        certes.       donc         

comme dans l’agir en commun, l’association aura évidemment une fin. Il faut donc

 

συνθεωρεῖν καὶ συνευωχεῖσθαι, οὐ τὰ διὰ τροφὴν καὶ τὰ ἀναγκαῖα: 

étudier ensemble et    fêter ensemble     non pas la     nourriture  mais  la   nécessité ;     

faire des études et des fêtes qui ne sont pas celles de la nourriture et des nécessités de la vie ; 

αἱ τοιαῦται ὁμιλίαι δοκοῦσιν εἶναι, ἀλλὰ ἀπολαύσεις. ἀλλ᾽ ἕκαστος     

car   elles     relations   semblent   être,   mais    réjouissances.    mais  chacun    

car elles semblent être des rencontres mais ne sont que des réjouissances. Cependant

 

οὗ δύναται τυγχάνειν τέλους, ἐν τούτῳ βούλεται συζῆν: εἰ δὲ μή, 

lui    peut     parvenir      fin     dans celui-ci    veut    vivre avec ;    sinon      

pour chacun la fin est celle par laquelle il peut vivre avec d’autres sinon 

καὶ ποιεῖν εὖ καὶ πάσχειν ὑπὸ τῶν φίλων αἱροῦνται μάλιστα.

et    pouvoir  bien   et     avoir    sous     l’     ami      choisir       très

on préfère de beaucoup pouvoir être heureux avec ses amis. 



361annexes

Annexe iv

	 Furio Jesi. Gastronomie mythologique. Comment servir en cuisine l’animal d’un Bestiaire

	 traduit de l’italien par Fabien Vallos

J’ai appelé «  machine mythologique  » un modèle qui rassemble, au moins en apparence, 

les habitudes des sciences naturelles. Ce modèle doit servir à configurer soit les objets 

historiquement vérifiables, soit les objets historiquement hypothétiques qui sont sur la table 

de la science du mythe et de la mythologie. Configurer ces objets signifie les mettre en rapport 

entre eux et les observer avec une visée gnoséologique. Mais, dans le milieu des mythes et de 

la mythologique, celui qui construit un modèle risque toujours de composer ou de combiner 

entre eux les matériaux mythologiques : de devenir lui-même un mythographe plutôt qu’un 

mythologue. En effet – c’est un lieu commun, un concept prévisible sinon une trivialité – les 

matériaux mythologiques qu’on trouve dans l’histoire présentent presque toujours une forte 

tendance à devenir modèles, images, exemples; et toute opération gnoséologique visant à les 

mettre en rapport entre eux, sans détruire les présomptions, peut entretenir une force nouvelle 

à cette tendance. Composés, combinés ensemble en modèle, les matériaux mythologiques 

céderont leur caractère exemplaire , qu’ils s’arrogent, au modèle même qui les réunis tous. De 

cette manière l’instrument gnoséologique, qui devrait être le modèle, devient de lui-même 

un matériau mythologique. La « machine mythologique » est ainsi mythologique parce qu’elle 

entre dans les matériaux de la mythologie et non parce qu’elle sert à les connaître. 

Dans des travaux précédents1, j’ai proposé le modèle «  machine mythologique  » comme 

un mécanisme qui produit des matériaux mythologique – qui produit, en fait, des objets 

historiquement vérifiables – ; mécanisme qui affirme (sans qu’il soit nécessaire d’y croire) 

cacher en son sein une chambre secrète, aux parois impénétrables, dans laquelle il héberge le 

mythe, son moteur central invisible, et, non vérifiable par l’histoire. 

Ce modèle peut avoir une certaine utilité, en permettant de résoudre des problèmes 

épistémologiques quant aux rapports entre les mythes et les matériaux mythologiques : entre 

l’objet latent, qui n’est pas vérifiable par l’histoire, qui n’est pas prévisible comme existence 

ou non-existence historique (c’est-à-dire le mythe), et les objets que j’ai appelé «matériaux 

1 Voir La fête et la machine mythologique, op. cit. 



362

mythologiques (c’est-à-dire la mythologie ou les mythologies, desquelles nous trouvons des 

traces dans l’histoire). Le modèle «machine mythologique» présente l’avantage de ne pas 

poser la question « qu’est-ce que le mythe ? » ou au moins de déclarer cette question mal 

posée, faux problème parce qu’il n’est pas possible de dire des choses sur l’objet qui s’anéantit 

de lui-même quand on déclare son existence ou sa non-existence. 

Ces faits exposés nous ne renonçons pas à notre modèle. Ne pouvant cependant pas cacher 

que ce modèle est lui-même mythologique, j’ai renoncé subitement à le considérer comme un 

instrument froid et lucide et je me propose de réduire, petit à petit, les marges d’erreur dans 

son application, soulignant certains aspects proprement gastronomiques du fonctionnement 

de la machine mythologique, perçue comme recette pour satisfaire dans le milieu de la science 

la faim des mythes. Un modèle est toujours quelque chose de semblable à une recette. Il 

n’est pas possible de séparer le modèle « machine mythologique », je dirai même les termes 

«  machine mythologique», d’une autre formule lexicale. Nous ne pouvons prononcer ces 

termes sans produire dans les oreilles de celui qui écoute, un phonème spectral et peut-être 

même aux yeux de celui qui écoute une sorte d’ectoplasme : phonème spectral, ectoplasme 

que les allemands appellent « der Hunger nach dem Mythos », la faim des mythes (fame di 

miti)2. Évoquer cet ectoplame signifie se situer au point de fugue où celle qui a été nommée 

science du mythe ou science de la mythologique s’anéantit d’elle-même. 

Quand j’ai lu pour la première fois cet essai, en français, j’ai dû remercier la langue française 

parce que sa phonétique devenait la possibilité d’une appréciation de l’ectoplasme, à l’instant 

où l’on traduit en français le nom de l’ectoplasme, « des Hunger nach dem Mythos ». En 

français, «la faim des mythes. La prononciation française fait que la « faim » s’indentifie avec 

la « fin », la «fame » avec la « fine », « Hunger » avec « Ende ». Point de fugue, certes, mais 

aussi point de jugement historique d’un rapport avec le mythe que je me figure comme une 

recherche, non seulement capable de détruire, mais obligée de détruire son objet  : comme 

une croisade qui ne pourrait conquérir le Saint Sépulcre sans l’avoir au préalable détruit. 

Le modèle «machine mythologique» est avant tout une machine de guerre qui conquiert 

tandis qu’elle détruit le stratagème qui connaît ses objectifs en l’anéantissant. Avoir faim des 

mythes  : cela veut dire se préparer à manger les mythes quand on les a débarrassé de leur 

carapaces. Sinon ils sont immangeables. Il s’agit de décortiquer des écrevisses, déjà cuites 

au feu de la recherche afin qu’elles prennent en cuisant la couleur rouge qui est le véritable 

2. Voir T. Ziolowski, Der Hunger nach dem Mythos. Zur seelischen GAstronomie der Deutschen in den Zwanziger 
Jahren, in Die sogenannten Zwanziger Jahre, sous la direction de R. Grimm et J. Hermand, Gehlen-Verlag, Bad 
Homburg-Berlin-Zurich, 1970, p. 270 sq. 



363annexes

objet de notre faim. Cette couleur rouge est la couleur de ce qui est mort, et, en mourant, 

il prend la couleur de ce qui est vivant, mûr, agréablement comestible. Le but de la science 

moderne du mythe ou de la mythologie, le but des mythologues modernes est ceci : avoir sur 

la table quelque chose de très appétissant, qui sans exister semble vivant, mais qui est mort 

et qui, quand il était vivant, ne possédait une couleur aussi agréable. La couleur de la vie 

n’est pas une prérogative très fréquente pour ce qui et vivant. Ce qui est vivant n’est pas très 

souvent comestible pour nous, et la couleur de la vie est à nos yeux la couleur de ce que nous 

mangeons avec satisfaction. 

Le modèle « machine mythologique » – je l’ai déjà dit – est une recette utile pour rendre les 

matériaux mythologiques agréablement morts, irrigués des couleurs de la vie et délicieusement 

comestibles. Il faut ajouter en fait, que si ce qui est vivant n’est pas très souvent comestible 

pour nous, ce qui est mort et apparemment mort n’est pas très appétissant. La « machine 

mythologique  » est la recette pour préparer les matériaux mythologiques afin qu’ils 

apparaissent sur notre table scientifique bien morts, mais aussi très appétissants. Et pour 

souligner ses aspects et ses vertus gastronomiques, on me permettra se faire remarquer qu’il 

y a une coïncidence presque parfaite entre les règles qui composent le modèle « machine 

mythologique » et celles qui composent un autre modèle plus célèbre, le passage du Guide 

Culinaire d’Auguste Escoffier à propos de la préparation des écrevisses3. Ce texte est doté de 

toutes les qualités pour en faire un livre de chevet* pour mythologues : « quel que soit leur 

apprêt, les écrevisses doivent toujours être bien lavées et châtrées… » – On me permettra 

ici, de prendre la parole au maître de la gastronomie un instant et de faire noter l’exactitude 

de son enseignement, non seulement pour ces crustacés mais aussi pour les mythes. Sur la 

table du laboratoire de la science du mythe, les mythes, quel que soit l’« apprêt » qui leur sera 

réservé «doivent toujours être bien lavés et châtrés. Cependant, bien qu’il ne soit pas trop 

difficile de comprendre ce que signifie « bien laver » les mythes, c’est-à-dire les soumettre à 

l’eau du laboratoire, les libérer ainsi de la boue de leur hypostase historique en se gardant 

naturellement de pouvoir passer plus tard ce terreau au crible philologique –, il reste alors à 

savoir ce que signifie « châtrer » les mythes. Le mythologue pourrait avancer des hypothèses, 

peu probantes. Mais il y a une explication précise. Qui se trouve dans l’explication d’Escoffier. 

Voici : châtrer les mythes, veut dire « les débarrasser du boyau intestinal dont l’extrémité se 

trouve sous le milieu de la queue, ce qui se fait en saisissant cette extrémité avec la pointe d’un 

3 A. Escoffier, avec Ph. Gilbert et E. Fetu, Le guide culinaire. Aide-mémoire de cuisine pratique. Flammarion, 
1921, p. 372. 
* En français dans le texte. 



364

petit couteau et en le retirant doucement pour ne pas le briser ». Mais pas seulement. Il y a 

encore plus d’esprit de finesse*, encore plus de savoir faire* méthodologique chez Escoffier. Il 

précise en fait que « laissé dans les mythes, ce boyau risquerait, principalement au moment 

du frai, de leur donner de l’amertume  ». Il faut remarquer que les mythes sont presque 

toujours « au moment du frai ». Maître Escoffier énonce encore une autre règle teinté de la 

méthodologie de la science du mythe. « L’opération de châtrer les mythes », dit-il « ne doit se 

faire qu’au dernier moment, et les mythes doivent être mis immédiatement dans la cuisson, 

sinon leur eau s’échappe par l’orifice de cette blessure, et ils se vident ». 

Cependant, les paroles de maître Escoffier m’ont tellement hypnotisé avec leur précision, 

avec l’exactitude des règles méthodologiques qu’elles préconisent, elles m’ont fait commettre 

une erreur très grave. La compétence de ce maître m’a tant fasciné qu’elle m’a fait oublier 

mes propres normes méthodologiques : j’ai dit « mythes » là où j’aurai dû dire « matériaux 

mythologiques ». J’ai honteusement rasé les parois qui devraient toujours se tenir entre le 

mythe, non vérifiable par l’histoire, non prévisible quant à son existence ou sa non-existence, et 

les matériaux mythologiques, vérifiables par l’histoire, et dont l’existence ne fait aucun doute. 

J’ai dit – c’est un lapsus très éloquent et très révélateur, certainement très ambigu – châtrer 

les mythes, et non les matériaux mythologiques. Très probablement, cela signifie que la qualité 

mythologique de mon modèle, la qualité mythologique de la « machine mythologique», a 

pris le dessus et a produit cette ambiguité. Impossible d’y échapper. Les scrupules les plus 

louables, l’inquiétude de la plus grande conscience épistémologique, ont été submergés par 

notre gourmandise. La rigueur ne dure qu’un instant. 

En guise d’exemple, je voudrai montrer un seul cas d’application de la « machine mythologique » 

et d’abord au cœur même d’un mythe de la machine. 

Dans un récent essai, qu’intègre son livre Il mito della macchina, Roberto Tessari4 propose 

de reconnaître dans l’aphorisme du futurisme de 1909, « une automobile de course est plus 

belle que la Victoire de Samotrace », la première ligne « d’un surprenant roman d’amour : le 

conte courtois d’un héros moderne fils de la Déesse-Usine, qui rend hommage au culte d’une 

nouvelle Dame [la machine] et compose pour elle des madrigaux passionnés ». L’amour du 

poète futuriste et de la machine, lesquels « semblent s’enfuir vers la forêt enchantée de l’Art 

et du Mythe », serait un amour coupable de lèse vassalité, et d’adultère, dans les rapports 

d’un système économique souverain du poète et de l’époux légitime de la machine. Un 

4 R. Tessari, Il mito della macchina. Letteratura e insdustria nel primo Novecento italiano, Mursia, Milano, 1973 
(en particulier les pages 211 sq, 222 sq, 264 sq ; Idem, Le futurisme et la machine : un mythe d’amour tristanique, 
in Europe, année liii (1975), n°551 (Les futuristes, p. 48-53).



365annexes

système économique - le roi Marc, une machine-Iseult, un poète futuriste - Tristan, pour 

suivre l’interprétation de Tessari. Il note cependant, que la vénération des futuristes pour 

la machine, au lieu de rompre avec une tradition littéraire séculaire, retombe «dans le plus 

caractéristique des lieux communs de l’érotisme occidental » : le mythe de Tristan. « Marinetti 

et ses disciples ne sont pas les apôtres d’une dimension humaine révolutionnaire, mais les 

épigones d’une culture bourgeoise européenne qui, en affirmant de préférence, sous forme de 

mythologie érotique ses différents niveaux de conscience des contradictions historiques, joue 

constamment ses chances sur l’antithèse entre Éros et Agapé, passion manichéenne et mariage 

catholique… » Là où elle devient Yseult, la machine apparemment sauve l’homme moderne 

de l’enfer économique ; mais en réalité toutes les vertus dont la machine-Iseult est dépositaire 

dans le roman courtois futuriste coïncident avec les « valeurs les plus chères à chaque système 

capitaliste ». Ces matériaux mythologiques peuvent seulement tromper, feindre une séparation 

entre machine et système économique : « l’histoire et le mythe (offensés, l’une par l’outrance 

de l’idéalisme, l’autre par la grossière destitution de l’idole féminine) se vengent des futuristes 

en décevant toutes leurs velléités révolutionnaires et en les entraînant dans les plus obscures 

implications de la logique industrielle bourgeoise et de l’archétype tristanique  ». Nous 

aurions ainsi, non seulement, les ornements de l’âme « vulgairement “tristanique” » du petit-

bourgeois moderne (sentimentalisme et « luxure » frustrée) dans le culte de l’automobile et de 

la motocyclette, mais aussi l’apparition de cette tonalité du manichéisme et de la religion de 

la mort (horreur de la dame symbole de la terre/nature, et sa substitution d’avec la machine ; 

souffrance dans le cycle de naissance et de mort qui emprisonne « l’esprit » ; culte des armes 

et de la guerre), que Tessari, à la suite de Denis de Rougemont, déclarait présents dans les 

rapports entre mythe tristanique et les hérésies du Moyen-Âge. 

Mais, pour celui qui voudrait reconnaître au modèle «  machine mythologique  », ce soit-

disant manichéisme des matériaux mythologiques du moyen-âge et du futurisme, change 

immédiatement de physionomie. Si on considère la genèse du roman courtois futuriste et ses 

interprétations, très incertaines, de Denis de Rougemont, comme production de la machine 

mythologique, les murs impénétrables qui scellent le moteur immobile de la machine 

surgissent et obligent à garder à proximité les produits, le producteur, et non les mouvements 

plus mystérieux et incertains du supposé producteur lointain, mais ceux explicites du 

producteur immédiat. Non pas le mythe de l’archétype, non prévisible ni dans son existence, 

ni dans sa non-existence et qu’on peut tranquillement mettre entre parenthèse ou identifier 

avec le vide, mais les liaisons opérantes de la machine mythologique. Les éléments de ces 

mythes d’amour du moyen-âge qui conduisirent Denis de Rougemont à lier ces « mythes » 



366

avec le manichéisme, sont les produits d’une cuisine non pas médiévale, mais moyenâgeuse. 

Ce sont des aliments préparés sur la table du laboratoire philologique du xix° siècle, selon la 

recette de la machine mythologique. Les pages d’un grand chef comme Gaston Paris nous 

permettent d’étudier in flagranti ces manipulations. Gaston Paris et ses illustres collègues 

goûtèrent les têtes et, des mythes, ils donnèrent une interprétation très savoureuse selon 

une recette bourgeoise, et manichéenne, parce que bourgeoise. Ils plongèrent les matériaux 

mythologiques dans le bouillon bouillant et ils restèrent fascinés par la couleur rouge des 

écrevisses. Voici ce que dit Gaston Paris  : «  cette épopée celtique, morte elle-même en 

créant sa postérité, n’a pas seulement charmé le moyen âge : la poésie moderne est encore 

imprégnée de son esprit et lui doit deux de ses éléments essentiels  : l’aventure et l’amour, 

c’est-à-dire la recherche du bonheur sous les deux formes de la supériorité individuelle et 

de la possession absolue d’un autre être5  ». Si on note bien «  supériorité individuelle  » et 

«  possession absolue  ». Le Moyen-Âge est très loin ; le bourgeois du xix° est très proche. 

Est très proche aussi l’expert en gastronomie. Gaston Paris a écrit : « cette épopée celtique, 

morte elle-même en créant sa postérité ». Je dirais : ces matériaux mythologiques, bien lavés, 

châtrés et plongés immédiatement dans l’eau bouillante sur le fourneau : sûr qu’ils ne sont 

plus vivants mais qu’ils ont encore la couleur de la boue, alors maintenant, plongés dans 

l’ardeur de la recherche, ils devraient prendre une belle couleur, appétissante, de la vie. Ou du 

moins de la vie comestible : puisque qu’il ne s’agit pas toujours de la couleur rouge de la vie : 

bien souvent il s’agit seulement du rose de la « possession absolue d’un autre être » comme 

dans les feuilletons* qui n’apprécient pas la brutalité de cannibale. La machine mythologique 

fonctionne imperturbablement dans les plus insipides cabinets séparés* et dans les ténèbres 

d’une Histoire d’O. Ce sont des terriers et des salons, des villas et des manoirs. Il y a au centre 

de la machine mythologique, une chambre secrète : celle qui se trouve dans les rêves et qui 

probablement est vide. Les garçons qui, sans cesse, vont et viennent, de loin, avec des plateaux 

pleins, feignent de ne pas être autres que des garçons, alors qu’ils sont vraisemblablement des 

cuisiniers. Et quand nous disons « les mythes » au lieu « des matériaux mythologiques », nous 

feignons nous aussi de croire à ce piège. 

On peut se demander, maintenant, si la machine mythologique peut être vraiment utile, étant 

donné qu’elle nous impose un piège : piège auquel nous feignons de croire. Nous pourrions 

répondre : oui, il peut être utile comme modèle gnoséologique, car il transpose au niveau de 

ce piège mécanique, de ce piège fonctionnel et normatif, le piège que Karoly Kerényi appelait 

5 G. Paris, Tristan et Iseut, déjà publiée dans la Revue de Paris (1894), puis reprise in Poèmes et Légendes du 
Moyen-Âge, Société d’éditions artistiques, 1900, p. 120. 	



367annexes

la « technicisation du mythe ». Ainsi la machine mythologique livre entre nos mains, et en 

même temps, un modèle gnosélogique et un miroir de notre piège. Ambiguïté, certes. Mais 

devant cette accoutumance forcée du lecteur au langage de la gastronomie, il serait utile de 

rappeler qu’en français « ambigu » veut dire aussi « repas froid où l’on sert à la fois tous les 

mets et les desserts », repas dans lequel « les parfums, les couleurs et les sons se répondent ». 

Le lecteur pardonnera l’irruption de cet Ambigu comique dans un cadre scientifique qui est 

tant éloigné de la comédie. 



368

Annexe v

		  Bégayer. Le poétique est pervers, éditions Mix., 2006 p. 68. 

	 i. Bégayer signifie parler avec difficultés en répétant des syllabes plusieurs fois ; il supplante, 

en se confondant avec, le sens du verbe latin balbare (balbutier, bégayer, parler confusément).

	 Bégayer produit une énonciation discontinue qui ne suit pas le rythme logique (habituel 

et conventionnel) et qui n’est pas dans la mécanique logique du langage (efficacité et 

communication) : cela produit donc une parole et un espace discontinu, suspendu et accentué. 

	 Répéter un même segment (syllabe, voyelle, son, note, etc.) produit donc une discontinuité 

dans le langage et hache la parole, rompant ainsi la nécessaire (et désirée) fluidité propre à 

une communication réussie, et fait apparaître des déséquilibres dans le son et le sens de 

l’énoncé. Cette discontinuité opère un certain nombre de changements dans la nature même 

du langage. D’abord en rendant moins sûre, moins autoritaire et moins fixe l’énonciation, 

laissant la parole dans le suspens de son « en train de se dire »  : Georges Didi-Huberman 

l’a exprimé autrement (Gestes d’air et de pierre, p. 20, éditions de Minuit, 2005) : « […] la 

pensée ne prenait sens que du cheminement lui-même plutôt que de l’installation en un 

lieu et de sa clôture par le propriétaire. » L’enclos « Habiter, être mis en sûreté, veut dire : 

rester enclos (eingefreidet) dans ce qui est parent (in das Frye)  » (Martin Heidegger, Essais 

et conférences, p. 176, Gallimard, 1958), signifie ce qui est en propre au langage comme 

habitudes et usages, l’ordre normatif du langage et de ses codes. D’autre part, en rendant le 

langage littéralement moins pressé, moins rapide, bégayer produit des intervalles, des trous, 

des creux, des répétitions, des hoquets. La parole (la substance du contenu) prend dès lors 

sens, dans cette solution de continuité, avec les blancs, avec les silences, avec les trous, avec les 

répétitions. Enfin cette étonnante discontinuité fait perdre au langage son strict statut

énonciatif et lui donne alors celui de langage suspendu, celui d’accent et celui de geste.

	 Il faut encore entendre le bégaiement comme cette saisissante parole peu encline à suivre le 

rythme du langage mais prise du souffle haletant du désir : le hoquet, la pulsion, le saccadé, la 

pulsation, le heurté, le thymique (Georges Molinié, Hermès mutilé, p. 109, Champion, 2005 

et Georges Didi-Huberman, ibid. p. 37).

	 Bégayer suspend (épéchein) la parole et le sens pour celui qui parle comme pour celui 

qui écoute, obligeant à une attention très forte : on est suspendu à ce souffle entrecoupé qui 

entrecoupe le sens de l’énoncé. Cela produit littéralement un énoncé inspiré.



369annexes

	 L’énoncé, le dire, le vers et le sens suspendus, sont à la lettre la découverte de la poésie 

par Mallarmé : la langue qui s’interrompt, qui se rompt, qui rime, qui ne signifie pas ou qui 

sur-signifie, qui se com-plexifie. Et c’est en ce sens encore qu’il faut relire « Idée de la césure » 

de Giorgio Agamben (Idée de la prose, p. 25-27, Bourgois, 1998, voir aussi La fin du poème, 

p. 132, Circé, 2002) : « Le transport rythmique, qui donne au vers son élan, est vide, il n’est 

que le transport de lui-même. Et c’est ce vide que la césure pense et tient en suspens, en tant 

que parole pure, pendant le bref instant où s’arrête le cheval de la poésie. » Tout poématisé 

est alors bien ce bégaiement du réel dans le bégaiement des langages ; parce qu’il s’agit bien 

de cela, il faut « faire bégayer la langue en tant que telle », et Gilles Deleuze ajoute Critique et 

clinique, « Bégaya-t-il… », p. 135, éditions de Minuit, 1993 « Un langage affectif, intensif, et 

non plus une affection de celui qui parle ». Ce qui signifie très clairement que ce déplacement 

de la langue comme «  cheminement  » singulier, comme geste est le moyen de rendre au 

langage, dans la parole, cet aimable, cette mesure du troublant et du dilectoire. Faire en sorte 

que le langage se confonde, un temps, peut-être, à la parole, parce qu’il n’existe pas autrement 

que dans cet exercice strictement singulier (son usage maintenant, ses aises) :
Faire bégayer la langue  : est-ce possible sans la confondre avec la parole  ? Tout dépend plutôt de la 

manière dont on considère la langue : si l’on extrait celle-ci comme un système homogène en équilibre, 

ou proche de l’équilibre, défini par des termes et des rapports constants, il est évident que les déséquilibres 

ou les variations n’affecteront que les paroles (variations non-pertinentes du type intonations…). Mais 

si le système apparaît en perpétuel déséquilibre, en bifurcation, avec des termes dont chacun parcourt 

à son tour une zone de variation continue, alors la langue elle-même se met à vibrer, à bégayer, sans 

se confondre pourtant avec la parole qui n’assume jamais qu’une position variable parmi d’autres ou 

ne prend qu’une direction. Si la langue se confond avec la parole c’est seulement avec une parole très 

spéciale, parole poétique qui effectue toute la puissance de bifurcation et de variation, d’hétérogenèse et

de modulation propre à la langue. (Ibid., p. 136.)

	 Bégayer enfin accentue : accentue le langage, la parole, le dire, le sens, c’est-à-dire faire 

devenir le dire un désir, le lier dans la parole à celui qui le reçoit. Georges Didi-Huberman 

Gestes d’air et de pierre, p. 9, dit : « Accentuer les mots pour faire danser les manques et leur 

donner puissance, consistance de milieu en mouvement. Accentuer les manques pour faire 

danser les mots et leur donner puissance, consistance de corpsen mouvement. », c’est-à-dire 

faire en sorte que par ce bégaiement (les manques), le langage devienne un geste : comme 

événement, comme singularité, comme moment, comme aise. Faire bégayer la langue dans 

ce qui lui est si singulier, si propre, qu’il en advienne un geste  : un des exemples les plus 

frappants reste cette étonnante carte intitulée Gemelli adressée à 50 personnes en 1968 par 

Alighiero Boetti qui a ce moment-là devient Alighiero E Boetti.



370

	 On peut entrevoir encore d’une autre manière cette accentuation produite par les 

mécanismes du bégaiement. Si on observe la pièce Sequenza iii per voce femminile de Luciano 

Berio composée en 1965 pour Cathy Berberian, (Deutsche Grammophon, 1998) on 

remarque, dans cette pièce pour voix seule, que la polyphonie est non seulement suggérée 

(elle est bien sûr impossible) par un jeu d’interactions entre les composantes de la pièce, mais 

encore elle devient au sens propre un simple stylème : ce qui permet à l’intérieur de la pièce 

des sauts, des hoquets, des accentuations permanentes entre du bruit et du chant, entre du 

son et du musical. Ce saut incessant entre voix et signifié (stylèmes, sens, enjeux esthétiques, 

etc.) est proprement un bégaiement.

	 ii. Il s’agit maintenant de préciser quelques fondements sur les trois notions de répétitions, 

tautologie et bégaiement. Répéter c’est re-dire, faire une tautologie c’est re-dire la même chose 

mais en provoquant une surprise. Bégayer c’est dire différemment dans le discontinu, c’est-à-

dire provoquer un autre type de surprise, une autre attention. Si on examine dans le très beau 

monologue d’Ottavia de L’Incoronazione di Poppea de Claudio Monteverdi 1642, (Nikolaus 

Harnoncourt, Teldec, 1974, voir aussi le commentaire de Georges Didi-Huberman, Gestes 

d’air et de pierre, p. 45), le premier mot chanté soupiré Adio, on s’aperçoit qu’il est bien sûr 

répété mais surtout qu’il est comme bégayé (A-A-A-dio) suspendu et accentué.

	 iii. On doit s’efforcer de relire l’ensemble avec une visée éthique et comprendre le 

bégaiement comme un enjeu fondamentalement parodique. D’abord parce que le bégaiement 

est structurellement para-logique (à côte du dire). Si le bégaiement dit le langage même 

segmenté, suspendu, accentué (ce qui est à la lettre le para-logos et le para-odos) déformé, 

il est donc en tant que tel parodique. Il est la marque même du rire et en même temps de 

l’attention. Il est balbutiement, donc re-formulation de la langue. Il est donc parodie de la 

parole dans la langue (dans le langage). Il est parole parodiée et parodique dans le langage. 

	 Il est donc parodie du langage (comme tel, dans son ainsi). Il est donc parodie de l’ensemble 

du système langagier et grammatical (nomination, temporalité, énonciation, communication, 

efficacité). Il est donc ré-énonciation du langage et ré-énonciation confuse (dans les deux sens 

du terme) de ce langage, donc affective et effective. Il est alors le modèle même du linguistique 

dans cette énonciation surprenante parce que surgissante et dans cette énonciation attentive 

parce qu’ont été répétés des segments, des bouts asèmes. Il serait alors possible de faire une 

re-lecture anthropologique et éthique de l’art avec le bégaiement comme le modèle parodique 

le plus achevé (empiries d’arts) de la faute, du pouvoir et de l’histoire. En somme, il faut 



371annexes

entendre ce bégaiement comme notre propre inconfort (mal-aise) dans la langue et dans les 

langages : faire bégayer notre langue c’est nous donner une raison d’ostranenie, autrement 

dit d’exterritorialité et de « dé-paysement » (ne plus être enclos) d’abord pour être comme un 

étranger dans sa propre langue et pour se réapproprier la discontinuité du réel. Les exemples 

sont nombreux et parmi les plus frappants citons Orion aveugle de Claude Simon (1970), La 

divine comédie de Dante Alighieri (1321), Noô de Stefan Wul (1977), Passion de Jean-Luc 

Godard (1982) ou encore A-Ronne de Luciano Berio (1975) et l’hallucinant bégaiement de 

l’ange du diable dans un des derniers sonnets de Pier Paolo Pasolini 1975, « Postilla in versi » 

in Lettere luterane (Einaudi, 2003, trad. de l’auteur) :
Papa, nous avons vu l’Ange du Diable

qui bégayait comme le Nonce des Innocents,

bégayait. « Ga, ga, gamin – dit-il –

dddddebout ! qu’a-a-a-attends-tu ?

Tu, tu, tu, tu, dois faire la grève ! Fais !

Dede-demain à doudou-douze heures tu, tu, tu, dois

croiserlesbras ! Le Didi-diable m’a ordonné

de-de, de, de le dire. M-marre de la tolérance, au ddddiable !

M-marre de la p-permissivité : vousdevezprétendre

oooooo-obéir comme vos ppppp-papas ! »

Papa, marre de l’Hédonisme, nous voulons

L’Agapè, marre du bien, nous voulons

les chaînes… Le bâton, papa, le bâton,

papa s’il te plait, au moins un peu, le bâton !

	 On peut tenter une relecture intégrale. En 1968 Pier Paolo Pasolini réalise Teorema qu’il 

est alors possible d’interpréter comme la lecture bégayante de l’histoire qui bégaie : la couleur 

arrive en même temps qu’arrive le télégramme où est écrit « arrivo domani », puis plan suivant, 

la soirée, il est là au fond et une amie demande à la fille de la maison « – Who’s that boy ? – A 

boy. » Et voilà ça se répète et ça bégaie (dans le langage, dans le geste, dans l’histoire). Teorema 

serait, possiblement, la démonstration que l’histoire, comme politique, bégaie (l’attente) 

en faisant et re-produisant des classes de petits-bourgeois qui re-produisent comme modèle 

historique la faute (tragique et comique) et qui re-produisent comme modèle psychologique 

la schizé, c’est-à-dire la fabrication des systèmes métaphoriques et symboliques. 

	 Tout bégaie sauf à assumer de ne pas le considérer.





373

Bibliographie

	 Bibliographie des ouvrages théoriques

AA. VV., Stoïcorum Veterum Fragmenta (S.V.F.), édi. par Hans Friedrich von Arnim, 4 vol. 

Leipzig, 1903-1924 & Stoici antichi, tutti i frammenti (seondo la raccolta di Hans von 

Armim), trad. Roberto Radiche, Milan, Bompiani, 2002

AA.VV., Art conceptuel, une entologie (sous la direction de G. Herrmann, F. Reymond & F. 

Vallos), éditions Mix., 2008

AA.VV., Digeste, in Corpus iuris civilis, www.intratext.com/X/LAT0866.HTM

AA.VV., La Bible, Bayard, 2001

AA.VV., Les apophtegmes des Pères, 3 vol., trad. Jean-Claude Guy, Cerf, 1993-2005

Adorno, Theodor W. Adorno, 

Dialectique négative, trad. du Collège de Philosphie, Payot, 1978-2003

Notes sur la littérature, trad. S. Muller, Flammarion, 1984

L’art et les arts, trad. col., Desclée de Brouwer, 2002

Théorie esthétique, trad. M. Jimenez, Klincksieck, 2004

Adorno, Theodor W. Adorno & Horhkeimer, Max Horhkeimer, 

	 La dialectique de la raison, trad. Éliane Kaufholz, Paris, Gallimard, 1974

Agamben, Giorgio Agamben, 

La communauté qui vient, trad. M. Raiola, Seuil, 1990

Stanze, trad. Y. Hersant, Payot Rivages, 1994

Moyen sans fins, notes sur la politique, Payot Rivages, 1995-2002

L’Homme sans contenu, trad. C. Walter, Circé, 1996

Le temps qui reste, trad. J. Revel, Payot Rivage, 2000

État d’exception, Homo Sacer, ii, 1, trad. J. Gayraud, Seuil, 2003

Image et mémoire, trad. col., Desclée de Brouwer, 2004 & Ninfe, Turin Bollati 

Boringhieri, 2007

Profanations, trad. M. Rueff, Rivages, 2005 

La puissance de la pensée, trad. J. Gayraud & M. Rueff, Payot Rivages, 2006

Il regno e la gloria, Neri Pozza, Vicenza, 2007 & Le règne et la gloire, Homo sacer, ii, 2, 

trad. J. Gayraud & M. Rueff, Seuil, 2008 



374

Qu’est-ce que le contemporain ?, trad. M. Rueff, Payot Rivages, 2008

Signatura rerum (sur la méthode), trad, J. Gayraud, Vrin, 2008

Nudités, trad. M. Rueff, Rivages, 2009

Le sacrement du langage, archéologie du serment, Homo sacer ii, 3 , trad. J. Gayraud, Vrin, 

2009

Alferi, Pierre Alferi, 

Guillaume d’Ockham, le singulier, les éditions de Minuit, 1989

Thomas d’Aquin, 

Sententia libri Ethicorum, in Opera Omnia, edita cura et studio Fratrum Praedicatorum, 

t. xlvii, Cerf, 1969 & http://www.corpusthomisticum.org/

Aristote 

Catégories, trad. F. Ildefonse & J. Lallot, Seuil 2000 & Catégories de l’interprétation 

(Organon i & ii) trad. J. Tricot, librairie philosophique Vrin, 2008

Seconds analytiques, trad. P. Pellegrin, Flammarion, 2005

Physique, trad. A. Stevens, Vrin, 1999-2008

De Anima, texte et trad. Edmond Barbotin, Les Belles Lettres, 2001

Métaphysique i & ii, texte et trad. Jules Tricot, librairie philisophique Vrin, 2007

Éthique à Eudème, trad. Vianney Décarie, librairie philosophique Vrin, 1978 

Éthique à Nicomaque, trad. Jules Tricot, librairie philosophique Vrin, 1990

La politique, texte et trad. Jules Tricot, librairie philosophique Vrin, 1995

La poétique, texte et trad. Barbara Gernez, Les Belles Lettres, 2002

La rhétorique, texte et trad. Médéric Dufour, Gallimard, 1998

Audi, Paul Audi, 

Jubiler, Bourgois, 2009

Créer, Verdier, 2010

Augustin d’Hippone, 

De civitate Dei contra paganos, www.augustinus.it/latino/cdd/index2.htm

Bachofen, Johann Jakob Bachofen,

Versuch über die Gräbersymbolik der Alten, Basel, Bahnmaier’s Buchhandlung 1859

Barthes, Roland Barthes, 

Le bruissement de la langue, Seuil, 1984

Le neutre, Cours au Collège de France, 1977-1978, texte établi par Thomas Clerc, 

Seuil, 2002

Bégout, Bruce Bégout, 



375

	 Le phénomène et son ombre, Les Éditions de la Transparences, 2008

Belhaj Kacem, Medhi Belhaj Kacem

Inesthétique & minésis, Lignes, 2010

Benjamin, Walter Benjamin, 

Origine du drame baroque allemand, 1925, trad. Sybille Muller, Flammarion, 1974

Écrits français, Paris Gallimard, 1991

Œuvres, trad. divers, Gallimard, 2000

Paris capitale du xix° siècle, trad. J. Lacoste, Cerf, 2006

Benveniste, Émile Benveniste, 

	 Le vocabulaire des institutions indo-européennes, les éditions de Minuit 1969

Bloch, Ernst Bloch,

L’esprit de l’utopie, trad., A.-M. Lang & C. Piron-Audard, Gallimard, 1977

Boileau, Nicolas Boileau, 

Œuvres diverses, Denys Thierry, 1674

Broxton Onians, Richard Broxton Onians, 

Les origines de la pensée europénne (Sur le corps, l’esprit, l’âme, le monde et le destin), trad. B. 

Cassin, A. Debru, M. Narcy, Seuil 1999 

Caillois, Roger Caillois, 

« Le sacré de transgression : théorie de la fête », in L’homme et le sacré, Leroux-PUF, 

1939 et in Œuvres, Paris, Gallimard, 2008

Cauquelin, Anne Cauquelin, 

Fréquenter les incorporels, Puf, 2006

Compagnon, Antoine Compagnon, 

Le démon de la théorie, Points, 1998-2001

Dante Alighieri

Convivio, Rizzoli, 1993

Daremberg, Charles Daremberg et al., 

	 Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, t. ii, vol. 2, Paris, Hachette, 1919

Démétrios de Phalère, 

Péri Herménéias (Du style), trad. P. Chiron, Belles lettres, 1993

Denys d’Halicarnasse, 

	 Opuscules rhétoriques, texte et trad, G. Aujac, t. 1, Belles lettres, 1993

Derrida, Jacques Derrida, 

L’écriture de la différence, Seuil, 1967



376

De la grammatologie, éditions de Minuit, 1967

La dissémination, Seuil, 1972

Marges de la philosophie, éd. de Minuit, 1998

Deleuze, Gilles Deleuze, 

	 L’image-mouvement, éditions de Minuit, 1983

	 Critique et clinique, éditions de Minuit, 1993 

Didi-Huberman, Georges Didi-Huberman, 

Phasmes, éditions de Minuit, 1998

Devant le temps, éditions de Minuit, 2000

La survivance des lucioles, éditions de Minuit, 2009

Dumézil, Georges Dumézil, 

Le moyne dedans Varenne – Sotie nostradamique, Gallimard, 1984

Mythe et épopée, Paris, Gallimard, 1995

Eco, Umberto Eco et al., 

Interprétation et surinterprétation, Puf 2001

Épictète, 

Entretiens, trad. J. Souilhé, Gallimard, 1983

Erhmann, Sabine Erhmann, 

Laisser voir  : contemplation et photographie, thèse sous la direction de Pierre-Damien 

Huyghe, Paris-Sorbonne (Paris i), 2007

Festus, Sextus Pompeius Festus, 

De significatione verborum, trad. A. Savagner, Panckoucke, 1846

Foucault, Michel Foucault, 

Archéologie du savoir, Gallimard, 1969

Herméneutique du sujet, Gallimard, 2001

Le courage de la vérité, Gallimard, 2009

Fronto, Marcus Cornelius Fronto, 

Correspondances, trad. P. Fleury, Les Belles Lettres, 2003 & Éloge de la négligence, trad. 

N. Waquet, Payot & Rivages, 2007

Genette, Gérard Genette, 

Palimpsest, la littérature au second degré, Seuil, 1982

Ginzburg, Carlo Ginzburg, 

Miti emblemi spie, Einaudi, Turin, 1986

Guillaume, Gustave Guillaume, 



377

	 Temps et verbe. Théorie des aspects, des modes et des temps, Champion, 1970 

	 Langage et science du langage, Nizet et Presses de l’Université de Laval, 1994

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich Hegel, 

			  Phénoménologie de l’esprit, (1806-1807), t.1, trad. J. Hyppolite, éd. Aubier Montaigne, 1941

			  Encyclopédie des sciences philosophiques, trad. B. Bourgeois, Vrin, 1970

Heidegger, Martin Heidegger, 

Essais et conférences, trad. A. Préau, Gallimard, 1958

Approche de Hölderlin, trad. H. Corbin, M. Deguy, F. Fédier & J. Launay, Gallimard, 1962

Nietzsche i, trad. Pierre Klossowki, Gallimard, 1971

Être et temps, trad. F. Vezin, Gallimard, 1986

Les concepts fondamentaux de la métaphysique, trad. D. Panis, Gallimard, 1992

Chemins qui ne mènent nulle part, trad. W. Brokmeier, 1962-2006

La logique comme question en quête de la pleine essence du langage, trad. F. Bernard, 

Gallimard, 2008

Hénaff, Marcel Hénaff, 

Le prix de la vérité, Seuil, 2002 

Hjelmslev, Louis Hjelmslev, 

	 Prolégomènes à une théorie du langage, les éditions de Minuit, 1968-1971

Hirsch, Eric Donald Hirsch, 

Validity of Interpretation, Yale U.P. 1967

Hermès Trismégiste, 

Corpus hermeticum, t. 1 : Poimandrès, texte et trad. A.D. Nock et A.J. Festugière, Belles 

lettres, 2002 & Corpus hermeticum, a cura di Ilaria Ramelli, Milan, Bompiani, 2005 

Hölderlin, Friedrich Hölderlin, 

Sämtliche Werke, (dite « édition de Stuttgart  »), éditée par F. Beißner, et A. Beck. 8 

volumes, Stuttgart, Kohlhammer, 1983-1985

Œuvre poétique complète, trad. F. Garrigue, La Différence, 2005 et Œuvres, trad. P. 

Jaccottet, Gallimard, 2007 

Horhkeimer, Max Horhkeimer & Adorno, Theodor W. Adorno, 

	 La dialectique de la raison, trad. Éliane Kaufholz, Gallimard, 1974

Hutcheon, Linda Hutcheon, 

A Theory of Parody: The Teachings of Twentieth-Century Art Forms, Uni. of Illinois Press, 2001

Huizinga, Johan Huizinga, 

Homo ludens, Gallimard, 1951



378

Huyghe, Pierre-Damien Huyghe, 

Le différend esthétique, Circé, 2004

Éloge de l’aspect, éditions Mix., 2006

Faire place, éditions Mix., 2006-2009

Modernes sans modernité, Lignes, 2009

Jesi, Furio Jesi, 

« Simbolo e silenzio » in Arte oggi, anno viii, n° 28, 1966 et Letteratura e mito, Turin 

Einaudi, 2002

Materiali mitologici (Mito e antropologia nella cultura mitteleuropa), Turin, Einaudi, 

1979-2001

« Rilke, Elegie di Duino. Scheda introduttiva » in Cultura tedesca, 12, 1999

Letteratura e mito, Turin, Einaudi, 1968 et 2002

La fête et la machine mythologique, trad. Fabien Vallos, Paris, éditions Mix., 2008

Spartakus, Simbologia della rivolta, Turin, Bollati Boringhieri, 2000, (chapitre i en 

français, « Suspension du temps historique », revue MIR, n°2, trad. F. Vallos)

Jünger, Ernst Jünger, 

	 Approches, drogues et ivresse, trad. H. Plard, Gallimard, 1973

Kant, Emmanuel Kant, 

Critique de la faculté de jugement, 1790, in Œuvres, Gallimard, 1989

Kerényi, Karoly Kerényi, 

	 La religione antica nelle sue linee fondamentali, Rome, Astrolabio, 1950

	 (avec Carl Gustav Jung) Introduction à l’essence de la mythologie, Paris, Payot, 2001

	 Nel labirinto, Turin, Bollati Boringhieri, 1983, 

	 Miti e misteri, Bollati Boringhieri, 2000

Kerényi, Karoly Kerényi & Jesi, Furio Jesi, 

	 Demone e mito. Carteggio (1964-1968), Macerata, Quodlibet, 1999

Kumagai, Kensuke Kumagai, 

	 La « Fête » chez Stéphane Mallarmé, Th. Paris iv Sorbonne, 2006

Lacoue-Labarthe, Philippe Lacoue-Labarthe,	  

	 La poésie comme expérience, Bourgois, 1986

Lafargue, Paul Lafargue, 

Le droit à la paresse, éd. Alia, 1999

Latour, Bruno Latour, 

Nous n’avons jamais été modernes, La découverte, 2005



379

Lessing, Theodor Lessing, 

Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen (1919), München, Matthes & Seitz, 1993

Luther, Martin Luther, 

Œuvres, trad. col, Gallimard, 1999

Marx, Karl Marx, 

Thèses sur Feuerbach, in Œuvres, éd. de M. Rubel, Gallimard, 2007

Le capital, édition de Maximilien Rubel, Gallimard, 2008

Mate, Reyes Mate, 

Minuit dans l’histoire, trad. Aurélien Talbot, éditions Mix. 2009

Mauss, Marcel Mauss, 

Sociologie et anthropologie, Puf, 1950-2006

Molinié, Georges Molinié, 

Dictionnaire de rhétorique, Lgf, 1997 

Sémiostylistique - L’effet de l’art, Puf, 1998

Hermès mutilé, Vers une herméneutique matérielle, Champion, 2006

Mondzain, Marie-José Mondzain, 

	 Image, icône, économie, Seuil, 1996

Monti, Vincenzo Monti, 

Proposta di alcune correzioni ed aggiungere al Vocabulario della Crusca, Milano, Antonio 

Fontana, 1829

Muret, Pierre Muret, 

	 Traité des festins, éd. Guillaume Desprez, 1682

Nancy, Jean-Luc Nancy, 

L’« il y a » du rapport sexuel, Galilée, 2001

Déconstruction du christianisme, 1, La déclosion, Galilée, 2005

Déconstruction du christianisme, 2, L’adoration, Galilée, 2010

Nicéphore le Patriarche, 

Antirrhétiques, trad. Marie-José Mondzain, Kincksieck, 1990

Nietzsche, Friedrich Nietzsche, 

La naissance de la tragédie (1872), in Œuvres Philosophiques, Gallimard, 2000

Le gai savoir (1882), in Œuvres Philosophiques, Gallimard, 2000

Le crépuscule des dieux (1889), in Œuvres Philosophiques, Gallimard, 2000

Volonté de puissance, in Œuvres Philosophiques, Gallimard, 2000

Paul 



380

Épitre aux Romains, Épitres aux Corinthiens & Épitre aux Philippiens

Pétrone, Caius Petronius Arbiter,

Le Satyricon, trad. Olivier Sers, Les Belles Lettres, 2001

Plutarque, 

Vies, trad. R. Flacelière, E. Chambry, Les Belles Lettres, 2003

Philodème de Gadara, 

Peri parrèsias (On frank criticism), édité par D. Konstan, D. Clay, C. Glad, J. Thom & 

J. Ware, SBL, Scholar Press, Atlanta, Georgia, 2007

Platon, 

Ménon, in Œuvres complètes, trad. A. Choiset, tome ii, Les Belles Lettres 1996

Phédon, in Œuvres complètes, trad. L. Robin, tome iv, Les Belles Lettres 1936

Le banquet, trad. P. Vicaire, Les Belles Lettres, 2010

La République, in Œuvres complètes, trad. E. Chambry, t. vi et vii, Les Belles Lettres 2003

Parménide, in Œuvres complètes, trad. A. Diès, tome viii, Les Belles Lettres 2003

Porphyre, 

Introduction aux Catégories, éd. par Busse  : In Aristotelis Categorias expositio per 

interrogationem et responsionem, coll. CAG, Berlin, t. iv, 1, 1887

Pseudo-Longin, 

Du sublime, trad. Jackie Pigeaud, Rivages, 1991-1993

Queneau, Raymond Queneau, 

	 préface à Bouvard et Pécuchet de Gustave Flaubert, Gallimard, 1999

Quignard, Pascal Quignard,

Rhétorique spéculative, Gallimard, 1995

Quincey, Thomas de Quincey, 

	 Les confessions d’un mangeur d’opium anglais, trad. P. Leyris, Gallimard, 1962-1990

Quintilien, Marcus Fabius Quintilianus 

De l’institution oratoire, trad. Jean Cousin, Les belles lettres, 1975-1980

Ronell, Avital Ronell, 

Telephone book (Technologie, schizophrénie et langue électrique), trad. Daniel Loayza, 

Bayard, 2006

Addict, trad. Daniel Loayza, Bayard, 2009

Roubaud, Jacques Roubaud, 

La fleur inverse, Belles lettres, 2009

Rousseau, Jean-Jacques Rousseau, 



381

Œuvres complètes, Gallimard, 1995 

Saint Girons, Baldine Saint Girons, 

Le sublime, Desjonquères, 2005

Sangsue, Daniel Sangsue, 

La relation parodique, Corti, 2007

Schleiermacher, Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, 

			  L’Herméneutique générale, 1809-1810, trad. Christian Berner, cerf/pul, 1987

Sextus Empiricus, 

			  Esquisses Pyrrhoniennes, trad. P. Pellegrin, Seuil 1997

Spinoza, Baruch Spinoza, 

Éthique, trad. Bernard Pautrat, Seuil, 1988-1999

Starobinski, Jean Starobinski, 

Jean-Jacques Rousseau : la transparence et l’obstacle, Gallimard, 1971

Stirner, Max Stirner, 

L’unique et sa propriété, Labor, 2006

Théon, Ælius Théon, 

	 Progymnasmata, trad. M. Patillon et G. Bolognesi, Les belles lettres, 1997

Vallos, Fabien Vallos, 

Le poétique est pervers, Paris, éditions Mix., 2006

« Or le verbe photographier (la contemplation comme mesure du désœuvrement) », in 

Infra Mince, n°4, Arles, Actes Sud - École nationale supérieure de photographie, 2008

Vallos, Fabien Vallos & Baboni Schilingi, Jacopo Baboni Schilingi, 

	 Six modèles d’analyse herméneutique, éditions Mix., 2008

Varron, Marcus Terentius Varro, 

De lingua latina, trad. P. Flobert, Les Belles Lettres, 1985

Warburg, Aby Warburg, 

Arte e astrologia nel palazzo Schifanoja di Ferrara, Abscondita, 2006 

Essais florentins, trad., Sybille Muller, Klincksieck, 2003

Weber, Max Weber, 

L’éthique protestante et l’esprit du capitalisme, trad. J.-P. Grossein, Gallimard, 2003

Whitehead, Alfred North Whitehead, 

	 Le concept de nature, trad. J. Douchement, Paris, Vrin, 2006

Zima, Pierre V. Zima, 

Critique littéraire et esthétique, L’harmattan, 2004



382

	 Bibliographie des œuvres

Baudelaire, Charles Baudelaire, 

Œuvres, Paris , Bibliothèque de la Pléïade, 1956

Beccaffumi, Domenico Beccaffumi, 

Annonciation (1546, Sarteano) & catalogue raisonné (Pascale Dubus), Adam Biro, 2000

Cadiot, Olivier Cadiot, 

Futur, ancien, fugitif, P.O.L, 1993

Un nid pour quoi faire, p. P.O.L, 2007

Colonna, Francesco Colonna, 

Hypnerotomachia Polifili, Milano, Adelphi edizioni, 1994, (Le songe de Poliphile), trad. 

J. Martin, Imprimerie nationale, 1994, Bibliothèque municipale d’Auxerre, 2000

Cossa, Francesco del Cossa, 

	 fresques du Salone dei mesi (1470-1472), Palazzo Schifanoia, Ferrarra

Deller, Jeremy Deller, 

D’une révolution à l’autre, exposition, Palais de Tokyo et Folk Archive, catalogue 

d’exposition, BookWorks, 2008.

Farkas, Jean-Baptiste Farkas, 

Des modes d’emploi et des passages à l’acte, éditions Mix., 2010 

Flaubert, Gustave Flaubert, 

	 Madame Bovary (1856), in Œuvres, Gallimard, 2007

Hocquard, Emmanuel Hocquard, 

ma haie, P.O.L, 2001

L’Invention du verre, P.O.L, 2003

Conditions de lumière, P.O.L, 2007

Une grammaire à Tanger, Spectre familier, Cipm, 2007

	 Méditations philosophiques sur l’idée simple de nudité, P.O.L, 2009

Huyghe, Pierre Huyghe, 

Celebration park, catalogue d’exposition, Paris musées, 2006

Kinmont, Ben Kinmont, 

http://benkinmont.com

Prospectus 1988-2002 – Thirty-one works, Presses du réel, 2002

Landi, Stefano Landi, 

La morte d’Orfeo (1618), dir. Françoise Lasserre, Akadêmia, 2007



383

Liron, Yannick Liron, 

	 L’annonciation, P.O.L, 2004

Lowry, Malcolm Lowry, 

Au-dessous du volcan, trad. col., Gallimard, 1973

Mallarmé, Stéphane Mallarmé, 

Œuvres complètes, Gallimard, 1945-2003

Melville, Herman Melville

Bartleby the scrivener, trad. Pierre Leyris, Gallimard, 2003

Morante, Elsa Morante,

L’isola di Arturo, Giulio Einaudi editore, 1957

L’île d’Arthur, trad. M. Arnaud, Gallimard, 1963

Musil, Robert Musil, 

Der Mann ohne Eigenschaften Hamburg, Rowohlt Verlag 1995 & L’homme sans qualité, 

trad. Philippe Jacottet, Seuil, 1956

Pasolini, Pier-Paolo Pasolini, 

	 Lettere luterane, Einaudi, 1994 & Lettres luthériennes, Seuil, 2000. 

	T eorema, (avec Terence Stamp et Silvana Mangago), film, 1968.

Pontormo, Jacopo da Pontormo, 

	 journal (1554-1557), trad. Fabien Vallos, éd. Mix., 2006-2008.

Proust, Marcel Proust, 

À la recherche du temps perdu, Gallimard, 1988

Rilke, Rainer Maria Rilke, 

	 Élégies de Duino, trad. J.-P. Lefebvre & M. Regnaut, Gallimard, 1994

Schütz, Heinrich Schütz, 

	 Symphoniæ sacræ (1647), dir. Benoit Haller, La chapelle rhénane, K617, 2004

Simon, Claude Simon, 

La route des Flandres, éd. de Minuit, 1982

Sterne, Laurence Sterne, 

Vie et opinions de Tristam Shandy, gentilhomme (1760), trad. G. Jouvet, Tristram, 2004

Valéry, Paul Valéry,

	 Œuvres, Gallimard, 1960



384

	 Répertoire des sites

www.perseus.tufts.edu/hopper/

www.intratext.com/

www.univ-paris8.fr

www.augustinus.it/latino/

www.corpusthomisticum.org/

http://atilf.atilf.fr/tlf.htm

www.lexilogos.com/

http://books.google.fr/books

http://gallica.bnf.fr/

www.wga.hu/



385

Index nominum

Les chiffres en romain renvoient au corps du texte, ceux en 
italique aux notes et ceux entre cochets aux annexes. 

Achille : 93

Theodor W. Adorno : 18, 20, 22, 35, 70, 90, 

111, 137, 138, 215, 219, 236, 239-241, 243, 

245, 248, 274-275, 277, 279-283, 285-286, 

290-291, 333, 334, 337

Giorgio Agamben : 30, 31, 32, 37, 41, 49, 55, 

56, 60, 61, 65, 70, 71, 73, 74, 91, 103-104, 

107, 108, 112, 113, 116, 118-120, 124-125, 

128, 131, 132, 133, 137, 146-147, 149-150, 

152, 155, 157, 159, 163-165, 167, 169, 171, 

173, 175, 177-178, 180, 193, 194, 199-200, 

205, 209, 211, 212, 213, 220, 223, 23-235, 240, 

242, 253, 257, 258, 259-261, 263, 264, 272, 

273, 276, 277, 285, 290, 292, 295, 296, 299, 

301, 308, 314-315, 319, 324, 326-328, 330, 

333, [369]

Vincenzo Agnetti : 293-294

Athanasius d’Alexandrie : 128

Pierre Alferi : 56

Argos : 120, 155, 333

Aristote : 35, 48-50, 52-54, 58-59, 66, 71, 

94, 112-113, 117, 120, 125, 128, 130, 132, 

157, 159-163, 164, 166, 168, 177, 181-183, 

184, 185-188, 189, 224, 227-228, 232, 241, 

247, 255, 257-258, 263, 266-269, 271-272, 

277, 279, 283, 296, 304, 310-311, 313, 314, 

324, 327-330, 332, 334, [359]

Art & Language (Ian Burn & Mel Ramsden) : 

293

Augustin d’Ippone : 162

Jacopo Baboni Schilingi : 50, 251

Johan Jacob Bachofen : 15

Roland Barthes  : 16, 30, 31, 32, 56, 59, 

113, 115-116, 136, 158, 167, 208, 253, 256, 

265, 291, 294, 327-328

Charles Baudelaire : 23

Domenico Beccaffumi : 35

Mehdi Belhaj Kacem : 241

Domenico Belli : 231

Walter Benjamin : 22, 30, 36, 39, 40, 61-

62, 70, 71, 77, 93, 97, 100, 106, 107-108, 

109-110, 111, 116, 120, 124, 129, 131, 136, 

137-141, 154, 159, 171-172, 174, 181, 193, 

195, 201-204, 213, 215, 220, 223, 235-236, 

242, 244, 247, 253, 259, 265-266, 270, 273, 

274-281, 283, 290, 295-297, 299, 300, 302, 

308, 323-325, 328, 330-331, 334, 336-337, 

339

Émile Benveniste : 55

Cathy Berberian : [370]

Luciano Berio : [370]

Laura Betti : 209

Alighiero E Boetti : [370]

Nicolas Boileau : 129

Ernst Bloch : 191



386

Borso d’Este : 218, 219

Agnolo Bronzino : 90

Victor Burgin : 293

Giulio Caccini : 231

Olivier Cadiot : 102-103, 116

Roger Caillois : 17-20

François de Callières : 155

Renaud Camus : 291

Giuseppe Capecelatro : 20

Anne Cauquelin : 37

François René de Chateaubriand : 18

Christ (Messie) : 61, 170-171, 178, 180, 229, 

230

Chrysippe de Soles : 130

Jean Chrysostome : 194

Antoine Compagnon : 136, 137

Francesco Del Cossa : 218

Cosme i de Medeci : 89, 90

Criton : 310

Andres José Cruz : 209

Dante Aliguieri : 104, 116, 180, [373]

Charles Victor Daremberg : 26

Ninetto Davoli : 209

Gilles Deleuze : 273, 289, [371]

Jeremy Deller : 96, 116, 306-307

Démétrios de Phalère : 207, 232, 309

Jacques Derrida : 88-89, 322, 325

Georges Didi-Huberman : 70, 73, 107, 300

Dionysos : 206, 231, 243

Jacques-Antoine Dulaure : [20]

Georges Dumézil : 27, 33, 177, 310

Hugo Eberlein : [358]

Friedriech Ebert : [348-350]

Umberto Eco : 75, 136

Sextus Empiricus : 59, 166-167

Épictète : 114, 275

Sabine Erhmann : 183

Auguste Escoffier : [363]

Évagre le Pontique : 109

Ézéchiel : 210

Patricia Falguières : 277, 291

Jean-Baptiste Farkas : 122

Felix Fénéon : 122

Sextus Pompeius Festus : 26

Gustave Flaubert : 93, 237

Massimo Firpo : 90

Michel Foucault : 15, 16, 25, 28, 29, 36, 42,  

57, 115, 117, 134, 147, 178, 211, 212, 230, 239, 

269, 276, 290, 292, 294, 300, 309, 310, 311, 

314, 322, 326, 336

Marcus Cornelius Fronto : 289, 313

Jérémie Gaulin : 287

Arnold Gennep : 20

Gérard Genette : 211

Evaristo Gherardi : 155

Carlo Ginzburg : 92

Matthieu Giralt : 277

Massimo Girotti : 209

Jean-Luc Godard : [371]

Dan Graham : 293

Gustave Guillaume : 22, 173-174, 195, 226, 

301, 328

Joseph Haekel : 20

Ed Hall : 306

Denys d’Halicarnasse : 129, 232-233

Nikolaus Harnoncourt : [370]

Georg Wilhelm Friedrich Hegel : 190, 195, 

258, 303, 325, 330



387

Martin Heidegger : 22, 35, 48, 59, 62, 64, 

92, 108, 125, 132, 147-148, 151, 154, 164, 

174, 175, 203, 206, 216-218, 220-223, 225-

229, 235, 237, 238, 241, 244-247, 274, 275, 

285-287, 304, 310, 312, 327, 328, 332-334, 

336, [368]

Marcel Hénaff : 67, 261

Hermès : 48 (Trismégiste), 305 (Occupo), 333 

Hermès Trismégiste : (48)

Gauthier Herrmann : 291

Eric Donald Hirsch : 137

Louis Hjelmslev : 78, 254

Emmanuel Hocquard  : 116-119, 140, 268, 

273, 337

Friedrich Hölderlin  : 164, 236, 274, 275, 

277, 278, 280-283, 297

Homère : 93

Max Horkheimer : 18, 20

Johan Huizinga : 20

Linda Hutcheon : 211

Pierre Huyghe : 192, 307

Pierre-Damien Huyghe  : 88, 108, 115, 128, 

132, 133-135, 148, 154, 165, 187, 189, 237, 

277, 285-286, 302, 322, 324-325, 337

Jean xxii : 240

Furio Jesi : 15, 16, 18, 20 23, 24-25, 29, 31-

32, 37, 42-43, 61, 64, 68, 79, 85-88, 94-97, 

99, 105, 113, 114-115, 116, 124, 150, 153, 159, 

172, 193, 200, 205-207, 212-213; 215-216, 

234-235, 243, 248, 253, 255-256, 260, 264, 

266, 297, 322, 328, 331-332, 334, [342], 

[346], [361]

Leo Jogiches : [352], [358]

Josué : 201

Carl Gustav Jung : 20

Ernst Jünger : 88

Alan Kane : 306

Emmanuel Kant : 184, 241

Sigfried Rafael Karsten : 20

Karoly Kerényi : 20, 95, 264

Scott King : 306

Ben Kinmont : 122-126, 337

Max Kommerell : 74

Kensuke Kumaigai : 23

Lady Gaga : 13

Diogène Laërce : 207

Paul Lafargue : 191

Joseph-François Lafitau : 20

Stefano Landi : 231

Françoise Lasserre : 231

Bruno Latour : 106

Élisabeth Lebovici : 291

Georg Ledebour : [350], [358]

Theodor Lessing : 302

Karl Liebknecht : [350], [358]

Yannick Liron : 35

Pseudo Longin : 55, 123, 129-130, 131, 132, 

271, 278, 288, 309, 313

Caius Lucretius Carus : 235

Martin Luther : 178-179, 325

Rosa Luxemburg  : [348-350], [352-353], 

[358]

Stéphane Mallarmé : 23, 193-194, 234, 276-

277, 288-289, 297, 337, [369]

Silvana Mangano : 209

Filippo Tommaso Marinetti : [365]

Karl Marx : 61-61, 67, 166, 171, 172, 173, 

180-181, 190-192, 195, 202, 330, [346]



388

Reyes Mate  : 109, 111, 131, 139-140, 173, 

181, 201-202

Herman Melville : 162

Michelangelo Buonarrotti : 90

Georges Molinié : 25, 38, 50, 52, 64-65, 67-

72, 74, 76, 78-79, 103, 187, 240, 241, 252-

254, 260-261, 264, 269, 271, 304, 306, 308, 

321, 335, 338, [368]

Marie-Josée Mondzain : 128, 272

Claudio Monteverdi : 231, [370]

Elsa Morante : 180, 211

Pierre Muret : 125

Robert Musil : 100-102, 337

Jean-Luc Nancy : 73, 331

Nicéphore le Patriarche : 272

Friedrich Nietzsche : 48, 108, 132, 237, 241, 

244-245

Grégoire de Nysse : 128

Richard Bruxton Onians : 22, 53, 78, 79

Raimbaut d’Orange : 297-298

Orphée : 231-232, 243

Gaston Paris : [366]

Philippe Parreno : 192, 307

Pier Paolo Pasolini : 180, 209-211, 227, 332, 

337, [371]

Paul : 56, 60-61, 70, 109, 133, 156, 170-171, 

178, 180, 195, 204, 205, 209, 224, 228-230, 

248, 262, 289, 298-299, 308

Caius Petronius Arbiter : 305

Jacopo Peri : 231

Philodème de Gadara : 269

Domenico Da Piacenza : 209, 264

Wilhelm Pieck : [350], [358]

Giuseppe Pitré : 20

Platon  : 48, 53, 93, 106, 112, 114, 128, 131, 

138, 183, 218, 238, 241, 242, 278, 282, 295, 309, 

310, 311, 314

Plutarque : 57

Jacopo Da Pontormo : 89-90, 230

Porphyre de Tyr : 224

Matt Price : 306

Marcel Proust : 93, 99-101, 244, [342]

Raymond Queneau : 93

Pascal Quignard : 313

Marcus Fabius Quintilianus : 130, 271

Fabrice Reymond : 291

Rainer Maria Rilke : 193, 234, 297

Ercole Da Roberti : 218

Avital Ronell : 237, 246, 300, 333

Jacques Roubaud : 297

Denis de Rougemont : [365]

Jean-Jacques Rousseau : 18, 20, 89

Baldine Saint Girons : 130

Daniel Sangsue : 211

Philipp Heinrich Scheidemann  : [348], 

[350], [357]

Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher  : 

252, 284, 313

Paul Scholze : [350]

William Scott : 306

Claude Simon : 116, 244, [371]

Andrei Smirnov : 306

Albertet de Sisteron : 297-298

Socrate : 309-310

Baruch Spinoza : 48, 50, 52,  60, 66, 88, 111, 

157, 168-169, 188, 195, 227-228, 241, 305, 

308, 328, 330, 332

Terence Stemp : 209



389

Max Stirner : 172

Roberto Tessari : 209

Ælius Théon : 132, 134, 324

André Thevet : 20

Thomas d’Aquin : 162

Marc Touché : 306

Jules Tricot : 126

Cosmè Tura : 218

Domitius Ulpianus : 301

Ulysse : 93

Juan de Valdès : 90

Paul Valéry : 219-220

Marcus Terentius Varro : 26

Marc-Olivier Wahler : 109

Aby Warburg : 71, 109, 218, 219, 256

Max Weber : 178-179

White Columns : 306

Alfred North Whitehead  : 24, 34, 35-36, 

60-61, 169-171, 184, 227, 328

Anne Wiazemsky : 209

Edmund Wilson : 99

Stefan Wul : [371]

Pierre V. Zima : 236

Theodore Ziolowski : [362]





391

Index operum

AA.VV. (Ercole Da Roberti, Francesco Del Cossa & Cosmè Tura), Palazzo Schifanoia 

(1471) : 218-220

Vncenzo Agnetti, A voi che non siete encora nati (1972)  : 293 ; Trasduzione e sub-valore 

(1972) : 294

Albertet de Sisteron, « Farai un vers de dreit nien » : 297-298

Art & Language, The grammarian (1970) : 293

Charles Baudelaire, Œuvres  : 23

Domenico Beccaffumi, Annonciation (1546) : 35

Domenico Belli, Orfeo dolente (1608) : 231

Victor Burgin, Any Moment (1970) : 293

Giulio Caccini, Euridice (1600) : 231

Olivier Cadiot, Futur, ancien, fugitif (1993) : 102 ; Un nid pour quoi faire (2007) : 102-103

Renaud Camus, Tricks (1979) : 291

Miguel de Cervantes, El Ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha (1605-1615) : 244

François René de Chateaubriand, Le génie du christianisme (1802) : 18

Francesco Colonna, Hypnerotomachia Polifili (1499) : 93

Dante Alighieri, Convivio (1304-1307) : 104, 116 ; Divine Comédie (1314-1321) : 180

Jeremy Deller, D’une révolution à l’autre, (exposition, 2009) : 96, 306

D.L.M., Les originaux (1683, in Le théâtre italien d’Evaristo Gherardi) : 155

Jean-Baptiste Farkas, Des modes d’emploi et des passages à l’acte (2010) : 122

Felix Fénéon, La plastique culinaire (1922) : 122

Gustave Flaubert, Madame Bovary (1857) : 93, 180, 237 ; Bouvard et Pécuchet (1881): 93

Dan Graham, Schema (march 1966) : 293

Emmanuel Hocquard, ma haie (2001) : 117, 268 ; L’invention du verre (2003) : 116, 117, 268  ; 

Une grammaire à Tanger (2007) : 140 ; Conditions de lumière (2007) : 116-120

Friedrich Hölderlin, Œuvre : 164, 236, 274, 281, 283

Homère, Iliade : 93 ; Hymnes homériques : 305

Pierre Huyghe, Association des temps libérés (avec Philippe Parreno, 1995) : 192 ; Celebration 



392

Park (exposition, 2006) : 192

Ben Kinmont, On becoming something else (2009) : 122-127

Stefano Landi, La morte d’Orfeo (1619) : 231

Yannick Liron, L’annonciation (2004) : 35

Malcolm Lowry, Under the Volcano (1947) : 93

Titus Lucretius Carus, De rerum naturæ (1° siècle av. J.C.) : 235

Stéphane Mallarmé, Œuvres : 23 ; Crise de vers : 194, 287-289 ; Un coup de dé jamais n’abolira 

le hasard (1914) : 276

Herman Melville, Bartleby the Scrivener (1853) : 162

Michelangelo Buonarroti, Jugement dernier (1539) : 90

Molière, Don Juan (1665) : 180 ; Le Bourgois gentilhonne (1670) : 180

Claudio Monteverdi, L’Orfeo (1607) : 231

Elsa Morante, Isola di Arturo (1957) : 211

Wolfgang Amadeus Mozart, Don Giovanni (1787) : 180

Pierre Muret, Le traité des festin (1682) : 125

Robert Musil, L’homme sans qualité (1930-1932) : 100, 180

Pier Paolo Pasolini, Teorema (1968) : 209-211

Jacopo Peri, Euridice (1600) : 231

Caius Petronius Arbiter (Pseudo-Pétrone, début ii° siècle), Satiricon :  180, 305

Jacopo da Pontormo, Œuvre : 89-90

Marcel Proust, La recherche du temps perdu (1913-1927) : 93, 180, 244

Raimbaut d’Orange, « Escotatz mas no say que s’es » : 297-298

Rainer Maria Rilke, Élégies de Duino (1922) : 193, 234, 297

Claude Simon, La route des Flandres (1960) : 93, 244

Laurence Sterne, Vie et opinions de Tristam Shandy, gentilhomme (1760) : 93, 244

Juan de Valdès, Alfabeto Cristiano (1546) : 90

Fabien Vallos, Via (2007) : 35, 73

Marc-Olivier Wahler, Chasing Napoléon (exposition 2009-2010) : 109

Edmund Wilson, Axel’s Castle: A Study in the Imaginative Literature of 1870-1930, (1931) : 99



393

Index rerum

Acédie

105, 109, 179, 193, 220

Acquiescentia (satisfaction)

60, 156-157, 168-169, 175, 195, 228, 

235, 240-241, 266, 303, 305, 308, 328, 

330 — comme acquiescement, 156-157, 

186, 303, 308 — comme repos (voir 

Repos) — comme ininquiétude, 179, 300, 

303, 308, 328 — comme amnérismos, 

179, 303, 308, 312

Action

27-28, 31, 33, 52, 78, 97, 130, 148, 157, 

171, 174, 177, 185, 188, 191, 200, 230, 

273, 328-329 — comme conscience de 

l’action, 173, 202, 247, 334 — comme 

temps de l’action, 16, 23, 35-36, 320 — 

comme praxis (selon Aristote), 28, 49, 66, 

122, 187, 227, 283 — comme ergon (selon 

Aristote), 50, 58, 186, 189 — comme 

trans-action, 150, 194 — comme « Action 

parallèle », 101

Argos

42, 108, 146, 155-157, 159-160, 162, 

182, 195, 199, 222, 255, 266-267, 326-

328 — comme kat-argos, 146, 325, 327 

— comme Argos (divinité), 120, 155, 333

Asémanticité

43, 199, 229, 234, 238, 248, 251, 267-

268, 276, 284, 296, 320, 330, 332, 334-

335, 337

Askolia

182, 303-304, 325, 329

Beruf

178-179

Bonheur

19, 50-52, 60, 101, 109, 132, 154, 157, 

159-160, 167, 181-186, 190, 192, 195, 

202, 210, 217, 239, 243, 267, 286, 

290, 300-301, 304, 308, 321, 327-330 

— comme eu zen, 35, 51, 93, 154, 157, 

161, 163, 188, 195, 267, 327 — comme 

eudaimonia, 37, 53, 160-163, 183, 185, 

303 — et hèdonè (plaisir), 37, 50, 160, 

183, 185 — comme jouissance, 14, 21-

22, 24, 51-52, 76, 94, 190-191, 193, 239-

243, 248, 253, 257, 262-263, 288, 360 

— comme plaisir, 21, 24, 26, 37-38, 47-

48, 50-52, 57, 65, 78, 160, 185-187, 239, 

253, 257, 262-263, 288, 291-292, 204, 

321 — comme plaisir désintéressé (Kant), 

241-242

Célébration

2», 29, 35-36, 69, 124, 133-134, 151, 

158-159, 165, 177, 188, 191, 193, 195, 

200-202, 234, 263, 266, 277, 325, 327-

329 — comme festivité (voir Festivité)



394

Configuration

40, 112, 124, 129, 218, 236, 274-275, 278-

280, 282, 312-314, 320, 324-325, 327, 

329, 336, 338 — comme Gestaltung, 274-

275, 278, 336

Constellation

13, 20, 155, 224, 228, 276, 288, 337 — 

selon Benjamin, 106, 111, 116, 140 — 

selon Adorno, 136, 282

Contemplation

27-28, 39-40, 51-52, 101, 107-108, 

119, 137-139, 154, 157-158, 161, 163, 

182-185, 200, 224, 241, 290, 311 — et 

gloire, 156 — et kavod, 189 — comme 

contemplare, 168-169, 330 — selon 

Spinoza, 168-169, 228

Désœuvrement 

41-43, 97, 108, 116, 124-125, 127, 

133, 141, 145, 155-166, 169, 175-176, 

181, 185, 189, 192, 194-195, 199, 203-

204, 216-218, 228-229, 237-238, 247, 

251, 255, 258-259, 262, 266-267, 277, 

284, 294, 296, 300, 301, 302, 304, 312, 

315, 319-321, 325-339 — comme 

désœuvrement actif, 43, 189, 199, 229, 

248, 251, 267, 301, 303, 307, 331, 333, 

335, 339

Différence

passim — comme différend, 88, 322, 

comme différance, 88-89, 322 — comme 

espionnabilité des différents, 88, 342 sq 

— comme non-identique, 89 — comme 

non-identité, 89-90, 96, 109, 136, 145

Dispositif

passim — selon Foucault, 20, 147, 326 — 

selon Agamben, 146-151

Doxa

23, 29, 33, 56, 71, 78, 99, 103-104, 131, 

133, 158, 177, 215, 261, 263, 194, 310 

— comme doxazein, 57, 74, 108, 121-

122, 150, 153, 235, 242, 261-263, 266 

— comme doxazesthai, 124, 156, 285, 

324, 327 — comme endoxa, 29, 56, 208-

209, 211, 214, 215 (endoxos) — doxiques 

(voir Régimes doxiques) — doxologie (voir 

Doxologie)

Doxiques (régimes)

23, 38, 54, 57, 80, 86, 92, 99, 103-105, 

122, 136, 146, 150-151, 208, 255, 260-

263, 265-266, 320, 322, 327, 335 — 

comme régimes symbolico-doxiques, 72 

— comme régime mythico-doxiques, 94

Doxologie

29, 32, 37-38, 56, 150, 180, 193-194, 

203, 208, 234, 277, 336

Encomium

124, 132-135, 246, 271, 277, 300, 301, 

324 — encomiastique, 324

Ennui

19, 43, 50, 62, 109, 148, 154, 174, 245, 

247, 262, 305-307, 312-313 — selon 

Heidegger, 216-229, — comme ennui 

profond, 35, 153, 206, 218, 220, 224-225, 

227-229, 247, 265, 305, 328, 332, 334 — 

comme être-laissé-vide, 43, 248, 332-334

Épiméléia (souci / administration)

133, 147, 238, 294, 308, 309-310, 311-312 

— et améléia, 133, 279, 304, 308



395

Epokè

59, 113-114, 126, 167, 176, 328

Ergon

165, 178-179, 327 — comme acte, 133, 

187, 189 — comme ergonomie, 351 — 

comme a-ergon, 177 — comme œuvre, 

189, 190, 235 — comme activité, 202, 

273 — comme ex-ergon, 286-287 — 

comme en-ergon, 287

Espionnabilité

21, 23, 25, 42, 76, 85-86, 88, 91, 94-95, 

97, 99-100, 102-104, 106, 109, 113, 121, 

135-136, 141, 145-146, 153, 161, 163, 

165, 211, 216, 219, 225, 244, 246, 262, 

264, 285, 301, 320, 321, 322, 323, 326, 

342-342

Être-dans-la-festivité

42, 70, 86-89, 91-92, 94, 96, 99, 103-

104, 132-133, 135-136, 141, 145, 153-

154, 163, 184, 186, 199-200, 202-203, 

206-208, 213, 217, 219, 222-223, 226, 

228-229, 237, 246-248, 271, 276, 280, 

287, 300, 303-305, 308, 314, 323-326, 

329-338

Exergue

210, 237 — selon P.-D. Huyghe, 237, 

286-287, 324, 337

Festivité

passim — comme sunéuôkhesthai (célébrer), 

124-125, 186, 188-189, 329 — comme 

festin, 26, 51, 124-125, 132, 176, 188, 231 

— comme encomium (voir Encomium) — 

comme être-dans-la-festivité (voir Être-

dans-la-festivité) 

Fidélité

134-135, 153, 277, 285-286, 324 — 

selon P.-D. Huyghe, 88, 133, 186, 237, 

322 — comme hommage, 88, 123-124, 

133-135 — comme célébration (voir 

Célébration)

Gloire / glorification

29, 32, 52, 56-57, 102, 122-123, 13à, 132-

133, 146, 150-151, 156-158, 168-169, 

194-195, 200, 297, 230, 234-235, 261, 

299, 327, 331 — comme doxa (voir Doxa)

Guetteur

42, 63, 93, 104-106, 109, 111, 113-

116, 119-120, 154, 211, 264-265, 322-

323, 327-328, 329, 337 — comme 

kataskopos (voir  Kataskopique) — comme 

observation (voir Observation)

Herméneutique

13, 15-16, 20, 29, 3!, 43, 50, 111, 113, 

119, 146, 149, 151, 234, 239, 242, 245, 

248, 252, 254, 257, 259, 262-263, 265-

267, 293, 296, 309, 319-322 — comme 

herméneutique matérielle, 43, 75, 236, 

264, 295, 306, 320, 331, 335 — comme 

cercle herméneutique, 137, selon 

Schleiermacher, 252, 284, 313

Hymnologie

150, 193, 203, 299, 303, 331

Image dialectique

31; 105-106, 110-111, 137, 141, 215, 

223, 242, 279, 280 — comme Dialektisches 

Bild, 31, 106, 110, 137, 223

Inopérativité

14, 16, 23, 28, 35, 38, 41, 58, 66, 97, 



396

126, 136, 145-146, 151, 154, 156, 158, 

163, 165-166, 175, 177, 180, 182, 189, 

195, 199-200, 202-203, 211, 225, 227, 

237, 247, 248, 251, 262, 266, 280-281, 

283-287, 290, 296, 299, 302-303, 307, 

312, 319-321, 325-339 — économie de 

l’inopérativité, 42 sq, 326-327 — comme 

activité d’inopérativité, 163, 307

Inqualifiable (vie)

157, 307, 313-315, 338, 339 — comme 

auto bios, 183, 314, 329 — comme vie 

même, 183, 304, 310, 314, 329

Intentio

136-137, 139, 215 — comme mort, 77, 

135-137, 140, 163, 215, 329

Intermittence 

39, 94, 235, 280-281, 285, 288-290, 296, 

302, 337

Intransitivité

42, 50, 74-77, 80-81, 121, 126, 131, 183-

184, 185, 187-188, 228, 295-296, 303-

305, 308, 314-315, 321, 329, 333, 338-

339 — selon G. Molinié, 74-76 — comme 

occupation intransitive, 304-305, 315, 339 

— comme opérativité intransitive, 321 — 

comme «  vie tout entière occupée  », 183, 

303-305, 307, 314, 338

Ivresse

43, 88, 92, 94, 125, 132, 199, 230, 248, 

254, 287, 305, 332-333, 335, 337 — 

selon Heidegger et Adorno, 237-246 — 

comme Rausch, 245, comme Trunkenheit, 

245, comme ivresse de la sobriété 

(Nüchternheit), 125, 246, 287, 333  

Kairos / kairologie

22, 51, 76-77, 97, 91, 107, 109, 140, 

163, 171, 180-181, 222, 224, 270, 325-

326, 329, 338

Katargein

156, 258, 262, 325 — katargesthai, 195 — 

katargos, 146, 325, 327

Kataskopique

219, 305, 322-323, 332-333 — comme 

kataskopos, 114, 327

Kénose

43, 199, 229-230, 234, 248, 299, 332-

334 — comme dia-kénose, 302

Klésis

178-179, 228

Legibus solutus

55, 97, 301, 303, 338

Liturgie

34, 150, 180-181, 193-194, 205, 230, 

234, 277, 299, 308, 336

Loisir

35, 59, 120, 133-134, 160-163, 166, 178, 

180, 182-183, 185, 189-192, 195, 219, 

302-305, 307, 308, 314, 325, 327-330, 328 

— comme classe de loisir, 97 — comme 

anapausis, 108, 125, 156, 159-161, 175, 

176, 182, 185, 194, 200, 202, 266, 327 

— comme diagogè (divertissement), 160-

161, 182-183, 191, 221, 308 — comme 

paidia (jeu), 185 — comme skolè (voir 

Skolè) — comme divertissement, 185, 

191, 219, 301, 327 — comme hobby, 191, 

— comme Muße, 308 — comme otium, 

133, 182, 308



397

Mélakha / Ménukha

176

Négligence

109, 133, 179, 181, 279, 299-300, 303-305, 

307-313, 338-339 — comme neglectio,  

303, 305, 307-308, 313, 338 — et 

épiméléia, 133, 147, 238, 294, 308, 309-

310, 311-312 — comme améléia, 133, 279, 

304, 308 — comme ens neglectus, 305, 

308, 313, 338

Negotium

133, 182, 308, 325 — et négociation, 133-

134, 182, 302, 326, 330, 339

Observation

13, 17, 23-25, 27-30, 33, 34, 37, 42, 

47, 56, 58, 71, 73, 86, 91-92, 95, 97-

101, 104, 106, 111, 115-116, 119-

120, 128, 134, 136, 154n 156-157, 

160-161, 183, 185-186, 188, 189, 

199, 209, 211, 214, 225, 264-265, 

267, 285, 296, 300-301, 307, 321, 

323, 327-332, 337 — comme phroura, 

114, 119 — comme poste de guet, 

114, — comme visée kataskopique, 

219, 322, — comme théôria (voir 

Théôria) — comme espionnage (voir 

Espionnabilité) — comme guetteur 

(voir Guetteur) — comme speculator, 

154-155, 180, 199, 327 — comme 

épiskopos (surveillant), 327

Opérativité 

(voir Inopérativité) — comme méta-

opérativité, 126, 242

Parrhèsie

115, 230, 270, 276-277, 300, 309-310 

— comme pacte parrhèsiastique du 

poématique, 276-277, 300, 336-337

Participation

23, 42-43, 53-54, 57-58, 62-64, 70-71, 

74-77, 85-86, 121-123, 126-127, 131-

132, 135-136, 151, 153-154, 158-160, 

163, 172, 180, 184, 186-197, 200, 202, 

204, 214, 221-223, 240, 263-267, 271, 

303, 307, 321-325, 330, 335-336 — 

comme koinônos, 53, 74, 122, 127, 128, 

188 — comme métexis, 53, 74, 122 — 

comme adhésion, 55, — et nomos, 55 — 

comme métousia (co-existence), 74, 127-

128, 130, 132, 139-140, 324-325 — et 

intensité (participation intensive), 57, 86 

— et met-oikos, 122 — et théôrein, 186-

188

Pathos

187, 271, 288, 311 — comme dunamis 

tou pathein, 107, 187, 228, 230, 284 — 

comme Pathosformel, 71, 109, 256 — 

comme empathie, 105, 109-110, 195, 203, 

243, 265 — comme pathétique, 79, 129

Parataxe

234, 236, 248, 281-284, 286-289, 301, 

334, 337 — comme intermittence, 39, 

94, 235, 280-281, 285, 288-290, 296, 

302, 337 — comme grammaire de bloc, 

113, 268-270 — comme juxtaposition, 

118, 234, 236, 255, 268-269, 271-272, 

281, 288-289, 291, 301, 337 — comme 

relation silencieuse, 113, 268-270, 289, 

335-337



398

Parodie

102-103, 180, 209, 266, 269, 298, 370 — 

comme parodie sérieuse, 180, 211

Perversité (le poétique est pervers)

37, 48, 103, 154, 158, 205, 267-268, 272-

276, 280-283, 295, 299, 331, 335-336 — 

comme perversus, 205, 273, 276

Poématique

67, 230, 275-277, 280-282, 288-289, 

291, 294-295, 297-300, 325-326, 331, 

336-338 — comme Gedichtete, 274, 

277, 295, 336 — / poématicité, 275 — 

/ poiètique, 99, 165, 303-304, 313 — / 

étho-poiétique, 57, 300, 303, 320  — et 

zoè poiètikè, 67, 147, 164, 183, 304, 326 

— comme pacte parrhèsiastique (voir 

Parrhèsie) — et poétologie, 230

Post festum

135, 208, 232, 281, 301-303, 330, 335, 

338

Ponos

178, 179, 185, 328 (ponountos)

Praxis

64, 66-68, 72, 77-78, 86, 103, 148, 150, 

157, 169, 182, 187, 191, 260, 267, 173, 

321

Profanation

147, 155, 202, 308

Prose

40, 121, 204-205, 276, 281-282, 289, 

292, 336, 339 — prosaïque, 40, 288, 

338-339 — comme prorsus (pro-versus), 

204-205, 273, 276, 299, 331, 336, — 

comme prose intégrale (Benjamin), 202-

204, 213, 235, 243-244, 246, 259, 273, 

275-276, 280, 283-284, 290, 331, 336-

339 — opposé à versus, 204-205, 273, 

276, 289, 336 — et in-versus, 283 — et 

ad-versus, 88, 273 — et per-versus (voir 

Perversité)

Repos

19, 21, 26, 33, 35-37, 42, 50-51, 58-60, 

62, 66, 91, 95, 102, 108, 156-157, 159-

160, 162-163, 166, 168-169, 175-177, 

181-188, 200, 228, 241, 266, 295-296, 

313, 320, 327, 330 — comme repos 

qualitatif (Aristote), 313 — comme 

activité d’immobilité, 50-51, 95, 163, 

187-188, 202, 208, 227-228 — et quies, 

60, 66, 156, 168, 188, 228, 330

Ressouvenir

107, 124, 138, 171, 173, 199, 208, 

247n 280, 323, 334, 339 — comme 

Eingedenken, 124, 171, 173 — comme 

commémoration, 23, 34, 36-37, 92, 98, 

110, 124, 153, 199, 201, 263, 280, 285 

— comme anamnèse, 106, 138, 311

Rythme

24, 39-40, 55, 94, 98-99, 105, 112-116, 

120, 145, 165, 200, 204, 209, 218, 220, 

224, 254, 268, 280, 283, 296, 302, 323, 

347 — comme contre-rythme, 107, 166 

— comme épokè, 113-114, 328 — comme 

stréphein, 119 — comme rythme total 

(Mallarmé), 288 sq — comme ruthmos, 

112 — comme arruthmos, 112, 264

Sabbat

59, 156-159, 166, 169, 175-177, 178, 



399

180, 188-190, 194, 200, 247, 266-267, 

315, 327-328, 333-334, 339

Skolè

137, 139, 160-163, 182-183, 183, 185, 

189-190, 325-329 — comme askolia (voir 

Travail)

Sténose

174, 247-248, 300, 328, 334

Suspension

28, 40, 42, 55, 58-59, 61-62, 97, 108, 

125-126, 135, 161, 163, 166, 199, 203, 

219, 243, 248, 272, 280, 282, 284, 286, 

288-289, 294, 304, 311, 312, 312-322, 

325-327, 329, 335, 346, 350, 354-336 

— de l’activité cognitive (ataraxie), 39, 

60, 167, 169-170, 174, 185, 328 — de la 

dialectique, 134 — selon Jesi, 61, 172, 328 

— et quies (selon Spinoza) 168-169 — et 

sabbat (voir Sabbat) — et messianisme, 

170-171 — selon Benjamin, 172-173, 300 

— comme suspension théologique, 175-

181 — comme suspension théorétique, 

181-189

Théorétique

39-40, 42, 50-51, 163, 166, 177, 182-

186, 188, 224, 229, 235, 238, 243, 247, 

303, 312 — comme nous théôrétikos, 49 

— comme vie théorétique, 161, 180, 183, 

185, 300-301, 304 — comme suspension 

théorétique, 181 — comme théôria, 27, 

41, 63, 66-67, 139, 181, 183-184, 224, 

325, 327-329 — comme théôrein, 28, 

183, 188, 330 — comme théa (vision), 

183, 186, 329 — comme théaomai, 275 

— comme théôrétikos, 27, 183, 224, 329 

— comme zoè théôrètikè, 301, 326 — 

comme théôros, 28 — comme théatos, 

183 — comme théama, 183 — comme 

sun-théôria, 41, 51, 186-188, 329 — 

contemplation (voir Contemplation) — 

comme théôrèma, 209, 210 — comme 

visée théorématique, 209

Travail

16, 19, 21, 37, 42, 75, 102, 123, 125, 

161-162, 177, 178-180, 189-192, 194-

195, 200, 219, 260, 275, 302, 306-307 — 

comme temps de travail, 22, 26, 42, 97, 

166, 177, 180, 192, 195, 203 — et dies 

festus et nefastus, 27 — comme action, 28  

— comme épreuve, 178, 190, 328  — 

comme doulos, 178, 190  — comme 

bouffon, 179 — comme ponos (voir ponos) 

— comme avoda, 175 — comme cessation 

de travail, 185 — comme askolia, 182, 185 

— comme théologisation, 178, 180, 190 

— comme klésis et Beruf, 178-179, 195

Vérité

77, 93, 110, 114, 115, 137, 139-140, 207, 

215, 275-277, 294, 309-310, 311-312, 

336 — comme alèthéia, 93, 114, 115, 131, 

183, 279, 294, 309, 314, 329 — comme 

évidence (visée apodictique), 236, 281-

282, 284, 325

Viduité

42, 97, 101, 104, 121, 151, 153, 193, 

95, 199, 207, 211, 214, 216-217, 221-

222, 225, 227, 229-230, 237-238, 247-

248, 252, 262, 265-266, 276, 284, 287, 



400

287, 295, 297, 299, 301-302, 320, 322, 

325-326, 330, 331-334, 337-338 — 

comme kénose (voir Kénose) — comme 

évidement, 108, 207, 230, 232-234, 237, 

248, 266, 272, 278, 333-334, 337



401

Table des matières

introduction générale au concept de festivité		  11

	 1. Présentation			   13

	 2. Critique et appréhension du concept de fête et de festivité		  15

	 3. Analyse et présentation du concept de fête et de festivité		  21

	 4. Archéologie du concept de fête et de festivité  		  28

	 5. Lecture épistémo-critique et propositions			   38

chapitre i. : pour une analyse sémiotique du concept de festivité		  45

	 1. Étude sémantique

		  1.1 Notion du jouir

			   § 1. La mesure du désir			   47

			   § 2. La mesure du plaisir			   50

			   § 3. Mesure de la joie			   51

		  1.2 Notion du collectif 

			   § 1. Mesure de l’expérience collective			   53

			   § 2. Mesure de la doxa				    56

			   § 3. Mesure de l’éthicité				    57

		  1.3 Notion de périodicité 

			   § 1. Mesure de la suspension			   58

			   § 2. Mesure de l’observation			   62

			   § 3. Mesure du spectaculaire			   63

	 2. Analyse sémiotique 

			   § 1. La fête est un acte social			   64

			   § 2. La fête devrait être une praxis				    65

			   § 3. La fête est une empirie sociale		  68

			   § 4. Contingence et substantialité			   69

			   § 5. Matérialité et substance du festif			   72

			   § 6. Valeurs du festif			   74

			   § 7. Tripartition				   77

			   § 8. Questions & hypothèses			   80



402

chapitre ii. : la fête et le concept d’espionnabilité		  83

	 1. Concept d’espionnabilité 			   85

	 2. Connaissabilité et non-connaissabilité de la fête 		  94

	 3. Les guetteurs				    104

	 4. Régimes de la participation			   121

	 5. Conclusion. Commentaires sur « la mort de l’intentio »		  135

chapitre iii. : la fête et l’économie de l’inopérativité			   143

	 1. économie et festivité

			   § 1. La fête vide				   146

			   § 2. Économie de la fête 			  151

	 2. Mesure du désœuvrement		  155

	 3. Argos et désœuvrement			   159

	 4. Mesure de la suspension			   165

			   § 1. Mesure de la suspension	 				    166

			   § 2. Modèle de la suspension théologique		 175

			   § 3. Modèle de la suspension théorétique		  181

			   § 4. Modèle du désœuvrement		  189

	 5. Conclusion				    193

chapitre iv. : fête, désœuvrement et viduité			   197

	 1. fête et désœuvrement				    200

	 2. la fête vide et les machines vides

			   § 1. La fête est un concept vide  				     205

			   § 2. La machine mythologique  		  211

	 3. Viduité : l’être-laissé-vide et l’ennui		 216

	 4. Kénose & asémanticité			  229

	 5. L’être-jeté et l’ivresse     		  238

	 6. Conclusion			   247

chapitre v. : théorie de la fête : modèles herméneutiques			   249

	 1. Festivité. Modèles herméneutiques 			   251

			   § 1. La notion de grammaticalité 	 255



403

			   § 2. La notion de corruptibilité		  256

			   § 3. La notion de dialectique		  257

			   § 4. L’économie			  261

			   § 5. Les régimes de la festivité   		  262

			   § 6. Dialectique négative		  265

	 2. Festivité et asémanticité

			   § 1. La relation silencieuse		  268

			   § 2. Le poétique est pervers 		  272

			   § 3. Asémanticité et viduité		  284

 	 3. Mesure du désœuvrement actif : post festum			  301

conclusion				    317

annexes 				    341

	 1. Furio Jesi, La fête et la machine mythologique (1977)		  342

	 2. Furio Jesi, Spartakus, Symbolique de la révolte (1980) 		  346

	 3. Aristote, Éthique à Eudème (1245a35-b9)			   359

	 4. Furio Jesi, Gastronomie mythologique (1977)			   361

	 5. Fabien Vallos, Bégayer (2006) 				    368

bibliographie				    373

index nominum			   385

index operum				    391

index rerum				    393



404

Table des ossias

Jacopo da Pontormo			   89

Robert Musil				    100

Olivier Cadiot 				   102

Emmanuel Hocquard			   116

Ben Kinmont				    122

Stéphane Mallarmé			   193

Pier Paolo Pasolini			   209

Francesco del Cossa (Palazzo Schifanoia) 		  218

Stefano Landi				    231

Art conceptuel & Dan Graham		  291

Albertet de Sisteron			   297

Jeremy Deller				    306



405

Table des illustrations

Pontormo, Jacopo da Pontormo, 			   90

dessin préparatoire aux fresques de la basilique San Lorenzo, Florence, mine de plomb sur 

papier, dessin n° 6753F, © Galleria degli Uffizi, Firenze

Pasolini, Pier Paolo Pasolini			   210

image extraite du film Teorema (Terence Stemp et Laura Betti)

Cossa, Francesco del Cossa, 			   219

Mois de mars (vir niger), Salone dei mesi, Palazzo Schifanoia, Ferrara

	 © Palazzo Schifanoia.

Deller, Jeremy Deller, 				    307

D’une révolution à l’autre, Palais de Tokyo, 2008-2009

	 © Palais de Tokyo








