





Théorie de la fére :

[festivité, inopérativité & déseeuvrement






UNIVERSITE PARIS IV - SORBONNE

EcoOLE DOCTORALE v : CONCEPTS & LANGAGES
LABORATOIRE DE RECHERCHE : SENS, TEXTE, HISTOIRE

THESE POUR OBTENIR LE GRADE DE DOCTEUR DE L'UNIVERSITE PARIS Iv - SORBONNE
DISCIPLINE : LANGUE FRANCAISE : STYLISTIQUE, S]::MIOTIQUE

Présentée et soutenue publiquement par :

FaBIiEN VALLOS

LE 28 JUIN 2010

Théorie de la feéte :

festivité, inopérativité ¢ désceuvrement

SOUS LA DIRECTION DE MONSIEUR (GEORGES MOLINIE



Remerciements :

Bien sir je remercie humblement et trés sincérement Georges Molinié pour ces années de recherche, la rigueur du
travail et 'immense générosité de sa confiance;

Je remercie infiniment Guadalupe Echevarria pour sa confiance et ses encouragements ainsi que les étudiantes et les
¢tudiants de mon séminaire de recherche  'Ecole des Beaux-arts de Bordeaux pour avoir, durant deux années, testé,
éprouvé et discuté cette pensée;

Je remercie tendrement Maud Michel pour avoir eu la patience de me relire et de corriger ce texte;

Je remercie infiniment Maud Michel, Arnaud Benoit et Charles H. Michel pour avoir eu 'immense gentillesse de me
préter des bouts de campagne, de grands coins de ciel bleu et d’'immenses bureaux pour pouvoir travailler;

Je remercie enfin pour leur aide conceptuelle, technique, épistémologique, pour leur relecture, pour leur soutien et
pour leur amitié indéfectible : Anna Adahl, Giorgio Agamben, Jacopo Baboni Schilingi, Arnaud Benoit, Marc Beyeler,
Sacha Béraud, Thomas Boutoux, Olivier Cadiot, Christian Dautel, Céline Dubouil, Antoine Dufeu, Guadalupe
Echevarria, Patricia Falgui¢res, Josiane Fortier, Alessandro De Francesco, Jérémie Gaulin, Matthieu Giralt, Gauthier
Herrmann, Emmanuel Hocquard, Pierre-Damien Huyghe, Lauren Huret, Ben Kinmont, Yannick Liron, Manuel
Reyes Mate, Charles H. Michel, Maud Michel, Benoit Nicolas, Laetitia Paviani, Sébastien Pluot, Magali Pomier,
Fabrice Reymond, Rémi Roye, Aurélien Talbot, Patrick Talbot, Nicolas Thély, Gilles A. Tiberghien, Juliette Valéry,
Romain Vallos, Kim West.



SOMMAIRE

INTRODUCTION GENERALE AU CONCEPT DE FESTIVITE

CHAPITRE I : POUR UNE ANALYSE SéMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE

CHAPITRE II : LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE

CHAPITRE III : ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE

CHAPITRE IV : DESC(EUVREMENT ET VIDUITE

CHAPITRE V : THEORIE DE LA FETE : MODELES HERMENEUTIQUES

CONCLUSION

ANNEXES

BIBLIOGRAPHIE

INDEX NOMINUM

INDEX OPERIS

INDEX RERUM

TABLE DES MATIERES

I1

45

83

143

197

249

317

341

373

385

391

393

401






« A-t-on jamais songé 2 faire une maticre d’études des différentes divisions de la journée,
des conséquences d’une fixation réguliere du travail, des fétes et des jours de repos ? »

Friedrich Nietzsche, « Notes pour les laborieux », Le gai savoir

« For the Snark was a Boojum, you see. »

Lewis Carroll, 7he Hunting of the Snark

« Le chercheur organise le monde pour le disperser dans le domaine de I'idée en le divisant
de l'intérieur dans le concept. Son point commun avec le philosophe, cest I'intérét
qu’il prend a effacer la simple réalité empirique, et avec l'artiste, la tiche de la présentation. »

Walter Bejamin, Origine du drame baroque allemand

« 810 <d€T> GVVOEOPETY KOl CVLVEVOYETGHNL, OV TO L TPOPTV KOl TO BvoryKolor »
Aristote, Et/?ique a Eudeéme

« Car la vie est intensification de la vie; mais la vie s'intensifie dans 'ivresse. »

Martin Heidegger, Nietzsche 1

« Ceux donc qui croient qu'ils parlent, ou se taisent, ou font quoi que ce soit,
par un libre décret de I'Esprit, révent les yeux ouverts. »

Spinoza, Et/]ique

« Il vuoto é la figura sovrana della gloria. »

Giorgio Agamben, 1/ regno ¢ la gloria

« (N’est-ce donc rien, pour vous, que d’étre la féte de quelqu’un ?) »

Roland Barthes, Fragments d'un discours amoureux

« Tout devient suspens, disposition fragmentaire avec alternance et vis-a-vis,
concourant au rythme total, lequel serait le poéme tu, aux blancs;
seulement traduit, en une maniére, par chaque pendentif. »

Stéphane Mallarmé, Crise de vers

« Clest 'obscur des poemes, et non ce qui est pensé en eux
qui rend nécessaire le recours a la philosophie. »

Adorno, « Parataxe », Notes sur la littérature

« Cest-a-dire que I'usage n'est pas prévisible, comme réel historique survenant.
Mais seul I'usage existe. »

Georges Molini¢, Hermés mutilé






INTRODUCTION GENERALE
AU
CONCEPT DE FESTIVITE






INTRODUCTION 13

1. PRESENTATION

La recherche qui va suivre est un essai pour une analyse du sens — des sens — et des formes
du concept de féte et celui de festivité. Il sagira de proposer une analyse, d’une part, de ce
que signifie le terme fére, bien siir en francais mais aussi dans la constellation des langues
qui ont contribué a nourrir sa puissance terminologique, et, d’autre part, de tenter de saisir
Pensemble des discours sur la féte, autrement dit, les régimes d’appréhension collective de la
féte et de la festivité.

En somme nous proposerons une analyse herméneutique de la féte. Mais se pose un premier
probléme épistémologique majeur : nous devons construire cette recherche avec 'horizon
d’une herméneutique de la signification et donc du sens mais surtout nous devons proposer,
ici, une analyse du concept de féte, donc proposer une théorie de la féte en ayant recours a une
herméneutique non tant du sens, mais du discours — des discours — non tant de la signification
mais de la matérialité du concept de féte. Nous proposerons donc une analyse du sens et de la
forme non pas essentiellement de la féte — il ne s’agit en aucun cas d’une analyse sociologique
— mais bien du concept de festivité : pour étre plus précis nous ne proposerons pas une analyse
anthropologique traditionnelle de la féte fondée sur I'observation, nous n'aborderons donc
pas une histoire de la féte — qui pour nous n’a pas de sens — nous n’irons pas chercher une
analyse et une description ni des fétes des Papous, ni de celles des cultes dionysiaques ni de
celles de Lady Gaga, pas plus que de celles d’un carnaval romain de 1616, etc. Nous tenterons
de proposer, dans I'acception foucaldienne, une archéologie du concept de festivité et une
appréhension du sens, comme puissance analytique, du concept de féte et de festivité dans les

régimes collectifs.



14

Que signifie dés lors analyser les sens et les formes du concept de festivité ? que signifie
alors le terme de féte ? que recouvre le concept de festivité ? que signifie le terme festivité ?
quels liens entretiennent-ils entre la notion de réjouissance et celle d'un discours général
sur I'ceuvre et I'opérativité ? Si notre recherche n’a pas recours aux modeles traditionnels de
Ianalyse anthropologique, nous nous intéresserons cependant aux questions suivantes :

Que signifie conceptuellement le terme féte ? et la pensée de la féte ? autrement dit,
comment abordons-nous dans les régimes discursifs cette pensée et comment cela fabrique-t-
il des modeles analytiques et des modeles cognitifs qui construisent notre représentation du
monde — du temps par exemple — et du mondain — des structures linguistiques — et surtout
comment cela construit la représentation de nos modeles anthropologiques et gnoséologiques ?
comment le terme féte est-il intégralement lié & notre représentation et notre perception —
notre connaissance — de l'activité et de 'inopérativité ?

Que signifie structurellement la pensée de la féte ? autrement dit, quels sont les modeles
qui en émanent et que recouvrent-ils ? A quels modéles sommes-nous assignés ? En somme il
sagira de savoir ce que cela produit comme structure de représentation, et puisqu’il s'agit ici
de méthode, ce que produit le modele du festif. Sommes-nous alors en mesure d’amorcer des
recherches dont le point de départ épistémologique est I'analyse du concept de féte ?

Que signifie la forme féte dans I'analyse des régimes mythiques, mythologiques et dans
Ianalyse des régimes discursifs et analytiques ? autrement dit, quels sont les liens qui existent
entre les modéles du festif et ceux des mythes, de la langue, du /logos, de T'histoire, etc., et
d'autre part, quels liens y a-t-il entre les modeles du festif et ceux de I'épistémologie, des
régimes discursifs, de la philosophie ?

Que signifierait des lors une théorie de la fére ? méme si cet énoncé présente quelques
singularités que nous tenterons de lever, y a-t-il une théorie de la féte possible ? mais est-elle
possible sans étre ni une entreprise de description anthropologique ni, surtout, une entreprise
sociologique ? autrement dit, y a-t-il une possible théorie de la féte qui ne soit ni une théorie
sociologique ni méme une théorie de la culture — cultural studies — mais bien une théorie
fondamentale des formes du discours, autrement dit, une théorie de la féte par le recours du
concept et des langages ?

Que signifie sémiotiquement le modele du festif ? c’est-a-dire, comment appréhender les
liens entre les modeles linguistiques et 'opérativité des fonctions linguistiques avec le modele
du festif ? Ce qui signifierait que toute une partie des structures linguistiques sont liées au
concept de festivité.

Que signifie, philosophiquement, le festif comme modele et comme structure ? c’est-a-



INTRODUCTION 15

dire, comment appréhender ces modeles avec une véritable analyse anthropologique, celle
de laffect (appréhension du temps, de I'espace, du communicable), celle du corps ou du
thymique (le désir et la jouissance) et enfin celle du noétique (le langage, I'économie, la
mesure du collectif, etc.).

Enfin que signifie 'appréhension du concept de féte ou de festif dans le cadre d’une analyse
herméneutique ? autrement dit est-ce que le festif — ou une théorie de la féte — permettrait
de construire une analyse herméneutique, pour appréhender les questions de signification
et les questions des modeles d’interprétation ? Peut-on alors construire un modéle d’analyse

herméneutique a partir ou avec une théorie de la féte ?

2. CRITIQUE ET APPREHENSION DU CONCEPT DE FETE ET DE FESTIVITE

Nous tentons une recherche sur le concept de féte et de festivité, sur ses sens et ses formes,
ol nous formaliserons une analyse de ses modes d’apparition et de transformation ainsi que
de ses liens présumés et induits avec ce que nous nommons productions.

Par « modes d’apparition » nous entendons, d’une part, 'ensemble des structures
collectives qui sont la féte ou qui s’y apparentent, mais surtout I'ensemble des structures qui
sont conceptuellement, mythologiquement, anthropologiquement ou factuellement liées au
festif : ’hypothese centrale de cette thése sera de démontrer que 'ensemble des dispositifs ou
des structures collectives, culturelles et linguistiques est lié a la féte. D’autre part, il s'agira
d’analyser ses modes d’apparition dans les grands systémes discursifs — 'ensemble des discours
et commentaires catégorisables, repérables — et dans les relations discursives entre ces systémes,
sachant qu'une relation discursive « caractéris[e] non pas tant la langue qu’utilise le discours,
non pas tant les circonstances dans lesquelles il se déploie, mais le discours lui-méme en tant
que pratique »*. Enfin il faudra analyser ses modes d’apparition dans la latence de ces discours
et de leurs relations, dans la mesure obscure de relations invisibles ou presque invisibles;
« le langage semble toujours peuplé par I'autre, l'ailleurs, le distant, le lointain; il est creusé
par I'absence »* ou pour le dire encore autrement aller chercher ces formes, ces images, ces
objets, ces symboles qui, selon I'expression de Johann Jakob Bachofen, « reposent en eux-

mémes » et sont, selon le commentaire de Furio Jesi « achevés en eux-mémes et ne renvoyant

1 Michel Foucault, Archéologie du savoir, Gallimard, 1969, p. 67.
2 Ibid. p. 153.
3 Versuch iiber die Gribersymbolik der Alten, Basel, Bahnmaier’s Buchhandlung 1859, passim.



16

donc a aucune réalité qui les transcende » autrement dit « complets et immanents dans leur
essence »*. Clest donc aussi ce silence, cette latence qui nous intéressent et qui certainement
constituent une part essentielle du concept de festivité, autrement dit, appréhender I'i/ y a
du langage et des formes linguistiques, cette « quasi-invisibilité du “il y a”, qui s'efface en cela
méme dont on peut dire : “il y a telle ou telle chose” »’.

Par « transformation » nous entendons le résultat de I'ensemble des modifications qui se
sont opérées dans ces systemes discursifs et dans leurs relations : comment s’est modifiée la féte
au cours des siécles ne nous intéresse pas — il semblerait par ailleurs que la phénoménalité de la
féte soit assez stable — en revanche ce qui nous intéresse C’est de reconstituer une archéologie
du concept de féte au travers des modifications et des transformations qui ont été opérées, non
seulement dans le syst¢éme discursif, mais aussi dans la puissance d’apparition de ces systemes.
Il faudrait faire une analyse des modifications qui ont été opérées dans la perception, d’'une
part, d’un concept d’histoire comme histoire de la féte et donc histoire du discours sur la féte,
histoire des relatus, histoire de I'appréhension sociologique, anthropologique, psychanalytique
de la féte et, d’autre part, une analyse de 'histoire comme rapport au temps, temps de 'action
et temps de I'inopérativité, comme mesure temporelle et comme assignation calendaire.
Il faudrait encore faire I'analyse du concept d’économie comme économie, certes de la
consommation (conservation et exces), mais surtout économie comme mesure dialectique du
temps, du produire et de 'inopérativité : la féte est dés lors un puissant concept économique,
ou pour le dire autrement, un nucléus essentiel pour penser '’économie.

Enfin il s'agit des liens avec 'ensemble des productions. Nous avons dit liens « présumés »
et « induits », toujours pour revenir sur cette question de latence et de patence de I'ensemble
des systemes ou modeles discursifs sur la féte. Des liens avec ce que nous appelons production
— que nous devrions écrire pro-duction (le faire exister) au sens presque de I'exposition d’un
existé — avec ce que précisément nous devrions nommer « ce qui ne séprouve que dans

¢ a savoir un Texte, une discursivité, une sémiotique de la

un travail, une production »
signification, les régimes d’art, une matérialité herméneutique. Pour schématiser, ici dans
cette introduction, il sagit de I'ensemble des représentations collectives (comme produits
et comme structures) et de I'ensemble de leurs systemes d’inscription, a savoir les systemes

discursifs, rhétoriques, philosophiques et les régimes d’arts.
q p phiq g

4 Furio Jesi, « Simbolo e silenzio » in Arte oggi, anno vii1, n° 28, 1966 et Letteratura e mito, Turin Einaudi, 2002,
p. 17.

s Michel Foucault, Archéologie du savoir, op. cit. p. 153.

6 Roland Barthes, Le bruissement de la langue, Essais critiques 1v, Seuil, 1984, p. 73.



INTRODUCTION 17

Le concept de féte est historiquement assez stable, cependant il demeure le probleme
essentiel de l'anthropologie : il est en méme temps ce qui rassemble et cristallise les
problématiques du rite, du sacré, de la transgression, de l'exces, de I'ordre et du désordre,
etc. Le probléme essentiel pour 'anthropologue est donc les modalités d’appréhension de
ces problématiques : en somme comment nous accédons a une connaissance de la féte. En
d’autres termes, si la féte existe sous ses aspects les plus divers, y a-t-il une connaissabilité ou
une inconnaissabilité de ses modalités ?

Iy a une longue tradition des discours sur la féte et une longue tradition de son observation.
Nous aimerions écrire, une longue tradition d’un discours analytique sur la féte, mais il
savere que ce n'est pas réellement exact : 'analyse de la féte est marquée historiquement par
deux procédures essentielles et un régime analytique — ou un modele anthropologique — tres
clairement identifiable. Deux procédures, donc, d’'une part une tradition de I'observation
ethnologique qui fouille soit les rites antiques, soit les rites « exotiques » des civilisations
« éloignées » et, d’autre part, une tradition « archaique » qui oppose structures « primitives »
et non-primitives — celles du « civilisé » et qui met dos a dos une féte « primitive » a une féte
amoindrie et absorbée par le temps présent de la civilisation : C’est, en forgant a peine le trait,
la conclusion du texte de Roger Caillois” sur la féte. Son régime analytique consiste des lors a
appréhender la féte systématiquement avec une dialectique trés contrastée, trop marquée par
une mesure oppositionnelle de la regle et du déreglement, de la valeur et de la transgression
de la valeur. En somme, la féte est alors systématiquement représentée comme un ordre (rite)
et comme la déconstruction de cet ordre dans un désordre. Lanthropologie traditionnelle a
analysé ceci en définissant la féte comme une forme du renversement qui crée du symbolique
pour atteindre (de nouveau) le mythique fondateur, la primordialité. Cette approche n'est
pas fausse, elle est simplement inefficace. On se retrouve alors systématiquement avec cette
dialectique, faible, de 'ordre et du désordre qui oppose, d’une part, I'idée de la féte ancienne,
demesurée et perdue, a la féte moderne impossible, et qui oppose, d’autre part, I'idée du
« sauvage » ou du frénétique en état de féte a celui de 'observateur « civilisé ». Il va de soi que
cette approche ne se détache presque jamais d’'un matériau mytho-symbolico-littéraire. La
primordialité est un écueil fondamental qui oblige systématiquement a lire la féte comme un
rituel ou comme une forme dérivée du sacré. On témoigne sur la féte, on raconte, on illustre,
on fabule, on fantasme, on scénographie et quelques fois, seulement, on analyse et on produit

quelques modeles anthropologiques. Nous renvoyons alors ici 4 trois textes emblématiques

7 Roger Caillois, « Le sacré de transgression : théorie de la féte », in Lhomme et le sacré, Paris, Leroux-PUE 1939

et in (Euvres, Paris, Gallimard, 2008, p. 263-289.



18

de cette approche de la féte au xx° si¢cle, qui en décrivent ce parcours et sa déconstruction :
I'un de Roger Caillois en 1939, 'autre de Max Horkheimer et Theodor W. Adorno en 1947
et enfin celui de Furio Jesi en 1977%.

Analysons brievement quelques uns des éléments du texte de Caillois. Lensemble du texte
est centré sur le « sacré de transgression » permettant ainsi une « théorie de la féte ». Nous
retrouvons bien stir le regard de 'observateur civilisé? et conscient de cette dialectique entre
ordre et désordre, entre mesure et démesure; une fois encore le regard du spécialiste qui
observe I'ensemble de ces comportements démesurés. Le premier paragraphe du texte™ est,
a ce titre, exemplaire; la féte pour Caillois serait alors ce qui « implique un grand concours
de peuple agité et bruyant », elle « incite a s’abandonner sans controle aux impulsions les
plus irréfléchies », et elle « comporte au moins un début d’exces et de bombance. [...]
De jadis ou d’aujourd’hui, la féte se définit toujours par la danse, le chant, l'ingestion de
nourriture, la beuverie. Il faut s’'en donner tout son sotll, jusqu’a s'épuiser, jusqu’a se rendre
malade. Clest la loi méme de la féte ». Ce qui pose probléme, ce n’est pas la justesse ou
non de la proposition, c’est la maniére de 'appréhender. Lensemble du texte de Caillois

est construit avec un régime lexicographique et sémantique particuliérement marqué’’ :

8 Voir note précédente pour 'ouvrage de Caillois. Max Horhkeimer & Theodor W. Adorno, La dialectique de la
raison, trad. Eliane Kaufholz, Gallimard, 1974. Furio Jesi, La féte et la machine mythologique, trad. Fabien Vallos,
éditions Mrx., 2008.

9 La question de 'observateur civilisé est au cceur de I'anthropologie et de I'ethnographie traditionnelle. Cest
une question récurrente. A titre d’exemple nous en empruntons deux au régime de la littérature. Il s'agit d’abord
de Rousseau dans La lettre & d’Alambert (1758) et ce commentaire sur la féte : « Mais quels seront enfin les
objets de ces spectacles ? qu'y montrera-t-on ? Rien, si 'on veut. Avec la liberté, partout ot régne I'affluence, le
bien-étre y régne aussi. Plantez au milieu d’une place un piquet couronné de fleurs, rassemblez-y le peuple, &
vous aurez une féte. Faites mieux encore : donnez les spectateurs en spectacle; rendez-les acteurs eux-mémes;
faites que chacun se voie et saime dans les autres, afin que tous en soient mieux unis ». Un exemple cette fois
chez Chateaubriand dans Le génie du christianisme (1802) : « Il n’en est pas des fétes chrétiennes comme des
cérémonies du paganisme; on n'y traine pas en triomphe un beeuf dieu, un bouc sacré; on n'est pas obligé sous
peine d’étre mis en prison d’adorer un chat ou un crocodile, ou de se rouler ivre dans les rues en commettant
toutes sortes d’abominations pour Vénus, Flore ou Bacchus : dans nos solennités tout est essentiellement moral.
Si I'Eglise en a seulement banni les danses cest qulelle sait combien de passions se cachent sous ce plaisir en
apparence innocent. Le Dieu des chrétiens ne demande que les élans du cceur et les mouvements égaux d’une
Ame qui régle le paisible concert des vertus. Et quelle est, par exemple, la solennité paienne qu’on peut opposer
3 la féte ot nous célébrons le nom du Seigneur ? ».

10 Roger Caillois, op. ciz., p. 263.

11 A titre d’exemple nous relevons les déterminants et les qualificatifs essentiellement utilisés par Caillois pour
parler de la féte. La liste, bien siir, n’est pas exhaustive. (le chiffre entre parenthése renvoie au numéro de page).
Agités, bruyants, sans controle, irréfléchis, excés, bombance (263), frénétique, orgiaque (264), agitation désordonnée
(266), débauche, confusion (278), frénésie, criminels, déprédations (279), sacrilége, déréglement, orgie (281), outrance,

confusion (282), renversement, empiffrer (283), jactance, héblerie, beuveries, vantardises, gesticulations violentes,



INTRODUCTION 19

cet univers sémantique « négatif » et essentiellement péjoratif implique la féte dans une
appréhension, elle aussi, péjorative et qui laisse augmenter ce protocole dialectique qui tend
a pousser au maximum cette pensée de 'outrance et de la réserve, de I'ordre et du désordre,
du réfléchi et de I'irréfléchi, etc. La féte est donc ici le lieu — redouté et en fait convoité — de
I'expérience d’un « paroxysme de vie », de 'expérience du « temps des émotions intenses et
de la métamorphose de [I']étre »*2. Si nous poursuivons cette analyse, nous nous apercevons
quest liée a ce régime sémantique une appréhension analytique redoutable : la féte est donc
observée par un « témoin »** ou par un « observateur »'%, jamais par un participant : elle
est 'examen et 'étude, d’une part, de ce monde « primitif »* et d’autre part de ce monde
« exotique » qui n'appréhende que le lointain sans presque jamais 'analyser avec le proche.
Cette approche formalise donc une procédure de différenciation qui extranéise la féte. Elle
est alors un rite qui appartient a ce qu'il y a de plus archaique et archéologique en nous et
qui permet de revendiquer que la féte est bien ce rite qui tend a la primordialité puisqu’il
« importe d’abord d’actualiser 'age primordial » et parce que « la féte ramene le temps
de la licence créatrice, celui qui précede et engendre l'ordre, la forme et interdit »*¢. Ici
semble alors se méler matériaux mythologiques et procédures analytiques. Enfin, et C’est
ce qui constitue le point le plus lourd de I'analyse de Caillois, au cceur de cette dialectique
de lordre et du désordre, de la mesure et de la démesure, il en apparait une plus sourde du
négatif et du positif : la conclusion de Caillois porte sur une des formes les plus évidentes

de la féte, les vacances :
La turbulence générale n’est plus possible. Elle ne se produit plus & dates fixes ni sur une vaste échelle. Elle
sest comme diluée dans le calendrier, comme résorbée dans la monotonie, dans la régularité nécessaire.
Les vacances succedent alors a la féte. Certes il s'agit toujours d’'un temps de dépense de libre activité,
d’interruption du travail réglé, mais c’est une phase de détente et non de paroxysme. Les valeurs se
trouvent complétement inversées : dans un cas, chacun part de son cdté, dans 'autre tous s'assemblent
au méme point. Les vacances (leur nom méme l'indique) apparaissent comme un vide, un moins comme
un ralentissement de l'activité sociale. Elles sont du méme coup impuissantes & combler I'individu.
Elles sont dépourvues de tout caractére positif. Le bonheur qu’elles apportent est fait en premier lieu
de Iéloignement des ennuis dont elles distraient, des obligations dont elles libérent. Partir en vacances,

cest d’abord fuir ses soucis, jouir d’un repos “bien gagné”. Cest s’isoler davantage du groupe au lieu de

contorsions obscénes, gaspillage, débauche d'expressions (284), brutalités, luxure (285), moribond, obscénes, grotesques
(286), épuisantes, ruineuses (288), dilapider, déchainement (289) et la liste pourrait étre interminable.

12 Jbid. p. 264.

13 Jbid. p. 264.

14 Ibid. p. 268.

15 Jbid. p. 264 et p. 284.

16 Ibid. p. 276.



20

communier avec lui a I'instant de son exubérance, 4 I’heure de sa liesse. Aussi les vacances ne constituent

pas comme la féte la crue de I'existence collective, mais son étiage.'”

Si nous insistons un peu sur le texte de Caillois, cest qu’il est emblématique d’une pensée
qui tend 4 ne retenir de la féte que ce lieu de I'exces et de la démesure au coeur de la toute
puissance mythologique. Cette pensée a tenu, tient sans doute encore et il a fallu du temps
et de nombreuses analyses pour en venir a bout. Quelques années plus tard, trés exactement
en 1947, lorsque Adorno et Horkheimer publient la Dialektik der Aufklirung, alors méme
qu’ils déconstruisent le principe de la Raison et du progres, ils déconstruisent I'analyse de
cette dialectique de la féte : citant un passage de Caillois sur « 'universelle confusion »'%, ils
commentent" « on abandonne aux forces primitives transfigurées; mais du point de vue de
la suspension de I'interdit ce comportement a acquis un caractére d’exces et de folie » et ils
ajoutent ce commentaire « ce n'est quavec les progres de la civilisation et de la Raison que
la subjectivité fortifiée et la domination consolidée réduiront la féte 2 une simple farce ». 1l
faut bien str entendre ce commentaire a la lumiére de la déconstruciton de ' Aufklirung et en
mesurer toute la portée critique. Il faudra attendre un certain nombre de réflexions capables
de se détacher de ces modeles ambivalents et inefficaces pour penser la féte. Il y aura, entre
autres, les réflexions, contemporaines de Caillois, Horkheimer et Adorno, du néerlandais
Johan Huizinga et du hongrois Kdroly Kerényi*, puis, bien siir, celles de Michel Foucault
sur la sexualité, la folie, les hétérotopes et ses réflexions sur la constitution d’'un modele
archéologique ainsi que la constitution d’'un modeéle d’analyse herméneutique du sujet et
des dispositifs. Il y a les réflexions essentielles du philosophe et mythologue italien Furio
Jesi dans son ouvrage La féte et la machine mythologique*'. Le premier texte de cet ouvrage,
« La connaissance de la féte », est une analyse tres précise et une déconstruction radicale de

cette anthropologie traditionnelle. Le point de départ de I'analyse de Jesi est le mode de

17 Ibid. p. 289.

18 Qui constitue le début du chapitre « Fonction de la débauche », op. ciz., p. 278.

19 Max Horkheimer & Theodor W. Adorno, Dialectique de la Raison, op. cit., p. 114-115.

20 Nous renvoyons pour Johan Huizinga & Homo ludens, Paris Gallimard, 1951 et pour Kédroly Kerényi (avec
Carl Gustav Jung) & Introduction & lessence de la mythologie, Paris, Payot, 2001. 1l faudrait lire aussi de Kerényi
Nel labirinto, Turin, Bollati Boringhieri, 1983, Miti ¢ misteri, Bollati Boringhieri, 2000 et la correspondance
entre Jesi et Kerényi Demone e mito. Carteggio (1964-1968), Macerata, Quodlibet, 1999.

21 Furio Jesi est un philosophe italien (Turin, 1941 - Génes 1980), il a enseigné la langue et la littérature allemande
a l'université de Palerme et de Génes. Les textes réunis dans cet ouvrage ont été initialement publiés en 1977
par 'éditeur turinois Rosenberg & Sellier; il s'agissait de deux essais sur le festif et la machine mythologique qui
encadraient une anthologie, constituée par Jesi, de textes sur 'anthropologie depuis le xvir® siecle (avec des textes
de Kéroly Kerényi, André Thevet, Joseph-Francois Lafitau, Sigfrid Rafael Karsten, Joseph Hacekel, Giuseppe Pitré,

Arnold Gennep, Jean-Jacques Rousseau, Giuseppe Capecelatro et Jacques-Antoine Dulaure).



INTRODUCTION 21

perception des régimes du festif : il commence par déconstruire le procédé de 'observateur
anthropologue ou ethnologue « civilisé » et propose une théorie de « 'espionnabilité ». Nous
reviendrons tres largement sur ce concept. Il analyse et déconstruit ensuite rigoureusement
le modéle de la « machine anthropologique » comme appréhension séparée de l'autre, du
temps de l'autre et du temps de la féte. Il propose alors d’analyser la féte et les régimes du
festif & partir de 'analyse de ce qu’il nomme la « machine mythologique » et a partir de
I'analyse de son fonctionnement. La féte est alors un fonctionnement intégralement inclus au
coeur des régimes anthropologiques. Nous reviendrons largement sur ce texte qui servira nos

démonstrations.

3. ANALYSE ET PRESENTATION DU CONCEPT DE FETE ET DE FESTIVITE

Il convient, par habitude et par besoin, d’analyser le sens et 'étymologie, complexe, du
terme féte : nous synthétisons deux valeurs de signification®. La féte est d’abord un « ensemble
de réjouissances collectives destinées & commémorer périodiquement un événement ». Elle est
ensuite source de réjouissance. De cette définition nous retenons trois concepts fondamentausx,
celui du réjouir, celui du collectif et celui du périodique.

Ce qui appartient au 7éjouir participe a la féte en tant qu’il produit un amusement, un
faire plaisir, un enchantement, une excitation, un ravissement, etc. Jouir signifie tout aussi
bien « faire féte »*3, « prendre plaisir » et « avoir ». La notion de jouissance est donc marquée,
épistémologiquement, par une constellation sémantique triple, féte - plaisir - possession, ce
qui signifie que tout rapport a la féte est un rapport a une double occurrence du contexte de
Iavoir (de la possession). Il sagit d’abord d’un awoir joui comme usage et comme plaisir. Il
faut y entendre plusieurs choses : bien str avoir du plaisir, prendre du plaisir (on souligne ici
que quelques soient les modalités du festif, elles sont, toujours, liées a la notion de jouissance
et de réjouissance), éprouver physiquement une satisfaction, et la satisfaction d’un désir, donc

éprouver et mesurer une joie singuliére (dés le verbe latin gaudere et se réjouir pleinement

22 La définition du terme féte est emprunté au 77f : heep://atilf.adlf.fr/dfhem

23 Le dictionnaire (7bid.) donne a cette expression le sens de « faire honneur » et « se réjouir ». Il est & noter que
cette expression a son exact corollaire en italien dans 'expression « far festa » qui signifie alors (Vocabulario degli
accademici della Crusca, 1612 et 1741) cesser de travailler, se reposer (cessar dall’ opera, prender riposo) et dont
Iétymologie supposée par le dictionnaire est le verbe latin feriari. Ce qui est plus étonnant C’est I'expression
« far la festa » qui signifie tuer (ibid.) ; on trouve quelques commentaires dans la Proposta di alcune correzioni ed

aggiungere al Vocabulario della Crusca de Vincenzo Monti, 1829.



22

pour le verbe ynBéw) mais plus encore, saisir ce qui est offert a cette saisie : ici cest le sens
du verbe grec xoipw, se réjouir parce qu'a été saisi ce moment opportun, ce temps juste,
ce kopoc* (cette opportunitas en latin). La notion de l'avoir joui se charge ici d’'un sens
fondamental, celui de 'appréhension (de la jouissance) d’'un temps non linéaire, celui du
saisissement du bon moment (right time) mais aussi celui du saisissement du temps comme
instant, comme nouvelle mesure. Nous analyserons ce point essentiel pour la compréhension
du concept de féte et nous aurons recours aux travaux de Alfred North Whithead, Martin
Heidegger, Walter Benjamin, Theodor W. Adorno. Un awvoir joui, mais aussi un avoir temporel
qui renvoie, lui aussi, au saisissement du temps, a ce sentiment que nous zenons le temps, celui
de l'instant, de I'occasion et du bon-heur et qui doit s'entendre comme un « avoir le temps »
mais aussi comme un « étre dans le calendrier »*. Ce point est essentiel ; que signifie « étre
dans le calendrier » ? et que signifie le calendrier ? Etre dans le calendrier cC'est excéder le temps
immanent, analogique et phénoménologique pour une temporalité cette fois transcendante
— Cest-a-dire qui se situe au-dela d’une temporalité du temps percu comme présent et qui se
situe au-dela et en-deca d’une temporalité de I'histoire — logique, c’est-a-dire qui n’est pas, ici
non plus, celle de T'histoire (linéaire ou pseudo-linéaire) mais celle du calendrier. Qu’est-ce
alors qu'un calendrier ? Cest la mesure de la récurrence, de la périodicité et la seule mesure
logique du temps, Cest-a-dire a la fois strictement conceptuelle et fondamentalement in-
corporée parce que le calendrier est avant tout la mesure du temps de travail et de repos.

Le festif n'a alors de sens que s'il est communautaire et collectif, autrement dit, fait a
plusieurs. Ce qui induit plusieurs conséquences. Premiérement que le concept de fére
intérieure est strictement théologique et littéraire, c’est-a-dire historiquement marqué et ne
renvoyant, en fait, a aucune réalité. Nous savons que 'expression « féte intérieure » est un
concept abondamment utilisé par les théologiens et les mystiques et qu’il se retrouve utilisé

tant de fois aussi bien dans les textes des mystiques que dans les bréviaires et que c’est une

24 Ici, semble-t-il, il n’y pas de racine commune entre les deux termes, juste le hasard, heureux, d’une
homophonie. Pour plus de précision nous renvoyons au chapitre « Kairos » in Richard Bruxton Onians, Les
origines de la pensée europénne, Seuil 1999, p. 405.

25 Ces expressions ont été choisies dans un double souci, celui du sens bien sir mais aussi de fagon grammaticale;;
quatre expressions qui recouvrent, toutes, un syst¢tme d’auxiliarisation, ce que Gustave Guillaume appelle un
principe de subductivité (in Langage et science du langage, Nizet et Presses de 'univesité de Laval 1994, p. 73 s¢.)
Cest-a-dire des syntagmes qui utilisent ce principe pour former des temporalités composées; deux expressions
(avoir joui et avoir temporel) qui se colorent de la temporalité du factus et donc de ce qui a été appréhendé et
constaté; enfin la derniére expression qui passe a I'auxiliaire é#7e et donc du passage du percu a celui d’un état,

d’une situation plus ou moins conceptualisée.



INTRODUCTION 23

pensée cheére aux auteurs du xrx° siecle*. Deuxiemement la féte est un « partage » et un
faire connaitre des deux awoirs : en ce sens la féte est alors une exposition ou un spectacle.
Ce sont deux notions essentielles mais paradoxales. Si la féte est collective elle est donc,
en soi, expérience d’un partage de ce qui est mis en ceuvre et de ce qui est vécu : or nous
nous apercevrons que ce n'est pas si simple et que 'expérience de la festivité n'est pas, au
sens propre, partageable parce que ne pouvant étre relatée. Tout relatus de la féte est une
observation et non une expérience; tout relatus de la féte qui serait une expérience ne peut
Iétre que sous la forme de 'incommunicabilité. En revanche, en soi, toute féte non relatée
ou non témoignée par des relatus est toujours médiatisable : toute féte est un faire connaitre
comme annonce et comme invitation a une participation. Toute féte est donc connaissable
et appréhendable parce quelle échappe en somme aux relatus, aux récits : elle échappe a
la relation de la description et de I'objet. C’est la mesure de la non-communicabilité de la
féte qui conditionne la non-connaissance du festif. Cependant s’il y a un faire connaitre,
que donne-t-il alors & notre connaissance ? D’une part, une triple médiatisation, celle d’une
célébration ou d’'une commémoration, celle d’un rite (Cest la part la plus observable et la plus
partageable) ou d’un rituel et enfin celle d’une participation : Cest ici, une fois encore que tous
les problemes se posent : que signifie dire ou relater des choses sur sa participation ? Cest ce
paradoxe qui nous servira de fondement a I'élaboration du concept d’espionnabilité. D’autre
part, il s’agit de faire connaitre, de médiatiser une mesure calendaire : ce que nous sommes
dans le calendrier, dans le temps, dans le temps de I'action et dans celui de 'inopérativité,
donc faire connaitre un rapport fondamental a 'économie. Enfin il s'agira d’un faire connaitre
comme spectacularisation ou exposition de I'ensemble de ces médiatisations, autrement dit
un rapport puissant et essentiel a la doxa. La féte comme expérience collective est, avant tout,
Pexposition de la singularité dans le collectif comme mesure du rapport que nous entretenons
a la doxa, cest-a-dire aux régimes généraux du discours et du fonctionnement du collectif.
La question dés lors est de savoir si la féte est apparentée aux régimes doxiques au point d’en
étre un simple mécanisme ou si la féte, ou plus exactement la festivité, fonctionne comme les

régimes doxiques. Troisiemement, le festif est aussi — et cest 'occurrence la plus habituelle
g q

26 Ici nous ne sommes pas en mesure de dresser une histoire du concept de féte intérieure pour 'une ou 'autre
litctérature, nous ne pouvons qu'indiquer quelques références pour plus de précisions & commencer bien str par
le texte de Charles Baudelaire, « O nuit ! 6 rafraichissantes ténébres ! vous étes pour moi le signal d’une féte,
vous étes la délivrance d’une angoisse ! » (« Le crépuscule du soir » in Euvres , Gallimard, 1956, p. 315) et voir
aussi le texte de Furio Jesi, op. cit., p. 34 sq. Nous renvoyons aussi au travail de Kensuke Kumagai, La « Fére »
chez Stéphane Mallarmé, Th. Paris v Sorbonne, 2006, ot il développe une double analyse de la féte publique et

de la féte intérieure, a savoir celle du livre.



24

— réciprocité, possible, d’'un jouir comme moyen sans fin. La féte serait alors intégralement
non-relatée et non-communicable, elle serait ce seul espace non encore privé mais plus tout
a fait collectif de I'expérience de la jouissance ou de la réjouissance. Or I'idée de cette féte,
de la « vraie féte » — idée littéraire, mythologique, etc. — est impossible. Cela supposerait une
dimension d’'immémorialité dont nous ne sommes pas capables, parce que nous sommes
des étres de la médiation et de I'exposition. Quatriemement, le festif participe, enfin, a
une puissance — appelons-la puissance collective, ravissement, enchantement... — qui tend
a entrainer l'autre dans son propre mouvement, quelqu’il soit : plaisir, période, rythme,
calendrier, etc. En cela la féte pourrait étre — reste a prouver lexistence de cette puissance
ou la puissance de son simulacre — ce que Furio Jesi nomme une épiphanie privilégiée ot
« ’humanité dans sa plus grande concentration coincide paradoxalement avec 'acmé de la
différence »*7.

Enfin, dernier des trois concepts définitoires du festif, la notion de périodicité. Qu’est-ce
qu'une période ? son étymologie est ici tres utile. Il sagit du terme grec — composé — mept-0dog
(et du verbe meplodedm) qui livre trois notions : d’abord celle du dispositif (faire le tour,
Penceinte, la stratégie, etc.), C'est-a-dire que la perception d’une période est avant tout une
mesure d’un dispositif conceptuel, ensuite celle d’'un morceau de temps et enfin celle de
I'examen, du parcours par la pensée, de 'observation. Ce que nous nommons période est une
visée conceptuelle qui tend a se saisir d’'une durée et a 'ouvrir & une mesure de la récurrence.
Le concept de période, écrit Alfred North Whitehead®®, « marque le dévoilement dans la
conscience sensible d’entités naturelles connues seulement par des relations temporelles
a des entités discernées ». Mais plus intéressant encore, cette perception d’une entité, ce
discernable — autrement dit d’une durée — est ce que Whitehead appelle un événement. Une
période est donc, indéniablement, la mesure d’un événement et la mesure de sa récurrence. La
féte est récurrente et périodique c'est-a-dire que la féte fonde (tout en dépendant d’elles) les
structures calendaires. Une autre maniere de le dire consisterait a montrer que la féte est non
seulement le calendrier mais aussi qu’elle fonde ce que nous nommons des structures extra-
temporelles (ou extra-calendaires), c’est-a-dire des structures qui, tout en conservant leurs
régimes périodiques, échappent au calendrier. Ici nous abordons une premiére opposition,
un premier paradoxe; la féte est la mesure calendaire (la connaissance du calendrier se fait par
la récurrence des fétes qui y sont notées) mais la féte serait aussi une non-mesure calendaire.

Cela signifie que nous avons aussi une connaissance du temps (de la périodicité) par des fétes

27 La féte et la machine mythologique, op. cit. p. 42.
28 A. N. Whitehead, Le concept de nature, trad. J. Douchement, Paris, Vrin, 2006, p. 90.



INTRODUCTION 25

qui échappent au calendrier (la plus simple remarque), et surtout par les régimes du festif qui
nous permettent de mesurer le temps en le constituant en périodes, en durées, en événements
et quelles que soient ses irrégularités par rapport au temps collectif (calendrier, horloge).
Nous tenterons de montrer comment la féte et les régimes du festif sont une des expériences
essentielles de cette mesure du temps et de son observation. La féte est structurellement un
espace de I'observation, ce que nous développerons avec le concept d’espionnabilité que nous
empruntons, pour partie, a Furio Jesi*.

Il est & noter que ces trois notions définitoires du festif, le jouir, le collectif et le périodique,
sont les corrélats épistémologiques de ce quon peut nommer le thymique, le collectif et
I'événement. Ce qui signifie que la relation jouir - collectif - période - est trés proche de ce
que Georges Molinié avait théorisé de la substance du contenu de tout objet (de tout objet
linguistique devrions-nous dire), a savoir le thymique, I'éthique et le noétique. Il reste bien
sir maintenant & démontrer cette proximité, les relations qui existent. Mais une premiere
série de questions vient immédiatement : est-ce que cela signifie que la substance du contenu
du festif est paradigmatique de toute forme linguistique ? est-ce que cela signifie, alors, que
le mode¢le de la féte est paradigmatique de tout modele linguistique ? est-ce que cela signifie,
enfin, quon peut analyser le festif ou la féte, comme tout objet linguistique certes, mais
surtout comme un systéme, comme une machine — pour paraphraser Michel Foucault et
Furio Jesi —, comme une machine festive ?

Il nous faut, a présent, aborder I'analyse de I'étymologie du terme féte. Il va de soi que C’est
un terme complexe, pour une partie absorbé dans la latence des langues et qu'il s’agit ici d’en
faire ressortir, peut-étre, une partie, du moins d’en signaler quelques pistes. Si nous entamons
une analyse diachronique du terme féte, nous nous apercevons de sa tres grande stabilité :
si nous nous référons au 17ésor de la langue frangaise, le terme féte, depuis le latin festum, est
stable et peu sujet aux modifications. La définition actuelle est celle que nous avons déja
donnée « ensemble des réjouissances collectives destinées & commémorer périodiquement un
événement », celle qui est donnée, ca. 1050, est « célébration faite & jour marqué » et celle qui
est donnée pour festum est « jour consacré a la féte ». Voici donc une tres succincte archéologie
du terme féte. Il semblerait que tout soit plus simple que nous ne I'avions imaginé. Or il
n’en est rien et les choses sont plus complexes. Nous devons d’abord analyser 'ensemble des
occurrences des termes latins qui constituent le terme féte, mais plus encore, qui constituent

le concept de festivité. Il y a dans la latinité une constellation de termes pour ce champ

29 La féte et la machine mythologique, op. cit., p. 38-44.



26

notionnel. Nous les prenons dans leur ordre d’apparition du dictionnaire; le substantif
festivitas qui signifie, joie, joie d’un jour de féte, le verbe festivare qui signifie étre en féte,
Padjectif festivus qui signifie réjouissant et festif, le substantif festum qui signifie féte et jour
de féte et 'adjectif festus qui signifie en féte, solennel et profestus qui signifie non-férié donc
jour ouvrable. Tous ces termes ont pour origine ou plutdt pour corrélats terminologiques,
les termes suivants : le substantif ferie qui signifie les fétes, les féries, le repos, la vacance
— autrement dit, la féte et la féte chémée — I'adjectif feriatus qui signifie en féte, oisif et le
verbe feriari qui signifie étre en féte, chémer, étre au repos. Premiére constatation, il y a deux
champs notionnels qui disent presque la méme chose, la féte, mais selon deux appréhensions
différentes : 'une sur la racine fesz dit la féte d’'un point de vue plus singulier et sous 'angle
du plaisir ou de la joie, tandis que l'autre, plus antérieure, sur la racine fer, dit la féte mais
d’un point de vue plus collectif et institutionnel sous I'angle du temps de travail et du temps
de repos. Les choses, bien str, ne sont pas encore aussi simples. Pourquoi la persistance de
ces deux termes ? quelle réalité recouvrent-ils ? Il faut d’abord nous intéresser a I'étymologie
de ces deux substrats. Etymologie contestée et complexe mais dont nous pouvons ici retracer
quelques points. Festus’® nous dit que feria, les fétes, sont ainsi nommeées parce quelles
proviennent de 'expression ferire victimas et pour ferie il précise que les anciens écrivaient ce
mot fesie, mais surtout il précise — ce qui nous sera utile — qu’ « il y avait des féries sans jour
de féte; d’autres avec un jour de féte ». A Particle Fasti du Dictionnaire des antiquités grecques
et romaines’’, il est supposé qu'un radical commun existe pour 'ensemble de ces termes, le
radical *fes qui signifie consacrer (iepéw en grec). Il faut ajouter a cela les termes faszi et nefasti
qui caractérisent le type de fétes de la latinité’*. Varron®* quant a lui semble indiquer qu'une
racine commune a ces termes se trouverait dans le verbe fari : « Les jours pendant lesquels
il est permis au préteur de prononcer certains mots judiciaires ont été appelés fasti, de fari;

et ceux pendant lesquels il lui est interdit, sous peine d’expiation, de prononcer ces mots,

30 Sextus Pompeius Festus, De significatione verborum, livre v1 : « Feriz : les anciens écrivaient ce mot fesie. Il'y
avait des féries sans jour de féte, comme les foires; d’autres avec un jour de féte, comme les Saturnales, ot 'on
se réunissait en festins, dont les produits du bétail et des moissons faisaient les frais. / Ferias : antiqui fesias voca-
bant; et aliz erant sine die festo, ut nundinz; alizz cum festo, ut Saturnalia, quibus adjungebantur epulationes
ex proventu fetu pecorum frugumque. ».

31 Chatles Daremberg et al., Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, t. 11, vol. 2, Paris, Hachette, 1919,
p- 989.

32 Nous nous référons ici aux deux types de calendrier, le calendrier pré-julien, découvert & Antium et le
calendrier julien.

33 Marcus Terentius Varro, De lingua latina, livre v1, 53 : « Hinc fasti dies, quibus verba certa legitima
sine piaculo praetoribus licet fari. Ab hoc nefasti, quibus diebus ea fari ius non est et, si fati sunt, piaculum

faciunt ».



INTRODUCTION 27

ont recu le nom de nefasti, de ne (adverbe négatif) et du méme mot fari ». Enfin Georges

Dumézil’* avance que 'ensemble de ces termes :
«ont eu primitivement la compréhension et la méme extension que le substantif fzs dont ils sont dérivés :
fas (non décliné, sans pluriel : seulement fas es#) est le fondement mystique solide, indifférencié sur lequel
toute action humaine (privée, publique, diplomatique...) peut prendre appui avec streté, du point de
vue non seulement de la justice humaine (ius, décliné, avec son pluriel iura, droits naturels ou acquis),
mais des plans divins inconnus ou, plus généralement, des forces mystéricuses de I'invisible : un jour, et
sans doute primitivement aussi un lieu, une occasion, sera fastus ou nefastus selon qu’il fournira ou ne

fournira pas ce fondement. »

S’ajoute a cela la distinction fastus et nefastus. Pour plus de précisions nous renvoyons encore
au texte de Dumézil®s, puisqu’il ne s'agit pas ici d’un travail d’analyse du calendrier romain.
Cependant nous conserverons les propositions suivantes : d’abord que « les dies fasti sont ceux
qui donnent a l'action profane de 'homme la base mystique, fas, qui lui assure les chances
de bien se faire; les dies nefasti sont ceux qui ne lui donnent pas cette base », et ensuite,
plus essentiel encore, la conclusion de Dumézil qui tend 2 affirmer que tout « dies festus est
nefastus » au sens ou « les dies festi (feri), en tant que consacrés a des divinités, sont en méme
temps fermés a 'action humaine ». Il est donc important de constater que pour la latinité le
concept de féte renvoie essentiellement & deux idées, celle des réjouissances et plus important
celle d’'un jour nefastus, cCest-a-dire un jour ot 'on ne travaille pas, cest-a-dire qui n’est pas
propice a l'activité humaine parce qu'intégralement consacré a une pensée métaphysique ou
mystique. Premic¢re conclusion de cette investigation étymologique, la féte, comme acte et
comme pensée, est « néfaste » a I'activité de '’homme.

Il faut maintenant explorer, dans la pensée grecque, le sens des termes qui disent la féte.
Nous savons que tout ce qui est de 'ordre du consacré est sur la racine du verbe iepdw. Quel
est le terme qui exprime alors la féte en grec ? cest le substantif éopth qui signifie féte et
réjouissance etle verbe €éoptalm quisignifie célébrer une féte, ou encore le verbe ouvevwygioOau.
Mais il y a un autre terme beaucoup plus riche que le précédent. C’est 'ensemble des termes
qui gravitent autour du verbe 6ewpelv qui signifie pour une part observer, examiner et
contempler, mais qui, par ailleurs, signifie, pour I'une de ces acceptions, étre spectateur. C’est
ce verbe, et son substantif dérivé qui est, bien sir, a 'origine du terme franqais théorie. Nous
avons ensuite le substantif 8e@pnpa qui signifie donc spectacle, féte d’une part, et, d’autre
part objet d’observation et de contemplation, I'adjectif @ewpntixdg qui signifie contemplatif

et spéculatif, le substantif 6ewplor qui signifie I'observation, 'action d’assister & un spectacle
p pla qui sig p

34 Georges Dumézil, appendice 11 & Mythe et épopée 111, Paris, Gallimard, 1995, p. 1405-1406.
35 ibidem.



28

ou 2 une féte, la fonction du théore** puis postérieurement la contemplation et I'étude, et
enfin le substantif 6empdg qui signifie d’une part le théore et d’autre part le spectateur. Ici les
nuances sont tout aussi complexes que pour la pensée latine, mais avec un degré de subtilité
supplémentaire. Il semble que la féte, dans la pensée grecque, soit divisée en trois catégories
fondamentales : les fétes liées au religieux, aux dieux, celles qui sont liées aux réjouissances
et celles qui sont liées au spectacle. Jusqu'ici, tout semble parfaitement logique, avec cette
nuance supplémentaire du spectacle, qui n’est pas sans rappeler ce que nous avions dit sur le
« faire connaitre », le spectacle inhérent et définitoire de la féte. La féte est comme toujours
une fonction, une relation et une expérience. Ce qui semble plus étonnant cependant, c’est
qu'une méme unité sémantique signifie a la fois quelque chose des régimes du festif et a la
fois quelque chose des régimes de la pensée et de leur puissance théorique ou spéculative.
Le premier constat évident est que la sphére conceptuelle de la féte et celle de la pensée sont
liées par deux notions essentielles : d’une part, celle du voir, c’est-a-dire de I'observation,
autrement dit, étre aussi bien au spectacle des régimes de la divinité, que de la festivité, que
de la pensée : ici ce qui relie les trois c’est tres exactement le terme contempler’”. D’autre
part la notion — ici aussi mais d’une autre maniére — du faire : le verbe 8empetv s'oppose et
en méme temps s'adjoint au terme TPA&ELG qui signifie, lui, 'action mais d’abord comme
travail donc le résultat d’une action, sa conséquence. Or la féte, et en somme la théorie,
sont étymologiquement sans conséquence, c est-a-dire ouvertes a I'expérience d’une non-
production, a 'expérience d’une inopérativité : tandis que le verbe mpéocerv renvoie a ce
qui est accompli, produit, exécuté, le verbe Bewpelv renvoie a 'expérience de ce qui nest
pas encore accompli, pas encore produit et pas encore exécuté, c’est-a-dire la contemplation,
la recherche, la féte. Ce qui est contenu dans la théorie et dans la féte est une mesure de la

suspension.

4. ARCHEOLOGIE DU CONCEPT DE FETE ET DE FESTIVITE

Nous devons, apres nous étre intéressés 4 son sens et a son étymologie, nous intéresser

a l'archéologie du concept de féte et de festivité. Avant cela, il s'agit de définir ce que nous

entendons pas archéologie. Bien str nous faisons référence 2 Michel Foucault et a son

36 voir A ce propos Dictionnaire des antiquités grecques et latines, op. cit. article théorikon, t. v, vol. 1, p. 216.
37 voir a4 ce propos de I'auteur « Or le verbe photographier (la contemplation comme mesure du désceuvrement) »,

in Infra Mince, n°4, Arles, Actes Sud - Ecole nationale supérieure de photographie, 2008.



INTRODUCTION 29

ouvrage Archéologie du savoir. Mais en somme qu’est-ce qu'une archéologie ? ou un principe
archéologique ? et plus encore qu'est-ce qu'une archéologie du savoir ?

Larchéologie, nous empruntons cette réflexion a Michel Foucault®®, est une machine, et
en ce sens, une machine qui fonctionne et qui produit. Nous renvoyons ici a Furio Jesi® et a
sa définition de la machine mythologique qui devrait pouvoir nous servir de paradigme pour
appréhender la machine archéologique : « qu'est-ce que la machine mythologique ? Nous
la définissons comme une machine puisque c’est quelque chose qui fonctionne et, aux vues
des recherches empiriques, qui semble fonctionner automatiquement »*. Si nous suivons
le raisonnement de Jesi la machine archéologique de Foucault serait une machine qui en
fonctionnant produit de 'archéologie. .. plus précisément des arché, autrement dit des récits
(des relations) sur les « commencements », sur les mises en mouvement. Autrement dit, par
son fonctionnement, la machine « calme partiellement la faim » du /logos, du récit ou de la
mise en relation.

Larchéologie « ne traite pas le discours comme document [...] elle s'adresse au discours
dans son volume propre, a titre de monument »*'. Ce n’est donc pas, précise Foucault, une
discipline interprétative mais bien une discipline de I'observation.

Larchéologie n'est pas une « “doxologie” ; mais une analyse différentielle des modalités du
discours »*. En somme, elle ne tend pas a construire un régime interprétatif (nous renvoyons
a la deuxieme réponse) ni comme « glorification », ni comme construction d’une endoxa, ni
comme construction d’un discours sur la doxa, autrement dit d’un discours doxique. Elle est
ouverte a la mesure de ce que nous appelons une herméneutique matérielle (peut-étre ce que
Foucault nomme ensuite une réécriture).

Larchéologie, et Cest une évidence, « n’est ni psychologie, nisociologie, ni plus généralement
anthropologie de la création »*.

Larchéologie, enfin, « n'est rien de plus et rien d’autre qu'une réécriture : Cest-a-dire
dans la forme maintenue de 'extériorité, une transformation réglée de ce qui a été déja écrit.
Ce n'est pas le retour au secret de 'origine; c’est la description systématique d’un discours-

Objet »,

38 Archéologie du savoir, op. cit., p. 184.

39 La féte et la machine mythologique, op. cit.
40 Ibid. p. 113.

41 Archéologie du savoir, op. cit., p. 188.

42 Ibid., p. 189.

43 1bid., p. 189.

44 1bid., p. 190.



30

Voici donc rapidement un apergu de ce que l'on peut entendre dans le terme archéologie
et dans la formule archéologie du savoir. Reste maintenant a définir sa problématique et ses
enjeux. Pour cela cinq réponses aussi, qui fonctionnent comme corollaires aux cinq réponses
précédentes et que nous formulons comme une lecture analytique du texte « archéologie
philosophique » dans 'ouvrage Signatura rerum de Giorgio Agamben®.

Il sagit de la problématique du « surgissement », de ce que nous avons donné comme
sens A arché avec « mettre en mouvement ». Le surgissement (Entstehung) ; ici ce qui nous
intéresse c’est I'histoire de ce ou ces surgissement(s) : « nous pouvons appeler provisoirement
“archéologie” cette pratique qui, dans toute enquéte historique, n'a pas affaire a 'origine, mais
au point de surgissement du phénomene et doit par suite aborder de mani¢re nouvelle les
sources et la tradition »*. Le premier enjeu de I'archéologie, ou du principe archéologique est
'observation et la mesure — si elle est possible — de cette observation.

Il s'agit ensuite du discours et des enjeux du discours. Deés lors quest-ce qu'un discours ?
Ce qui semble intéressant c’est 'analyse des modalités suivantes. D’une part la matérialité
éparse, hétérogeéne, fragmentaire et lacunaire des éléments linguistiques, autrement dit de
la pensée, de la parole et de Iécrit. D’autre part le discours est toujours surgissant et donc
toujours en instance : « il ne faut renvoyer le discours a la lointaine présence de l'origine;
il faut le traiter dans le jeu de son instance »¥. Le discours est donc essentiellement un
événement, on doit 'entendre comme relations (relata et relatus) et comme pratique, comme
étant toujours lié a la pratique. Enfin il faut entendre le discours comme cette expérience et
comme cette pratique du Zexte barthésien**; comme constellation, comme un objet pluriel,
comme quelque chose qui « se tient dans le langage » et enfin comme quelque chose qui « ne
s'éprouve que dans un travail, une production ».

Cest, alors, dans ce surgissement, dans cette mise en mouvement et dans cette instance que
I'archéologie nous permetd’accéder au présent du langage et des objets, non comme reconstitution,
mais comme puissance d’apparition et comme puissance dialectique : « dans 'archéologie il s'agit
— au-dela de la mémoire et de 'oubli, ou plutdt dans leur seuil d’indifférence — d’accéder pour la
premiére fois au présent ». Il faudra renvoyer, ici, pour comprendre cette expression « dans le seuil

d’indifférence entre mémoire et oubli » & 'ensemble des théories de Walter Benjamin autour de

45 Giorgio Agamben, Signatura rerum (sur la méthode), trad. J. Gayraud, Vrin, 2008.

46 Ibid. p. 103.

47 Archéologie du savoir, op. cit., p. 39.

48 Roland Barthes, « De 'ceuvre au texte » in Le bruissement de la langue, Paris, Seuil, 1984, p. 71-80.



INTRODUCTION 31

'image dialectique, autour de la dialektisches Bild* et des analyses de Giorgio Agamben dans le
texte 6 de Ninfw®.

Il faudrait alors proposer une archéologie de la féte et du concept de festivité, qui échapperait
a tous les discours plus ou moins historiques et plus ou moins allégoriques pour, au contraire,
présenter une étude sur la maniére et la mesure des transformations, des modifications,
des discontinuités et des ruptures avec lesquelles le concept de féte existe dans nos régimes
culturels, doxiques, interprétatifs, mythologiques, etc.; en cela « le geste de I'archéologue est
le paradigme de toute action humaine véritable »".

Enfin, il s'agit de présenter, en somme, une archéologie philosophique, celle qui comme
« objet-discours », donnera a voir, a observer et a entendre les liens entre le concept de festivité
et 'Thomme.

Nous pouvons a présent entamer une breve analyse, une bréve « archéologie » de la féte et
du festif. Le terme féte est étroitement lié a deux milieux ou deux contextes, celui du religieux
et celui du profane et & un substrat, le mythe. Nous retiendrons une premiére définition du
mythe comme « tout récit de faits non consignés par I'histoire »** ainsi que toute construction
de l'esprit ou de I'imagination qui incite a 'action. Nous devons aussi renvoyer a la définition
— a lappréhension — du mythe par Roland Barthes, mais uniquement dans le texte de 1971
qui répond a Mythologie de 1957°3. Le mythe serait cette épaisseur des langages, plus ou moins
homogenes et plus ou moins idéologiques, il est un « idiolecte ». De sorte que ces « langages
épais »** sopposent a ce que Barthes nomme le « texte » : « le mythe doit étre pris en effet dans
une théorie générale du langage, de 'écriture, du signifiant ». Le mythique, précise encore
Barthes « est présent partout o [on fait des phrases, ou l'on raconte des histoires (dans tous les
sens des deux expressions) : du langage intérieur a la conversation, de l'article de presse au
sermon politique, du roman (s'il en reste) a I'image publicitaire »*5. Nous devons aussi retenir

et analyser la définition du mythe proposée par Furio Jesi’® : le mythe serait une machine vide

49 Voir Paris capitale du xix° siécle, le fragment [N3, 1], trad. . Lacoste, Cerf, 2006 et le fragment (Ms 470) des
Paralipoménes in Ecrits frangais, Gallimard, 19971, p. 453.

so Giorgio Agamben, in Image et mémoire, trad. col., Paris Desclée de Brouwer, 2004, p. 49 et Ninfe, Turin
Bollati Boringhieri, 2007, p. 27.

I Signatura rerum, op. cit. p. 124.

s2 Source Trésor de la langue frangaise.

53 in Roland Barthes, Le bruissement de la langue, op. cir., p. 81-85, texte initialement publié dans la revue Esprit,
1971.

54 Il faut entendre ici, par langage épais, ces formations discursives parmi lesquelles on peut compter les discours
mythologiques, les discours sur la féte, etc.

55 Op. cit. p. 84.

56 La féte et la machine mythologique, op. cit., auquel il faudrait ajouter Materiali mitologici (Mito e antropologia



32

(sans substance), « auto-fondatrice » et liée de maniere indéfectible a la machine linguistique®”.
La machine mythologique « pose son origine dans le hors de soi qui est son intention la plus
profonde, le cceur de son pré-étre, a I'instant méme ou elle se met en acte »*®. Le mythe serait
«le nom que Jesi donne au moteur immobile scellé par la machine linguistique, au “coeur de
son pré-étre” ott le moi parlant, 4 la limite d’une zone de non-connaissance, produit sans arrét
ses mythologies »*. Voici donc trois définitions possibles (il y en a d’autres) du mythe et de la
machine mythologique. Il est essentiel ici de constater qu’il y a des liens de fonctionnement
entre le mythe (ou la mythologie) et le langage (ou la discursivité) donc avec la féte (ou la
festivité). Ainsi la féte est étroitement liée au mythe parce que cela lui permet I'établissement
d’événements fondateurs (fixés sous la forme de calendriers) et la constitution d’événements
linguistiques, c’est-a-dire des éléments qu'on repére, quon récite, quon raconte. Clest ce
que nous avons nommé, antérieurement, relata et relatus : il faut entendre le relatum (pluriel
relata) comme figure de la répétition, de la récurrence et des relations qui y sont induites; il
faut entendre le relatus (pluriel relatus) comme le récit, la narration d’un événement. Il y a
une relation, des relations (relata) trés puissantes entre mythe et féte et donc entre le mythe et
la pensée du calendrier (donc entre mythe et temps) ; relations auto-fondatrices entre mythe
et féte qui déterminent ce quon prend l'habitude d’appeler un calendrier et 'ensemble des
systemes discursifs qui en découle. Le discours de la machine mythologique entretient le
discours de la machine festive, entretient donc une « doxologie », un systeme discursif « tissé
d’habitudes, de répétitions, de stéréotypes, de clausules et de mots clefs »®. La REPETITION
PERIODIQUE DU MYTHIQUE CONSTITUE ALORS LA STRUCTURE LA PLUS ARCHEOLOGIQUE DE
LA FETE. Il Sagit ici de la premicére hypothese qui tendrait & donner un premier sens a une
archéologie du concept de féte et de festivité.

Parmi les milieux, ol la féte trouve une existence, le religieux doit s’entendre comme les
événements fondateurs (inoubliables) que nous devons commémorer (le calendrier) et qui

nous re-lient® au divin. Le festif est donc trés lié a la doxologie, Cest-a-dire a la répétition

nella cultura mitteleuropa), Turin, Einaudi, 1979 et 2001 et Letteratura ¢ mito (dans le texte « Avanguardia e
vincolo con la morte » est proposée cette définition du mythe « un mythe est avant tout une “histoire”, un
“récit” », p. 49), Turin, Einaudi, 1968 et 2002.

57 On pourrait analyser ce fonctionnement (voir ch. 1) et constater que ce modéle d’analyse du mythologique
peut parfaitement et intégralement s’adapter au linguistique.

58 Op. cit. p. 114.

59 Giorgio Agamben « Sur 'impossibilité de dire je » texte d’introduction dans La féte et la machine mythologique,
op. cit. p. 19.

60 Roland Barthes, Le bruissement de la langue, op. cit. p. 84.

61 1l ne sagit évidemment pas ici d’'un jeu de mot sur I'étymologie du terme « religion ».



INTRODUCTION 33

jubilatoire de I'hymne a la gloire de, autrement dit, et dans ce cas, le festif est lié a une doxa,
une croyance et a I'expression de sa gloire. Le second milieu du festif est le profane — ou
espace public non consacré au métaphysique — qui doit s'entendre de la méme manicére,
c’est-a-dire comme les événements fondateurs (inoubliables) que nous devons commémorer
(le calendrier) et qui nous /ent au vivant. Il est a noter que les deux modeles sont presque
similaires : comme principe (et fonctionnement), c’est absolument semblable; en revanche
le résultat, lui, est différent : Cest ce que nous avons tenter de signaler avec la différence
entre le verbe relier et le verbe lier®. Il faut alors comprendre ce que signifie exactement le
terme calendrier®®. C’est un terme, en apparence simple, mais qui révele une grande
complexité des qu’il s’agit de comprendre les phénomenes perceptifs et analytiques qui en
dérivent. Un calendrier serait un cycle, un compte et le marquage d’'un premier jour, d’'un
jour, d’un temps, d’'un moment : I'idée de cyclicité est évidemment comprise dans celle de
périodicité. Il s’agit de I'observation (et donc du marquage) d’un certain nombre de
phénomenes astronomiques, climatiques, sociaux ou religieux. Cette cyclicité est une
mesure plus ou moins effective du temps et un rapport évident au rituel. Cela introduit
l'idée d’'un comptage, ou d’un décompte, comme mesure vers 'avant ou vers larriere du
temps, celui de l'action, de l'attente ou du repos. Enfin il sagit du marquage comme
convocation a des rites, a des systemes de représentation du temps, a des mesures
métaphoriques ou allégoriques du temps. Il faut ajouter encore a cela, le marquage du
temps selon la forme calendaire du temps de I'action et du temps du repos. Le calendrier

(ou la perception calendaire) est 'interaction évidente d’un certain nombre de principes de

62 Il y aurait ici la possibilité d’une trés longue digression sur I'usage de ces deux verbes. D’une part il s’agirait de
rapporter cela a la différence dans la latinité des dies festus et dies profestus. D’autre part entreprendre une longue
analyse de ces deux verbes et la longue tradition qui fait remonter I'étymologie de « religion » au verbe religare
(relier) alors qu'en fait il s'agit du verbe relegere (relire scrupuleusement). D’autre part, encore, entreprendre une
étude du terme ligatio et du verbe ligare; voir & ce propos le texte « Lier », de l'auteur, Le poétique est pervers, ,
éditions MIx., 2006, p. 14. Enfin faire une étude des liens structuraux entre la pensée du lien et celle du verbe
analyser (&voAvery).

63 Nous pourrions faire ici une longue analyse de I'étymologie du terme calendrier. Par simplicité nous renvoyons
a larticle Calendarium du Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, op. cit., t. 1, vol. 2, p. 822. et le texte
de Georges Dumézil, op. ciz. Nous préciserons simplement que le terme calendarium signifie d’abord un registre,
un tableau (Tapdmnypo en grec) et qu'il ne signifiera que tardivement le calendrier. Précisons encore, d’une part
que le verbe mopomiyvop signifie attacher et lier (nous retrouvons ici ce qui a été dit sur les liens entre 'homme
et le temps festif ou temps calendaire), d’autre part, que le terme latin calendarium vient de calende (premier
jour du mois) qui vient lui du verbe grec xaletv qui signifie appeler, convoquer. On retrouve donc ici tout un
champ notionnel qui lie la pensée du calendrier, au lien qui est établi entre différentes choses et a la pensée de
la convocation : '’homme est convoqué a l'ensemble de ces manifestations : temps, périodicité, espace, mesure

du religieux, du réjouissant, etc.



34

cyclicité, de périodicité et de mesurabilité. Il sagit d’abord de linteraction de trois
cyclicités : une cyclicité « biologique » (astronomique et climatique), une cyclicité
anthropologique (événements fondateurs, mémoire, commémorations, etc.) et d’une
cyclicité théologique (liturgie, commémorations, etc.). Il s’agit ensuite de I'interaction de
trois périodicités. Appréhension de différents laps de temporalité comme cycle, d’une part,
Cest-a-dire, appréhension de toutes les choses récurrentes, comme période d’autre part
c'est-a-dire comme appréhension des événements : Whitehead® analyse la période ainsi :
«le concept de période de temps marque le dévoilement dans la conscience sensible d’entités
naturelles connues seulement par leurs relations temporelles a des entités discernées. En
outre, cette séparation des idées d’espace et de temps n’'a été adoptée que par souci de
gagner en simplicité en se conformant au langage courant. Ce que nous discernons est le
caractere d’un lieu a travers une période de temps. Clest ce que j'entends par événement ».
Saisir le temps par période c’est donc le saisir dans sa « texture » et selon 'ensemble des
relations qui y sont générées. Enfin il s'agit de appréhension de ces périodes comme
« durée » qui leur donne, selon I'expression de Whitehead, une « épaisseur » (s/ab)® : « une
durée retient en elle le passage de la nature. Il y a en elle des parties antécédentes et d’autres
subséquentes qui sont aussi des durées qui peuvent étre des présents complets apparents de
consciences sensibles plus rapides. En d’autres termes, une durée retient une épaisseur
temporelle »*. Ce qui signifie que c’est cette derniere appréhension qui détermine, pour
’homme, la mesure du temps : le calendrier ne fait que réabsorber ces durées qu'il fige en
périodes représentées sur le tableau du calendrier. La conscience perceptive du temps,
cependant, tient dans cette saisie de la durée : Whitehead précise encore cette différence
essentielle entre période et durée : « Ce que la conscience sensible livre & la connaissance,
Clest la nature a travers une période. [...] Ce qui est directement offert & notre connaissance
par la conscience sensible, c’est une durée »7. Et il s’agit, logiquement, de I'interaction —
beaucoup plus complexe mais cependant beaucoup plus dense pour notre recherche — de
trois mesurabilités®®. Il y a, d’abord, logiquement, une mesure du temps comme élément

naturel, comme nous venons de le voir avec Whitehead et comme nous 'avons vu avec le

64 Le concept de nature, op. cit. p. 90.

65 1bid. p. 92.

66 Ibid. p. 95.

67 Ibid. p. 96.

68 Nous reviendrons amplement sur la question de la mesure : bien stir mesure d’observation et d’appréhension
de I'ensemble des systémes linguistico-conceptuels qui permettent la saisie du temps dans le rapport entre mythe

et féte.



INTRODUCTION 35

cycle biologique du calendrier. Il s’agit d’'une mesure, de ce que nommerons, d’une part,
une Blog, c’est-a-dire d’un temps de vie, de ses conditions et de ce qui la constitue (donc
son récit) et, d’autre part, une {ofi comme conditions de cette vie. En d’autres termes ce
qui est directement appréhendé comme expérience singuliére et comme propriétés
naturelles. Le calendrier est une forme qui synthétise ces deux perceptions en constituant
une représentation qui palie nos difficultés 2 mesurer ; Whitehead dit qu’il y a deux groupes
de choses percues « les entités percues dans leur individualité propre et les autres entités,
seulement appréhendées comme relata sans étre davantage définies »®. Nous ne résistons
pas & ajouter ici cette magnifique remarque de Whitehead sur la perception lacunaire et
non-exhaustive du temps, « ce caractére peut-étre métaphoriquement représenté en disant
que la nature pergue a toujours une bordure effrangée »°. Le calendrier devient donc,
comme objet et comme forme, ce bord (edge) qui adoucit, qui comble et qui raccommode
ce ragged edge afin de mieux supporter 'effrangement des objets percus. Il y a ensuite une
« mesurabilité » que nous nommons une mesure anthropologique de ce temps : le calendrier
se constitue donc logiquement comme figure métaphorique ou allégorique, comme
raccourci, comme représentation (image), comme formule linguistique. A partir de cela, il
sagira ensuite de la mesure du temps, a partir du calendrier du temps de I'action et du
temps du repos, autrement dit, des temps de célébration, de repos, de vacances et d’oisiveté.
Enfin et ceci est trés important, comme expérience sensible des mesures extra-calendaires,
en d’autres termes, appréhension de la notion de période et de durée dans I'expérience de
la féte, dans expérience du temps de la festivité. Nous reviendrons amplement sur ce point
par une analyse du concept d’ennui profond chez Martin Heidegger. Enfin, il y a une
derniére « mesurabilité », celle que nous nommons mesure gnoséologique. Il s’agit donc
logiquement de la connaissance — ou de la permanence (mémoire des calendriers) — des
relations au mythologique, au divin, a 'abstrait. Connaissance — ou permanence — ensuite,
des relations au temps de la {on : autrement dit 'éthique du bien vivre, du €d {fv
aristotélicien, la mesure du temps du repos et du loisir (&vénavoig). Nous ferons une
ample analyse de I'ensemble des termes du repos et de 'inopérativité a partir de la pensée

bl . . .
d’Aristote. Connaissance, enfin, par mesure contrastante, des temps extra-calendaires.

69 Thid. p. 88.

70 1bid. p. 88. La bordure effrangée est une singuliere figure. Nous avions saisi — voir de l'auteur, Via, éditions
ikko, 2007, p. 51-59 — deux figures de I'effrangement, 'une dans une annonciation de Domenico Beccaffumi
(1546), autre dans 'ouvrage Lunnonciation de Yannick Liron, PO.L, 2004. Voir aussi le texte « Sans paradigme »
Lart et les arts, Theodor W. Adorno, trad. col., Desclée de Brouwer, 2002, ot Adorno expose le concept qu’il

nomme « effrangement de art ».



36

Qu’est-ce alors qu'un temps extra-calendaire ? C’est avant tout un temps qui n'est pas pris
dans le calendrier mais qui se construit avec lui ou qui est déterminé par un fonctionnement
issu du calendrier. Premiére hypothése, le modele du temps extra-calendaire est le temps de
la féte a partir du modele de la féte non-commémorative, a partir des théories de la
perception du présent que nous verrons chez Whitehead et a partir de la pensée
benjaminienne du temps de la parole intégrale comme expérience de la langue. Seconde
hypothese, le modéle du temps extra-calendaire est 'expérience de cette langue comme
parole dans la possibilité de sa puissance asémantique, de la puissance d’une féte sans parole
pour paraphraser Walter Banjamin”. Cela constituera une des théses essentielles de cette
recherche. Nous pouvons donc ici formuler notre derniere hypothese de travail : LA FETE
EST L'EMPREINTE ARCHEOLOGIQUE DE LA MESURE CALENDAIRE COMME SAISISSEMENT
POSSIBLE D'UNE DUREE ET D' UNE APPREHENSION DE CETTE DUREE EN FONCTION DU TEMPS
DE L’ACTION ET DU TEMPS DU REPOS.

Revenons encore a 'analyse du festif. Le festif (religieux ou profane) est intrinséquement
et profondément lié au rituel. Il faut préciser ce quon entend ici par rituel. Le rite est
Iensemble des prescriptions qui régle une célébration : ceci est valable pour les cultes et les
fétes célébratives. D’autre part, le rite est 'ensemble des usages et des modes qui fait la féte
(n’oublions pas, méme si cette remarque semble ou étrange ou un peu vide, qu’il n'y a pas
de multiples facons de faire la féte... la féte est un code et en cela une doxa). Enfin le rite
est la mesure du jex et bien évidemment des deux types de jeux : d’'une part le jocus, celui
du rituel et de la regle, d’autre part le /udus comme mesure participative et comme mesure
d’une libre appréhension du rite (la féte comme objet social n'est rien d’autre que ce jeu
oscillant entre jocus et ludus). Cest ici une grande avancée épistémologique : le festif est
rituel puisqu’il est commémoration ou volonté de commémoration, puisqu’il est mesure
de la périodicité, il est alors mémorial. Il tend & perpétuer son souvenir et son itération, sa
récurrence. Clest en cela — en réponse a la proposition de Michel Foucault — que le festif
n’est pas un document mais est un monument. C'est pour cela que nous disons que le festif
est alors non-immémorial. On aurait tendance a renvoyer la féte a4 'immémorial. Or la féte
n’est jamais trop lointaine, jamais l'origine (ou alors on refait 'erreur de 'anthropologie
traditionnelle), elle est intégralement présente. Cela parait peut-étre paradoxal mais c’est ce

qui définit le mieux le festif : son double caractere d’actualité (méme au sens de virtualité)

71 Walter Benjamin, paralipoménes de « Sur le concept d’histoire », Ms 470, in Ecrits [frangais, Paris Seuil, 1991,

p- 452.



INTRODUCTION 37

et d’inactualité”. Le festif est rituel parce qu'il est lié & des regles; parce qu'il est lié a une
mesure de la cyclicité, Cest-a-dire a la non-linéarité et 2 une mesure de la récurrence; et
parce qu’il est lié autant au jocus comme commémoration qu'au /udus comme itération du
plaisir. Ici s'entrouvrent de nouvelles zones fort complexes. Nous ne nous engagerons pas
ici dans l'analyse de la notion de plaisir”?; cependant nous devons retenir trois éléments.
Le plaisir est d’abord un état, mais surtout — et toujours au regard de notre analyse de la
féte — Cest une durée et la satisfaction de quelque chose qui a demandé a étre comblé. Féte
et plaisir sont donc intrins¢équement liés aux notions de récurrence (en somme il s'agit
précisément de litération d’'un désir comme possibilité d’un plaisir) et de durée. La féte
est donc ce qui socialement et collectivement peut offrir du plaisir. Plusieurs probléemes
se posent alors. La féte célébrative (le calendrier liturgique ou civil) n’est pas en soi une
source certaine de plaisir, 3 moins, pourquoi pas, d'un plaisir pervers. Ce qui est possibilité
de plaisir c’est, bien sr, la féte privée (le lieu collectif du plaisir) mais aussi les jours du
calendrier qui ne sont pas liés au travail, autrement dit ceux qui sont liés au repos et au
loisir. Cest le temps « festif » du loisir (&vémavoig) qui procure bonheur et plaisir; cest
d’ailleurs un des motifs de la recherche aristotélicienne : le bonheur, Peddapovia (E24.,
I, 2, 1095a15 sq. et Rhet., 1, 5, 1360b14 sq.), cependant que le sens du mot plaisir est plus
essentiellement contenu dans le terme f8ovn. Mais ce qui est plus intéressant encore c’est
de réfléchir a existence, a partir des régimes du festif, non seulement d’une idée du plaisir
(il faudrait ici réfléchir a une archéologie du terme plaisir) mais aussi 2 une « doxologie »
du plaisir. Le plaisir est un état, il est donc, comme tous les états, lié & des contraintes et
il peut-étre simulé. Si 'on parle d’une féte (hors un strict rapport d’observation) ce n’est
jamais en soi pour la féte mais pour son enjeu le plus incertain et le moins stir, le plaisir :
faire la féte, ou étre en érat de féte, ce n'est donc que connaitre un état de plaisir. La féte

est intimement liée au plaisir (et 2 'ensemble de ses modalités). Il y aurait une saisissante

72 Clest cette présence intégrale de la féte qui la rend, de fait, inactuelle. La qualifier d’inactuelle signifie que
nous ne sommes pas en mesure de connaitre la féte du passé (méme celles d’hier). La féte nest pas une mémoire,
elle est simplement destinée & perpétuer le souvenir quelle a existé et non le souvenir de ce qu’elle a été. D’une
part, parce que ce souvenir est impossible, d’autre part, parce qu’il est, absolument inintéressant. La mati¢re
mémoriale de la féte Cest le souvenir de la perte du présent. Mais puisque la féte est mémoriale, alors, ce qui
deviendra I'espace d’'une étude, cest le discours sur la féte. Nous renvoyons, pour le moment et avant une
analyse plus approfondie, au texte de Furio Jesi « Inattualita di Dioniso » in Materiali mitologici, op. cit. p. 120-
140. Il faudrait voir aussi, pour I'analyse de cette question de l'inactualité, louvrage Fréquenter les incorporels
de Anne Cauquelin, Puf 2006 et 'ouvrage Qu'est-ce que le contemporain ? de Giorgio Agamben, Payot Rivages
2008.

73 Voir ch. 1, 1, 1.1, § 2, p. 50.



38

doxologie du plaisir, d’abord comme discours sur son existence, sur les modalités de ses
états, mais surtout sur la constitution d’'un immense champ discursif dont le seul but est de
dire et de redire encore ce plaisir (quil existe ou pas). Il y aurait alors a faire une analyse de
cette doxologie en lien avec une théorie du simulacre et bien stir en lien avec 'ensemble des
discours sur la réception des ceuvres a régime d’art’*. Le festif est rituel, enfin, parce qu’il
est, ou parce quil devient, cette structure paradoxale de déconstruction des regles (la féte
peut les inverser) pour mieux les ré-incruster, pour mieux, & nouveau, les faire coincider (le
rite). Nous pouvons alors proposer notre troisieme et derniére hypothése : LES STRUCTURES
DU RITE ET DU JEU CONSTITUENT LA FORME LA PLUS ARCHEOLOGIQUE DE LA FETE COMME

MESURE DES REGIMES DOXIQUES SUR LE PLAISIR.

5. LECTURE EPISTEMO-CRITIQUE ET PROPOSITIONS

Nous avons entamé, dans cette introduction au concept de festivité, une analyse du terme
féte, ses valeurs sémantiques et sa réalité étymologique et nous avons proposé trois théses pour
une archéologie du terme féte et du concept de festivité.

Lenjeu de cette theése sera — outre le fait de déconstruire les régimes analytiques traditionnels
de la féte qui la contiennent dans une théorie archaique de I'excés et de la réserve, de la
mesure et de la démesure — de proposer une lecture de la féte, de proposer en somme une
théorie de la féte comme élément fondamental et totalement inséparable de I'ensemble de
nos structures collectives et culturelles, de nos dispositifs, de notre rapport au faire et a la
production, de notre rapport au mythologique et au langage. Constituer une théorie de la
féte, Cest essentiellement produire des modeles d’analyse pour appréhender, d’une part, la
problématique des liens entre 'homme et 'économie, en d’autres termes s'interroger sur la
mesure de notre activité et de notre inopérativité. En somme peut-on encore répondre a la
question aristotélicienne qui consiste a savoir si nous avons une ceuvre a accomplir. Dés lors
notre hypothese est la suivante : si nous parvenons a constituer une « théorie de la féte »,
peut-elle nous permettre la constitution de modeles analytiques des ceuvres, de toute ceuvre
et essentiellement des régimes d’artistisation. Nous serions alors en mesure de constituer des
modeles d’analyse herméneutique a partir, et avec, les modeles de la festivité.

Il reste une derniere interrogation liée 4 la fonction d’une introduction : quelle est la

Nous renvoyons ici, avant quelques explications, a la lecture de 'ouvrage de Georges Molinié, Hermeés mutilé,
y quelq g g

Vers une herméneutique matérielle, Paris Champion, 2006.



INTRODUCTION 39

validité d’une telle recherche ? Que signifie en somme un travail de recherche qui ne serait ni
en anthropologie ni en histoire de I'art ni en épistémologie mais qui se situerait a la croisée de
quelques domaines comme la linguistique, la sémiologie et la philosophie ? Que signifie plus
précisément, a l'intérieur méme de ce travail, la volonté de configurer une écriture propre a
appréhender quelque chose autour de la féte et qui ne sera ni une recherche de résultat ni un
ouvrage didactique ? Cela pourrait signifier tenter une maniére de saisir la pensée, de saisir
Popérativité de la pensée et, en méme temps, de saisir son impuissance. La pensée est vive,
plus rapide que I'écrit mais livrée & un rythme propre qui la creuse, qui la heurte et qui la rend
irréguliere, discontinue et poreuse. En somme la pensée est arythmique. Peut-étre qu'ici nous
cherchons aussi a rendre a la littérature de recherche cette discontinuité. Dans I'introduction
a sa these, Origine du drame baroque allemand, Walter Benjamin énonce que le propre d’'un

travail philosophique est « la question de la présentation” » :
Inlassablement la pensée prend de nouveaux départs, et revient laborieusement sur la chose méme. Cette
fagon de sans cesse reprendre haleine est la forme d’existence la plus propre de la contemplation. Car tandis
quen considérant un seul et méme objet, elle suit les différentes strates de sens, ces recommencements
lui donnent une impulsion sans cesse renouvelée et justifient les intermittences de son rythme. Les
mosaiques, aussi arbitrairement morcelées soient-elles en fragments minuscules, ne perdent rien de leur
majesté; de méme la contemplation philosophique n’a pas a craindre de perdre son élan. Clest & partir
d’éléments isolés et disparates que se fait 'assemblage. [...] Plus il est difficile de les mesurer directement
a la conception fondamentale, plus la valeur des fragments de pensée est décisive, et cest d’elle que

dépend I'éclat de la présentation, tout comme celui de la mosaique dépend de la qualité de I'émail”®.
Ce texte, §'il est lumineux, a'immense intérét de proposer une double vision de la recherche
sous la forme du traité dont la méthode est celle du détour et de la déduction, et sous
la forme d’une puissance théorétique, la contemplation philosophique, qui procede par
intermittences. Nous ne proposons pas, pour cette recherche sur la féte, un traité, mais
la forme de ce que nous maintenons sous le terme d’essai qui garderait du tractatus, le
fantasme de la systématicité et qui tenterait une forme de 'implosion; cette figure Cest
celle du fragment. Que doit-on entendre, ici, dans le terme fragment ? Trois éléments
essentiels; d’une part I'éclat dans les deux sens du terme en frangais, c’est-a-dire le morceau,
le débris, la tesselle, le fragment et l'intensité fragmentaire lumineuse, ce qui constitue
en soi, dans le texte, une sorte de punctum qui fixe I'attention et qui modélise une visée;
d’autre part, c’est ce qui résulte de quelque chose que 'on a éclaté ou brisé, le fragment est

une brisure et est, a la lettre, ce qui a été séparé, brutalement; et, enfin, cest ce qu’on peut

75 Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand, 1925, trad. Sybille Muller, Flammarion, 1974, p. 23.
76 1bid., p. 24-25.



40

entendre dans la forme essentielle du bégaiement, I'énoncé se fait alors contraint, répété,
distordu, discontinu. La pensée est fragmentaire en ce sens qu’elle est éclatante, éclatée et
bégayante. Il faut sans doute restituer a 'écriture cette puissance prosaique. Cette puissance
est ce que Benjamin appelle la contemplation qu’il faut saisir ici, et c’est tout 'enjeu de
cette recherche, comme ce qui est en propre a 'exercice de la vision comme suspension de
la chaine ininterrompue des processus : contempler c’est suspendre chaque instant comme
des petites formes, des petites figures séparées. Le propre d’une recherche, avons-nous dit,
est de tenter de restituer a cette écriture la puissance de la prose. La prose, c’est I'exercice
de la langue comme solution de continuité, elle produit a I'intérieur méme de son rythme
une arythmie fondamentale, un suspens, des pauses. L'écriture doit marquer des pauses, dit
Benjamin :

« elle n'est assurée d’elle-méme que lorsqu’elle oblige le lecteur a sarréter aux différentes étapes de la

contemplation. Plus son objet est grand plus elle marque des pauses. La sobriété de la prose reste,

en decd du discours didactique autoritaire, la seule maniere d’écrire qui convienne a la recherche

philosophique.”” »
La pause pour Benjamin est une maniére de reprendre son souffle, le moyen d’échapper a une
récursion interrompue vers 'archaique pour, a contrario, atteindre l'origine qui « ne désigne
pas le devenir de ce qui est né, mais bien ce qui est en train de naitre dans le devenir et le
déclin. Lorigine est un tourbillon dans le fleuve du devenir (im Fluss des Werdens als Strudel),
et elle entraine dans son rythme la matiere de ce qui est en train d’apparaitre”® ». Nous ne
cherchons pas, dans ce travail, d’origine comme principe, mais nous cherchons a tracer les
figures des espaces ol nous sommes : « la tAche de la présentation de I'idée, ce n'est rien de
moins que de dessiner cette image en réduction du monde” ». C’est pour cette raison que
nous tentons, ici, d’insérer, dans I'écriture, les fragments que nous nommons ossia, qui éclatent
le discours et qui tentent, en fait, de représenter, de maniére fragmentaire ce qui échappe a
la langue théorique et ce qui revient au langage théorétique. Clest ce que Walter Benjamin
nomme la « configuration conceptuelle® », Cest-a-dire ce qui re-présente. En supposant que
nous puissions tenir une écriture fragmentaire fondée sur I'éclat et la discontinuité, nous
pouvons alors soutenir qu’elle permet une écriture par con-figuration que nous pourrions
nommer une écriture figmentaire. Lécriture figmentaire, serait celle qui, tandis que la langue

est maintenue dans sa discontinuité, fagonne et produit, sous la forme d’images, sous la forme

77 1bid., p. 25.
78 Ibid., p. 43.
79 1bid., p. 46.
80 Ibid., p. 31.



INTRODUCTION 41

d’une puissance imageante chacune des idées nécessaires a 'explicitation. « Configurer » est un
travail d’archéologue (n’ayant que des objets du maintenant), puisqu’il s’agit alors de fagonner
(fingere) une image avec des débris (fragmen). Toute figure de pensée est une mosaique. Toute
recherche est une asoréros oikos.

Il reste encore un point, un paradoxe obsédant, celui d’une recherche sur la festivité et sur le
désceuvrement et la possibilité d'une écriture de 'inopérativité. Nous n'accédons jamais, dans
la recherche, a I'inopérativité, nous sommes toujours livrés a la sholé, alors méme que nous
voudrions tendre vers la #hééria, ou mieux encore vers la sunthésria, et que nous cherchons
les figures de ce désceuvrement. En somme, il faut assumer que ce travail tourne a vide, au
coeur de ce paradoxe qui fait que nous n'accéderons pas a 'écriture de 'inopérativité. La seule
limite possible, c’est de considérer qu'on n’aboutit pas, et surtout, que ce travail d’archéologie
fragmentaire et figmentaire concéde a I'écriture quelque chose de l'effrangement, comme une
sorte d’usure; mais seul le poétique est capable de I'expérience de cette usure.

ProrosiTioNs. Ce travail de recherche se construit autour de deux axes principaux et
essentiellement autour de deux questions. Premi¢rement, il sagit de s'interroger, a partir du
travail de Giorgio Agamben, sur les liens qui existent entre dispositifs et festivité et qui fondent
une pensée de I'inopérativité et du désceuvrement. Pour étre plus précis, voir comment les
dispositifs ont besoin de placer en leur centre le modele de la féte comme mesure de activité
et de 'inopérativité, et voir alors que cette mesure — ce qui exceéde proprement la féte — est la
festivité. Secondement, a partir des premicres hypotheses, il s’agira, cette fois, d’interroger les
liens qui existent entre le modele de cette festivité et la problématique question de I'ceuvre.
En somme, il sagit, d’une part, d’essayer de confronter les modeles de 'inopérativité et du
désceuvrement de I'ceuvre, c'est-a-dire supposer que 'ceuvre est vide et fondamentalement
« désceuvrante », et d’autre part, de proposer des modeles d’analyse qui integrent la festivité,
Cest-a-dire qui integrent la mesure de I'inopérativité et du désceuvrement. Ce travail de
recherche qui tentera de formaliser « une théorie de la féte et le concept de la festivité » se
construira autour de cinq points d’analyse :

CHAPITRE I : POUR UNE ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE. Nous essaierons
de constituer une double analyse du concept de festivité, d’une part une analyse sémantique du
terme féte autour de la triade joui-collectif-périodique et d’autre part une analyse sémiotique,
cette fois, de la féte, en ce sens quelle n'est pas autre chose que du langage et en ce sens
que le fonctionnement des régimes de la féte sont, en somme, les paradigmes des régimes
sémiotiques et linguistiques. Lanalyse sémiotique et linguistique de la féte est sous-tendue

dans I'hypothése suivante : nous supposons que les régimes de la festivité fonctionnent, treés



42

exactement, comme les langages a régime d’art. C'est-a-dire que la féte, qu’elle soit calendaire
ou non, est maximalement transitive, en ce sens qu'elle est toujours féte de quelque chose,
sinon d’elle méme, tandis que la festivité, elle, est intégralement intransitive, en ce sens qu'elle
n’a jamais d’objet.

CHAPITRE 11 : LA FETE ET LE CONCEPT D’ESPIONNABILITE. A partir des hypothéses
précédentes nous aborderons la féte avec la thése de Furio Jesi, le concept d’espionnabilizé. Si
la festivité est un modéle maximalement intransitif, c’est-a-dire sans objet sinon soi-méme,
elle est une expérience de la participation, une modalité du « voir » et de 'observation, et elle
est enfin le premier modeéle pour construire nos structures gnoséologiques. Participer a la féte
ou, plus exactement, étre-dans-la-festivité, c’est appréhender les deux régimes de I'existence,
la participation (comme mesure d’un agir collectif) et I'observation (comme expérience de
la visée théorétique). Cette figure nous la nommons le guerteur et Cest la forme double de
Pobservateur et du participant dont la figure paradigmatique est, sans doute, celle de I'étre-
dans-la-festivité. Ce qu’il guette cest la puissance arythmique de nos langages et que nous
nommons la densité.

CHAPITRE III : ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE. Des lors, si la féte est une expérience et une
mesure de la participation, elle est liée au mouvement, au faire, a I'acte. La féte est un modele
économique de I'inopérativité. Plus précisément, il sagira ici de tracer la généalogie d’une pensée
essentielle, celle du repos, de la suspension et de U'inopérativité qui fonde, bien siir, 'ensemble des
pensées éthiques et morales, I'ensemble des pensées économiques, celles de activité, du travail, de
I'ceuvre. Il faudra essayer de penser la féte comme un modéle de 'inopérativité et du désceuvrement.
Pour le dire autrement, il sagira de théoriser la féte comme une mesure théorétique. Et si la féte
est mesure théorétique, alors nous devrions pouvoir démontrer, ici, qu'elle est essentielle comme
modele d’observation et de participation a cette activité de repos. La féte est alors, trés précisément,
Iexpérience collective de la « mesure », de toutes mesures et du désceuvrement. C'est I'expérience
fondamentale des rapports complexes entre économie et festivité. La féte est I'expérience de la
mesure, double, de la suspension et du désceuvrement (argvs).

CHAPITRE IV : DESG®RUVREMENT ET VIDUITE. Il faudra a partir de la proposition précédente,
la mesure du désceuvrement, tenter de démontrer que la féte — comme I'ensemble de ce
que Jesi et Foucault nomment les machines — est une structure vide mais qui se t comme
fonctionnement. Autrement dit, la féte ne signifie pas, elle est un concept vide qui expose, de
fagon explicite, son fonctionnement comme puissance doxique, mais cependant elle insinue,
sous la forme de la festivité et de fagon implicite, que la forme méme de la féte nous sert a

démasquer les jours de travail et que la festivité est la seule, intégrale et inoubliable figure



INTRODUCTION 43

de notre désceuvrement. Le féte comme structure vide est un régime de participation. Il
sagira de comprendre la pensée foucaldienne et jesienne des machines et des dispositifs
et la pensée agambenienne de 'économie des dispositifs : ce qui nous permettra alors de
construire une premiére théorie de la féte comme I'exposition d’une machine vide dont le
seul fonctionnement est son propre maintien a partir de quatre concepts fondamentaux, celui
de Iétre-laissé-vide dans 'ennui, celui de la kénose, celui de la puissance dasémanticité des
langages et enfin celui de I'étre-jeté dans I'ivresse.

CHAPITRE V : THEORIE DE LA FETE : MODELES HERMENEUTIQUES. Enfin nous tenterons
de démontrer qu’a partir des liens repérés et relevés entre festivité et mesure de 'ceuvre il est
possible de construire une théorie de la féte qui puisse nous permettre d’élaborer, d’une part,
le modele de la festivité et, d’autre part, d’élaborer des modeles d’analyse herméneutique. Si
nous pouvons construire un modele d’analyse herméneutique qui soit capable d’intégrer le
modele de la festivité alors, nous pourrions étre en mesure de construire et de proposer deux
paradigmes essentiels, celui de la festivité et de 'asémanticité et celui du désceuvrement actif.
Il est alors évident qu'il s'agit ici de deux systémes qui sous-entendent, clairement, assumer
d’une part une herméneutique matérielle, et assumer d’autre part une dimension politique de
Pceuvre. Ce qui signifie que nous devons ouvrir nos modeéles analytiques et herméneutiques
a ce désceuvrement, a cette puissance paradoxale de l'activité. Les ceuvres d’art — ce que nous
considérons comme des ceuvres d’art — ne sont, en somme, que la mesure ultime et sociale de

notre activité de désoccuvrement.






CHAPITRE 1

POUR UNE ANALYSE SEMIOTIQUE
DU CONCEPT DE FESTIVITE






CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 47

Nous avons présenté deés 'introduction ce que nous considérons étre le noyau de la féte,
son moteur sémantique, les trois concepts fondamentaux qui en formulent le sens et que nous
avons nommé le joui, le collectif et le périodique. Cette triade ou ces trois sous-composantes
vont constituer la premiére partie de cette recherche. Nous avions — dans 'introduction —
détaillé chacune de ces trois sous-composantes dans leurs différentes modalités qui peuvent
étre résumées ainsi : le joui est ce qui produit un plaisir et la mesure d’un avoir comme désir.
Le collectif est la mesure de 'expérience du festif comme médiatisation de la féte. Enfin le
périodique est 'appréhension de la mesure calendaire comme observation. Il va bien stir de soi
que ces analyses sont bien insuffisantes; 'enjeu initial de cette recherche est donc de réfléchir
a ces trois modeles en produisant, d’'une part, une analyse phénoménique et sémantique de
ces trois sous-composantes et, d’autre part, en proposant une analyse sémiotique du concept
de féte. Pour le dire autrement, peut-on analyser sémiotiquement la féte ? peut-on analyser la
féte comme un possible régime linguistique ? peut-on analyser la féte comme une structure

mytho-linguistique ?

1. ETUDE SEMANTIQUE

1.1 Notion du jouir.

§ 1. La mesure du désir. Lanalyse du contenu sémantique de la féte nous impose donc
I'analyse de la substance du contenu du festif, autrement dit les trois sous-composantes joui,

collectif et périodicité. Cette triade définit phénoméniquement et structurellement le festif.

Le joui (et non le jouir comme pour souligner 'essentielle relation au temps) est donc la



48

premiére sous-composante, que nous décomposons en trois autres sous-parties, la mesure du
désir, du plaisir et de la joie (comprenant aussi bien stir leurs opposés). La féte est marquée
par la question du désir qu'on peut synthétiser de la fagon suivante. Il s'agit d’une part du
désir comme acte volontaire vers le festif et comme appréhension du manque (ou de la
frustration) dans les régimes non festifs (ne jamais en éprouver assez, vouloir recommencer,
etc.), Cest-a-dire dans les jours du calendrier qui ne sont pas jours de féte. D’autre part il
sagit de cette dialectique essentielle de la répétition du désir, autrement dit le mécanisme
de Iérotisme, qui marque de facon indéniable la féte de son caractere de périodicité, de
récurrence et d’itération : maintenir, revenir et recommencer, telle serait I'expression du
désir. Cependant nous devons examiner d’un peu plus prés ce que nous nommons désir :
il s’agit avant tout de la mesure générale du désir au sens du terme grec pe&ig comme un
mouvement vers quelque chose, plutot que du sens de €pwc. Le terme €pag est fondamental
en ce qu’il fonde la pensée de ce qui est désiré épaopiog et désirable’. Pour comprendre le
sens précis de '6pe&ic, nous devons 'entendre comme une volition, au sens, chez Aristote,
d’une dimension appétitive ou désirante?, ou au sens, chez Spinoza du conatus : « cet effort
quand on le rapporte a 'Esprit seul, sappelle Volonté (Voluntas) ; mais quand on le rapporte
a la fois a 'Esprit et au Corps, on le nomme Appétit (Appetitus) ». Lappetitus, ici, traduit
tres exactement le terme grec BoOAnoig, quant au désir il est considéré par Spinoza comme
« Pessence méme de '’homme »* et il le définit ainsi : « Cupiditas est appetitus cum ejusdem
conscientid » (le Désir est 'appétit avec la conscience de I'appétit)’. Ce qui signifie dés lors,
que le désir est bien une mesure volitive au sens ou tout acte est déterminé par lui (par le
corps devrions-nous dire dans une pensée corporo-centrée). Il faudrait ajouter a cela une
définition du désir insérée au creux de la réflexion sur le plaisir dans la Rbérorique : « le
désir est, en effet, une impulsion vers 'agréable »°. Cette définition est ici essentielle pour
Pappréhension des régimes de la festivité, car elle contient deux notions importantes, d’'une

part, la puissante dimension corporelle ou thymique comme tension vers la gradualité (il

1 “Epog est le terme utilisé dans « la cause de la mort est le désir » (ko 16V aitiov TOD Bavétov Epwrar) :
Hermes trismégiste, Corpus hermeticum, L. 1 Pemandres, 1, 18. Voir Martin Heidegger, Nietzsche 1, trad. Pierre
Klossowki, Gallimard, 1971, p. 153, voir aussi Platon, Le banquer et ch. 1v, 5. p. 238.

2 Aristote Ethique i Nicomaque, 1102b30. Lensemble des références aux textes aristotéliciens renvoie au texte
établit et A la traduction de Jules Tricot (librairie philosophique Vrin, Paris, 1990-2007) sauf mention spéciale
d’une autre traduction ou d’'une modification.

3 Ethique, L. 111, prop. 1x, scolie, trad. Bernard Pautrat, Seuil, 1988, 1999.

4 Ibidem.

s Ibidem.

6 Rhétorique, Livre 1, 1370a5 : « 1] a0 émOupia 100 110é0g £0Tiv SQEELS ».



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 49

faut insérer ici une dimension de perversité) entre désirabilité et non désirabilité et, d’autre
part, la pensée simple du plaisir (et du déplaisir).

Ldpegic, le désir, dans la pensée aristotélicienne est un terme qui exprime le genre (le désir)
et dont les trois membres suivants sont les especes ou les sous-genres : 'émi@opio comme un
appétit plus irrationnel, le Bvpdg (nous y reviendrons trés longuement) comme 'humeur et la
BoOANGLG au sens de la volition” : I'épe&ig (lappétit, la volition) est donc le principe moteur

du mouvement et de la Tpd&ic :
Il apparait qu’il y a, de toute fagon, deux facultés motrices le désir (8pe&ig) et l'intellect (vode) (a la
condition de regarder 'imagination (pavtocio) comme une sorte d’intellection [...]). Ces deux facultés,
I'intellect et le désir sont donc 'une et autre motrices selon le lieu, j’entends l'intellect qui raisonne en
vue d’un but, autrement dit I'intellect pratique (vodg npaktixdg), lequel differe de intellect théorétique
(vodg Bewpntikdg) par sa fin. [...] Il apparait donc raisonnable de regarder comme motrices ces deux
facultés, a savoir le désir et la pensée pratique. En effet, le désirable meut, et c’est pour cela que la pensée

meut, attendu que son principe est le désirable (10 dpext6v).*t
Nous retiendrons ici, au moins, trois concepts : le premier qui détermine que le principe (épy1)
de P'action est le désir (apperitus spinozien) et disons la volonté (la voluntas spinozienne).
Mais d’autre part, ce qui est beaucoup plus intéressant encore pour notre recherche sur les
régimes de la festivité, Cest ce qui est sous-entendu dans la différence qu’Aristote pose entre
la pensée pratique et la pensée théorétique : lintellect pratique, comme le désir, agit en vue
d’un but ou d’une fin qui est une action extérieure a soi, or I'intellect théorétique agit en
vue d’aucune action particuliére en soi sinon sa propre conservation, son propre maintien.
Nous entrevoyons déja ici 'importance du concept d’intellect théorétique, non pour définir
— comme Aristote — une quelconque activité de vertu, mais pour examiner le principe
fonctionnant de la féte, des régimes festifs, comme régimes qui fonctionnent, semble-t-il
en vue d’aucune action autre que leur propre maintien®. Enfin, troisi¢me concept, d’une
importance capitale, le désirable : le désirable™ est ce qui lie dans I'objet (ou avec le sujet) la

puissance du désir et la puissance du souhait, du choix.

7 Nous synthétisons ici, parce que I'enjeu de cette recherche, ne concerne pas directement une analyse du
concept de volition chez Aristote. Cependant il faut noter que la question du principe désirant et de la volition
est au ceeur de la pensée aristotélicien et au coeur de la notion du choix (npoaipesic) qui est une des quatre
notions qui ouvre I'Ethique & Nicomague (1094a) avec la téxvn, la pé6odog et la mpéi&ig. Nous reviendrons sur
cette notion de nmpoaipecic au cour de nos recherches.

8 Aristote, De Anima, 111, 10, 433a9-20.

9 Nous reviendrons bien sir amplement sur ce point. Nous renvoyons au chapitre « poésis et praxis » in
L'Homme sans contenu de Giorgio Agamben, Circé, 1996, p. 91-123 et de I'auteur le chapitre « Idée de I'époque
& de la contingence » in Le poétique est pervers, Paris, éditions Mix. 2006, p. 47-54.

10 Voir aussi Métaphysique A 7, 1072226 et Physique vii1 6, 259a8-13.



50

§ 2 La mesure du plaisir. Si la féte est intrinséquement liée au jouir, il y a donc un lien avec
le plaisir. Le plaisir est cet avoir qui conditionne un jouir, comme avoir joui et comme désir.
Chez Aristote, la notion de plaisir, ©1dovn, est récurrente (nous serions méme tentés de
dire, avec a peine une pointe d’ironie, qu'Aristote est sans doute un des plus grands penseurs
du plaisir et du bonheur). Létude du plaisir occupe deux parties de I'Erhique & Nicomaque
(VIL, 12 3 15 et X, 1 4 5), quelques considérations dans I Ethique & Eudéme et toujours le livre
1, 11 de la Rhétorique. Nous en retragons une breve analyse, non pour constituer une réflexion
sur la notion de plaisir chez Aristote, mais plut6t pour rassembler quelques éléments qui
nous serons nécessaires au fur et & mesure de 'avancée de nos recherches. Létude du plaisir
est une affaire de philosophie politique (1152b) puisque le plaisir ne va pas sans le bonheur
(1152b7)". En somme pour Aristote, le plaisir et surtout la satisfaction des appétits sont
mauvais (contraires aux principes de vertus)™; en ce cas qu'est-ce que le plaisir ? et surtout le
plaisir est-il un bien, autrement dit est-il quelque chose que 'on doive atteindre ? le plaisir est
fondamentalement instable (il peut devenir du déplaisir®) parce qu'il dépend essentiellement
d’une mesure de 'accident (1154b15) et parce qu’il dépend d’un phénomene de corruptibilité
(1154b22)™. Le plaisir est donc un degré (perception de I'agréable, de I'fd0g), une gradualité
mais surtout, a partir du moment ol il y a « une activité de mouvement et une activité
d’immobilité, le plaisir consiste plutot dans le repos que dans le mouvement » (1154b26).
Cette proposition est ici fondamentale; il faut entendre I'activité d’immobilité d’'une part
comme activité théorétique et d’autre part — ceci en est la conséquence — comme une activité
intransitive, c’est-a-dire, au sens propre, qui ne produit pas. Le repos, I'avémovotg, est donc
la mesure de cette intransitivité. Nous reviendrons amplement sur ce point. Nous retrouvons
dans ' Ethique & Eudéme une proposition presque similaire® :
Par conséquent, partager méme les plaisirs vulgaires et les vivre avec un ami est plaisant, et Cest rationnel

(car la perception de soi se présente toujours simultanément) [...]; la cause en est qu'il est toujours plus

agréable de se voir soi-méme en possession du meilleur. Et celui-ci est aussi bien une passion, une action,

11 Il faur faire ici une distinction essentielle : nous ne parlons ici que de la notion matérielle de plaisir (R8ovn)
et non de l'idée du bienheux (le paxép et 'ensemble des pensées mystiques).

12 Il va bien str de soi que nous ne pouvons lire cette pensée morale sans un ennui tres profond. Cependant il
faut le relire intégralement selon une pensée matérielle de Iéthique, cest-3-dire du respect et de la transgression.
13 Nous renvoyons ici 4 la prop. xv du livre 111 de I Ethique de Spinoza « N’importe quelle chose peut étre par
accident cause de Joie, de Tristesse ou de Désir ».

14 Pour analyser cette notion de corruptibilité il faut la saisir & partir de la notion d’éthique comme sous-
composante de toute substance du contenu dans la théorie de Georges Molinié, Hermés mutilé, op. cit. p. 124
sq. et a partir du modeéle d’analyse proposé par Jacopo Baboni Schilingi et 'auteur, in Six modéles d'analyse
herméneutique, éditions MIx, p. 17 et p. 58.

I5 1245a35-1245b10.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE SI

que quelque chose d’autre. Si on doit bien vivre et son ami aussi, et que vivre en commun inclut I'agir
en commun, [association portera sur les choses comprises dans leur fin. Clest pourquoi il faut faire
ensemble des études et des fétes, non pas celles qui ont pour objets les plaisirs de la nourriture et les
nécessités de la vie; car elles ne semblent pas étre de la sorte mais de simples jouissances. Toutefois pour

chacun la fin qu’il peut atteindre est celle dans laquelle il désire vivre avec d’autres.

Cet énoncé est d’une grande importance pour notre recherche. La rationalité de ce plaisir
tient au fait qu'il s’agit de la simple mesure du désir et, parce que cela renvoie aussi, nous
semble-t-il, & la possibilité de rechercher, en plus de la passion (Bvpdg) et de lactivité
(mpéérc), ce « quelque chose d’autre », a savoir, l'activité d’'immobilité qui est la source de
Pactivité théorétique et la source du plaisir. Il faut relever encore, dans ce passage, les concepts
fondamentaux de commun (kowvog et ov{fv), du bien vivre (¢ {fiv) de 'étude ou activité
contemplative (cvvBewpetv) et de la féte (edwyia) ou plus précisément ici, du festin. Si on
fait abstraction de la valeur morale de la fin de ce fragment, on peut cependant reconnaitre
que 'argument laisse supposer que la fin, en soi, du plaisir est la mesure du vivre avec, la
mesure de la singularité et la mesure du collectif. Nous reparlerons bien stir trés amplement
de ce passage et de 'ensemble des concepts qu'il propose®.

Nous nous contentons pour le moment de ceci, en considérant que la notion de plaisir
est, d’'une part, liée au désir (comme souvenir et/ou réitération), et d’autre part, que le plaisir
semble se constituer comme une activité, mais une double activité : une activité comme
puissance de mouvement et une activité comme immobilité, ou plus précisément, et ce terme
est pour notre recherche fondamental, comme repos. Le festif, qui est consubstantiellement
constitué de la notion de désir et de plaisir, est donc, de fait lié, structurellement, formellement

et conceptuellement a la notion de repos, a la notion aristotélicienne d’avénavorg.

S 3 Mesure de la joie. 11 s'agit de la double idée de la joie (leticia) ou du bonheur comme
résultat des deux précédents : la joie — ou bonheur —au sens d’une joie personnelle, évdapovia
et au sens d’un bonheur collectif, €0 Cév. Il s'agit du traitement de la joie qui ne prend en
compte ni I'idée du bienheureux (poxép) ni I'idée de la permanence comme chronologie;
ce que nous nommons joie ou bonheur n'est A entendre que comme moment particulier ou

kairologique. Nous aurons recours, cette fois encore, a la pensée de Spinoza, d’abord avec

16 Voir ch. 111, 4, §3, p. 181. Nous rappelons aussi quil existe une définition du plaisir dans la Rbétorique livre
I, 11 : « admettons comme postulat que le plaisir est un mouvement de Uesprit (ti)v 1dovi)v xivnoiv tva Tig
Yuyfg) et le maintien compact et sensible d’un état physique (2ol xatdotaov d0edav ol aicOnTiyv ig v
Vrdyovoav

¢how), et que la peine (AMbrmv) est le contraire ».



52

la proposition xv de I’Etbique « nimporte quelle chose peut étre par accident cause de Joie,
de Tristesse ou de Désir » (Res quaecumque potest esse per accidens causa Latitie, Tristitie, vel
Cupiditatis). Plus précisément, pour comprendre exactement le sens de I'idée de joie, nous
devons nous pencher sur le scolie de la proposition X1 : « par Joie j’entendrai donc, dans la suite,
une passion par laquelle UEsprit passe & une plus grande perfection. Et, par Tristesse, une passion
par laquelle il passe a une perfection moindre. De plus, affect de Joie, quand il se rapporte & la
fois a UEsprit et au Corps, je Uappelle Chatouillement (Titillationem) ou Allegresse (Hilaritatem) ;
et Iaffect de Tristesse, Douleur (Dolorem) ou Mélancolie (Melancholiam) ». Laffect de joie est
donc directement lié¢ a la notion de désir et résulte de cette part de plaisir ou de jouissance.
Il est & noter que les analyses de Spinoza sur la joie et la tristesse, sont en relation avec ce qui
affecte '’homme, en somme ce qui le maintient ot le diminue : cette précision est importante
parce qu'elle permet a Spinoza la construction du concept de contemplation et de gloire qui
nous sera ultérieurement essentiel.

La joie ou le bonheur festif est donc bien ce sentiment d’accomplissement d’un désir dans
un plaisir, mais toujours et intégralement lié¢ & une actualité, 2 un moment, a une fois. La
joie (ou son inverse) comme expérience de I'actuel et du moment est liée a agir, & ce double
agir aristotélicien comme mouvement et comme immobilité. Cet agir « sarticule sur une
dimension extrémement précise : C’est une action en vue de quelque chose ». Georges Molinié
précise'’ :

Car on est dans le terreau de I'incarnation historico-sociale concrete, celui du vivre humain, ce qui
implique une téléologie pratique. Et ce quelque chose en vue de quoi se réalise 'agir linguistique dans
la génération de la signification, c’est le bien, par I'action en vue du bien (Evexev tov €d) : le bien défini
comme, ¢ est-2-dire orienté vers I'épanouissement de 'agent de 'interprétation, dans la vie (bio-sociale :
b (év). Vivre bien, dans 'épanouissement de son étre, voila I'orientation du langage. [...] Ce vivre bien
se réalise dans ce qu’il est effectivement légitime d’appeler I'épanouissement optimal de 'humain en

chacun (en chaque agent subjectif du langage). Et cet épanouissement optimal, Aristote n’hésite pas a lui

donner le nom de bonheur (I'#vdaipovia).
Ce qui est dit ici du langage nous devrions pouvoir le penser pour la féte, pour les régimes
du festif. Ce bonheur, ce bien, cet €, il faut 'entendre pour 'expérience du festif. Lactivité
du festif est un agir et un état trés concret, maximalement vivant et hypothétiquement,
maximalement joyeux, donc matériel. Le festif est une expérience matérielle du plaisir ou
du déplaisir, du bonheur ou de la tristesse (de la déréliction), du dilectoire ou du refus, mais

toujours collectif.

17 Hermés mutilé, op. cit. p. 93.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 53

Lensemble de ces trois sous-composantes — désir, plaisir et joie — est déterminant de la
valeur du joui comme premiére appréhension de la signification de la féte. Bien str ce jouir

et ce joui sont intégralement appréhendables dans la pensée du thymique®.
1.2 Notion du collectif-

S 1 Mesure de l'expérience collective. Lanalyse du festif est marquée par la notion du
collectif. Le festif est un acte social — nous y reviendrons ultérieurement — et le festif est un
acte intégralement collectif'?. Mais nous devons, dés lors, dissocier deux modalités, 'une
qui exprime le collectif comme participation 2 un commun et & quelque chose de multiple,
autre qui exprime une participation qui se fonde sur une décision, le choix de saisir le festif
pour soi.

La premiére de ces deux modalités d’appréhension du festif collectif est ce que nous
nommons une participation au collectif, une participation au commun, au sens exact du verbe
grec kowmvém et du qualificatif kotvwvog, le participant. Il sagit en somme d’appréhender
le festif comme acte social, selon deux principes, celui du & xowva aicénté, cest-a-dire
éprouver quelque chose selon le sens commun® (qu'Aristote considére comme le sixi¢me
sens), et celui du morus spinozien comme mouvement vers. Nous renvoyons ici, encore, a la
lecture du fragment d’Aristote dans I'Ethique & Eudéme™ que nous avons cité dans les pages
précédentes (nous reviendrons amplement sur cette question de la participation tout au long
de cette recherche).

La seconde de ces deux modalités, plus complexe, est la participation, non plus
exclusivement comme mouvement vers le collectif, mais comme décision : Cest un
mouvement comme faculté appétitive ou désirante (De An. 414b2), comme nous 'avons vu
précédemment pour 'analyse du désir. Trés exactement, il s’agit de la notion aristotélicienne

de la mpoaipeoic, notion complexe qui réunit 'ensemble des notions précédentes et qui

18 Voir a la fin de ce chapitre 2, § 8, p. 79 ainsi que Hermés mutilé, op. cit. p. 109 et Richard Bruxton Onians,
Les origines de la pensée occidentale, op. cit. p. 39 et p. 64-70.

19 Nous rappelons ici que si la féte est un acte intégralement collectif, alors le concept de « féte intérieure » est
un concept uniquement littéraire. D’autre part la féte, si elle est collective, peut exister sous une forme publique
ou sous une forme privée.

20 Aristore, De Anima, 11 6, 418a6 : Aristote distingue un « sensible propre & chaque sens » et un « sensible
commun 2 tous ». Il s'agit uniquement du sens de la participation contenu dans le terme xowvevég et non le
sens de la participation, péte&ig utilisé pour la critique de la théorie platonicienne de la participation aux idées;
Aristote, Mét. A 6, 987bg et suivant. Voir ch. 1, 2 § 6, p. 74.

21 1245a35-1245b10.



54

integre appétit et désir ; nous devons fournir ici une succincte archéologie de ce terme grec qui
signifie le choix. La mpoai peoig ou choix se définit comme la mesure de la faculté appétitive
(intégrant ainsi les notions d’¢mBupic, Bvpdg et Bodreoig)* qui est liée a la notion méme
d’apyn ou de principe et qui induit donc le mouvement?’. Mais I'essentiel de cette analyse
est donné dans l’Et/Jique a Nicomaque au livre 111, 4 : le choix n’est ni 'appétit, EémiBopio
(rr11br12), ni une impulsion, Bvpde, ni un souhait, Bodreoirg (1111b18), parce que le choix
est essentiellement un acte de préférence (1111b20) comme il est précisé dans I’Ethique a
Eudéme : « car le choix délibéré, c’est prendre, non pas simplement, mais prendre une chose
de préférence a une autre » (1226b7). Dans la suite de 'analyse d’Aristote, le choix n’est donc
pas la 36&a (1111b30), il est fondamentalement du prédélibéré (1112b1s). Poursuivant
notre analyse dans l’Et/aique a Eudéme, nous y retrouvons certains points : le choix n’est
pas le désir (1225b24), il n'est pas la 86w, autrement dit 'opinion commune (1226a1), il
n’est donc, par voie de conséquence, ni vrai ni faux (1226a4). Ce point est essentiel pour
comprendre la mesure de participation aux régimes du festif et comprendre la différence
entre les régimes du festif fondés sur le fonctionnement de la machine mytho-symbolique
et la féte qui se constitue comme une participation; non intégrale — nous démontrerons
que ce n'est pas possible — et non intégralement fondée sur les régimes doxiques mais sur
le contenu du verbe 80&6Letv. 1l est alors assez logique que ce qui détermine un choix c’est
la possibilité que la chose, 'objet de ce choix, soit ou ne soit pas (1226a34). Le choix porte
donc sur les choses qui dépendent, intégralement, de nous. Il est important de comprendre
quon appréhende la féte a partir du désir mais aussi a partir d’'une décision; c’est ce désir
et cet acte de décision ou cet acte de préférence qui modélisent alors notre représentation
du festif collectif et notre niveau de participation. La participation est soit un acte dit de
« pulsion » soit une préférence; le désir de quelque chose qui peut ne pas étre. La différence
entre désir et préférence induit une notion fondamentale pour la connaissance de la féte;
sil s'agit d’'une préférence, en fait si la participation au festif est un acte de préférence
dont dépend l'existence de I'objet, alors la féte n'existe que parce que le sujet « préfere »
qu’il en soit ainsi, que parce qu’il a décidé que ceci était son désir. Autrement dit, nous
naurions de connaissance de la féte qu’a partir de la notion de désir ou de préférence,

et, ce point est essentiel, la féte n’existerait pas en tant que telle mais uniquement a la

22 De An. 414b2 : « §'ils possédent la faculté sensitive, ils possedent aussi la faculté désirant, car I'appétit, la
vitalité et la volonté sont des formes du désir ».
23 Mér. A 1, 1013210 : « on appelle principe, I'étre dont la volonté réfléchie (npoaipesic) meut ce qui se meut

et fait changer ce qui change ».



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 5SS

condition qu’elle apparaisse comme une conjonction commune de préférences. La féte
n’est donc pas une participation aveugle, la féte est un acte délibéré du participant qui en
cela co-crée la féte et son statut de participant®. Il n’y aurait donc pas de connaissance
de la féte sinon une connaissance 7z fieri a condition d’étre aussi participant. Le régime
de participation est un désir au sens ot 'adhésion aux régimes du festif est une adhésion
par croyance (86w, par acceptation (30&0Cetv), par désir (thymique), dans tous les cas
une adhésion aux fonctionnements des régimes mythologiques. Nous avons établi deux
régimes de participation, 'un de 'ordre de la complicité, I'autre du choix. Cette distinction
a 'avantage de préciser la gradualité des régimes de participation mais surtout elle permet
d’appréhender avec plus de rigueur un point consubstantiel au régime participatif du festif,
qui est acceptation (ou non) de la régle. Le collectif — et donc la féte — est régi par un
espace, vopog et par des lois, vopog®. La participation au collectif festif est le maintien
complexe d’une saisie dialectique d’une loi, de /z loi et en méme temps de son anomie*®.
De maniére générale, il faut appréhender la féte comme I'exposition de cette dialectique
de la norme et de 'anomie. C’est en soi relativement simple et cela permet d’appréhender
Iensemble des régimes du festif, calendaires et extra calendaires. Bien siir cette dialectique
conduit, inévitablement, a la constitution, d’une part, d’un état d’exception (la norme
se sur-normalise pour absorber 'anomie : c’est le principe de fonctionnement des fétes
calendaires caractérisées par la suspension et le renversement) et, d’autre part, pour soi
(on renvoie ici directement a la participation par mpoaipeoig) la possibilité de saffirmer et

surtout de s'exposer legibus solutus :
I« anarchie légale » des fétes anomiques ne renvoie pas aux anciens rites agraires, qui, en soi, n’expliquent
rien, mais met en lumiere sous forme parodique 'anomie intérieure au droit, 'état d’urgence comme
pulsion anomique contenue au coeur méme du zo7mos.
Les fétes anomiques indiquent donc une zone ol I'extréme soumission de la vie au droit se renverse

en liberté et en licence et ol 'anomie la plus déchainée montre son lien parodique avec le nomos : en

24 Nous entrevoyons ici, bien stir, des modeles d’analyse qui sont identiques pour les « objets » d’art et les régimes
d’artistisation, depuis la théorisation du sublime par le Pseudo-Longin jusqu’aux théories contemporaines de la
participation.

25 1l faut entendre précisément dans ces termes ce qu' Emile Benveniste appelle le « partager selon la convenance
ou laloi», Cest-a-dire pas simplement ce qui reléve du partage, mais ce qui configure une participation commune
dans un espace commun : voir Le vocabulaire des institutions indo-européennes, les éditions de Minuit, 1969, vol.
L, p. 84 sgq.

26 Le terme anomie est ici particuli¢rement riche; pour le moment nous l'utilisons dans son sens le plus usuel,
pour quelque chose qui est privé de régles. Il faut aussi entendre dans ce terme la question du privé de rythme
qui nous sera tres utile ultérieurement. Il faut encore ajouter deux autres termes, celui du bon ordre, 'eunomie,

et celui d’une rupture dans 'ordre, la dysnomie.



56

d’autres termes, elles indiquent I'état d’exception effectif comme seuil d’indistinction entre anomie et

droit.””

Nous retrouvons dans I'analyse de Giorgio Agamben un certain nombre de points qui
corroborent notre propos et surtout qui offrent une réponse saisissante a tous les historiens,
anthropologues et ethnologues qui jubilent dans une observation de la féte comme lieu de
débauche et de permissivité; or la féte est une forme — il s'agit bien d’une forme — collective
de I'absorption de la régle dans I'exposition du principe de corruptibilité (ou d’anomie dans
ce cas). La féte est une forme dialectique entre 'absorption simple du collectif et la possibilité,
elle-méme trés normée (C’est une méta-norme ou plus exactement une supra-norme), d’en
renverser les régles. Il va de soi que cette proposition ne peut se satisfaire ainsi : si le collectif
festif est cette dimension dialectique, il lui faut maintenant élaborer la représentation

nécessaire de ce mécanisme et la représentation des structures morales et éthiques.

S 2 Mesure de la doxa. Si la féte est un régime ou un fonctionnement intégralement
collectif et donc liée aux régimes de la participation, elle est alors consubstantiellement liée
a la monstration, Cest-a-dire, & I'exposition de ce qu’elle est, dans le calendrier, le rituel,

\ b . . . . .
etc., a 'exposition de son fonctionnement, par la doxologie de ses rites et structures et par
Pexposition du sujet festif : le sujet se montre dans la féte tout autant qu'il expose une doxa
de la féte et la puissance des régimes de la festivité.

La doxa est constitutive des régimes de croyance qu’il est possible ici de distinguer sous quatre
formes : celle du pacte ou du serment, I'horkos (8pxog) grec, ce qui maintient « enfermé » dans
un droit marqué de rituel®®, la piszis (niotig) paulinienne que 'on a 'habitude de nommer
le crédit ou la foi (fides en latin), la doxa (36&a) comme réputation et comme gloire et enfin
“hupoléphis (bndinyic) aristotélicienne comme croyance et jugement universel®. La doxa est
I ' y jug
d’autre part constitutive du fonctionnement de ce que nous nommons les machines et bien
str de la machine mythologique, en ce sens elle serait endoxa ou « opinion courante » selon
Pexpression de Roland Barthes®® : I'endoxa serait alors le moteur méme des machines, le moteur
méme des régimes de croyance. Cependant ici nous suivons le méme questionnement que

Giorgio Agamben dans 'ouvrage Le régne et la gloire’" et nous nous interrogeons sur ce double

27 Giorgio Agamben, Etat d'exception, Homo Sacer 1, trad J. Gayraud, Seuil, 2003, p. 122.

28 Voir 4 ce propos Giorgio Agamben, Le temps qui reste, trad. P. Alferi, Payot Rivage, 2000, p. 178 et voir
surtout, Le sacrement du langage, archéologie du serment, Homo sacer 11, 3 , trad. J. Gayraud, Vrin, 2009.

29 De Anima, 427b16.

30 Voir a ce propos, Bruissement du langage, op. cit. p. 81.

31 I/ regno e la gloria, Neri Pozza, Vicenza, 2007, ch. 7, p. 219, Le régne et la gloire, trad. J. Gayraud & M. Rueff,



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE S7

fonctionnement de la doxa comme croyance et comme gloire : mais nous devons surtout
nous intéresser a ce qui permet et ce qui maintient cette doxa, cest-a-dire a la puissance du
fonctionnement des régimes doxiques, la puissance de ce doxazein (80£GLelv) de ce maintien,
de cette glorification.

Pour le moment nous nous contenterons de considérer que la féte fonctionne comme
le maintien d’une structure (ou d’une machine) mytho-symbolique et conceptuelle qui lie
la possibilité d’'un plaisir dans la participation intensive®* aux régimes collectifs. C’est ce
fonctionnement qui constitue le coeur de la féte et des régimes de la festivité ; maintenir cette
idée et cette forme, de sorte qu’elles constituent la puissance doxique de la féte. Le maintien
signifie d'une part que comme toute machine, la féte en fonctionnant expose son propre
fonctionnement, et d’autre part que chaque participant au festif est aussi un participant au
fonctionnement de la féte et & son fonctionnement doxique en s’exposant en état de féte.

Il sagit d’'un des points les plus complexes de I'analyse des régimes de la féte. Nous le
laissons volontairement en suspens, puisque nous y reviendrons trés amplement dans les

parties suivantes.

§ 3. Mesure de [éthicité. Le double mouvement d’acceptation d’'une anomie et de
exposition de sa participation a 'anomie constitue ce que nous nommons la mesure de
Iéthicité des régimes de la féte. D’une part, c’est ce qui permet simplement d’appréhender
Iensemble des phénomeénes de subversion, de renversement et de transgression, a la
condition, bien siir, de considérer que ce n’est jamais uniquement du ressort de I'individu
quelconque et singulier. C’est pour cela que avons recours a cette mesure d’éthicité. Nous
devrions méme la nommer mesure d’éthopoiéticité’ au sens initial ou étymologique de
quelque chose qui conditionne la maniere et le comportement : la féte est un régime
trés structuré, et au fond trés identifié et identifiable, dont ’ensemble des structures de
transgression ou de respect (la dimension éthique de la féte) sont a considérer comme la

mesure propre — la regle — de la féte.

Seuil, 2008, ch. 7, p. 299.

32 Il va de soi que le concept d’intensité est essentiel pour notre recherche. Il faut entendre ici dans « participation
intensive », d’'une part la mesure du collectif comme expérience d’une densité, et, d’autre part, 'expérience de la
densité des régimes sémiotiques.

33 Pour cette notion d'éthopoiéticité, nous renvoyons a Plutarque, Vies, Périclés, 2.3, ce qui forme les meeurs
« éthopoioun » (T YaQ vahOV £ aVTO TEANTXMG XLVEL ®al TQAXTTY EVOVS OV EvtiOnoty, NBomoloDY ol
0 pepoeL Tov Oeativ) et essentiellement & Michel Foucault, Herméneutique du sujer, Gallimard, 2001, p. 227-

228 et Le courage de la vérité, Gallimard, 2009, p. 62.



58

D’autre part, la notion d’éthicité renvoie implicitement a la position de I'individu dans
le collectif; non plus par rapport aux phénomenes transgressifs de la féte mais par rapport
aux statuts singuliers de 'exposition de I'individu, principalement en fonction de son choix,
essentiel, d’y participer ou non, d’avoir une activité¢ ou non, d’étre en repos ou non, plus
précisément encore, en fonction de son choix d’une activité de repos. 1l s’agit, en fait, de cette
troisi¢éme activité (ou plutdt de cette troisieme mesure de I'agir), peut-étre sous-entendue par
Aristote dans I’Et/oz'que a Eudéme’* « celui-ci est tantot une passion, tantdt une action, tantdt
quelque chose d’autre » et peut-étre supposée par Spinoza dans la surprenante proposition 11
du livre 111 de I'Ethique’, «... ni déterminer le Corps au mouvement, ni au repos, ni a quelque
chose d’autre (si ¢a existe) ». Ce « quelque chose d’autre » serait 'activité de repos.

Pour synthétiser, nous posons que la mesure d’éthicité des régimes de la féte suppose
trois fonctionnements distincts et corrélés : d’une part la mesure d’éthicité est liée au
comportement collectif comme mesure de la transgression et de altérité*¢, d’autre part elle
est liée a 'exposition du fonctionnement de la machine (30&aeiv) et a 'exposition du sujet
en état de féte, A son exhibition?” et enfin elle est liée a la mesure de l'opérativité et de

inopérativité.
1.3 Notion de périodicité.

Lanalyse de la troisieme sous-composante du festif est incontestablement la plus complexe :
elle se subdivise a son tour en trois sous-composantes, la mesure de la suspension, la mesure
de l'observation et la mesure du spectaculaire. La féte est indéniablement liée au temps, a
deux temps, a celui de la durée et a celui du calendrier : il s'agit donc de la perception de deux
événements différents. Cette différence dans la perception, dans 'appréhension gnoséologique
de la féte, induit alors trois modeles : une appréhension du temps dans sa linéarité et dans sa
suspension, a partir de laquelle, 'individu, le sujet fabrique une mesure de 'observation du
temps et de sa participation et du temps propre aux régimes de la participation, c’est-a-dire

de la puissance spectaculaire de la féte et du temps de la féte.

34 1245b., voir ch. 111, 4, § 3, p. 181.
35 Nec ad motum, neque ad quietem, nec ad aliquid (si quid est) aliud determinare potest.
36 Voir Georges Moliné, Hermés mutilé, op. cit. p. 124.

37 Ibid. p. 147.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 59

§ 1. Mesure de la suspension. Plus précisément, il s'agit de la mesure de la suspension du
temps de lactivité, du temps calendaire et du temps historique. Cette notion est essentielle
pour appréhender une analyse de la féte. Nous y aurons recours tout au long de cette thése,
c’est pourquoi nous en tragons ici une breve archéologie®.

Nous retenons, d’abord, trois termes de la langue grecque ancienne qui disent, tous,
quelque chose autour de la suspension. Deux premiers termes construits sur le verbe mabw,
qui signifie lui-méme cesser, le terme 1émavoig qui signifie la cessation et le terme dvénovoig
qui signifie la cessation au sens du repos. Le terme évémavotg est, d’une part, le terme utilisé
par Aristote dans I'Ethique & Nicomaque® pour parler du repos et du loisir et Cest, d’autre
part, le terme qui est utilisé par la Seprante pour traduire le repos hebdomadaire, pour traduire
le terme Sabbat.

Il y a ensuite, pour 'appréhension du concept de suspension, 'importante pensée des
sceptiques et la pensée de Sextus Empiricus. Il y a ici deux termes, d’abord povn qui dit le
repos au sens d’une pause ou plus précisément encore au sens de ce quon arréte : Cest le
terme utilisé pour le chapitre dix-sept du livre 111 des Esquisses pyrrhoniennes* le mept poviig,
et ici précisément au sens ol tout est affecté et out donc rien n'est au repos (008&v dipor pévet).
Ensuite il sagit du terme, plus dense, d’¢moyn, autrement dit la suspension, ici suspension
de lactivité cognitive (puisque tout est incompréhensible ou inexistant...). Le terme émoyn
signifie la cessation et le verbe dont il dérive, énéyeuv signifie se tenir, au sens de se diriger,
occuper, retenir et suspendre. Il y a donc une multitude de choses a appréhender ici : d’abord
Cest le terme qui a donné en francais le mot époque, c’est-a-dire un temps donné marqué
par un point d’entrée et de sortie, pourrait-on dire, en somme, un et une espace*’ de temps.
Celui et celle du temps de I'appréhension et de la saisie. Pour Sextus Empiricus, cest bien stir
la notion centrale du scepticisme, c’est aussi ce qui permet, en fait, de vivre (mieux ou bien) :

« nous arrivons d’abord a la suspension de I'assentiment, et apres cela a la tranquillité »*2,

38 Pour une analyse approfondie du concept de suspension, voir ch. 111, 4, p. 165 s5q.

39 Livre 1v, 14 et passim. Par ailleurs il existe chez Aristote (essentiellement dans le De Anima) un autre terme
pour le repos, il s'agit du terme fipepio. Mais il d’agit ici d’un terme qui dit le repos physiologique simple.

40 Sextus Empiricus, Les esquisses pyrrhoniennes, Seuil, 1997, trad. Pierre Pellegrin, p. 433.

41 Lespace féminine est 2 entendre précisément au sens d’intervalle et pas simplement comme quelque chose
d’indéfini (par ailleurs cette espace nexiste en frangais que pour nommer le blanc entre les glyphes, voir a ce
propos, ch. 1v, 4, p. 229). Pour plus de précisions sur le sens de cette espace nous renvoyons 4 Martin Heidegger,
Essais et conférences, Gallimard, 1954, trad. A. Préau, p. 183 : « Une espace (Raum) est quelque chose qui est
“ménagé” (Eingeriumt), rendu libre,  savoir a l'intérieur d’une limite, en grec népag. La limite nest pas ce ot
quelque chose cesse, mais bien, comme les Grecs 'avaient observé, ce a partir de quoi quelque chose commence
a étre ».

42 Esquisses pyrrhoniennes, Livre 1, 4 [8] : « 10 pév npdrov eig émoyfv, 10 8¢ petd 10010 eig drapoakio ».



60

« nous disons que la tranquillité (drapagiov) suit la suspension (émoyf) de I'assentiment sur
toutes choses »*. Sextus Empiricus définit la suspension ainsi : « la suspension (¢moyxn) de
assentiment est I'arrét (otdoig) de la pensée (dravoiag) du fait duquel nous ne rejetons ni
ne posons une chose »*. Ce qui nous intéresse ici, c’est 'analyse de Roland Barthes* : d’une
part, la notion d’¢moyf, comme suspension du jugement mais non de 'impression, « n'est
pas une abdication des intensités », et, d’autre part, elle a une dimension éthique puisqu’elle
vise a un bien vivre. La féte pourrait alors étre certe espace de temps qui peut viser (ou non)
a un bonheur; d’autre part, toujours comme espace de temps, elle est tres exactement le lieu
et le moment de 'expérience des intensités. Il est possible ici de penser que la féte puisse étre
d’autant plus proche de la notion d’¢moxf qu'elle tend elle aussi, dans de trés nombreux cas,
a une suspension de activité cognitive et analytique.

Nous avons dit, quelques lignes plus haut, que le terme énoxf a donné en francais le
mot époque. Lépoque renvoie bien siir a toute sorte de moments du passé, plus ou moins
historiques et plus ou moins bien marqués. Elle désigne aussi, dans le langage courant, le
temps ou l'on vit, 'espace qui représente ce temps partagé et vécu, autrement dit ce que
nous appelons le contemporain. Avoir conscience de I'époque, signifie alors étre en mesure
d’accéder a ce présent et A y renoncer immédiatement : ce serait alors une autre définition
possible de la féte*.

Nous indiquons ici une piste de recherche, que nous aborderons ultérieurement : il sagit
de I'emploi chez Spinoza de la notion de repos. Pour appréhender I'absence de mouvement,
le repos, Spinoza utilise d’une part le terme guies mais surtout le terme acquiescentia, du
verbe acquiescere qui signifie se reposer mais aussi se reposer sur. Nous analyserons le concept
d’acquiescentia chez Spinoza comme pensée de la satisfaction®.

Mais revenons a notre analyse du concept de suspension. Nous avions évoqué dans
introduction les travaux d’Alfred North Whitehead sur le temps. Nous avons utilisé pour
appréhender le concept de moment le terme féminin d’espace; cest cela cette épaisseur
dont parle Whitehead dans son concept du skb*. La mesure de la suspension est alors
phénoménologiquement la perception non plus d’'une durée comme linéarité, comme une

étendue (szretch), non plus d’'une durée comme tranche ou section (s/ice), mais comme un bloc,

43 Ibid. Livre 1, 13 [31] : « &mel 8¢ v dtopabioy dxorovBely £pdokopey T Tepl TAVIWV ETOYR ».
44 Ibid. Livre 1, 4 [10] « énoyn 8¢ é6T1 61401¢ Sravoiag 81 fiv odte aipopéy 11 0DTe T1BepeY ».

45 Cours au College de France, 1977-1978, in Le neutre, Paris Seuil, 2002, p. 251.

46 Voir & ce propos, Quest-ce que le contemporain ?, Giorgio Agamben, trad. M. Rovere, Rivages, 2008.
47 Et/)z'que; essentiellement le livre 111, Des affects et définition xxv, voir aussi ch. 111, 4 § 1, p. 166.

48 Le concept de nature, op. cit. p. 92.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 61

une bande épaisse, une épaisseur, un morceau, un skzb : Whitehead dit « en d’autres termes,
une durée retient une épaisseur temporelle »*. Ce qu’il s’agit de comprendre maintenant c’est
le sens de cette épaisseur temporelle, le sens de ce maintenant, en somme ici, le sens de la
formule paulinienne du « temps du maintenant », le 6 vdv koupos.

Deux éléments de réponses donnés par Whitehead. D’abord « ce que la conscience sensible
livre 4 la connaissance, c’est la nature a travers une période ». Ce qui veut dire, d’une part, que
toute opération gnoséologique est liée a la durée et non au moment. Ce qui veut dire, d’autre
part, que la féte est aussi bien un retrait de 'opération gnoséologique comme vécu du moment
et en méme temps perception de ce temps suspendu, maintenu dans son épaisseur. Enfin, ce
qui corrobore ce que nous venons de dire, il y aurait plusieurs « familles de durées »*°. Il reste
maintenant a comprendre ce que cela signifie.

Il y a encore une autre maniére d’appréhender une pensée de la suspension. Une des
plus complexes, une des plus étoilées. Il sagit de la question de la suspension du temps,
certes, mais cette fois du temps historique. Il s'agit bien stir du tres ancien modéle du temps
paulinien, autrement dit, du temps messianique, c’est-a-dire le temps du maintenant, le 6
VOV kapog qui se trouve étre contracté — 6 VOV KOPOG GUVEGTOALEVOG €0TivS' — entre le
temps d’un déja (le Messie), d’un pas encore (le maintenant) et d’'un bientdt (la parousie).
Nous renvoyons ici, bien stir, a I'analyse de Giorgio Agamben sur le temps messianique’?;
cependant nous voulons insister sur I'emploi paulinien du verbe cvotéAdelv qui signifie
a la fois contracter”, mais aussi rabaisser, envelopper et enfin replier comme on referme
les voiles d’un bateau. « Le temps est contracté » signifie, ici, précisément, ce quon peut
entendre dans le terme s/zb utilisé par Whitehead. La contraction du temps signifie que le
temps présent est la suspension radicale du passé dans l'attente de son éclatement comme
suspension du temps qui ne parvient plus alors  atteindre le statut de temps historique : il
est immédiatement temps oublié ou temps immémorial. C’est en soi tres exactement la these
que soutient Walter Benjamin dans les Concepts sur [histoire. Ici, dans la theése xv, ce sont les
classes révolutionnaires qui ne font pas éclater le temps historique mais qui « ont conscience

de faire éclater le continuum de histoire ». Ce qui est proposé ici c’est 'appréhension d’un

49 1bid. p. 95.

so lbid. p. 111.

st Paul Epitre aux Corinthiens, 1 Cor. 7, 29.

52 Le temps qui reste, op. cit., Quatriéme journée.

53 « Contracter » est le verbe utilisé par Giorgio Agamben dans Le temps qui reste. Habituellement ce passage est
traduit de la fagon suivante « le temps se fait court ». Enfin dans la Bible publiée par Bayard en 2001, ce passage

est traduit « le temps est compacté désormais » (trad. Frédéric Boyer et Hugues Cousin).



62

choc — le Messie, le prolétariat marxien, les classes révolutionnaires — qui, selon les mots
de Benjamin, bloque et cristallise le temps présent. Bien str I'expérience de la féte (non
essentiellement rituelle) se constitue de la méme maniére comme un écrasement du passé et
de I'avenir dans le temps présent. On retrouve une analyse identique de cette suspension dans
le chapitre 1 « La sospensione del tempo storico » du Spartakus de Furio Jesi** : en somme les
expériences possibles de la suspension du temps se trouvent lovées au cceur des formes du
mythe et au coeur des régimes de I'intensité de la participation a la féte. Il faudrait encore
ajouter a cette liste, déja longue, les réflexions de Karl Marx sur les classes et le prolétariat,
nous y reviendrons. Ajouter encore les theses agambéniennes sur la tension dialectique qui
trouve son point de départ dans la pensée du temps messianique. Enfin, et nous finirons
ainsi, aborder le travail de Martin Heidegger sur le temps a partir de la Stimmung de 'ennui’s.
Pour construire une analyse de 'ennui (Langeweile), Heidegger analyse le temps (Weile), le
laps de temps, comme un sarréter, un demeurer, un durer (Verweilen), il sagit en somme

d’analyser 'expérience du présent et du maintenant :
Mais le maintenant ne peut pas non plus apparaitre comme ce qui est ultérieur, comme ce qui est encore
a venir. Il ne peut rien venir, parce que I'horizon de l'avenir est ligaturé. Verrouillage du passé et ligature de
Iavenir ne suppriment pas le maintenant mais lui dtent la possibilité de passer du pas-encore au ne-plus,
la possibilité de s'écouler. Verrouillé et ligaturé des deux cotés, le maintenant s'engorge dans son arrét
durable, et dans son engorgement, i/ se dilate. Privé de la possibilité de passer, il ne lui reste plus qu’a

persévérer — il doit nécessairement rester & /arrét.’®

§ 2. Mesure de l'observation. Lappréhension du temps comme mesure suspensive, que nous
venons d’analyser, conduit le sujet festif a se placer en situation (en poste) d’observateur de
trois maniéres différentes : soit en observateur de la féte et en observateur des participants
de la féte, soit en participant de la féte au cceur de I'expérience de la festivité, soit dans la
posture du repos (il ne sagit pas ici d’'une posture de l'attente, le premier modele, mais bien
une posture de repos comme suspension de 'activité, sans pour autant perdre son statut de
participant).

Il y aurait alors deux fonctionnements identifiables qui « recouvriraient » les trois modes. 11

y aurait d’'une part ce que nous nommons ['observation de la mesure calendaire (la féte passée

s4 Furio Jesi, Spartakus, Simbologia della rivolta, Turin, Bollati Boringhieri, 2000, p. 18-33, voir aussi pour
la lecture de ce chapitre en francais, « Suspension du temps historique », revue MIR, n°2, p. 468, trad. de
l'auteur.

55 Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique, trad. D. Panis, Gallimard, 1992, p. 97-251
etch. v, 3, p. 216.

56 1bid. p. 192.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 63

ou prochaine, le dimanche passé ou prochain, etc.) ou mesure du parapégma (mopémnypo) la
mesure du tableau, de la regle, du calendrier, autrement dit d’un nomos conceptuel comme
représentation du temps cyclique, périodique mais aussi comme représentation de 'alternance
du temps festif et non festif. C’est une alternance aveugle et incohérente puisque le sens en a
disparu : Cest le sens de la précision de Walter Benjamin, les calendriers « sont les monuments
d’une conscience historique dont toute trace semble avoir disparu »7. En somme, c’est une
mesure écrite du temps comme alternance du temps de la transgression et du temps du
respect de la régle, Cest le tableau, 'agenda, le calendrier, les vacances, etc.

Mais il y a, d’autre part, ce que nous nommons une mesure dobservation (comme
observation du fonctionnement de la féte et de la non féte, de 'autre comme participant ou
figure de l'attente, de soi, etc.). Nous nommons encore cette mesure celle du meptodog. Il
sagit de I'observation du cycle, de la période, de la durée, mais il s'agit avant tout et surtout
de comprendre que la féte est systématiquement liée aux procédures d’observation. En cela la
féte et les régimes de la festivité seraient trés profondément liés 4 une posture d’observateur,
de guetteur, dans laquelle il sagit d’observer I'autre, mais surtout d’observer la maniére avec
laquelle le temps s'écoule, se déroule, se compacte et se dilate, la maniere avec laquelle le
présent et le maintenant s’incrustent dans le souvenir, dans 'immémorial, dans les régimes de
la participation et du collectif, dans la mythogenése des formes. La féte est donc stratégique,

cest un dispositif de guet et d’affiit.

§ 3. Mesure du spectaculaire. La féte comme acte social est toujours liée — il nous faudra le
démontrer — au spectaculaire. D’une part, parce qu’elle se constitue en spectacle, en dispositif
a voir et d’autre part, parce que le sujet festif alterne toujours entre régime de participation
et de non participation, autrement dit entre spectateur et sujet du spectacle. Cette mesure
du spectaculaire, c’est ce que nous nommons mesure de la fewpio, c'est-a-dire mesure de la
dialectique inhérente au festif qui fait que la féte est toujours son propre spectacle et que,
par voie de conséquence, le sujet en féte est toujours son propre spectacle et son propre
spectateur.

Nous avons conduit une longue analyse de la valeur des trois sous-composantes de la féte,
le joui, le collectif et la périodicité. Nous I'avons fait pour fournir un matériau et un substrat
aux analyses, qui vont venir, de la féte. Les trois sous-composantes de la féte indiquent de

maniére substantielle :

57 Concepts sur [bistoire, op. cit., thése xv.



64

I. QUE LA FETE EST LIEE A UNE APPREHENSION POSSIBLE DU PLAISIR (VISEE ETHIQUE) COMME
ESPACE D’EXCITATION DU DESIR;

II. QUE LA FETE EST INTEGRALEMENT LIEE AU COLLECTIF COMME SAISISSEMENT ET MAINTIEN
D UNE EXHIBITION, D 'UNE EXHIBITION DE SOI;

III. QUE LA FETE EST SUBSTANTIELLEMENT LIEE A L’OBSERVATION DE LA MESURE DU TEMPS

ET DES AFFECTS.

2. ANALYSE SEMIOTIQUE.

§ 1. La féte est un acte social comme le langage, donc « du comportement social, cest-

8. La féte est enti¢rement du mondain. Précisons quand méme que la

a-dire une praxis »
féte n'existe, a priori, que dans le mondain (il serait impossible, 4 moins d’avoir recours a la
métaphore, d’imaginer ce que puisse étre une féte ailleurs que dans le mondain) et que dans
les régimes du collectif (ici encore pour imaginer I'inverse, il faut avoir recours a la métaphore
ou a l'exercice de la littérature). Mais, si la féte existe, car il reste a le prouver, il restera alors
a déterminer linfluence et 'importance de sa valeur doxique; autrement dit a quel point
peut-elle étre vide et constituée essentiellement de I'idée de ce quielle est. Clest en ce sens
que la féte différe, essentiellement, du langage. La féte existe donc, essentiellement, comme
représentation et comme possibilité. Si la féte est du mondain, elle est du langage, elle est
donc entiérement linguistique et sémiotique.

La féte, comme le langage, integre un sujet social, relationel et interactif (méme si dans
certains cas, cette relation et cette interactivité sont proches du rien). Il sagit d’'un sujet social
comme participant a un régime de la féte et d’une relation comme mesure absolue du festif.
En d’autres termes C’est le collectif, c’est la dimension collective de la féte et des régimes
de la festivité. Il s’agit de I'interactif comme liens complexes dans le corps social et dans la
mesure d’'une participation, d’une position et donc d’'un parti-pris moral. La question de
Pinteractivité se mesure aussi comme le fonctionnement d’un inter-agir dont le noyau est la
question de la mémoire et de l'actualité.

Il existe alors une série de problemes, dont le premier est celui de la mesure (ou simplement
de la perception graduelle) de I'expérience de la relation et de I'expérience de cet inter-agir.

Nous savons, bien siir, que cette expérience est problématique, parce que dans la forme méme

58 Georges Molinié, Hermés mutilé, op. cit. p. 19.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 65

du temps de cette expérience, 4 [arrét, nous sommes dans ce que nous aimerions appeler le
présent mais surtout dans une situation ot « nous en avons perdu mémoire » au sens ol « nous
sommes coupés de notre avoir-été et de notre avenir »°. Chez Heidegger il sagit précisément
de comprendre que cet espace, qu’ici nous appelons féte, est un espace de modification qui
ne laisse percevoir que la radicalité du maintenant, de I'actuel. Chez Furio Jesi®, il s'agit de
percevoir que n'est jamais résolue la position du participant et de I'observateur : en somme,
nous ne sommes ni vraiment 'un ni vraiment l'autre, perdant ainsi toute une part de cette
relation. Nous n’accédons, en fait, jamais & un statut intégral, nous n'accéderons donc jamais
a cette mesure de la relation et de expérience de la féte. Derniére mani¢re d’appréhender ce
\ 5 ;. , ;. 3.
probleme, cCest le renversement de cette expérience du présent, en expérience de I'inactuel :
Cest la thése de Giorgio Agamben® : en fait, étre présent, c’est renoncer a ce présent dans
la mesure ou il s'absorbe dans I'inactuel. Etre présent, c’est donc renoncer incessamment a
Iinstant parce que nous sommes projetés dans une autre appréhension du temps; celui qui
est présent, cest « aussi celui qui, par la division et I'interpolation du temps, est en mesure
de le transformer et de le mettre en relation avec d’autres temps »**. Nous ne sommes pas en
) ’ . 7 . . ;. . ., .
mesure d’accéder intégralement comme sujet social au régime de la festivité. Ce qui pose alors,
b) . N 5 . o . > . . , .
on s’en doute, un immense probléme. S’agirait-il d’une relation simulée et/ou partiellement
symbolique ? §’il Sagit d’un simulacre alors le concept de féte est un concept vide®. La féte
est peut-étre vide, cependant elle expose un fonctionnement et c’est ce fonctionnement que

nous devons analyser.

§ 2. La féte devrait étre une praxis. Surgit alors un deuxieme probleme : nous avons dit

’ 7 A . . ) . A N
précédemment que la féte, si elle est un acte social, Cest une praxis. Or pour que la féte soit
une praxis, il faudrait qu’elle soit une « activité ordonnée a un résultat ». On peut considérer
quil y a au moins deux choses subordonnées aux régimes de la festivité : la possibilité du plaisir
comme mesure du désir et la possibilité d'un temps périodique comme mesure calendaire.
La question du plaisir permet alors d’appréhender la féte comme une praxis, comme un agir
immédiat, perceptible dans la possibilité méme du fait de se réjouir. La mesure calendaire,

en revanche, ne dispose pas 4 cette immédiateté : la féte du calendrier est, en ce sens, moins

59 Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la méraphysique, op. cit. p. 191.
6o Furio Jesi, La féte et la machine mythologique, op. cit. p. 38-44.

61 Quiest-ce que le contemporain ? op. cit.

62 Ibid. p. 39.

63 Voir ch. 111, 1, § 1, p. 146 et ch. 1v, 2 & 3, p. 205 5q.



66

une praxis quun processus extérieur a la participation singuliére, moins une praxis qu'une
connaissance rarement liée, au sens propre, a la féte.

Un troisi¢me probléme surgit alors. Il y a plusieurs niveaux de lecture de la notion de
praxis. Pour les besoins de notre recherche nous en relevons quatre.

Il'y a d’abord une définition linguistique. Une praxis est un acte qui « implique forcément
une position des parties prenantes a activité »* linguistique ou festive (dans notre cas) et
qui implique donc une relation ou une interaction entre une praxis comme activité sociale
et comme activité culturelle singuliere. Cest, a la lettre, la définition du langage. En ce cas
est-ce que la féte est, au sens propre, une praxis ? La féte est, elle aussi, cette relation des
deux activités, sociale et culturelle; cependant les choses ne sont pas si simples des qu'il s’agit
d’appréhender la question de la position. La féte implique forcément une position entre les
parties prenantes mais il reste a définir la valeur de cette position, la valeur de cette éthicité
alors que nous savons que le statut de participant n’est jamais stable.

Il y a, ensuite, une définition aristotélicienne de la praxis. Elle est 'une des trois activités
essentielles & '’homme avec la moteoig et la Bewpio®. La praxis est un des premiers mots
de I'Ethique & Nicomagque, « toute action (npééig) et tout choix (mpocipecig) tendent vers
quelques biens »*. La praxis est alors la mesure de I'agir du sujet sans qu'il soit besoin d’une
ceuvre (moleotg), et cest en cela que la praxis Soppose ainsi a la poiésis, en somme 2 la pro-
duction. En ce sens la féte est alors bien une praxis comme une simple mesure de I'agir ou
du non agir (et cette précision est essentielle pour la suite de notre recherche) et précisément
comme une activité non subordonnée a une opérativité.

Troisiéme définition, la mesure de 'action (actio) chez Spinoza. Les affects (affectus) et Ieffort
(conatus) sont la mesure de 'agir (motus) qui se réalise soit par le mouvement (m20zus) soit par le
repos (quies) soit, selon les mots de Spinoza, par « quelque chose d’autre (si ¢a existe) »*7. Laction
et la praxis sont volonté et désir d’'un état et volonté de le faire persévérer® : cet état est un état
d’agir et de non agir (de mouvement et de repos). En cela la féte est une praxis puisqu’elle est a
la fois un agir participatif opératoire et un agir participatif inopératoire.

Nous devons nous arréter quelques instants sur cette proposition. Une praxis doit, des lors,

étre considérée comme une activité en vue de quelque chose, mais aussi comme une non-

64 Georges Molinié, Hermés mutilé, op. cit. p. 19.

65 Rappelons, par ailleurs, que la npéé&ig est subdivisée, selon Aristote, en trois sous-composantes, I'éthique, le
politique et 'économie.

66 Eth. 1, 1 1094a1.

67 Livre 111, prop. 11.

68 Livre 111, prop. VII.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 67

activité, ou plus précisément comme une activité en vue de rien, comme un moyen sans fin.
Toute praxis est donc une mesure d’un non-agir. Ici plusieurs questions vont se poser. Peut-on
dire que toute praxis est une mesure de I'inopérativité ? peut-on dire encore que tout agir est
manifesté par un non-agir ? Si nous sommes capables de répondre a ces questions, peut-on
dire alors que toutes les activités de ’homme sont sur ce modele ? enfin peut-on dire que les
langages participent aussi de ce modele ? et qu'ils sont donc inopératoires ? On s’en doute,
ces questions sont essentielles pour notre recherche et essentielles pour la compréhension des
régimes de la festivité et bien stir pour la compréhension des régimes sémiotiques.

Quatri¢éme définition, enfin, celle de la praxis chez Karl Marx. Ici la praxis signifie deux
choses, d’abord I'ensemble des activités du vivre, autrement dit, de la production, et par voie
de conséquence, lactivité transformatrice®. En ce sens, la féte (et les régimes de la festivité)
n'est pas une réelle praxis, ou alors il faut la prendre, soit dans la mesure négative du gaspillage
(production inversée, une activité de gaspillage et d’exces), soit dans la mesure matérielle de
'abandance (ce qui Soppose alors a la figure de la 770phé7°). Quant a la transformation, cest
ici encore plus complexe; soit on considére que la féte est commémorative et en ce cas elle est
assez peu transformatrice, elle est méme au sens propre, rituellement, treés conservatrice, soit
on considére que la mesure de transgression de la féte est transformatrice, dans la gradualité
de la destruction a la modification”, soit on considére que la féte est une activité en tant que
telle, échappant du coup a la visée morale de la praxis marxienne, tout en en conservant la
dimension vivante.

Le festif est donc bien une praxis, une activité sociale et collective. Cette praxis implique
un agir relationnel social donc des positions éthiques, et elle implique un agir non-productif.
Clest ici qu'il y a le plus grand saut épistémologique : il faut analyser la féte comme un agir
qui permet la stabilité de la zoé poiériké (la vie pro-ductive) en faisant de ces temporalités
des espaces qui distordent la gradualité des valeurs. Dans le cas de la festivité, les choses
sont différentes puisque la zoé poiétiké est ouverte, de tous cotés, au point que ce qui releve
de la productivité tourne a vide et C’est alors ce qu'on appelle le poématique. Mais il faut
aussi analyser la féte comme une praxis qui ne soit pas obligatoirement en opposition avec la

Bempia (acte théorétique s'oppose en soi a l'acte pratique).

69 Voir Karl Marx, Théses sur Feuerbach, trad. C. Labica, Puf, 1998.

70 Arisote, Ethique i Eudéme, 1245bs, voir, 4 ce propos I'analyse ch. 111, 4, § 3, p. 181.

71 Il y aurait un important travail a réaliser sur les problématiques de la prodictivité de la transformation, sur la
mesure de I'abondance et sur le hors de prix. Voir & ce propos, Marcel Hénaff, Le prix de la vérité, Seuil, 2002.

72 Voir ch. v, 2, p. 258 5.



68

§ 3. La féte est une empirie sociale. La féte est, plus précisément, du manifesté et un
phénomeéne humain et social. La féte est incontestablement un produit social, mais elle est
aussi son propre régime de fonctionnement et de manifestation. Il y a deux maniéres de
Pentendre; en empruntant & Georges Molinié une analyse du langage” qui consiste a dire
que le langage est a la fois un phénomene social et un méme temps l'indice de ce qu’il est,
Iindice de « sa propre fonctionnalité sémiotique qu’il représente, qu’il manifeste, dont il est le
manifesté ». La féte existe comme produit social mais elle existe aussi comme 'indice maintenu
de ce qulelle est. Lautre maniere d’entendre ce processus, c’est le recours a la théorie de Furio
Jesi’* des machines : la féte est une machine — au méme titre que la machine linguistique,
mythologique. Qu'est-ce qu'une machine ? C’est, selon la définition de Jesi, « quelque chose
qui fonctionne automatiquement »”°. Ce qui signifie que la féte est quelque chose qui existe
comme produit social et qui fonctionne « automatiquement » au sens ot la féte produit la
féte, au sens ot la féte est un mécanisme mythogénétique. La féte se maintient alors comme
un produit social et anthropologique, comme une détermination ontologique, c’est-a-dire
le modele de la féte, I'inscription et le « monument », et enfin comme une machine auto-
représentée et auto-manifestée’®.

Ce que la féte manifeste est, bien str, les trois sous-composantes joui, collectif et périodicité,
mais la féte est la mesure méme de ce quelle est, ou plus précisément elle est elle-méme
produit de son propre fonctionnement. La féte est alors une praxis comme manifestation et
comme manifesté matériel du joui collectif et du temps collectif. Cest a la lettre un marqueur.
Il faut établir que la féte est un marqueur important : marqueur d’une socialité et marqueur
d’une « historicité » compactée, peut-on dire, comme perception d’une périodicité. Il faut
préciser ici la perception graduelle de cette temporalité de la féte. Il y a trois notions, ou
plus précisément, trois mesures temporelles, celle de I'époque, celle de la période et enfin
de la fois (de la fréquence). Lépoque, nous I'avons vu’’, est avant tout une perception plus
ou moins suspensive du temps, la période est une mesure plus stratégique et matériellement
plus proche de la notion de durée (nepiodog, c’est la manceuvre et le tour); enfin le terme

fois est un terme qui indique la fréquence d’un fait. Deux commentaires simposent sur le

73 Georges Molinié, Hermeés mutilé, op. cit. p. 62-63.

74 La féte et la machine mythologique, op. cit.

75 1bid. p. 113.

76 1l est intéressant de noter ici que ce processus décrit est exactement le méme pour I'analyse du processus a
régime d’artistisation. Nous reviendrons amplement sur ce processus. Voir Georges Molinié, Hermés mutilé p.
138-169.

77 Ch. 1, 1.3, §1, p. 58.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 69

terme fois, il sagit d’une part de la valeur de son étymologie, vicis indiquant le tour et le
retour et la notion de remplacement (sens du terme vicarius), et d’autre part le sens de ce que
Georges Molinié appelle le « chaque fois »7. La féte, ou plus précisément la festivité, si elle est
7 7 . b . 7’ bl . . .
généralisable, est d’abord intéressante parce qu’elle est toujours unique, toujours une nouvelle
fois, toujours une surprenante singularité, toujours sujette, selon I'expression de Georges
Molinié « & transformation, a évolution, a risques ». La festivité est — comme le langage — le
marqueur de ce chaque fois, le marqueur de ce temps de 'expérience d’une durée. La festivité

est, en somme, toujours le marqueur d’elle-méme dans la singularité de sa contingence.

§ 4. Contingence et substantialité. 11 y a quelque chose d’essentiellement contingent dans la
festivité, en ce sens qu'elle peut se réaliser comme elle peut ne pas le faire, en ce sens qu'une
féte ou la festivité, en ayant lieu, peut exister comme ne pas exister’®. Plus précisément, si
la féte est lie, d’'une part, a la perception du temps comme fréquence et, d’autre part, a
la perception d’un temps comme &mnog, il faut analyser plus avant encore le sens de cette
contingence, puisque la féte c’est le momentané, le rapide, le fugace, le réel, 'immédiat,
le vécu, le singulier, la saisie et le désir. En méme temps et inversement, la féte s'enracine
dans un rapport beaucoup moins contingent et beaucoup plus essentiel®, celui non plus du
momentané mais du réitéré, non plus du rapide mais du ritualisé, non plus du fugace mais du
tenu, non plus exactement du réel mais du conceptuel, non plus exactement de 'immédiat
mais de 'attendu, non plus du vécu mais de 'oublié, non plus de la saisie mais de I'instant
et non plus exactement du désir mais de son souvenir. C’est la féte calendaire, cest la féte
renouvelée. La féte serait alors aussi bien, essentielle et contingente, déterminée et immédiate
et, plus saisissant encore, actuelle et inactuelle.

Mais ici nous devons faire un examen plus approfondi de la question du substantiel et du
contingent®’.

Le substantiel soit s'entendre (du moins nous 'entendons), d’une part, comme ce qui est
propre a la chose en soi, a 'ens quatenus ens et, d’autre part, — de fagon plus triviale — a ce qui
est en soi consistant, voire copieux. Le substantiel est ce qui renvoie le langage vers le code et

Cest ce qui renvoie alors la féte vers la forme de la célébration et vers la fixité du calendrier.

78 Nous calquons ici notre analyse sur celle de Georges Molinié, Hermés mutilé, op. cit., p. 69.

79 En ce sens une féte peut en remplacer une autre, par la féte suivante, par la féte prochaine. On retrouve ici
fondamentalement le caractere de vicarius de la féte, de remplacant.

80 Ici la féte ne peut en remplacer une autre car elle est alors, maintenant, une essentielle marque temporelle;
elle est monument.

81 Hermeés mutilé, op. cit., p. 69-70.



70

Le contingent doit sentendre comme cette mesure du momentané; au sens étymologique
du verbe contingere, arriver (il faudrait méme conserver le sens de produire une relation) et au
sens du C'est possible (évdéyopat), ce qui peut étre ou non possible.

LChypothese de Georges Molinié est qu’il n'y a « aucune impossibilité & déconnecter le
contingent du substantiel »*2. Dés lors le substantiel ne serait plus cette ens gquatenus ens
comme valeur généralisable mais le résiduel :

On est conduit, pour sortir d’'une impasse théorique, a historiciser la théorie, fondant la pertinence de
celle-ci sur ce que, de toute théorisation possible, historicité nous laisse, le résiduel de '’humain incarné.
Clest donc ce reste-1a que je propose de considérer comme 'essentiel humain, le substantiel humain.
Le substantiel humain ne serait présentable, et saisissable qu’en tant que tel : dans tous les caractéres de
Ihistoricité, cest-a-dire la fragilité et la fugacité, I'instabilité et la multi-singularicé, I'irréductibilité du
chaque fois, la concrétude matérielle de chaque vécu empirique. Rien d’autre; mais tout cela. »*

Des lors, nous pouvons considérer qu’il est possible de faire basculer 'appréhension de
la féte vers ce substantiel résiduel® : la féte est ce vécu momentané, fugace, immémorial et
inactuel, c’est-a-dire déja absorbé. Plus significativement ce qui est substantiel, c’est-a-dire
ce qui reléve d’une substance — substance des langages, substance du réjouir de la féte — Cest
'usage. Nous posons une thése de Georges Molinié complexe et substantielle qui va nous
servir de point de départ a notre analyse. Georges Molinié écrit « 'usage n’est pas prévisible,
comme réel historique survenant. Mais seul I'usage existe »*.

Nous nous permettons ici de réutiliser, librement, cette formule pour les besoins de notre
argumentation, c’est-a-dire pour une analyse non plus exclusivement orientée vers le langage,
mais ici vers la féte. Le substantiel de la féte serait donc dans I'usage, autrement dit, dans
la mesure et dans la forme de la participation aux régimes de la féte. Lusage (les formes
participatives) est la substantialité de la féte, autrement dit, ce qui fait qu’elle existe et est ainsi

la substantialité de sa contingence.

82 [bid., p. 69.

83 Ibid., p. 70.

84 La pensée du reste, on le sait, est trés importante. Lensemble du travail envisagé dans cette recherche, se tient
dans 'ombre de cette pensée du reste, bien siir celle de la pensée juive et celle de Paul (R, 11) : « de méme, en ce
moment présent (v T® VOV roup®), il y a un reste préservé par le choix de la grice (Aefppo xat éxhoyiy xdortog
véyovev). Et s'il est bienveillant, ce n'est plus en raison des actes, sinon la grice n'est plus grace (el 6¢ ydort,
ovnét EE Eoywv, Emel 1) QoL oUxéTL yivetaw xGowg), (Rm, 11, 5-6) ». Il y a le texte de Giorgio Agamben, Le temps
qui reste, op. cit., p. 90 sq. Mais il y aussi la filiation de ces figures incontournables, celle du Lumpensammeler
de Walter Benjamin, celle des minima moralia de Theodor W. Adorno, celle de la commununauté qui vient
et de I'étre aimble de Giorgio Agamben, celle de la substantialité du résiduel de Georges Molinié, celle de la
survivance des lucioles de Georges Didi-Huberman.

85 Ibid., p. 70.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 71

La non-prévisibilité de 'usage signifie, étymologiquement, le fait de ne pouvoir voir, a
'avance ce qu’est et ce que sera la féte. Cela signifie aussi — et nous y reviendrons — qu’il n’est
pas possible, parce que nous en sommes incapables, de mesurer le festif comme usage. Nous
sommes éventuellement capables de mesurer ce que les fétes induisent conceptuellement
dans les régimes mythologiques, doxiques et calendaires. La féte comme praxis est
imprévisible. Ce qui veut dire que I'agir participatif a la féte et I'étre-dans-la-festivité sont
imprévisibles®. Ce qui veut dire aussi que le degré d’appréhension de imprévisibilité est lui
aussi imprévisible.

Il est impossible de pré-voir le « réel historique survenant ». Ici les choses se complexifient
encore. Il faut entendre le « réel historique » comme la matérialité du collectif, comme la
matérialité du surgissement des empiries sociales. Ce qui veut dire que ce qui est visible est
un réel historique qui est dans cette stricte limite de 'expérience vécue de la féte et contenu
dans ce présent inamovible, dans ce maintenant : tout ce qui se maintient, apparait dés
lors comme la mesure du cérémoniel ou du rituel et renvoie le participant a sa fonction de
spectateur et d’observateur. Ce qui n'est pas prévisible c’est la « formule » du devenir de la
féte. Ce qui est éventuellement visible, C’est la formule de I'expérience, la formule de ce qu'on
éprouve : il faut entendre, dans le terme formule, le sens du Pasthoformel de Aby Warburg
que Giorgio Agamben traduit précisément comme « formule de pathos »7. Ce qui est,
encore, éventuellement visible, c’est leur « marque historique », dans le sens de 'expression
benjaminienne®, c’est-a-dire que ce qui est visible est le moment, comme un instant, comme
une image de ce qu'est la féte, mais uniquement dans le maintenant de la connaissabilité.
Lusage — comme maintenant de cette connaissabilité, comme lecture, comme participation,
comme observation et comme réel vécu — formerait alors, comme formule de ce qui est, une
dialectique a l'arrét, une Dialektik im Stillstand : 1a féte n’existe que dans I'instant, explosif, ot
nous sommes persuadés d’y participer tandis que déja nous n'en sommes plus participants. La
féte est alors une image, un bloc arrété. La féte (comme les langages) n’existe donc que dans
cette bande étroite, ce survenant, cette formule de I'instant. « Formule de I'instant » signifie
ce que Warburg entendait dans son Pasthosformel, ce que la pensée grecque identifiait par le
terme @&vtoopa, 'image quion se fait d’'une chose, ce qui se figure dans le maintenant, ou

encore ce quAristote entendait pour définir la notion d’acte : toute puissance dHvaypig est

86 Ce point est essentiel car il permet, ici, d’une part, la possibilité d’analyser les phénoménes de transgression
et d’autre part, analyser la limite de toute analyse anthropologique, sociologique et ethnologique.

87 Nymphe, op. cit. p. 42 pour I'édition francaise et p. 16 pour I'édition italienne.

88 Walter Benjamin, Paris, capital du xix° siécle, fragment [N 3, 1].



72

ainsi une puissance d’agir, une d0vopig Tod Tolelv, mais aussi, et une capacité a recevoir et
prendre forme, une dOvopig Tob TOBELVY.

On entend mieux la fin du fragment de Georges Molinié « mais seul I'usage existe »,
puisqu’il n’y a pas de prévisibilité et que cette forme, dés I'instant passé, se cristallise soit dans
le souvenir, soit dans Iépaisseur de la doxa. Plus important encore, si seul 'usage existe, il
n’y a dés lors aucune substance hors de I'existence contingente de 'événement, de la féte et
de la festivité. Nous sommes alors en mesure de paraphraser, LE FESTIF N'EST PAS PREVISIBLE,
COMME REEL HISTORIQUE SURVENANT ; LE FESTIF EXISTE ALORS MEME QUE LA FETE N EXISTE PAS.

Autrement dit C’est la formule de I'usage de la féte qui existe. La nuance ici est fondamentale.

§ 5. Matérialité et substance du festif. Si nous sommes parvenus a démontrer que la féte,
et plus précisément, les régimes du festif sont essentiellement — et devrions-nous dire —
intégralement du c6té du vécu, de 'usage, de I'instant®, il nous faut poursuivre cette analyse
de la féte comme matériau sémiotique, autrement dit, se poser deux questions : quel est le
matériau de la substance du festif ? et comment fonctionne ce matériau ? Ce matériau, nous
avons déja identifié et analysé, il sagit du joui, du collectif et du périodique. Nous devons
cependant revenir sur un certain nombre de points.

Le festif comme production humaine, comme fait social et linguistique est du ratio-
conceptuel. Le festif est donc exclusivement du mondain. Et il serait impossible de le penser
autrement. Cependant, selon I'équation de Georges Molinié, « i tout le dicible est forcément
du mondain, tout le mondain n’est pas forcément dicible. Il y a, il doit y avoir, du mondain
indicible, ce qui autorise, légitime et exige d’autres mondanisations, selon d’autres types de
langages, des langages non-verbaux »* : le festif, pour de multiples raisons — nous les avons
parcourues : le festif est un acte social, une praxis, du phénoménique et du contingent — n’est
donc pas forcément dicible. Autrement dit, 'expérience de la féte n'est pas forcément ni
transmissible ni dicible ni analysable ni mémorisable. Lexpérience du festif dépendrait donc
plus du principe des relata comme relations symbolico-doxiques a d’autres empiries collectives
et singulieres qu'a de véritables relatus. Le festif est sans aucun doute immémorial et indicible,

il est cependant montrable. Cette remarque a une double importance : d’une part si la féte

89 Voir Aristote, De Anima, livre 111, 3 < Pensée, perception, imagination >, 4, < Lintellect patient > et 5 < Lintellect
g
agent >.
. b \ \ b A ’ .2 . .
90 Ce qui pose, on s’en doute un tas de problémes quant a 'analyse de la féte comme cérémonie, comme rituel,
de la féte comme spectacle et comme calendrier.

91 Hermés mutilé, op. cit. p. 117-118.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 73

est montrable, cela explique I'importance considérable du cérémoniel et du rituel : ce quon
retient ce n'est pas la féte, mais la forme qui a été donnée a cet événement qu'on a nommé, a
ce moment, féte. D’autre part, cela résout, en partie, le probléme soulevé dans la note quatre-
vingt : au fond il n'y a de fétes que celles qui sont participatives. Le calendrier n’est qu'une
formule, mémorable et non oublieuse de la féte. Enfin cela explique le lien entre la féte et le
spectateur ; mais cela ne signifie pas uniquement étre spectateur, cela signifie que toute féte est
substantiellement spectacle, 8¢wpua,, sans cela il n’y a pas la possibilité d'une mémoire, d'un
récit, de relatus, de photographies, etc. Chacune de ces traces — car il s'agit de traces —est a la
fois ce qui soulage d’avoir quitté 'expérience de la féte et ce qui matérialise 'image de la féte
sans le festif. Giorgio Agamben écrivait dans Idée de la prose, que rien nest plus obscéne que
les photographies personnelles : chaque photographie de fétes est en ceci obscéne que 'image
montrée indique I'idée d’une féte vidée entierement de sa festivité.

La féte est donc essentiellement dans la dimension d’un #/y 4. On peut en relever au moins
trois. D’un point de vue linguistique, d’abord, cela signifie trés exactement « indiquer »*2, Cest-
a-dire la puissance des langages dans une tension (permanente) vers ses propres limites. D’un
point de vue sémiotique, c’est une tension déictique. C’est en ce sens un « il y a » beaucoup
plus conceptuel, un « indiquer » beaucoup plus référencé, intra- et méta-linguistique : celui
justement — idéologico-symbolico-littéraire — du corps, du désir, du sexuel, du festif, du
transgressif®’. Enfin, il faut encore entendre une derniere mesure significative de l'il y a :
celui mis en lumiére par Jean-Luc Nancy®*. Nous relevons cette formule « ce qu'on énonce
fonctionne donc comme une annonce spectaculaire et sidérante : il n’y a donc pas ce qu'il
y a!». La formule est magnifique, puisqu'on y retrouve la notion de spectacle et celle du
sidérant (nous ne sommes donc plus dans le con-sidérer), C’est-a-dire exactement I'indiqué
brutal, réel, existant. Pour le reste il y a cette mesure du contingent mais surtout cette formule
qui préfigure notre recherche sur la féte vide : la féte est un i/ y  vide, un i/ y a sans objet.
Nous tenterons de le démontrer.

Poursuivant notre analyse de la matérialité de la féte et du festif, nous avions dit, qu’il
sagissait du joui, du collectif et du périodique. Mais cela définit, en soi la substance du contenu

de la féte. Il reste maintenant a déterminer si c’est bien cela qui détermine la matérialité de

92 [bid. p. 121-122.

93 Il faut entendre ici 'ensemble des éléments contenus dans la fonction déictique, autrement dit tout ce quon
nommera renforcement, hypotypose, soulignement, « obscénité », image contact et image synérése : voir Georges
Didi-Huberman, Phasmes, éditions de Minuit, 1998, p. 29 et de lauteur, Via, éditions Ikko, 2007, p. 36-37.

94 Jean-Luc Nancy, L'« il y a » du rapport sexuel, Galilée, 2001, p. 11.



74

la féte. On peut alors poser comme hypothése que le matériau, ou plus précisément ce qui
constitue matériellement la féte, ce n’est pas immédiatement le joui, le collectif et le périodique,
mais bien le vécu, la sensation, l'effet de réel et rien d’autre?. Et Cest cela, au sens propre,
qui constitue l'existant de la féte, son existence phénoménique et qui constituera, en fait, sa
substance du contenu, son « origine ». En somme, la féte nest rien d’autre que ce qu'elle est a
un moment précis; le reste n’est que sa valeur idéologique et doxique. Il est & noter, cependant
que cette derniére valeur est d’'une importance fondamentale puisqu’elle détermine, bien sir,
Pensemble du vécu de la féte. La féte est bien une machine qui produit (et maintient) sa
propre substantialité : elle n'est donc, d’une part, rien d’autre que ce qu’elle est et, d’autre
part, rien d’autre que ce qui la définit et la détermine, dans son processus : nous avons ici
I'indice d’'une définition des deux types de fétes, celles qui sont essentiellement impliquées
dans le commémoratif et celles qui sont essentiellement dirigées vers le jouissif. Une fois de
plus nous aboutissons a cette conclusion, la féte est substantiellement vide, matériellement
creuse ; en somme il n'y a pas ce qu'il devait y avoir. La féte est matériellement déterminée par
la substance du contenu de sa valeur sémantique et de sa valeur doxique. Se pose alors une

question, est-ce que la féte est matériellement transitive ?

$ 6 Valeurs du festif. 11 y aurait une double valeur de la féte, d’abord une mesure transitive
comme valeur doxique de la féte et une mesure intransitive comme empirie, comme vécu de
la féte. A la question « est-ce que la féte est signe de quelque chose ? » nous répondons oui si
on considére la féte comme un puissant régime doxique, non si 'on considére la féte comme
étant intégralement du vécu. On doit poser d’autres questions. Est-ce que la féte produit bien
de la signification déterminée par la substance de son contenu sémantique ? La réponse est
évidemment oui puisque la féte est un objet linguistique et doxique, elle produit donc du
signifié et du signifiant analysables comme dimension sémantique de la féte sous la forme de
notre tri-partition joui, collectif et périodique. Mais dans quelle mesure ? La féte ne produit
pas (npdoocev), exactement, de la signification comme les langages, elle est avant tout une
immense machine doxique qui produit d’une part son propre maintien (dratnpeiv) et d’autre
part sa propre exposition (8o&alewv). En somme, la féte n'est pas exactement constituée
comme un langage mais bien comme un des régimes linguistiques, a savoir les régimes
d’art. S1 LA FETE NE PRODUIT PAS, AU SENS PROPRE, DE SIGNIFICATION, ELLE PRODUIT DE LA

PARTICIPATION. Ce qui est donc signification dans la féte C’est la participation, dans les deux

95 Hermés mutilé, op. cit. p. 130.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 75

sens d’ailleurs, celui d’une action et celui d’un résultat. La féte ne produit pas (npbooev) de
signification (vodg) mais une participation (petovoia). On peut préciser les deux sens du
terme participation, d’abord comme prendre part au collectif (xotvovéw), ensuite comme
simple participation a un possible jouir (peteyeiv).

Seulement, on s’en doute, un probléme survient; s'il n'y a pas d’intransitivité au sens ou il
n’y a pas de signe intransitif, sauf le geste®®, qu'en est-il alors de la féte ? Il faut distinguer deux
types possibles de transitivité : la féte comme agir en vue de quelque chose et la féte comme
structure qui agit sur autre chose qu'elle-méme. Ici 'analyse se complexifie. Commengons par

citer un fragment de I’ Hermeés mutilé :
Il'y a lordre mondain, travaillé, Cest-a-dire 2 la fois traité et produit, dans les langages. Le langage n'est
donc pas intransitif; il est méme transitif en deux sens. D’une part, il se déclenche et il se déploie, il se
manifeste, par rapport au monde, par rapport & du monde : le monde est son passage et aussi sa limite
— & jamais interdits. D’autre part, et Cest le point le plus sensible pour la présente discussion, le langage
renvoie en permanence et par principe, systématiquement, au mondain, qu’il modele et qu’il sculpte, qu’il
constitue en référent d’intérét, de valeur et de signification, qu'il conditionne sans cesse tout en recevant
en retour, par un mouvement réciproque continu, 'exigence et l'appel a I'existence inter-subjective. [...]
On pourrait enfin ajouter une sorte de troisitme dimension 2 la transitivité du langage, qui ne serait
rien d’autre que de reconsidérer sous ce jour, sous cette qualification, son caractére constitutivement
intentionnel, directionnel; une telle nuance dans la pensée classique de I'intentionnalité permettrait
peut-étre a la fois de mieux comprendre la transitivité langagiére, sa portée et ses limites, qui tiennent a

la puissance génératrice du langage.»*”
Comment, a partir de cette réflexion sur la transitivité des langages, peut-on réfléchir a
celle de la féte et du festif ?
En quoi la féte est transitive ? elle se manifeste, elle aussi, par rapport au monde et par
rapport 2 du monde et elle se manifeste par rapport au mondain, dans le cas d’une féte
rituelle et dans le cas d’une féte non rituelle. La féte est donc, ici, comme toutes structures

sémiotiques, transitive. La féte renvoie maximalement et presque systématiquement au

96 Ce qui signifie que le geste nest pas signe de quelque chose mais qu’il est un i/ y 2. Voir 4 ce propos Georges
Molinié in Hermés mutilé, op. cit. p. 134, notes 65 & 66, ce qui signifierait que le geste serait intransitif. Mais
il faut deés lors préciser ce qu'est un geste : un mouvement vers. Voir aussi Giorgio Agamben, Moyen sans fins,
Rivages, 1995-2002, « Notes sur le geste » p. 59 et principalement Giogio Agamben, La puissance de la pensée,
« Kommerell, ou du geste », Payot, 2006, p. 203 sq., et la question du « geste linguitique » (Sprachegebiirde) :
sous les trois formes essentielles de I'énigme (Réstel), du secret (Geheimnis) et du mystere (Mysterium). 1l est alors
possible d’entrevoir la féte comme une figure qui se tiendrait enti¢rement sous la forme de 'énigme, du secret et
du mystere : une forme hermétique (ce que Umberto Eco nomme une sémiosis hermétique, voir note 109, ch.
11) en somme qui garantit, d’'une part, la possibilité d’'une herméneutique matérielle, d’autre part, la possibilité
d’une intensité et, enfin, la figure de la comédie de la festivité.

97 lbid. p. 139.



76

mondain puisqu’elle est une machine doxique; elle est constituée par le mondain et en retour
elle structure des modeles de signification (nous rappelons ici, bien siir, la tripartition joui-
collectif-périodicité, mais aussi le caractére auto-fonctionnant de la machine). La féte est alors
comme tout objet linguistique et comme tout objet doxique transitif.

Cependant, si nous y réfléchissons, il surgit un premier probléeme : la féte serait aussi
comme machine un fonctionnement a vide et en ce cas elle est transitive, elle ne conditionne
quelle-méme, ne renvoie qu'a elle-méme et produirait alors, dans cette puissance auto-
fonctionnante, essentiellement et maximalement, du référentiel®®. En ce cas, la dimension
transitive de la féte n'existe que dans sa puissance de maintien et d’exhibition. Le festif serait
donc, comme structure linguistique, essentiellement et tendanciellement intransitif. Mais
en fait il ne 'est jamais totalement, il donne, selon I'expression de Georges Molinié, une
impression majeure d’intransitivité??. Nous atteignons ici le cceur du fonctionnement des
régimes de la festivité : donner 'impression d’une intransitivité comme valeur inaliénable
et stable de la féte : Cest alors le moyen de comprendre, d’'une part, la question du rituel
immémorial des fétes calendaires et, d’autre part, le fonctionnement de la féte comme une
structure vide, autrement dit, comme une machine, comme une machine doxique dont le
but principal ou la tension principale est de se maintenir et de s’exhiber. Il restera alors a
comprendre le principe de cette impression d’intransitivité. Pour le dire encore autrement,
si la féte est du vécu, elle est alors une limite linguistique qui se donne I'impression d’étre
apparentée a un geste, alors la féte n’est construction et condition de rien, ou plus précisément
de rien d’autre que d’elle-méme au coeur du fonctionnement des régimes de la participation :
participation a rien sinon a I'idée de soi et a son exposition. Ici la féte s'expose, simplement et
enti¢rement, dans 'instant, dans la dimension kairologique du vécu. Elle n’est ici mesure de
rien, signe de rien, ou plus précisément, elle donne I'impression d’étre mesure de rien et signe
de rien : elle donne I'impression d’étre intransitive, essentiellement intransitive.

Il reste enfin l'analyse de cette troisitme mesure de la transitivité comme caractére
intentionnel. Il faut d’abord préciser ce que nous entendons par pensée de I'intentionnalité.
Il va de soi qu'il sagit d’abord d’une question de directionnalité’*, qui, ici, ne pose pas
de probleme. Il sagit ensuite d’'une pensée plus complexe autour de la notion d’intensité,

Cest-a-dire tout ce vers quoi nous nous dirigeons mais sans étre jamais capables de mesure

98 [bid. p. 152.
99 Ibid. p. 139. Ici dans la théorie de Georges Molinié, il s'agit des langages 4 régime d’art. Ce qui suppose une
exacte connaissances des rapports entre régimes d’art et festivité.

100 Jbid. p. 139.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 77

directe — nous aurons recours ultérieurement a cette idée pour l'analyse du concept
d’espionnabilité — et qui nous conduit vers une procédure imageante ou représentative de ce
a quoi nous participons™". Cela signifie que ce que nous nommons intention est une activité
de représentation linguistique ou une activité imageante, un « faire image » dans un « se
communiquer ». Comment 'appréhender alors pour le festif ? le féte est-elle intentionnelle
et en ce cas recouvre-t-elle une forme de transitivité ? La réponse est bien str positive, au sens
ou l'intention de la féte, sa visée, sa dimension katascopique est de maintenir et en ce cas de
se maintenir sous une forme particuli¢re, celle de la féte... En revanche la féte comme vécu
et comme immédiateté se décharge de cette intention maximale pour se charger presque
essentiellement de l'intention singuli¢re de la jouissance dans sa dimension particuliere
(singuliére mais en méme temps dialectiquement collective). Mais si nous creusons encore,
nous pouvons lever une hypothése particulierement intéressante : la féte serait dans l'instant,
le moment, vide de toute intention. Nous reviendrons sur cette hypothese : la féte dans
son exacte dimension kairologique est vide d’'intention parce qu'elle ne produit pas encore
de « faire image », elle nest pas une fonction imageante, elle est au mieux, un choc, une

explosion, pour paraphraser Walter Benjamin :
chaque présent est déterminé par les images qui sont synchrones avec lui; chaque Maintenant est le
Maintenant d’une connaissabilité déterminée. Avec lui la vérité est chargée de temps jusqu’a en exploser.

(Cette explosion, et rien d’autre, est la mort de intentio, qui coincide avec la naissance du véritable

temps historique, du temps de la vérité)***

Lexpérience de la participation a la féte dans son vécu instantané — si elle existe — serait
alors, d’une part, la mort de I'intention sur le méme mod¢le benjaminien de la Dialektik im
Stillstand, ol rien n’est plus ouvert a I'intention mais uniquement 2 la densité — a 'intensité
— et, d’autre part, la preuve, probable, que la féte possede une mesure d’intransitivité, ou une
forme d’intransitivité dans cette double limite de la persistance de la féte comme telle et la

satisfaction de soi dans la féte™®.

§ 7 Tripartition. Au terme de notre analyse sémiotique et linguistique du concept de
festivité, nous devons reconnaitre une série d’éléments et de commentaires.
Les régimes du festif sont des régimes linguistiques et a ce titre ils peuvent étre analysés

comme tels. Ils appartiennent au linguistique puisque le féte est un acte social et une praxis, la

o1 Voir de l'auteur le texte « Intention » in Le poétique est pervers, éditions Mix., 2007, p. 18.
102 Walter Benjamin, Passages Parisiens, op. cit. fragment [N 3, 1].
103 Nous reviendrons amplement sur ce point dans les parties suivantes. Il va de soi que pour étre complet il

faut analyser 'ensemble des textes de Benjamin, « Sur le concept d’histoire » et les paralypoménes.



78

féte est donc entiérement et intégralement dans le mondain; en cela la féte est bien langagiere.

Il existe deux types (deux modeles) de régimes du festif : ceux qui sont structurellement
transitifs au sens ou il s'agit toujours en ce cas d’une féte de quelque chose ou d’un régime
déterminant; ceux qui sont substantiellement intransitifs en ce sens qu’ils sont simplement
féte comme féte de rien d’autre, que d’eux-mémes, comme sensation et comme vécu.

Il existe un presque parfait parallélisme entre les régimes du festif et les régimes linguistiques.
Ce qui est intéressant ici cest que le festif intransitif, c’est-a-dire qui donne substantiellement
Pimpression d’étre intransitif, et qui est le festif extra-calendaire, est semblable — au moins en
apparence, il faudra analyser son fonctionnement — aux régimes d’art : il s’agira alors de savoir
s'ils sont simplement paradigmatiques, s’ils copient ce fonctionnement ou, au contraire, s’ils
sont modeles.

Nous avions cependant déterminé que la signification du terme féte pouvait s’entendre
sous le triple régime joui-collectif-périodicité. Il apparait donc que cette tripartition
présente un certain nombre de similitudes avec la tripartition de la substance du contenu™*
théorisée par Georges Molinié, Cest-a-dire le thymique, I'éthique et le noétique. Bien str
les correspondances sont évidentes entre joui et thymique, collectif et éthique et enfin entre
périodicité et noétique.

Considérons d’abord le thymique, qui est, dit Georges Molinié, « le pulsionnel, I'affectif,
le sentimental : la part des sens, depuis le sensible et le sensuel jusqu’aux raffinements du
coeur »™ : autrement dit il faut remonter au sens du vpdg comme premier organe de la
conscience chez les Grecs, ce qui bat, ce qui pulse, ce qui accélére le coeur et la respiration™®.
Si on entend le thymique ainsi, il correspond alors a notre sous-composante « joui » comme
expérience et mesure (cette précision est importante) du désir, du plaisir et de la joie (et bien
str de leur contraire, de l'indifférence, du déplaisir, de la tristesse) et expérience du désirable.

Considérons ensuite I'éthique, qui est, selon Georges Molinié, «le domaine du ressentiment

moral, de la gestion de I'action, de la réactivité et de la directionnalité dues a la position sur

104 Nous rappelons que la théorisation de Georges Molinié — voir & ce propos Sémiostylistique - Leffer de lart,
1998 et Hermés mutilé, 2006 — s'appuie sur la théorie de Louis Hjelmslev in Prolégoménes i une théorie du langage,
les éditions de Minuit, 1968-1971 (voir essentiellement le chapitre 13 « Expression et contenu ») : il s'agit de
considérer que tous les langages fonctionnent selon ce double aspect, expression et contenu, et que chacun d’eux
est alors subdivisé de la fagon suivante : substance de I'expression et forme de 'expression, forme du contenu
et substance du contenu. On peut synthétiser le schéma de la maniére suivante et admettre que la substance de
I'expression renvoie a la matérialité des langages, la forme de 'expression a la dimension syntaxique, la forme du
contenu 2 la dimension stylistique et enfin la substance du contenu a sa puissance de significativité.

105 Hermés mutilé, op. cit. p. 109.

106 Richard Broxton Onians, Les origines de la pensée européenne, op. cit. p. 39 et p. 64-70.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 79

Péchelle du respect au mépris »*7. Si I'on suit I'analyse d’Emile Benveniste*®, nous devons
constater que la constellation de sens — d’étymologies — du terme « éthique » baigne dans
I'idée de liberté (celle du choix) et surtout ce qui constitue une maniére d’étre individuelle
comme habitude (860¢) au cceur de la notion de parenté et de communauté (8tng). Si nous
entendons la notion d’éthique ainsi, elle correspond alors a la valeur de la sous-composante
du festif, « collectif », comme appréhension de la position et de la valeur de I'intention.
Autrement dit ce que nous nommons « collectif » est la mesure de la doxa cette fois comme
monstration et la mesure d’une éthicité comme modele. Il va de soi que la notion d’éthique
est fondamentale pour 'appréhension de la féte. La féte comme phénoméne social et comme
praxis est donc intégralement liée & une question de position (de systeme d’acceptation et
de non-acceptation, de directionnalité et de non-directionnalité). Ainsi I'analyse du festif
selon le cadre de I'analyse linguistique a 'immense avantage de permettre I'analyse de la
féte en fonction de cette sous-composante et de permettre, simplement et significativement
d’appréhender et d’expliquer I'ensemble des phénomenes de transgression dans la féte. Il
semble toujours plus simple (et donc plus efficace et moins dangereux) d’appréhender ces
phénomenes par cette tension éthique que selon des références idéologico-symboliques. Le
festif est absorbé dans cette dimension éthique et dans cette dimension pathétique « qui
engendre des comportements sociaux marquant aussi bien des tendances au respect et a la
considération (de I'altérité subjective) que des tendances au mépris et a la transgression »'. La
féte existe essentiellement grice a la dimension éthique qui en détermine le fonctionnement.

Considérons enfin le noétique qui est, selon Georges Molinié « la part de ratio-
conceptuel, 'emblématique du /logos comme puissance d’ordre, I'abstraction conquérante du
rationnel »"*°. Selon Onians, le noétique, ou plus précisément le voog « peut exprimer ou bien
le mouvement particulier, le dessein, ou bien, de maniere relativement permanente, ce qui
se meut, la conscience qui projette »''". Le noétique correspond alors 4 la valeur de la sous-
composante « périodicité » (ou événement) en ce sens ou elle est la mesure conceptuelle de
observation, de la rythmicité et du spectaculaire (sa puissance doxique) et de la dimension

inscrite, nommée, réitérée de la mesure calendaire.

107 Hermés mutilé, op. cit. p. 109.

108 Emile Benveniste, Le vocabulaire des institutions indo-européennes, op. cit., vol. 1, p. 331.
109 Hermés mutilé, op. cit. p. 124.

110 Jbid., p. 109.

111 Les origines de la pensée européenne, op. cit. p. 107.



8o

§ 8 Questions & hypothéses. 1l faut maintenant aborder des questions qui arrivent
logiquement au terme de cette analyse et qui nous permettrons, sans doute, de vérifier et de
compléter les précédentes analyses.

Premiere question, est-ce que la substance du contenu du festif est paradigmatique de la
substance de tout langage ? A cette question simple, la réponse est oui, et si I'on considére
la féte comme une structure linguistique, alors sa substance du contenu est construite sur le
modele de celle de tout langage (voir § 7). Sil'on ne considére pas la féte comme, simplement,
une des structures linguistiques, mais comme mod¢les majeurs des régimes linguistiques'*?,
on peut d’autant mieux déterminer que la tripartition de sa valeur (joui-collectif-périodicité)
est bien strictement définie par rapport au modele de la substance du contenu de tout langage.

Deuxieme question, le modeéle de la féte est-il alors paradigmatique de tout modele
linguistique ? fondamentalement oui puisque cela découle du point précédent.

Troisieme question, la féte est-elle une « machine » dont le fonctionnement est identique
a celui de la machine linguistique ? en soi, oui par principe analytique et par un rapport
d’indentité. Cependant, les choses se compliquent parce que nous avons vu qu’il y a deux
modeles, les langages transitifs et les langages avec une forte impression d’intransitivité : or
pour le festif, Cest identique. En cela les deux régimes semblent identiques, du moins ils
rentrent dans un rapport de ressemblance. Mais c’est a la condition bien str d’appréhender
les langages sur ce modele. Or si nous nous plagons dans un héritage « nominaliste » ou plus
précisément matériel, la féte est alors un fonctionnement en méme temps externe et interne
aux régimes doxiques qui implique, fondamentalement, une puissance du sujet'**. Nous
admettons donc par principe et pour le moment que la féte est une machine qui fonctionne
selon le principe des régimes linguistiques : cela a 'avantage de ne pas externaliser les régimes
de la festivité comme une entité extérieure, cela permet aussi de considérer que la féte et les
régimes de la festivité sont du langage et enfin cela permet de considérer que le sujet festif est

co-créateur et générateur de la féte. Cela maintient cependant trois propositions : si le festif

112 Ce que nous appelons « modeles majeurs » ce sont les « machines », les machines linguistique, mythologique,
festive, gouvernementale, etc. dans I'acception foucaldienne et jesienne. Nous reviendrons amplement sur cette
analyse.

113 Si nous appréhendons les langages en fonction du modéle d’une externalité maximale (modeles idéalistes ou
réalistes) il est alors tres difficile de considérer la féte comme un ens quatenus ens isolable, parfaitement essentiel
et non accidentel. Corrélativement, si 'on considére que la féte est une chose qui se « donne » 2 nous, alors la
féte n’est qu'une entité fondamentalement externe.

114 Nous reviendrons sur ce point. Nous renvoyons, pour le moment, a la notion de « puissance génératrice du
langage » in Hermes mutilé, op. cit. p. 139, et a 'ouvrage de Pierre Alferi, Guillaume d'Ockham, le singulier, les

éditions de Minuit, 1989, au chapitre « La puissance de séparation », p. 106-146.



CH. I. ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE 81

est structurellement du matériel sémiotique, il est empiriquement « a c6té » du langage, il est
donc une importante part de I'indicibilité des langages; le festif est alors essentiellement un
fonctionnement doxique puisqu’il structure des modeles de représentation du collectif, du
participatif et de la transgression. Enfin, en ce sens, le festif est un modéle : est-ce qu’il dépend
des langages (il n'est qu'un paradigme) ou est-ce qU’il fournit aux régimes linguistiques un
mode d’apparition ? la question est bien str I'enjeu de cette recherche.

HyrotuEsks. Premiere hypothese, si la féte est un des éléments du langage, elle dépend
donc enti¢rement de lui. La féte est du langage ou plus précisément la féte n’est qu'une forme
particuliére du langage. Seconde hypothese, si, au contraire, le festif — ou la féte — est un
modele conjoint, une machine fonctionnante, paradigmatique, modélisante, alors, peut-étre,
qu’il est une des structures de représentation, une des formes d’appréhension du réel et de la
puissance d’action (donc de I'éthique).

SECONDES HYPOTHESES. A partir de la derniére hypothése et si I'on considére que le festif
est un mode d’appréhension sémiotique selon la triple mesure du joui-collectif-périodicité
alors, premiere hypothese, le festif est une matérialisation des régimes linguistiques avec
ou sans régimes d’artistisation et, seconde hypothese, le festif, comme machine sémiotique
et dans sa dimension majeure d’intransitivité n'appréhende pas de distinction entre forme
et contenu : le festif serait alors une matérialisation de la puissance des langages comme
mécanismes sémiotiques. Il produirait un choc, une explosion dans les régimes linguistiques.
La festivité comme structure linguistique serait I'exposition du moment périlleux de toute

énonciation. Cest ce que nous pourrions nommer un « effet du festif ».






CHAPITRE II

LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE






CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 85

Nous avons précédemment mené une analyse sémantique et sémiotique du concept de
féte et de festivité : analyse sémantique qui nous permis de relever trois formules :

I. LA FETE EST LIEE A UNE APPREHENSION POSSIBLE DU PLAISIR (VISEE ETHIQUE) COMME

ESPACE D EXCITATION DU DESIR;

2. LA FETE EST INTEGRALEMENT LIEE AU COLLECTIF COMME SAISISSEMENT ET MAINTIEN

D’ UNE EXHIBITION, D'UNE EXHIBITION DE SOI’;

3. LA FETE EST SUBSTANTIELLEMENT LIEE A L’OBSERVATION DE LA MESURE DU TEMPS ET DES

AFFECTS,
et une analyse sémiotique qui nous a permis de formuler trois postulats :

I. LA FETE EST UNE PRAXIS, C'EST UN AGIR SOCIAL ET UN AGIR NON-PRODUCTIF;

2. LA FETE COMME FESTIVITE N EST PAS PREVISIBLE, COMME REEL HISTORIQUE SURVENANT

LE FESTIF EXISTE ALORS MEME QUE LA FETE N'EXISTE PAS ;

3. LA FETE NE PRODUIT PAS, AU SENS PROPRE, DE SIGNIFICATION, ELLE PRO-DUIT DE LA

PARTICIPATION.

Ce deuxi¢me chapitre sera intégralement occupé a l'analyse du concept d’espionnabilité, la
spiabilita dei diversi que nous empruntons au philosophe et mythologue italien Furio Jesi. Canalyse
du concept d’espionnabilité pré-suppose 'étude des mesures de la connaissabilité et de la non-

connaissabilité, l'analyse des régimes de 'intensité et l'analyse des régimes de la participation.

1. CONCEPT D ESPIONNABILITE

Le festif est un mode d’appréhension sémiotique. Les premiers modeles de la festivité,

sont I'espionnabilité et les régimes de la participation. Lexpérience de la festivité permet de



86

se constituer en « espion », c’est-a-dire construire des modeles sémiotiques et gnoséologiques
afin d’appréhender ce que nous nommons les régimes de I'intensité. Cette expérience est
Pexpérience de la participation qu’il nous faudra observer a partir des formes de I'opérativité
et de économie.

La festivité est une praxis en ce sens que la féte — et la festivité — est un agir social, mais un
agir non-productif, au sens étymologique du verbe mpéocely, comme faire et achévement et
non au sens étymologique du verbe producere, exposer. Tres exactement la festivité ne dispose
pas & une production finie mais a la puissance de son dispositif.

La féte est un dispositif, un événement médiatisé puisque la féte est toujours liée 4 la vision :
Cest-a-dire a un « se faire voir » ou plus précisément a un « se faire voir » en état festif. La précision
a une valeur épistémologique importante puisqu’elle sous-entend que cette disposition a se faire
voir est entierement, ou presque, contenue dans cette disposition de I'étre-dans-la-festivité. La
féte est liée au fonctionnement des régimes doxiques. Elle est liée a une vision, elle est donc un
événement médiatisé : si la féte médiatise son propre fonctionnement — la féte s'expose comme
elle expose le sujet dans la festivité — la festivité, en revanche, livre le sujet & une exposition de
soi en état festif : I'étre-dans-la-festivité est un se faire voir en état festif.

Le mécanisme complexe de I'exposition est ce que nous nommons un dispositif : la féte
est un dispositif essentiellement lié 4 la vision, ou plus précisément au « rendre visible »,
et a lobservation : I'étre-dans-la-festivité est un étre de la vision et de la participation
sous la forme singuli¢re de ce que nous nommons un espion. Nous devons faire ici deux
précisions épistémologiques importantes autour de la question du dispositif' et du concept
d’espionnabilité.

Le concept d’espionnabilité a été essentiellement développé par Furio Jesi dans son ouvrage
La festa*. Ce qu’il nomme espionnabilité c’est d’abord I'identification de 'observateur avec le

participant :
de cette identification il obtient un avantage, au point de convergence entre le temps historique présent

et lactualité immobile anhistorique, qui est le lieu de son existence opérante’.

Espionner signifie alors « se déplacer sans étre vu » :
« Limportant n’est plus le jeu » : ici, il ne s’agit pas de compter sur I'équivalence objective du masque de
I'ethnologue déguisé en « primitif » avec le masque du « primitif » qui endosse 'apparence du bison ou
de Pesprit de la forét — et il ne s'agit pas plus d’une vraie confiance dans la possibilité pour 'ethnologue

de saccepter et de se faire accepter comme celui qui doit « jouer » la féte. Limportant n'est pas le jeu

1 Sur le dispositif voir le ch. 111, 3, §1, P. 159.
2 La féte et la machine mythologique, op. cit., ch. 1, 2 « espionnabilité des différents », p. 38-44.
3 Ibid. p. 38.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 87

mais A 'inverse le « se déplacer sans étre vu, espionner, étre reconnu en se cachant ». Limportant pour
Iethnologue est de se déplacer sans étre vu au milieu des différents, de les espionner, de devenir visible
A leurs yeux comme un « différent » qui feint d’étre identique et qui peut écre accepté dans sa fonction.
Il est donc nécessaire pour un ethnologue qui travaille « sur le terrain » d’étre invisible et visible. Il doit
pouvoir étre un observateur invisible, un espion invisible de la diversité des différents et en méme temps
un homme que les différents croient étre différent d’eux mais ayant légitimement 'apparence de leur étre

identique : un étranger qui peut légitimement assumer son apparence intrinséque?.
Nous devons encore relever deux points essentiels dans le texte de Furio Jesi : I'objet de
Pespion est, d’une part, les différents et la différence et, d’autre part, la mesure de la densité

et de la concentration :
Mais, parce que la féte est justement 'acmé de leur particularité humaine, dans la féte ils possédent
et exhibent aussi la plus grande densité et concentration de leur humanité universelle. Ils sont en fait,
exceptionnellement « hommes comme tous les autres » dans le moment méme ou ils sont plus différents
que jamais. Chumanité dans sa plus grande concentration coincide paradoxalement avec 'acmé de la

différence’.

Furio Jesi reléve deux hypothéses :
Répétons les deux hypotheses : 1) la féte est une situation qui, dans la sphere des différents, vient a
I'ethnologue et lui permet d’utiliser les différents comme de doubler les ex-égaux et le je; 2) la féte est la
situation dans laquelle I'ethnologue immerge les différents pour pouvoir se servir d’eux, afin de retrouver

en eux la solidarité avec ses semblables mais aussi sa propre libération de la solidarité avec son je’.

Létre-participant — qui pour le moment est aussi bien un étre-dans-la-festivité qu'un
observateur — fait converger deux mesures temporelles : la mesure du temps historique
(chronologique) et la mesure d’un temps anhistorique de I'actualité (un temps kairologique).
Létre-dans-la-festivité est un étre qui ouvre dialectiquement un devenir anhistorique en ce
sens qu’il est un étre de l'actualité’. Ce qui distingue les deux typologies de participants —
I’étre-dans-la-festivité et 'observateur-ethnologue — c’est que I'un ne désire pas faire réintégrer
le temps de I'actuel dans le temps historique, tandis que l'autre ne tend qu’a la réintégration
dans le temps de lhistoire, de la marque et de I'indice (le temps de I'ethnologue).

Se pose alors la problématique de la double identité de I'étre-dans-la-féte : soit il est
participant, soit il est observateur. Quel est le caractére de cette identité ? est-on seulement
participant ou seulement observateur ? est-on intégralement participant ou intégralement

observateur ? peut-on étre ni vraiment I'un ni vraiment l'autre ? Il semblerait que nous

4 1bid., p. 39-40.
s Ibid. p. 41-42.
6 Ibid p. 46.

7 Voir ch. 111, 4, p. 165 sq., sur la mesure de la suspension.



88

n’accédions jamais intégralement ni a 'un ni a lautre. Ce que Furio Jesi appelle un espion?®,
Cest ce que nous devons appréhender pour pouvoir saisir que chaque sujet est incapable de
se maintenir dans un temps anhistorique et qu’il oscille alors entre un statut de participant
espéré et simulé et un statut d’observateur a fortiori. Si I'espion est celui qui se « déplace sans
étre vu » alors la meilleure place pour étre un espion est d’étre un participant. Lespionnabilité
n'est alors autre que notre incessante position qui oscille entre un temps du maintenant
et le temps de lhistoire : la féte, ou plus exactement la festivité, est cet espace collectif de
loscillation. Nous sommes tous des espions, nous sommes tous des étres de 'espionnabilité,
tentant, avec plus ou moins de succes, de nous déplacer sans étre vus.

Il faut se poser une autre question : qu'espionnons-nous ? 'zutre semble étre la réponse la
plus simple et la plus logique. Mais cest insuffisant. Ce que nous espionnons c’est, d’'une part,
les « différents » et, d’autre part, la « concentration’ » exposée de cette différence dans I'espace
et le temps de la festivité. Nous devons, une fois encore, reprendre la these de Furio Jesi de
la spiabilitia dei diversi. Qu’est-ce qui conditionne la nature méme de ce que nous sommes,
autrement dit, le « désir » de ce qui nous détermine ad aliquid agendum, « A faire quelque
chose »™ ? Létre-dans-la-festivité est entierement concentré par 'espionnabilité des différents,
Cest-a-dire ce qui fonde une différence avec lui — 'autre, le divers, le diffus, le dense, le pluriel —
et, en méme temps, ce qui forme un différend avec lui, cest-a-dire ce qui produit une rupture,
ce qui produit le litige et le tord, ce qui produit I'interruption’, ce qui pulvérise en éclat. Il
faut encore ajouter que ce qui constitue 'objet précis de '« espionnabilité des différents » de

I’étre-dans-la-festivité, est ce que Jacques Derrida’ nommait la différance. Pour I'étre-dans-la-

8 Ibid. p. 40.

9 Le concept de concentration est essentiel : il reléve de I'épaisseur des phénomeénes mais il reléve aussi de ce
sentiment développé par Ernst Jiinger dans Approches, drogues et ivresse, (trad. H. Plard) Gallimard, 1973 comme
expérience du plaisir (§ 14) et comme expérience de l'ivresse : « pour produire l'ivresse, il faut recourir, non
seulement 4 une certaine substance, mais aussi 4 une quantité donnée ou 2 un degré précis de concentration »
(§ 17) voir aussi ch. v, 5, p. 238.

10 Spinoza, Et/}ique, op. cit., livre 111, déf. 1.

11 Pierre-Damien Huyghe, Le différend esthétique, Circé, 2004, « Eloge de l'interruption », p. 115 s¢, ot il sagit
pour Pierre-Damien Huyghe de proposer une réflexion sur la capacité du spectateur a se saisir d’une identité
dans l'objet, dans son décalage; voir aussi Modernes sans modernité o Pierre-Damien Huyghe défend la these
fondamentale de I'adversaire (ad-versus) comme lieu possible de la fidélité et de 'hommage [voir le commentaire
a la partie 4, p. 121, de ce méme chapitre].

12 Pour les besoins de notre recherche nous saisirons le concept derridien de différance comme « le
mouvement productif et conflictuel, indéniablement disséminant, qui inscrit les contradictions sans les lever »,
La dissémination, Seuil, 1972, p. 12, Cest 2 entendre comme le lieu saisissant ol ne peut que subsister la
contradiction : la différance est ce qui produit et maintient la différence. Jacques Derrida précisait encore, De

la grammatologie, éditions de Minuit, 1967, p. 38, que la différance est un « concept économique désignant la



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 89

festivité la différance est ce qui ruine et fait exploser la possibilité de 'identité : I'étre-dans-la-
festivité est un étre enti¢rement absorbé dans la mesure de la non-identité et qui, cependant,
ne peut jamais étre identique : I'expérience de la festivité se situe certainement ici. Cependant
Cest ici, une fois encore, qu’il faut marquer une différence fondamentale entre féte et festivité.
Jacques Derrida produira une analyse des figures de la féte a partir de la pensée de Rousseau’.
Il y fait alors la différence entre ce qu'il nomme la féte publique qui « aura donc une forme
analogue 2 celle des comices politiques du peuple assemblé, libre et légiférant : la différance
représentative sera effacée dans la présence a soi de la souveraineté* ». La féte est alors un
espace de la présence pleine « mais non a la maniere d’un objet, présent d’étre vu, de se donner
a lintuition comme un individu empirique ou comme un eidos se tenant devant ou tout
contre’ ». Lespace de la festivité est ce lieu de la différance comme figure de ce qui fait face et
comme figure de ce qui est « a c6té™ ». Pour I'étre-dans-la-festivité, la différance c’est I'écarrt,
en somme ce qui produit la différence du non-identique dans la non-identité : I'étre-dans-la-
festivité absorbe cette expérience dont il est l'observateur et I'espion. Enfin pour Iétre-dans-
la-festivité, la différance C’est la mesure d’un devenir a-sémantique : il sort du signe dans sa
non-identité, il prend forme dans sa non-identité. L'étre-dans-la-festivité s'expose dans un

devenir a-sémantique tout en maintenant sa puissance d’étre sémiotique.

. Il a existé, cela relévera donc toujours du fantasme, trois murs couverts de
OS Std figures intriquées et intrigantes qui exposaient ce devenir forme dans la
non-identité. En venant de la via de’ Gori ou du borgo San Lorenzo on traversait la piazza
éponyme pour gravir les quelques marches de la basilica di San Lorenzo, traverser encore la
nef et entre les deux sacristies, la Vecchia et la Nuova, on pouvait alors admirer les fresques

de Jacopo da Pontormo*’. Aujourd’hui, dans le cheeur, il n'y a que de longs murs gris, sans

production du différer ».

13 Jacques Derrida, « Le théoréme et le théatre », De la grammatologie, op. cir. p. 428 sq. 1l cite, bien sir, le
fragment de la Letzre a M. d’Alembert (op. cit., p. 224) : « Mais quels seront enfin les objets de ces spectacles ? qu'y
montrera-t-on ? Rien, si 'on veut. Avec la liberté, partout ol régne 'affluence, le bien-étre y régne aussi. Plantez
au milieu d’une place un piquet couronné de fleurs, rassemblez-y le peuple, & vous aurez une féte. Faites mieux
encore : donnez les spectateurs en spectacle; rendez-les acteurs eux-mémes; faites que chacun se voit et saime
dans les autres, afin que tous en soient mieux unis ».

14 Ibid., p. 432.

15 Ibidem.

16 Voir ch. v, 3, p. 301.

17 Jacopo da Pontormo (1497-1557), peintre maniériste florentin, a réalisé a la basique de San Lorenzo un
cycle de fresques commandé par Cosme 1 de Medici et enti¢rement détruit en 1738. Voir de auteur, journal de

Jacopo da Pontormo, éd. Mix., 2006.



90

figure. Il ne reste de cette ceuvre que quelques dessins, précisément une trentaine de la main
du Pontormo et une quarantaine de tout-petits dessins dans les marges de son journal.
Pontormo meurt en 1557, Bronzino achéve le chantier et le dévoile au public en juillet 1558.
Laeuvre ne produisit jamais 'enthousiasme supposé; on a tenté d’expliquer qu’il s’agissait
d’un complot idéologico-politique. Les fresques ont été commandées par Cosme 1 de Medici
quelques années apres que Michelangelo achevait le Jugement dernier de la Chapelle Sixtine
et alors que le pouvoir médicéenne était en profonde opposition avec le pouvoir papal. La
lecture des fresques est donc crypto-hérétique, quoiqu’il en soit, critique et singuli¢rement
déviante par rapport a 'orthodoxie vaticane. Le cycle de fresques fut construit a partir de
Pouvrage Lalfabeto cristiano ou Catechismo de Juan de Valdes™. Les deux ouvrages affirmaient
alors une lecture des textes innovante : il ne sagit pas d’'un jugement dernier mais de la
représentation de la résurrection des corps, de tous les corps, dans leur absolue nudité et
sans quapparaissent jamais les signes distinctifs de leur nature terrestre : rien qu'une nudité

exposée dans le sommeil de I'attente et dans la corporéité absolue.

Trois murs immenses avec un fond bleu (#n0 campo azuro) et sur lequel des centaines de corps
nus intriqués attendent la résurrection. Les corps sont peints dans une sorte d’instinction —
aucune fonction, aucun indice, aucun signe — mais dans la singularité de leur nature, dans la
singularité de leur disposition corporante. Ils sont peints dans I'indifférence de leur différence.
Ils sont peints dans I'expositon de leur non-identité sans qu'ils ne soient jamais identiques.
« Lindentité est la forme originaire de I'idéologie » écrit Adorno™ et « la nudité du corps

humain est son image, cest-a-dire le tremblement qui le rend connaissable, mais qui reste,

18 Voir journal, op. cit., postface et trad. du Carechismo, p. 108-166 et voir aussi Massimo Firpo, Gli affreschi di
Pontormo a San Lorenzo, Einaudi, 1997.

19 T. W. Adorno, Dialectique négative, Payot, 2001, p. 183.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 91

en soi insaisissable » écrit Agamben“’. Ce qui était exposé, ce qu’on peut suppoer, cest que
ces corps peints étaient dialectiquement en mesure de rompre la contrainte identitaire dans
cette jubilatio du corps. Corps exposés nus, corps au repos comme figure d’'un non-devenir,
comme figure d’un présent intégral et kairologique : « la nudité, la “corporéité nue” est le
résidu gnostique irréductible qui insinue dans la création une imperfection constitutive et
b bl . 7 . ’ . . .
qu’il s'agit, en tout état de cause, de couvrir. Et, néanmoins, la corruption de la nature, qui est

désormais apparue en pleine lumiére, ne préexistait pas au péché; elle a été produite par lui** ».

Nous devons encore penser la problématique des trois positions que nous venons de
déterminer, a savoir, I'étre-dans-la-festivité, 'étre-observateur et I'étre-espion.

Ce qui médiatise la festivité, c’est son existence, autrement dit son actualité singuliere.
Des que son existence devient un existé elle se fige sous la forme de fétes (cum-memorare en
est alors sa plus juste définition). Ce qui médiatise la festivité c’est la présence d’étres-dans-la-
festivité qui pergoivent un temps du maintenant comme temps de la féte.

Comment accepter alors le statut d’un étre-observateur qui ne se maintient pas dans
le temps du maintenant mais qui se maintient dans le temps historique de I'observation
ethnologique ? autrement dit, qui voit et qui observe sans voir puisqu’il n'adhére pas aux
régimes de la festivité tout en étant présent dans la féte. Létre-observateur ou I'ethnologue
est un étre qui « voit ce qui réjouit » sans participer a la réjouissance. « Voir ce qui réjouit »
est une formule importante parce quelle détermine I'inactualité du voir de 'observateur et
qu’elle fonde l'actualité impossible (fantasmée) de I'étre-dans-la-festivité*.

Le paradoxe d’une actualité comme « voir inactuel » est la forme méme de 'espion. Nous
devons abandonner la dialectique participant-observateur pour ne soccuper que de la forme
de I'espion. Tout étre-dans-le-langage et donc, maximalement, tout étre-dans-la-festivité, est
un espion, c’est-a-dire un sujet qui se déplace sans étre vu parce qu’il maintient I'actualité
de sa présence par un voir déja inactuel : le caractére de 'espionnabilité, Cest la vision avec
la conscience du voir. La véritable formule dialectique de notre expérience n'est pas, mis
dos-a-dos, le participant contre 'observateur, mais bien la forme méme du participant qui

supporte, qui maintient son actualité dans un voir inactuel.

20 Giorgio Agamben, Nudités, Rivages, 2009, p. 136.

21 Ibid., p. 109.

22 Le concept de « voir qui réjouit » est complexe : il sagit de ce qui détermine la satisfaction de 'observateur, ou
plus précisément la satisfaction de 'espion dans un double mouvement, celui de la perception de I'intensité des
régimes du collectif et celui aussi, du voir pornographique. Seule la perception de I'intensité est un voir actuel;

le voir pornographique, est substantiellement un voir inactuel, différé, adjacent.



92

Il s'agit maintenant de tenter de donner une définition a ce que nous appelons un « voir
inactuel ». Cette situation festive suppose plusieurs structures paradoxales ou étonnantes.
Comment pro-duire et conserver un état festif comme médiation ? Iétat de festivité n'est
médiatisé qu'en lui-méme en temps que geste, en tant qu'événement, il ne peut I'étre
autrement 4 moins de perdre en cela son propre caractere de féte (il devient cérémonie ou
commémoration). Comment accepter la présence de ceux qui ne sont pas en état festif et
leur disposition a voir les participants sans pour autant voir ce qui les réjouit ? autrement dit
se maintenir uniquement en position de voyeur. Enfin comment supporter cette structure
paradoxale entre une présence strictement actuelle (le geste de la festivité) et un voir inactuel ?
Le voir inactuel est celui de 'analyse, de 'observation, celui du réel absorbé dans les structures
de la machine linguistique (et des régimes doxiques), autrement dit, il est ce qu'on appellera
lorigine du récit, ou encore, en d’autres termes, le régime de la littérarisation.

S’oppose alors, dos-a-dos, deux « voir », deux visions : le voir-maintenant — Iétre attaché
aux phénomenes — et le voir comme délien, le voir analytique qui retrace, qui reformule, qui
réexprime le vu®.

On admettra comme premiere hypothese que lorigine du récit, c'est-a-dire activité de
la machine mythologique, cest de supporter sa propre inactualité. Dans la féte ou ailleurs.
Supporter son inactualité signifierait avoir recours aux régimes du linguistique — c’est-a-dire
constituer des paradigmes individuels et sémiotiques —, autrement dit, avoir recours aux
structures de la mémoire et de I'analyse, aux modeles du récit et de l'indice, a la mise en
forme. La « mise en forme » ou, selon I'expression de Martin Heidegger, le « devenir-forme »
est ici essentielle. Ce que nous entendons ici par « forme » cC’est ce qu'Heidegger* entend
comme la « disponibilité & un état pour nous tourner vers cela méme qui dans le fait d’étre
accordé détermine, Cest-a-dire accorde la tonalité affective (Stimmung) ». Ce devenir-forme
est alors une disposition a se « rendre public » ce qui est la formule méme de I'étre-dans-la-

festivité>s.

23 Voir Carlo Ginzburg, Miti emblemi spie, Einaudi, Turin, 1986, « Spie », p. 166 : Forse lidea stessa di narrazione
(distinta dall’incantesimo, dallo scongiuro o dallinvocazione) nacque per la prima volta in una scietir di cacciatori,
dall’esperienza della decifrazione delle trace. Il fatto che le figure retoriche su cui simpernia ancora oggi il linguaggio
della fecifrazione venatoria — la parte per il tutto, ['effetto per la causa — siano riconducibili all asse prosastico della
metonimia, con rigorosa esclusione della metafora, rafforzerebbe questipotesi — ovviamente indimostrabile. I/ caciatore
sarebbe stato il primo a « racontare une storia » perché era il solo in grado di leggere, nelle trace mute (se non
impercettibili) lasciate dalla preda, une serie coerente di eventi.

24 Martin Heidegger, Nierszche 1, Gallimard, 1971, trad. Pierre Klossowski « Livresse en tant que force créatrice
de forme », p. 110.

25 Nous reviendrons amplement sur cette problématique lorsque nous aborderons le concept de l'ivresse, voir



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 93

D’ou la possibilité de devenir, de prendre la forme d’'un espion : hypothése est alors
la suivante, nous sommes tous des espions. La mythologie (les formes d’apparition et de
représentation), 'image (I'étant qui se montre, son €180¢), le récit (ou les formes de narration),
le littéraire en sont les meilleurs paradigmes. Ce sont, au sens propre, des « recherches du temps
perdu », Cest-a-dire le temps, le moment qui n'a pas réussi a s'actualiser, a se confondre avec le
calendrier, dans le bon-heur (dans le vivre bien, I'ed {fv aristotélicien). Il y aurait* deux grands
types de récits, les récits du « temps perdu » et ceux du « temps présent ». Les récits du temps
présent sont ceux qui s'actualisent au coeur de la machine immobile et qui produisent « sans
arrét leurs mythologies »*7. Ulysse, en cela, n’est pas un espion, il est un joueur (ou un truand
selon le sens qu'on donnera & mrohlvpnygovoc®); il deviendra espion quand, cessant de jouer,
il reviendra incognito. En revanche, il renvoie absolument le lecteur a une position d’espion.
Les récits du temps perdu sont ceux qui expérimentent le vide de la machine (sa médialité).
La littérature est habituée a ces récits, du Dom Quichotte 3 Madame Bovary, du Tristram
Shandy & Under the Volcano, de La route des Flandres 3 I Hypnerotomachia Polifili 3 la Recherche
du temps perdu. Dans 'ceuvre de Marcel Proust le narrateur — autant que l'auteur — se met
systématiquement en position de guetteur, d’espion : il espionne dans le temps présent ce qui,
sans réellement parvenir au mythe, se perd, s'absorbe dans le mouvement des machines. La
féte, quelle soit possible ou impossible, n'est pas ici le probleme : la situation du se faire voir
rend impossible la présence. La machine mythologique est alors vidée parce quinactuelle,
il N’y a pas de mytho-genése et nous ne voyons alors que sa médialité (le se faire voir de la
machine, sa spectacularisation). Il faut entendre, tres précisément, le terme médialité selon
trois concepts que nous développons ainsi : d’une part ce qui se rend visible et, d’autre part,
Pappréhension de ce qui est devenu visible, le médium, c’est-a-dire sa formalisation et son
énonciation. Enfin il faut entendre dans ce terme, médialité, un phénoméne de résonance,

Cest-a-dire ce qui fait, ce qui produit I'étre-affecté d’un étre-dans-le-monde. La féte n'existe

ch. v, 5, p. 238.

26 Voir 4 ce propos I'introduction de Raymond Queneau & Bouvard et Pécuchet de Gustave Flaubert, Gallimard,
1999.

27 Les récits du temps présent sont les récits idéologiques, ils sont ceux qui tendent a nous faire croire que nous
produisons le mythe dans le méme temps que la lecture. La forme paroxysmique des récits du temps présent
sont les actualités. Ici encore Walter Benjamin a été d’une grande lucidité, voir a ce propos, « Le compteur » et
« Sur le concept d’histoire », Euwres, Gallimard, 2000.

28 Achille nomme Ulysse polumékhan Odusseu, cest-3-dire 'ingénieux, le bricoleur (Homere, liade, 1x, 308) et
lui annonce qu’il faut qu’il lui dise quelque chose sans détour (muthos apélegds) parce qu’il déteste celui qui cache
les choses dans sa pensée (keuthé eni phresin). Voir aussi Platon Hippias mineur, 364¢e-365a ot Hippias dira alors

d’Achile quil est haploustatos kai aléthestastos, ¢ est-a-dire sans détour pour la vérité.



94

pas, seule la festivité existe dans cette médialité : Cest ce qui produit 'étre-dans-la-festivité
comme forme, dans l'intervalle, dans le creux entre le voir et le participer d’'une tonalité,
d’une ambiance de la festivité.

Seule la stylicité serait alors la forme de I'actualisation, comme geste, de tous les récits, de

tous les relatus.

2. CONNAISSABILITE ET NON-CONNAISSABILITE DE LA FETE

Pour appréhender le concept d’espionnabilité (le concept de spiabilita dei diversi théorisé par
Furio Jesi), il faut se poser la question de 'existence de la féte, autrement dit, analyser le degré
de connaissance que nous avons de ce que nous appelons le festif et la festivité. Si nous posons
I'hypothése que la fére existe, nous devons nous poser la question de savoir ce quelle est, et tenter
de connaitre son mécanisme. Nous avions admis que la premicre fagon d’entendre le concept
de la festivité est de déplacer les zones que nous appelons d’intensivité (la concentration, la
jouissance et I'ivresse) de la sphere de la singularité a celle du collectif : produire I'existence
d’une intensité et d’une concentration ressenties par plusieurs. Si cette zone existe, elle oscille
entre une zone du mythe et une zone absolue de I'expérience. La zone du mythe signifie, en ce
cas, que le festif est intégralement dépendant des régimes généraux mythologiques (légendes,
simulacres, fantasmes, fantasmagories, etc.). Cela signifie aussi que la féte et la festivité,
dépendent d’une pluralité des mythes : la féte reléve du mythe, des mythes, tandis que la festivité
releve, elle, intégralement, d’'un polymythisme : Iexistence de la festivité reléve de 'éclatement
et de la division des régimes mytho-doxiques. La zone de I'expérience, signifie ou signifierait,
quempiriquement il est possible de participer & une féte. Or si la féte n'existe pas, il est possible
de contourner le probléme en admettant que ce a quoi nous participons c’est la concentration
et la densité du collectif que nous nommons, festivité. Si cette « intensité » est donc possible,
il faut la définir. Nous proposons ici une premiére définition; la festivité est rythme, mais un
rythme tres particulier, pas celui de la vie collective, pas celui de la vie singuli¢re, pas celui de
la quotidienneté, pas celui de ce quon appelle musique, pas celui donc de la prosodie, pas
celui des langues, mais celui, étrangement d’une intermittence, d’'une musique sans son* : une

intensité, autrement dit, le coeur de la machine anthropologique, un mouvement immobile°.

29 Sur la question du rythme, voir partie suivante « Les guetteurs ».
30 Nous reviendrons sur ce concept de « mouvement immobile » que nous empruntons pour partie  Aristote :

Ethique a Nicomaque, op. cit. 1154b26-27, « car il y a non seulement une activité de mouvement, mais encore



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 95

A partir de cela se posent deux hypothéses : premiérement, Cest invérifiable, cela n'existe pas,
cest donc un simulacre ou un fantasme (régimes doxiques); secondement, cest possiblement
vérifiable, cela existe, il y a donc, graduellement, 'expérience de I'intensité (et ce sont aussi les
régimes doxiques). Etre « espion » signifie trés exactement se mettre en mesure de guetter et de
vérifier Pune des deux hypothéses. Etre « espion », Cest construire des mesures d’observation,
des mesures d’espionnabilité?’.

Nous devons, auparavant, présenter un certain nombre d’éléments définitoires et
méthodologiques pour appréhender ce que nous nommons la féte et la festivité. Il faut
maintenant proposer, succinctement, une définition des trois termes que nous employons,
féte, festif et festivité. Nous avons analysé’* ce que peut étre (ou ce que n'est pas) la féte : Cest
un espace normatif et périodique de la réjouissance. Le festif est, au sens propre, le caractere
opératoire de la féte. Plus précisément, le festif est le caractére de non-quotidienneté dans
espace normatif et périodique de la féte. Furio Jesi écrit’® : « le quotidien, donc le non-festif
par excellence, [est la] matrice  priori d’une contradiction qui se résume dans la perception
de lhistoire comme continuum ». Le festif est la médiatisation de la féte, en ce sens, que le
festif rend la féte évidente et visible : « La différence radicale entre instants festifs et instants non
festifs [...] coincide avec la différence entre le visible et 'invisible; en tant qu’instant de visibilité
(du centre de la communauté, de son mouvement créateur d’émotion), la féte est radicalement
non quotidienne »*. Il reste alors & comprendre ce qui se passe dans 'instant d’invisibilité.
Clest ce que nous appelons la festivité : U'expérience de la féte sans que la féte soit visible,
sans que quelque chose comme une féte s'extirpe du quotidien. C’est pour cette raison que
nous avons posé comme hypothese que la festivité existe hors de la féte. Nous avons méme
proposé une hypothese plus contrastante encore en affirmant que si la festivité existe, la féte,

elle, n'existe pas. Furio Jesi cite un fragment de Karoly Kerényi?’ :
... de semblables actes s'accomplissent seulement dans la féte : et seulement & un niveau de lexistence

humaine différente du quotidien. La tradition remplace cette nécessité intime seulement pour accéder a

une activité d’'immobilité et le plaisir qui consiste plutdt dans le repos que dans le mouvement ». Létre de
la festivité est un étre qui s'incruste dans ce temps de la concentration comme possibilité de I'observation et
comme possibilité d’en saisir du plaisir. Les syntagmes « musique sans son » et « mouvement immobile » ne
sont en aucun cas des métaphores. Ils ne peuvent I'étre. Ils disent la figure paradoxale de I'intensité comme
incrustation et opérativité.

31 Ici bien sfir nous ne nous intéressons pas aux mesures de I'observation anthropologique et sociologique;
seules nous intéressent les mesures connexes a I'expérience de l'intensivité.

32 Voir ch. 1.

33 La féte et la machine mythologique, op. cit. p. 63.

34 Ibid. p. 85.

35 Ibid. p. 29. Karoly Kerényi, La religione antica nelle sue linee fondamentali, Rome, Astrolabio, 1950, p. 48.



96

ce niveau. Mais si elle doit remplacer aussi la festivité, toute la féte acquiert quelque chose de mort, de
A bl . . bl .. 3

grotesque méme, comme les mouvements d’un danseur qui subitement perd I'audition et n’entend plus

la musique. Et celui qui n'entend plus la musique ne danse plus : sans sens de la festivité, il n’y a pas de

féte.

Clest ce que nous avons nommé une « musique sans son ». Furio Jesi écrit®® : « Le quotidien
a l'instant ot il se dévoile est le différent — '’homme a linstant ot il apparait dans son état
festif est le différent. Le quotidien dans la phase d’occultation et 'homme dans son état non
festif sont le connu et 'égal » et Cest, a la lettre, une définition en creux de la festivité : nous
pouvons alors écrire, la festivité comme temps du maintenant et de la non-occultation et
I’étre-dans-la-festivité sont le non-connu et I'ex-égal. Le « non-connu » signale I'impossibilité
de la connaissance et le mystere, I'« ex-égal » dit la mesure de la non-identité dans I'identique
comme figure de la singularité quelconque.

Nous devons reprendre, ici, quelques arguments méthodologiques et épistémologiques
quant aux modes de connaissance de la féte afin de clarifier ce qui suit. Nous sommes en
mesure, avec 'aide de 'ouvrage de Furio Jesi, de reconnaitre quatre modeles gnoséologiques
majeurs pour appréhender la féte. Le premier modele est celui relativement complexe et
profondément inopératoire de la « vraie féte » et de la « féte impossible »?7. Ce modéle oppose
I'idée, spéculative, de I'existence d’une féte authentique, celle de l'origine, du jadis et I'idée
d’une féte non-authentique, donc impossible, celle de la modernité qui ne parvient pas, et ne
parviendra jamais, a restituer la densité de cette féte primitive et archaique. Directement lié
a ce premier modéle, on trouve celui qui oppose féte des « civilisés » et féte des « sauvages »**.
C’est un modele moins complexe que le précédent mais plus ravageur encore. Il met, en
somme, dos a dos la féte des civilisés, celle de I'ethnologue et celle qui est devenue impossible
et non-authentique, a la féte des sauvages ol existerait encore, supposément, une forme de

cette originalité et de cette authenticité®. Le troisitme modele est celui qui oppose la « féte

36 lbid. p. 64.

37 Ibid. ch. 1, 1. Ce premier modéle a 'immense inconvénient de proposer une lecture morale de la féte. Mais
plus encore il inclut la féte dans une pensée idéologique des figures de l'authenticité, certes, mais surtout des
figures de l'origine, de la pureté. Le modéle mythologique de I'Arcadie lui est proche en ce sens qu'il saisit un
espace reconnu pour la pureté de ses moeurs.

38 Ibid. ch. 1, 3-4.

39 Nous avions abordé ce probléme dans I'introduction. Cela a été le défaut de I'anthropologie et de 'ethnologie
occidentales. Il pourrait sembler que ce défaut est révolu, o, il n'en est rien, puisqu’on le retrouve, plus vivant
que jamais, sous les formes complaisantes et méprisantes de 'appréhension du « folklore » et du « populaire ».
Nous ne sommes pas capables de nous départir, aujourd’hui, de cette distinction inefficace et obsoléte entre
culture savante et culture populaire. Voir 'ossia sur U'exposition d’ Une révolution a l'autre de Jeremy Deller, voir

ch.v, 3, p. 306.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 97

cruelle » (ou guerriere) a la « féte non-cruelle » (ou pacifique)*. C’est une opposition moins
aberrante que les précédentes mais qui ne présente d’avantages que dans le cadre d’études
sur les fétes calendaires. Furio Jesi reléve que, dans la perspective d’'une étude sur les fétes
pacifiques ou non-cruelles, il est possible de noter 'apparition des modeéles de la suspension
du temps de travail et du « devoir étre » qui seront pour notre recherche deux modéles

essentiels :
[...] la suspension du travail : d’'un coté cela illustre le refus du travail corrupteur, du mouvement
d’avidité de la possession, du devoir forcé et destructeur de la dignité humaine; d’un autre coté Cest
la pause qui scande les phases du travail non corrupteur, nécessaire pour développer les potentialités
humaines, et c’est la pause qui permet (ou plutdt est) 'acces a la réserve d’énergie latente, implicite dans

Pétat de joie pacifique et de libération cyclique du conditionnement du devoir étre.+*

Il reste enfin un quatritme modele, le seul qui présente, pour notre recherche, un intérée,
celui, qui ne met pas dos a dos, mais qui met en tension la question de I'action festive et du
temps festif** : nous en retiendrons deux modeles majeurs, celui de la « féte immobile » et
celui de '« éclatement du continuum historique ». Pour Jesi, la féte est précisément immobile
comme « doit étre immobile le seculum des “classes de loisirs™# », cest-a-dire les formes
permanentes de ce que nous nommons féte. Nous observons cette tension entre une féte liée
a l'action festive qui nie ainsi toute possibilité d’une festivité et une féte qui instaure un temps
festif ou un temps de la festivité et qui permet, comme le reléve Jesi a partir d’'une lecture du
fragment xv des « Concepts sur I'histoire » de Walter Benjamin, non seulement la perception
de la collectivité mais encore « 'auto-affirmation de cette expérience festive** ».

Quel est 'intérét d’une connaissance de la féte ? en soi, il 0’y en pas (d’ot le rejet des modeles
précédents) puisque la féte (sauf les calendaires) n’affleure pas dans la connaissance historique.
Quel est I'intérét d’'une connaissance de la festivité ? surgit ici, en revanche, la possibilité
d’une observation de nos modes (maniéres) d’étre a l'intérieur des machines (dispositifs).
Nous en retenons cing : appréhender la mesure du temps de I'opérativité et de 'inopérativité;
la viduité des machines; I'impossibilité du collectif dans le temps du festif; 'ensemble des

mesures de 'espionnabilité et, enfin, la dimension politique du désceuvrement.

40 Ibid. ch. 1, 4. Ce modele est, quant a lui, parfaitement repéré dans la pensée : il a cependant le grand
désavantage d’avoir fixé la féte et les régimes de la festivité dans une dialectique trop simpliciste d’'un temps
du débordement et du renversement (du legibus solutus) et d’une temps du retour dans les figures de la loi. Ce
modele n'est pas faux mais il est profondément réducteur.

41 1bid. p. 49-50.

42 1bid. ch. 1, 5.

43 1bid., p. 55.

44 1bid. p. 56-57, voir le commentaire sur le fragment xv de Benjamin, ch. 111, 4, § 1, p. 166 et ch. v, 1, p. 200.



98

Ainsi la féte est un dispositif et un événement médiatisé, puisque c’est un événement
construit et puisque la féte est toujours liée a la médialité : cest-a-dire & un « se faire voir » ou
plus précisément a un « se faire voir » en état festif. La précision a une valeur épistémologique
importante puisqu’elle sous-entend que cette disposition a se faire voir est, enti¢rement ou
presque, contenue dans I'ézr festif. Le festif comme état est donc la médiatisation de ce
mouvement immobile, de ce rythme qui absorbe le singulier dans les régimes fonctionnels du
collectif.

Nous avions vu que le festif comme médiatisation supposait plusieurs situations
paradoxales®. Si le festif est médiatisé en tant que festif, pour lui-méme en tant que geste
et en tant qu'événement, il médiatise non pas sa nature abstraite mais son état, c’est-a-dire
une situation supposée, présumée. Le festif est donc bien lié A trois situations qui prennent
acte en fonction de la présence plus ou moins effective de ce pré-supposé : le festif comme
commémoration, le festif comme spectacle, le festif comme rythme.

Nous nous étions interrogé, sur la présence de ceux ou celles qui ne sont pas intégralement
dans un état festif et que nous avons nommé « observateurs » : pour plus de précision il faudrait
exclure toute pensée qui émettrait hypotheése d’'une expérience intégrale a la féte et poser, au
contraire, quil s'agit ici encore d’'un phénoméne graduel. A 'hypothése, existe-t-il un statut de
« voyant intégral », nous formulons une nouvelle hypothése ol tout participant est tour a tour
voyant et voyeur et que ¢'est seulement 4 cette condition qu'il mesure son devenir festif comme
un devenir médiatisé (exposé). Que signifie alors 'exposition du festif ? en soi, un point aveugle
qui ne garantit ni une actualité, ni la possibilité d’échapper a I'inactualité. Cependant, c’est dans
la seule mesure de ce va-et-vient entre voyant et voyeur d’une situation festive que peut s’opérer
ouverture essentielle de cette expérience : si nous maintenons un unique statut de voyeur nous
exposons en cela la féte dans sa plus grande brutalité et entiereté; si nous garantissons un statut
de voyeur, dans celui de participant (voyant), alors nous n’exposons plus la féte, mais le désir de
son actualité, autrement dit le devenir festif*’. C’est seulement dans cette situation que peut étre
récupéré le sens de ce que nous avions déja appelé 'actualité.

Ce qui signifie que lorsque nous disons qu’il y a un geste de la festivité actuel face a un voir
inactuel, C’est incorrect. Le geste de la festivité est e tant que tel, dans sa brutalité, actuel mais
il tombe immédiatement dans une inactualité sans que rien ne puisse le retenir. Le voir, ou la
mesure de I'exposition du festif, est inactuel sil est absorbé comme observation : en revanche

il réintegre son actualité des lors qu'il est exposition de son devenir et non de son état, de son

45 Voir partie précédente.

46 11 faut bien sfir faire une distinction trés stricte entre un devenir festif et une recherche sur le festif.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 99

en tant que tel. Létre-dans-la-festivité est intrinsequement lié a Iétre-dans-le-langage : il ne
peut garantir son actualité (son rythme) qu'a la condition de n’exposer ni son langage ni son
expérience festive, mais d’exposer le devenir de son langage et de la féte (ou plus précisément
de son expérience de la festivité).

Lorigine et la fonctionnalité du récit (de la fiction) se trouvent donc ici : son origine
comme espionnabilité d’une expérience (voir ce qui a été vu), sa fonctionnalité comme
espionnabilité des dispositifs; fiction linéaire, discriminante et normative dans le cas d'un
observateur, fiction non-linéaire, combinatoire et poi¢tique dans le cas de 'observation du
devenir de la festivité.

Lensemble de ces dispositifs est contenu et généré par ce que nous appelons les régimes
doxiques (ce que produit la doxa comme régimes des appréhensions collectives et comme
structures de spectacularisation de ces régimes) ou ce qu'on peut appeler encore la « machine
mythologique », autrement dit la machine fonctionnante, c’est-a-dire le mythe. Lensemble
de ces dispositifs est constitué pour supporter notre propre inactualité, c’est-a-dire supporter
notre état d’étre linguistique au cceur des régimes du linguistique structuré.

Le concept d’espionnabilité suppose donc que nous puissions avoir recours a des objets,
des gestes, des ceuvres qui nous ouvrent a notre statut d’espion et  notre devenir exposition.
Notre statut d’espion signifie, ici, étre en mesure de pro-duire ces objets qui ré-exposeraient
une intensité. Ecrivain espion emblématique, Marcel Proust construit une ceuvre du « temps
perdu » pour le « retrouver » au coeur méme de I'espionnage : cela se situe exactement au

milieu de I'ceuvre aux premiers mots de Sodome et Gomorrhe
On sait que bien avant d’aller ce jour-1a (le jour ol devait avoir lieu la soirée de la princesse de Guermantes)
rendre au duc et A la duchesse la visite que je viens de raconter, j’avais épié leur retour et fait, pendant
la durée de mon guet, une découverte, concernant particulierement M. de Charlus, mais si importante
. o S , s )
en elle-méme que j’ai jusqu’ici, jusqu’au moment de pouvoir lui donner la place et I'étendue voulues,

différé de la rapporter.
On sait que I'ceuvre enti¢re de Marcel Proust est une ceuvre de 'espionnage qui met face a

face 'espion Proust et 'espion narrateur : Furio Jesi écrit :
Proust pousse cette caractéristique a Uextréme en traduisant son rapport aux fétes de son temps en un
pur « espionnage », « étre reconnu en se cachant » qui est 'acte préparatoire de l'introjection, 'opération
préliminaire & accomplir sur I'aliment qui aurait été avalé : « Nous savons tous que dés le début de sa
carri¢re mondaine, il avait I'étrange manie d’obliger le prince Antoine Bibesco et son frére a lui rendre

visite tard dans la nuit pour lui décrire les fétes auxquelles il n’avait pas participé »*.

47 Marcel Proust, A la recherche du temps perdu, Gallimard, tome 111, p. 3, 1988
48 La féte et la machine mythologique, op. cit. p. 37. La citation est tirée de Edmund Wilson, 7/ castello di Axel.



100

Mais, d’autre part, on sait encore que La recherche du temps perdu est une ceuvre longue, de
celles de I'expérience du guet et de la veille (qui commence, singulierement, a la premiere
phrase du texte...) qui se replie et se déplie sur trois formes majeures de I'espionnabilité.
Premier objet de I'espionnabilité proustienne, les fétes de son temps :
Les fétes répétées de la Recherche proustienne sont des fétes cruelles, pas seulement parce qu'en elles et
autour d’elles se manifeste la cruauté de I'époque mais aussi parce qu'en elles agit la cruauté du narrateur :
elles sont des fétes cruelles parce que Proust les a composées comme une préparation gastronomique
offerte & un dévorateur cruel — le dieu du temps anhistorique et du temps de l'art, dont il est le vicaire
— et la cruauté du dévoreur affecte le repas qui ne lui est plus appétissant. Fétes cruelles donc et fetes
intérieures : cruelles parce destinées a étre incorporées, ingurgitées®.
Deuxiéme objet de I'espionnabilité, la lente et irrémédiable transformation des modeles de
représentation et des figures : rien n'est plus saisissant, chez Marcel Proust, que cette lente
et assidue traque a l'observation de chacune des modifications de chacune des figures du
texte. Enfin troisitme objet de I'espionnabilité, le temps, mais non pas, au sens propre, le
« temps perdu », celui qu'on ne récupére pas et qu'on ne rédime pas, mais celui qui, dans sa
perte, projette des éclats qui explosent dans le temps du maintenant. Lespionnabilité c’est la
traque de ces éclats ou de ces échardes, selon I'expression de Walter Benjamin®®, de ces petits

fragments qui ont été con-stellés.

O . Autre mesure de cette espionnabilité, celle qu'opere Robert Musil au début de
$sia L’Homme sans qualizé - il s'agit ici d’espionner la part infime de la manifestation
et du manifesté d’ot1, comme I'indique le titre du premier chapitre « Chose remarquable, rien

ne s'ensuit »" :
On signalait une dépression au-dessus de 'Atlantique; elle se déplacait d’ouest en est en direction d’'un
anticyclone situé au-dessus de la Russie, et ne manifestait encore aucune tendance  Iéviter par le nord.
Les isothermes et les isotheres remplissaient leurs obligations. Le rapport de la température annuelle
moyenne, celle du mois le plus froid et du mois le plus chaud, et ses variations mensuelles apériodiques,
était normal. Le lever, le coucher du soleil et de la lune, les phases de la lune, de Vénus et de 'anneau de
Saturne, ainsi que nombre d’autres phénomenes importants, étaient conformes aux prédictions qu'en
avaient faites les annuaires astronomiques. La tension de vapeur dans lair avait atteint son maximum,
et "humidité relative était faible. Autrement dit, si I'on ne craint pas de recourir 4 une formule démodée

mais parfaitement judicieuse : ¢’était une belle journée d’aotit 1913.

Studio sugli sviluppi del simbolismo tra il 1870 ¢ il 1930, Milan, 1l Saggiatore, 1965, p. 130
49 Ibid. p. 36.
50 « Sur le concept d’histoire », 0p. cit., APPENDICE A.

51 Robert Musil, LHomme sans qualité, Seuil, tome 1, p. 11, 1956, trad. Philippe Jacottet.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE I01

Ce qui est saisissant, cest que Cest au coeur de cette observation attentive et assidue,
quapparait Ulrich, mesure de '’homme sans qualité. Dans 'un et 'autre cas, chez Proust et
chez Musil, 'observation et la contemplation des phénomeénes ne prennent donc jamais un
sens moral, mais seulement le sens d’une attention assidue : il s'agit toujours de la mesure
de I'événement, de son intensité. La précision du fait météorologique — chez Musil — et
la précision du caractére de perversité — chez Proust — avec, en son centre, la figure de la
féte, féte galante et impossible chez Proust et féte de I'Action paralléle chez Musil comme
dédoublement du calendrier a 'intérieur duquel la féte devient perpétuelle.

Lhomme sans qualité de Robert Musil est un texte essentiel pour notre recherche. Il l'est par
sa situation historique, d’'une part, parce que le temps de I'action ou de la narration est le méme
que celui de Proust et qu'il est le temps de la préfiguration et de 'expérience de la catastrophe,
d’autre part, parce que ce sont deux textes inscrits dans le temps de la fantasmagorie, ¢ est-a-dire
le temps du triomphe de la marchandise et de la consommation comme accomplissement du
bonheur, et enfin, parce quil est, encore, ce temps de la positivité ot brillent encore les éclats des
Lumigres, certes, plus pour longtemps, mais suffisamment pour que ce temps perdu soit celui
d’un présent nécessiteux. Mais le texte de Musil est remarquable a bien d’autres égards. Il I'est
par son projet : Lhomme sans qualité (Der Mann ohne Eigenschaften) rejoint les préoccupations
de cette recherche puisqu’il sagit d’'un texte dont le personnage principal est un homme qui
se présente dans son identité mais sans qualité, c’est-a-dire sans la mesure de ce qui devrait le
qualifier comme homme opérant. Ulrich n’agit pas es qualités, il observe et se laisse observer.
Lceuvre de Musil est un espace saisissant ol saffronte dialectiquement une triple tension
irréconciliable, le temps du « bel aujourd’hui », celui du maintenant, celui annoncé et présenté
dés le premier paragraphe, le temps de la nostalgie et de la persistance ('Empire) et le temps
de la catastrophe (la guerre). Lensemble de I'ceuvre de Musil est centré sur une trés étrange
opération qui porte le nom d’Action parallele : au sens propre il sagit d’'une action — d’une
opérativité — mais qui ne s'inscrit pas dans le temps calendaire normatif, c’est donc  la lettre une
action parallele. Dautre part il s'agit de la création (pour des raisons politiques d’opposition a
la Prusse) d’un temps de féte quasi perpétuel, ou, du moins, étendu a une année jubilaire : « on
a eu 'heureuse inspiration de faire de 'année 1818 tout entiére, 'année jubilaire de 'Empereur
de la Paix’* ». On parvient donc & un concept limite d’'une féte étendue et maintenue qui
expose alors sa viduité absolue et son impossibilité. La féte expose, chez Musil, une tension

maximale 2 la non-existence. La féte ici, n'est ni ancienne ni cruelle ni commémorative, elle

s2 lbid. p. 99.



102

est simplement vidée de toute festivité et matériellement impossible, parce qu'elle sabime dans
la mesure méme de 'inactualité de sa communication. Elle est illisible et non-communicable.
Cependant dans cette illisibilité s’inscrit une aute figure, sourde, qui traverse 'ceuvre de Musil.
Ulrich est le témoin, passif, d’'une transformation radicale : lempire centralisé autour de la
figure de 'Empereur comme forme ancienne du pouvoir s’éteint pour passer a une ére nouvelle,
a un nouveau systéme de la glorification qui est en somme I'ouverture 2 un temps non-chrétien :
« peut-étre sommes-nous sur la voie de I'Etat-fourmiliére, ou de quelque autre répartition non
chrétienne du travail*® ». Ce qui s'expose alors cest I'inéxorable transformation du monde ot
sabolit le temps chrétien de la festivité et le temps du repos pour la création d’une féte perpétuelle
vide et non-communicable, celle du capitalisme. Les figures vides du pouvoir se fanent et sont

remplacées par la figure omniprésente de la féte :
Les jours ballotaient et formaient des semaines. Les semaines ne restaient pas immobiles, mais se
tressaient en longues chaines. Il se produisait perpétuellement quelque chose. Quand perpétuellement

quelque chose se produit, on a vite I'impression d’étre réellement efficace’*.

Ulrich en est le témoin, la figure désceuvrée, sans qualité et inactuelle :
Clest ce que vous me reprochez, indispensable amie, en disant que je parle toujours de ce qui pourrait
étre, au lieu de parler de ce qui devrait étre. Je ne confonds pas ces deux choses. Et cest 13, probablement,
la qualité la plus inactuelle qu'on puisse avoir, car rien nest aussi étranger 'une 4 'autre, aujourd’hui,
que la vie affective et la rigueur, et notre précision dans la mécanique est allée si loin que l'on a

malheureusement cru devoir la compléter par I'imprécision de la vie’’.

O . Autre mesure de I'espionnabilité, celle de I'écrivain Olivier Cadiot : apres

$51d la constitution d’'un personnage Robinson’® qui appréhende des structures

linguistiques toujours neuves, il fabrique un récit, le dernier, Un nid pour quoi faire, ot tout,

dans un régime de ’échec et de 'impossibilité, se concentre sur une féte impossible et cruelle
g

comme démonstration de I'inactualité de toute mise en scéne. Mais la langue qui s’y expose

est la mesure, non seulement des régimes de la parodie, mais aussi de son devenir féte’”:
Et ¢a s'accélére, on retombe en enfance, une féte c’est comme ¢a, on mime des groupes imaginaires en
dansant, on fait des gestes de tribu, on fait semblant de jouer aux Indiens, ou la version second degré, en
agitant le bassin, plissant les yeux, comme quelqu’un qui inventerait le rock en direct.

Imaginer Lévi-Strauss en train de danser le jerk.

53 lbid. p. 274.

s4 1bid. p. s6o.

ss Ibid. p. 617.

56 Olivier Cadiot, Futur, ancien, fugitif, PO.L, 1993.

57 Olivier Cadiot, Un nid pour quoi faire, p. 106-107, PO.L, 2007.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE I03

Je rajeunis a vue d’ceil, ouh-ouh, il reste un fond d’Izara verte d’il y a trente ans, bouteille tres collante,

ou du Fernet-Branca en flacons individuels, faites la queue, merci.
Il'y a aussi du sirop pour la toux.

Mets la neuf, non la neuf, jaime moins, Pauline, mets la douze, la derniére, c’est doux, c’est un slow ?
cest une fin, en canon, tout doux, cest des petites paroles dans l'oreille, pour dire bonne nuit.

C’est tes seins 1a ?
Ici aussi il s'agit d’'un empire qui s'effondre et qui fuit en exil dans un chalet a la montagne :
comment recréer une forme du pouvoir sans qu’elle devienne parodique, sans qu’elle s’effondre
d’elle-méme comme forme achevée du ridicule et de I'impossible ? Ce qu'Olivier Cadiot
expose dans un Nid pour quoi faire, Cest la mesure du devenir parodique de toutes les formes
de pouvoir et 'épuisement des formes du poétiques®. Au centre, s'expose la figure de la féte
comme forme, en méme temps dérisoire, parodique et actuelle de notre devenir. Nous ne
sommes que des « faiseurs d’images ». Nous sommes alors les espions de cette bouffonnerie,

de cette parodie, comme actualité la plus intégrale de ce que nous sommes.

Lespionnabilité signifie la mise en forme d’une pensée qui intégre les dispositifs que nous avons
théorisés, autrement dit ce que nous appelons les régimes doxiques. Lensemble de la pensée de

Georges Molinié formalise ces régimes dans 'appréhension générale des ceuvres en réception® :
La doxa autorise, balise et tout ensemble exprime les conditions d’acceptabilité de toute opinion, 3
lintérieur du travail de valeurs dans les praxis sociales de circonstances concretes. Sa force ne vient pas
seulement de ce quelle exprime 'humanité dans le prisme des reconnaissances inter-subjectives ; elle
tient, plus ataviquement,  sa fragilité, a son instabilité, 4 sa superficialité. Son fond, C’est sa surface, qui,

tel un effet de peau, révele la palpitation stre de '’humain.
Lobjet de la quéte et de la traque de I'espion, et maintenant, de I'étre-dans-la-festivité, c’est
bien stir la puissance de ces « reconnaissances inter-subjectives », mais c’est surtout ce que
Georges Molinié appelle, ici, fragilité et instabilité. Nous maintenons la possibilité de notre
étre-dans-la-festivité pour expérimenter, hors des conditions historiques, notre instabilité et
pour jouer avec notre fragilité : cest, a la lettre, ce que nous nommions la perversité®.
Mais nous ne devons pas oublier que la doxa ou ce que Giorgio Agamben® appelle les

dispositifs médiatiques (la forme spectaculaire) :

58 Voir le texte p. 185-190.

59 Georges Molinié, Hermés mutilé, op. cit., p. 83, Champion, 2005

60 De lauteur, Le poétique est pervers, op. cit. et ch. v, 2, § 2, p. 272.

61 Giorgio Agamben, Profanations, Rivages, 2005, p. 112 voir aussi le texte « Langue et histoire », in La puissance

de la pensée, Rivages, 2006, p. 33.



104

ont pour objectif précis de neutraliser le potentiel profanateur du langage comme moyen pur et
d’appréhender la possibilité d’un nouvel usage, d’une nouvelle expérience de la parole. [...] De la méme
maniére dans le syst¢me de la religion spectaculaire, le moyen pur, suspendu et exhibé dans la sphére
médiatique, expose son propre vide et ne dit que son propre néant, comme si aucun autre usage n’était

possible, comme si aucune autre expérience de la parole n’était plus possible.
Espionner, au cceur de la doxa, notre fragilité et notre instabilité ne s'entend que dans la

mesure ot nous assumons d’en vider la doxa. Nous sommes les guetteurs de cette viduité.

3. LES GUETTEURS

Si nous maintenons la thése que les régimes collectifs ou supra-singuliers offrent des
événements dont l'intensité est graduelle, jusqu'a la possible existence d’un régime de la
festivité, nous maintenons dés lors que le comportement singulier se fait observateur de ces
dispositifs. Plus précisément que nous nous faisons espion ou guetteur et que cela constitue
Pessentiel de notre activité dynamique et dialectique dans nos rapports au collectif et dans
notre appréhension des régimes doxiques. Mais de quoi sommes-nous les guetteurs ? de
quels objets ? et de quels mécanismes ? La réponse la plus simple serait que nous guettons
le fonctionnement de la machine mythologique (les régimes doxiques) et les objets qu’elle
produit (les mythes). Mais c’est insuffisant, nous devons préciser.

A partir des observations et des analyses que nous avons faites, nous pouvons préciser le contenu
de cette observation selon trois modalités : espionnabilité du témoignage, c’est-a-dire notre rapport
a l'histoire, espionnabilité du mouvement, cest-a-dire notre rapport au collectif et espionnabilité
du mode festif, Cest-a-dire notre rapport a la langue (plus précisément il sagit de notre rapport a
Vombre de la langue, selon I'expression de Giorgio Agamben et tel qu'on peut I'entendre dans le
Convivio de Dante Alighieri®®).

Nous devons enfin préciser quelques points méthodologiques afin d’expliciter le schéma
suivant. Nous proposons un modele séquencé et graduel des mesures de I'espionnabilité :
chacun des paradigmes du modele doit sentendre dans une combinatoire infinie avec les

autres. Autrement dit :

62 Dante Alighieri, Convivio, Rizzoli, 1993, trattato terzo, 111, 14-15 : « E queste ['una ineffabilitade di quello
che io per tema ho preso; e consequentemente narro L'altra, quando dico: Lo suo parlare. E dico che li miei pensieri
- che sono parlare d’Amore - Sonan si dolci’, che la mia anima, cioé lo mio affetto, arde di potere cio con la lingua
narrare; e perché dire nol posso, dico che l'anima se ne lamenta dicendo: lassa! ch’io non son possente. E questa é laltra
ineffabilitade; cioé che la lingua non é di quello che lo ‘nrelletto vede compiutamente seguace. E dico l'anima ch'ascolta

e che lo sente: ascoltare, quanto a le parole, e Sentire, quanto a la dolcezza del suono ».



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE I05

Rendre les modeles gnoséologiques singuliers interactifs entre eux, signifie reconduire chacun d’eux aux
modalités de la non-connaissance qui sont la forme en creux de leur objectivité. Chaque modéle est une
création conceptuelle autonome obéissant 4 ses propres lois intrinséques, parce qu'il correspond justement
3 des modalités déterminées et autonomes de non-connaissance. Rendre les modéles interactifs entre eux
signifie rendre actuelle leur objectivité, donc leur adhésion aux formes singuliéres de non-connaissance.
La connaissance & laquelle nous avons recours s'actualise dans la tension entre la qualité négative de
'usage de chaque modele gnoséologique (en fonction des modalités de non-connaissance qui lui sont
impropres), et la qualité positive de sa structure. Elle doit, de plus, faire face au probléme de 'actualité de
son résultat. Cette actualité est  son tour en tension dialectique, en fonction de 'inactualité des éléments
de la structure, cest-a-dire en fonction des modeles gnoséologiques. Si nous configurons I'existence de
chacun d’eux en terme de temps, nous observons que le moment de leur existence le plus difficile a

connaitre est celui de leur actualité, de leur « aujourd’hui »%.

Soit le schéma suivant :

I. comme matérialisme
témoignage 2. comme messianisme
3. comme empathie ('acédie)
4. comme image dialectique (I'éclair)

5. comme maintenant de la connaissabilité

(o)

. comme fonctionnalité de la machine

. comme rythme

[ BN

mouvement . comme époque
9. comme bathmologie

10. comme 77 freri de la connaissabilité
11. comme condition d’étre parlant

festivité I2. comme exposition

13. comme visibilité

Notre premicre activité de guetteur est notre recherche de tout ce qui compose, au sens
propre la matiére de Ihistoire, cest-a-dire mémoire et connaissance. Cette appréhension est
fortement constituée du contenu des régimes doxiques; elle oscille donc trés graduellement
du témoignage, a 'annale, a la chronique, a l'actualité, au narrateur et a lhistorien. Cette

appréhension, cest-a-dire 'appréhension de la féte et de I'ccuvre comme témoignage, est

63 Furio Jesi, La féte et la machine mythologique, op. cit. p. 77.



106

un rapport de technicisation et de savoir faire, c’est-a-dire technicisation de 'ensemble des
données recueillies dans I'observation (on retrouve le travail de 'anthropologue) ou plus
précisément de savoir fasciner et savoir subjuguer : ce que nous entendons par savoir fasciner
et subjuguer est la médiatisation de ces données et leur exposition comme récits ou comme
images. Les récits (constitués) et les images (dialectiques) soffrent, d’'une part, comme les
objets produits par les guetteurs, en ce sens qu'ils contiennent les mesures, les indices de leur
espionnabilité et s'offrent, d’autre part, comme des faisceaux®* auxquels nous adhérons par
attachement et curiosité. « Faire ceuvre d’historien, dit Walter Benjamin®, ne signifie pas
savoir “comment les choses se sont réellement passées”. Cela signifie semparer d’un souvenir,
tel qu'il surgit a I'instant du danger. Il sagit pour le matérialisme historique de retenir 'image
du passé qui s'offre, inopinément au sujet historique a I'instant du danger ». Il faut s’arréter ici
sur deux concepts essentiels, celui d’image, chez Benjamin, et celui de danger. Il faut entendre
'image, d’abord comme image dialectique (dialektisches Bild), ce qui fonde une théorie de la
connaissance historique : « Limage dialectique est une fulgurance. C’est donc comme image
fulgurante dans le maintenant de la connaissabilité qu’il faut retenir 'autrefois® » et ensuite

considérer que « I'image est la dialectique a I'arrét » :
Il ne faut pas dire que le passé éclaire le présent ou le présent éclaire le passé. Une image, au contraire, est
ce en quoi I’Autrefois rencontre le Maintenant (Jezz#) dans un éclair pour former une constellation. En
d’autre terme : U'image est la dialectique a larrét (Dialektik im Stillstand). Car, tandis que la relation du
présent et du passé est purement temporelle, la relation de I’Autrefois avec le Maintenant est dialectique :
elle n'est pas de nature temporelle, mais de nature figurative (bildlich). Seules les images dialectiques sont
des images authentiquement historiques, c’est-a-dire non archaiques. Limage qui est lue — I'image dans
le Maintenant de la connaissabilité — porte au plus haut degré la marque du présent critique, périlleux,

qui est au fond de toute lecture®”.
Linstant périlleux ou I'instant du danger, c’est le moment ot 'image se réalise, c’est-a-dire le
moment de la lecture : le moment présent de I'image, de la marque, pourrait-on dire, est ce
moment ol 'image assume dialectiquement d’étre a la fois anamnésique, anachronique et
diagogique. Il faut procéder a quelques explicitations. Limage est anamnésique parce qu'elle
est une remontée du passé vers soi, vers le présent, autrement dit, vers un souvenir, un rappel,

168

un matériau mémoriel®®. Mais la particularité de I'image c’est de provoquer cette remontée

64 Nous empruntons le terme faisceaux (fascis, bundle) 3 Bruno Latour lors d’une conférence qu’il a prononcée
le 7 mars 2009, colloque Edit !, Bordeaux, organisé par 'Esas et le Capc.

65 Walter Benjamin, Sur le concept d'histoire, v1.

66 Walter Benjamin, Passages parisiens, op. cit., [N9, 7].

67 Ibid., [N3, 1]

68 Nous empruntons 4 Platon le concept de 'anamneése (Ménon, 81d : « car chercher et apprendre n’est autre



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 107

anamnésique dans 'immédiat en en faisant une explosion : si 'origine est le but, alors cette
remontée n'est quune remontée vers 'explosion, vers I'instant de 'explosion. Limage en
somme est un bégaiement historique. Limage ne parvient jamais a dire le passé — ni en fait a le
montrer — puisqu’il s'englue dans le présent. Limage est alors au sens propre immémoriale®.
Limage meurt quand elle tend vers la ressemblance, quand elle tend vers 'affirmation de la
ressemblance : la figure de 'image n’est pas ressemblance, elle est, au contraire, de maniere
hallucinée, dissemblance dans le sujet qui regarde et qui fait exploser son origine dans le
présent. Limage n’est jamais ni rétablissement ni restitution ni apocatastase : elle consume la
figure dans la présentification. Limage est anamnésique comme puissance, comme potentia
passiva (dunamis tou pathein) au sens ou il sagit a chaque fois de prendre forme (dans
'image) : nous prenons forme dans la figure, dans la contemplation de la figure. Mais surtout
cette puissance doit aussi étre porentia activa (dunamis tou praxein) comme puissance de
contradiction. LUimage est donc I'étonnante (paradoxale) combinaison de ces deux puissances
(potentia activa & passiva), elle est la forme méme de I'immémorial, comme souvenir qui se
souvient de rien. En somme toute image est une mémoire qui ne se souvient pas.

Limage est anachronique parce que la remontée anamnésique produit, a la lettre, une forme
anachronique. Uimage cristallise cette remontée comme la paradoxale survivance d’un choc.
Lanachronisme est la forme méme de 'histoire, la mesure méme de la connaissance et de sa
discontinuité” :

Lanachronisme regoit, de cette complexification, un statut renouvelé, dialectisé : part maudite du savoir
historien, il trouve dans sa négativité méme — dans son pouvoir d’étrangeté — une chance heuristique
qui le fait, éventuellement, accéder au statut de part native, essentielle & 'émergence méme des objets
de ce savoir. Parler ainsi du savoir historien, c’est donc bien dire quelque chose sur son objet : Cest

proposer I'hypothése quil n’y a d’histoire que d’anachronismes. Je veux dire que I'objet chronologique

n'est pensable que dans son contre-rythme anachronique.
En ce sens toute image qui « présente », qui « fait apparaitre » est anachronique : elle ne fait
que faire surgir le temps passé, elle le présentifie, elle 'assemble de maniére anachronique a

un présent qui ne lui ressemble pas. En ce sens toute image est kairologique : elle expose la

chose que se ressouvenir / 10 Y& Cntelv doa nai O pavOdvewy avauvnols Shov otiv » & Phédon 76a : « ou
que ceux qui, apprennent, ne fassent que se ressouvenir, et que la connaissance ne soit qu'une réminiscence
/ obg dpapev pavbavew, obdev AL §) dvappviiornoviow ovtol, xal 1| pddnols avapvnols Gv i »), mais
uniquement sous la forme la plus matérielle de la remontée du souvenir (reminiscentia). Nous renvoyons aussi
a lintroduction épistémo-critique de Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand sur le concept
d’origine et de tourbillon, gp. cit. p. 43.

69 Giorgio Agamben, fmage et mémoire, « Limage immémoriale », Desclée de Brouwer, 2004, p. 97-110

70 Georges Didi-Huberman, Devant le temps, Minuit 2000, p. 39 et 82-83



108

figure dans un présent forcé et explosif. Toute image est un compactage, un amalgame (au
sens propre les plombages de Ihistoire). Limage est donc syntaxique (sustasis), elle rassemble,
elle dispose, elle condense : une grammaire explosive au service de lhistoire et de sa propre
impuissance. Elle est donc la trace séditieuse de 'histoire. Uimage, c’est de 'histoire contractée
(sustellé). En somme I'image est rythmique : c’est une systole parce que 'image propulse et
fait exploser, tandis que I'histoire (diastole) emplit les images, les gonfle.

Enfin I'image est diagogique. Limage se maintient (sunékés) et médiatise son maintien
(doxazein), mais surtout elle est suspensive (katapausis, anapausis et diagigé). Elle rend
argos, elle laisse inactif. Limage est diagogique parce qu’elle suspend la dialectique et qu’elle
affirme une forme du repos, ou plut6t de la cessation. C’est ce qu'on appelle la dimension
contemplative de I'image. Il y a donc une suspension de la puissance intellective et de son
fonctionnement : autrement dit 'image — 'image contemporaine — en arrétant la puissance
dialectique expose et maintient sa puissance asémantique. Uimage ne signifie pas, ne signifie
plus, pour un temps, dans le maintenant, parce qu’elle n'a pas besoin de cette dimension
sémantique. Elle souvre en revanche a de multiples réinterprétations. En cela 'image, I'image
anamnésique, anachronique et diagogique, en somme toutes images, est une image vide :
une image multiple, foisonnante et fascinante mais creuse, kénosique. Limage ouvre a la
puissance de I'évidement”.

Guetter dans I'ceuvre” (ou réaliser) la part de messianisme signifie trés exactement guetter
que « la tradition des opprimés nous enseigne que I'“état d’exception” dans lequel nous vivons
est la régle”? » et en méme temps, chercher dans la forme témoignée ce qui fait que « le passé
est marqué d’un indice secret, qui le renvoie a la rédemption ». Ici, nous devons entendre
le terme messianisme d’une fagon trés rigoureuse : d’une part, il signifie ce que Giorgio
Agamben écrit”’, « le messianisme n’est pas une autre figure, un autre monde : C’est le passage

de la figure du monde », c’est-a-dire que le messianisme signifie (comme temps) le passage

71 Voir ch. 1v, 4, p. 229.

72 Ce que nous appelons « ceuvre » doit pouvoir s'entendre selon ce double sens : I'ceuvre comme un objet
réalisé plus ou moins achevé et 'ceuvre comme I'objet médiatisé de Iartiste. Il faudrait ici songer aux termes
qui désignent dans la pensée grecque ce que nous nommons ceuvres : d’abord la téxvn au sens d’un savoir-faire,
ensuite peétn et Empérero comme pouvoir-faire « en tant quattitude méme a I'accomplir » et noinoig comme
pro-duit d’une production. Enfin il faudrait encore ajouter un terme essentiel, celui d’€pyov qui signifie au sens
propre, I'ceuvre, par opposition au désceuvrement et a 'inaction. Voir Martin Heidegger, Nietzsche 1, op. cit. p.
151 et aussi Pierre-Damien Huyghe, Eloge de aspect, op. cit. p. 24-25.

73 Walter Benjamin, « Sur le concept d’histoire », vrr.

74 1bid., 11.

75 Le temps qui reste, Payot & Rivages, 2000, p. 46.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 109

des manieres d’étre du monde (mapdyet Yap 10 oxfpe 100 K6GHOL ToVTOV) et, d’autre part,
logiquement, le messianisme signifierait alors, selon Reyes Mate, ce qui « conduit a mettre
sur la table toute la misére du présent en I'exposant non pas comme un faczum ou un destin
mais comme une frustration et donc une aspiration au bonheur. Le regard messianique nous
permet de voir la misére du présent ou du passé comme une atteinte insupportable au droit
du bonheur” ». Ce que nous nommons, ici, messianisme doit s’entendre comme la figure
matérielle d’un droit au bonheur. Autrement dit, cela signifie, que la force toute puissante
de Pactualité et des actualités peut se lire comme la mesure d’une espérance, c’est-a-dire
senfoncer dans le temps du maintenant et y guetter les « formules de pathos », cest-a-dire
les formes avec lesquelles il est possible d’adhérer : les « formules de pathos » renvoient ici,
bien str, a la pensée warburgienne du Pathosformel : on doit pouvoir les lire comme les
lieux de 'incrustation, non du souvenir, mais de 'immémorial (ce qui constitue le présent)
et comme les lieux possibles d’un état d’exception, c’est-a-dire I'exposition de soi comme
un étre de la non-identité : ce que nous désirons, c’est nous exposer comme étre-dans-la-
festivité, c’est-a-dire I'étre qui désire — qui fantasme — un devenir de la non-identité dans
lidentique. Cela signifie, alors, que cette puissance de l'actualité puisse s'appréhender
comme la formulation envisageable et matérielle du dépassement (dialectique) des cadres de
la collectivité et de la norme. Nous sommes les guetteurs de ces formules, les guetteurs de ce
temps de I'instant ol peut s’exposer notre existence kairologique, c’est-a-dire nos nouvelles
manieres d’étre au monde.

Troisieme modalité de 'espionnabilité, celle que nous nommons « empathie ». Nous
passons alors d’'une adhésion a une « formule de pathos » & une adhésion au pathos. Les
registres de 'empathie sont divers mais ils integrent tous une adhésion a la machine
mythologique et aux machines doxiques. Walter Benjamin a analysé celle de I'acédie

comme source de la tristesse : « elle nait de la paresse du ceeur, de acedia™, qui désespere

76 Paul, 1 Cor 7, 31.

77 Reyes Mate, Minuit dans I'bistoire, éditions Mix. 2009, trad. Aurélien Talbot, p. 65.

78 « Sur le concept dhistoire », viI.

79 Le sens moderne de I'acédie, serait, la paresse mais surtout I'abandon, le laisser tomber. Lacédie (akédéia
signifie la négligence) est un concept, sans doute, développé par un pére du désert, Evagre le Pontique. Elle
signifie, ainsi que sous son autre forme la mélancolie, une sorte d’abandon et d’ennui qui empéche de concentrer
son temps sur la lecture et la relecture. La figure contemporaine de 'acédie — telle qu’elle est entendable a
partir de Benjamin — pourrait étre une sorte de désactivation des protocoles doxiques et collectiques qui ne
parviennent plus & maintenir I'étre dans la communauté. Les figures contemporaines de cette sortie, de cette
forclusion ont été notamment montrées lors de 'exposition organisée par Marc-Olivier Wahler au Palais de

Tokyo et qui s'intitulait Chasing Napoléon (oct. 2009 - jan. 2010).



110

de saisir la véritable image historique dans son surgissement fugitif ». Cempathie est donc
trés exactement ce mouvement d’adhésion vers le centre de la machine mythologique,
c'est-a-dire les formulations du drame et du tragique, I'expressivité de tout ce qui tend a se
lier aux formes de la commémoration. En ce sens 'empathie immobilise notre présent dans
des formes symboliques, emblématiques ou mythologiques du passé, autrement dit, et pour
paraphraser Walter Benjamin, les objets culturels deviennent des butins triomphalement
exhibés; en ce sens ces « objets » se constituent soit comme du témoignage, 'ccuvre qui
indique, soit comme un objet sacer, c’est-a-dire 'ccuvre qui marque.

Nous sommes alors en mesure d’appréhender un quatriéme et dernier type d’empreintes
formelles, les images dialectiques, les Dialektisches bild. Qu’est-ce qu'une « image dialectique » ?
il faudrait en fait comprendre que I'image est un objet proprement paradoxal, c’est-a-dire
contradictoire et étonnant... Uimage est la reproduction (copie) de l'objet, c’est-a-dire
que I'image est la méme mais dans le semblable et intégralement absorbée dans le passé.
Limage dialectique serait que cet étrange « morceau » du passé s'actualise, qu’historiquement,
matériellement et conceptuellement il s’actualise. Cette actualisation est complexe : c'est
un triple mouvement (paradoxal) ou plus précisément un triple état, d’abord une sorte de

secousse, puis une fulgurance et enfin une pause. Walter Benjamin écrit™ :
Limage vraie du passé passe en un éclair. On ne peut retenir le passé que dans une image qui surgit et
s’ évanouit pour toujours a 'instant méme ot elle s'offre 4 la connaissance. « La vérité n’a pas de jambes
pour s’enfuir devant nous » — ce mot de Gottfried Keller désigne, dans la conception historiciste de
I'histoire, I'endroit exact ol le matérialisme historique enfonce son coin. Car c’est une image irrécupérable
du passé qui risque de s'évanouir avec chaque présent qui ne s'est pas reconnu visé par elle. (La bonne
nouvelle qu'apporte, le coeur battant, Ihistorien du passé, sort d’une bouche qui, peut-étre & I'instant

méme ol elle s'ouvre, parle dans le vide.)

Voici donc 'enjeu de notre regard : ce que nous percevons dans les images, C’est leur
puissance dialectique, c’est-a-dire la puissance qu'elles ont a faire surgir le passé : Cest ce que
Benjamin nomme un éclair ou une fulgurance : « 'image dialectique est une fulgurance.
C’est donc comme image fulgurante dans le maintenant de la connaissabilité qu’il faut retenir
lautrefois »*. L'image dialectique est donc une image qui expose la formule d’une de ces
fulgurances. Nous les guettons a chaque instant. Ce que nous percevons dans les images,
Cest 'indice d’un passé, la trace d’un souvenir, la marque qui fabrique ce que nous nommons
le passé, I'histoire, le jadis, le révolu, le reste. Dans ce cas, nous sommes absorbés, soit dans

une ceuvre historique, celle de 'interprétation et de la commémoration, soit dans la tristesse

80 Ibid. v.

81 Walter Benjamin, Passages parisiens, op. cit., [N9, 7] et voir aussi [N3, 1].



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE III

de lirrécupérabilité de cette fulgurance. Ce qui signifie que nous sommes les guetteurs soit
des indices de cette mémoire soit de cette tristesse. Mais il existe par ailleurs la possibilité d’y
observer les indices d’une joie (Letiti®*) qui serait notre puissance a saisir®? cette fulgurance
dans’image dialectique enlalaissants’évanouir, cest-a-dire y chercher'endroit ol « I'’Autrefois
rencontre le Maintenant dans un éclair pour former une constellation »* Cest-a-dire saisir
« la constellation (Konstellation) que sa propre époque forme avec telle époque antérieure »*.
La constellation est la forme de cette explosion qui reléve, d’une part, de 'accumulation des
connaissances® et, d’autre part, de la « rencontre entre un passé et un présent, non pas entre
un passé immédiat et un présent consécutif, mais entre un passé et un présent parfois séparé
par des millénaires »¥7.

C’est dans cette limite, dans cette mesure méme, que nous pouvons commencer a
appréhender le « maintenant » de la connaissabilité, Cest-a-dire 'opération qui consiste a ne
plus réellement faire adhérer notre position de guetteur aux formes dites historiques. Nous
tentons une observation dans I'a-présent : le guetteur « saisit la constellation que sa propre
époque forme avec une époque antérieure. Il fonde ainsi un concept de présent comme
“a-présent”, dans lequel se sont fichés des éclats du temps messianique »*. Ce maintenant de
la connaissabilité stabilise non pas un temps de la connaissance historique mais un temps de
la non-connaissance. Le maintenant de la connaissabilité nouvre pas a la connaissance mais
a sa puissance, autrement dit a sa puissance herméneutique. Or, cela signifie deux choses
essentielles : d’'une part, que ce qui vient a nous dans le maintenant de la connaissabilité
n'est pas stabilisable comme données factuelles et analytiques (ce ne sont pas des données
historiques) et, d’autre part, que ce que nous acquérons dans cette connaissabilité, Cest une
maniére d’étre, une disposition. Cependant, il est possible de « transcrire » ces données : les
régimes d’art y sont prédisposés ainsi que le langage philosophique.

Le guetteur tente d’appréhender ce que nous appelons un mouvement (motus et conatus
comme persévérance dans ce mouvement), c'est-a-dire son rapport au collectif. Il le fait

aussi simplement qu’en observant les fonctionnalités du collectif, c’est-a-dire ce qu'il pergoit

82 Voir Spinoza, Ethique, op. cit., le scolie de la proposition x du livre 111 et la proposition xv « Res quecumque
potest esse per accidens causa Latitie, Tristitie, vel Cupiditatis ».

83 Nous renvoyons ici aux propositions v1, vi1 et viit du libre 111 de I Ethique. Nous reviendrons ultérieurement
sur la question essentielle de la persévérance et du temps.

84 Walter Benjamin, Passages parisiens, op. cit., [N3, 1].

85 Walter Benjamin, « Sur le concept d’histoire », gp. cit., APPENDICE A.

86 Theodor W. Adorno, Dialectique négative, Payot, 1978-2003, p. 199-201.

87 Reyes Mate, Minuit dans ['histoire, op. cit. p. 295.

88 « Sur le concept d’histoire », 0p. cit., APPENDICE A.



112

des mécanismes et des fonctionnalités de la machine mythologique en fonctionnement.
Autrement dit, il tente de mesurer I'importance de la présence du mythe et les modifications
qui sy opérent ou qu’il peut espérer ou fantasmer réaliser. Il tente alors de mesurer la part de
fantasme et de fascination dans I'apparition de la machine (du mythe).

Nous nous mettons ensuite en position d’observateurs des structures du collectif, autrement
dit, observer les structures de ce qui constitue I'existence du collectif et des ceuvres, ce que les
grecs anciens appelaient pvOpog. Observer la structure signifie observer la structure formelle,
la Gestalt, de tous les objets qui sont en relation avec soi mais a la condition de considérer que
cette structure « est donc un tout qui contient quelque chose de plus que la simple somme
de ses parties »* . Ce qui signifie qu’il est impossible de connaitre, en une seule donnée, la
structure et la quantité de relations nécessaires a 'apparition de cette structure. Nous devons
apprendre A séparer ces deux types de connaissances pour les reformuler dialectiquement
dans le mouvement qui lie la connaissance de I'objet comme structure, comme rythme,
et la possible connaissance de son «lieu d’apparition », de ses relations, comme structure
cette fois arythmique, c’est-a-dire, ce qui est 2 la fois inarticulé et surtout en perpétuelle
mutation. Que signifie ici le terme « rythme » ? Le rythme, le ruthmos signifie, bien str, la
cadence mais surtout la forme et la structure. Il y a donc forcément quelque chose d’une
arythmie (éppbOpiotog) quand on perd ce rapport a la cadence et a la structure®. Mais ce
n'est pas suffisant. Ce que nous nommons rythme, c’est le mouvement, la cadence mesurée
des éléments qui constituent une structure (le rythme est trés exactement ce qui permet de

briser le continuum par la perception d’un « quelque chose d’autre »). Le rythme est donc la

89 Giorgio Agamben, Lhomme sans contenu, « La structure originelle de 'ccuvre d’art », p. 127, Circé, 1996.

90 Nous renvoyons ici encore & Agamben, ibid. p. 126. Ce concept d’arythmie est esquissé par Aristote,
Physique, livre 11, 193a11 (trad. de auteur) : « Aokel &1 @boig kol | odola @Y @doetl Sviwv éviolg elvon 10
TPDTOV EVOTAPYOV EKAOT® GppDORLETOV <BVv> KB EarvTd, olov kAivng @hotg to EDAoV, avdplévtog 8 0 xohKkoG.
Cependant on a pensé que la nature et la substance des étants de la nature éraient ce qui est dans la forme
premiere alors qu'ils existaient eux-méme dans une forme inarticulée : comme la nature du lit dans le bois, de la
statue dans le bronze. » Ce & quoi Aristote répond que « Ainsi donc, d’une certaine maniere, on appelle nature
la matiére premiére (f mpdtn HAn) placée (brnoxeévn) en chaque chose ayant comme principe le mouvement
et le changement (&pyfv kiviceng kai petoPolrig)» (193a28). Cependant il y a plus intéressant encore et pour
cela il faut se reporter a la Métaphysique, 985b1o-15 (trad. ]. Tricot) sur I'histoire de la philosophie que forme
Aristote et autour des penseurs antéplatoniciens et qui permet d’appréhender une autre dimension au concept
de ruthmos : « ces différences sont au nombre de trois : la figure, I'ordre et la position (oxfud te ®ai T@Ew nai
0éowv). Les différences de I'étre disent-ils ne viennent que de la configuration, de 'arrangement et de la tournure
(Gvoud nai dabuyfi xai toomf). Or la configuration Cest la figure, 'arrangement c’est ordre et la tournure
Cest la position ». Nous retenons bien stir deux choses essentielles, d’une part que cette mesure de la différence
comme rythme et comme structure est 2 entendre comme figure (skéma) et comme configuration (rusmos et

ruthmos). Nous reviendrons sur cette question au ch. v, 2, p. 268 sq.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE I13

perception, ou plus précisément le mouvement de perception d’'un objet formé d’éléments
solidaires et hétérogeénes qui sont en relation les uns avec les autres (Cest-a-dire un dispositif
avec les outils de la relation). Ce qui signifie que le rythme est précisément la perception de la
structure, et la mesure des éléments qui la composent. Le rythme s'appréhende avec I'ensemble
des dispositifs techniques; en revanche dés que les outils manquent, dés qu’on aborde une
« grammaire de blocs »** , nous sommes alors dans une phénoménalité arythmique : parce que
la structure n'est pas immédiatement identifiable et parce qu’il nous manque, pour I'analyse,
les outils de liaison, les outils de la relation. Qu’est-ce que 'arythmie ? Clest d’abord, la
perception et 'adhésion a une cadence sans qu'on puisse déterminer 'ensemble des éléments;
c’est donc une structure, « un tout qui contient quelque chose de plus que la simple somme
de ses parties »; Cest ensuite la perception d’une relation silencieuse, invisible, arythmique
et cependant présente; cest enfin ce que nous nommons « l'intensité » au sens de ce quon
appréhende sans mesure directe. Cette relation silencieuse est une zone d’intensité a laquelle
nous sommes attentifs. Il y a deux types de rythme : celui de la structure et des relations entre
ses éléments (structure formelle, outils techniques) et un rythme (ou cadence arythmique, ou
« musique sans son » comme la nommait Furio Jesi, ou « bruissement de la langue » pour Roland
Barthes, etc.) fondé sur 'absence de battue, I'absence des outils de la relation mais fondé sur
la présence (Iintensité) de 'objet dans I'espace collectif et doxique. Cette relation est elle aussi
silencieuse parce que nous ne disposons pas d’outils techniques, précis, pour 'appréhender. Ce
serait une erreur fondamentale de croire que nous pouvons prétendre faire I'étude de ce rythme
avec nos anciens modeles analytiques. La seule maniére de I'appréhender serait d’introduire le
concept d’intensité (la pensée de la festivité et les modeles de I'espionnabilité) dans les modeles
d’analyse herméneutique.

Tres logiquement, ce que le guetteur observe alors, c’est le mouvement de cette incessante
mutation®”, c’est le mouvement arythmique qui saute de trous en trous au point de laisser
une forme cependant appréhendable, celle de I'époque, ou celle que les grecs appelaient
Pémox : signifiant  la fois suspendre et tendre, ce terme exprime exactement cette solution
de continuité, ce mouvement dialectique que nous conservons dans le terme frangais époque.

Giorgio Agamben® en traduisant époké par rythme, nous offre une forme précise de notre

91 Voir ch. v, 1 & 2, p. 251 5q.

92 Voir note 88 sur le mouvement et voir Aristote, Ethique & Eudéme, 1154b30 sur la corruptibilité et le mouve-
ment & Méraphysique, ©, 6, 1048b18-35 sur la distinction entre acte et mouvement et ©, 8, 1050a21-1050b2
sur la dimension entéléchique de l'acte.

93 Lhomme sans contenu, op. cit., p. 132.



114

guetteur : le guetteur est celui qui tout en se tenant fermement (¢n€xev) a son poste™ tend
son existence au rythme et aux mouvements de ce moment (époké). Autrement dit le guetteur
est celui qui a cet instant et a son endroit s'ouvre a la mesure d’une expérience communicable,
d’une aiésthésis :
Cette émotion ne peut étre saisie dans son essence, ni hier ni aujourd’hui, avec les instruments de la pure
et simple philologie, mais a priori elle ne peut pas étre exclue dans la mesure ol survit dans I'aujourd’hui
sa qualité créative. Qui s'approche plus ou moins de la création peut y accéder : dans cette faculté et

dans la tension dialectique de son actualisation se trouvent la grice et la mesure de I'ceuvre artistique.”s
Le guetteur est, alors, a la lettre, celui qui se tient, toujours, dans la saisie possible de ce qui
n'est appréhendable que dans ce geste particulier de I'observation attentive dans ce temps ce
temps singulier de la concentration : cette figure est celle de la vigulance et de I'observation

telle que la formule Epictéte’® 4 propos des cyniques :
T Y40 OvIL ratdonomds oty 6 Kuvirog tod tiva €oti toilg dvBodmolg Gpiha »al tiva
ol [25] ol gt ahTOV AnQIBdS RoTtaonePdpevov EABOVT dataryyeihon TadnOf pho’ Bro
dOPov Enmhayévia, MoTe TOUG W) dvtag okeplovg detEat, uite Tva GAAOV TQOTOV VIO TOV
doavtooldv magatapayBévia 1 ovyyvHévta.
Le Cynique est, en effet, 'espion de ce qui est favorable (philz) 2 'homme, et de ce qui lui est défavorable
(poléma). 1l faut qu'il commence par regarder avec grand soin, pour venir ensuite rapporter la vérité
(apaggelein taléthé) ; il faut qUil ne s'en laisse pas imposer par la crainte (phobou), pour ne point annoncer
des ennemis qui n'existent pas; il faut enfin qu’il ne se laisse égarer ni troubler d’aucune maniére (tropon)
par ce qu'il croit voir (phantasion).

La figure proposée par Epictéte est celle du kazaskopos, ce qui signifie, dans le langage militaire

espion ou le guetteur : cest-a-dire tout ce qui reléve d’un examen et d’une observation avec

soin?’.

94 Il y aurait ici une ample discussion sur la problématique du « poste de guet » : est-ce le lieu d’observation de
'anthropologue ? est-ce simplement n'importe quel lieu ? est-il fixe ? nous donne-t-il « droit d’y échapper » ? 1l
y a bien stir ici, la figure pythagoricienne de la phroura citée par Platon dans le Phédon (62b) : « On enseigne
en secret (GoQEYTOLC) sur cette matiere, que nous les hommes sommes comme dans un poste de guarde (dg
&v TtV poou@ €ouev oi dvBommol), dont on ne peut se détacher (Mewv) et que I'on ne peut abandonner
(Gmmodidpdonewy), me parait trop relevée et difficile & élucider ». Cependant nous devons appréhender la figure
de la phroura non dans une visée théologique mais saisir qu'elle signifie a la lettre le point d’oli 'on surveille et
d’ot1 'on observe; il ne peut donc s’agir ni de prison ni de garderie mais bien d’un lieu comme poste de guet
et d’observation. La phroura est alors la figure essentielle ot I'on se tient comme observateur pour saisir, dans
la figure de I'épokeé & ce & quoi 'on tient. La phroura est ce lieu ol nous sommes sur la bordure des machines et
ol nous observons ce que nous ne parvenons pas encore — ou ce que nous ne réussissons pas — A saisir comme
structure.

95 Furio Jesi, La féte et la machine mythologique, op. cit. p. 88.

96 Entretiens livre 111, XXI1, 24-25.

97 Il est évident que nous ne nous servons, ici, que du concept matériel de kataskopos, de guetteur, sans nous

soucier, encore, des préoccupations morales d’Epictéte en ce qui concerne la finalité de cette observation, a



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE IIS

Cette ouverture dans 'époque, dans l'a-présent comme rythme (devrions-nous dire
comme rythme dont la mesure est 'arythmie) est exactement la mesure de la diversité infinie
des phénomenes et des structures mais aussi la mesure de la gradualité infinie des degrés
infinis de 'expérience comme appréhension de ces phénomenes et de la communication de
ces expériences. Voila ce que Roland Barthes®® dit de « 'une des catégories formelles les plus

importantes de la modernité » qu'il nomme bathmologie :
celle de Uéchelonnement des phénomenes. Il sagit d’une forme du temps, beaucoup moins connue que
le rythme, mais présente dans un nombre si grand de productions humaines qu’il ne serait pas trop d’un
néologisme pour la désigner : appelons ce « décrochage », cette échelle du champagne, une « bathmologie ».
La bathmologie, ce serait le champs des discours soumis a un jeu de degrés. Certains langages sont comme
le champagne : ils développent une signification postérieure a leur premiére écoute et C’est dans ce recul du

sens que nait la littérature.
Clest tres exactement de ce rythme dont nous parlons, de la mesure de ce « décrochage »
comme expérience possible : la perception de ce rythme est perpétuellement en jeu,
incessamment remise en question, systématiquement dans I'a-présent et nous en sommes les
guetteurs, les espions avides et rusés : c’est 'époque, le maintenant, 'actualité, ce que nous
nommons le « principe de la mode ». Il faut cependant entendre tres précisément le principe
de la mode non comme un résultat en soi mais bien un principe, une technique presque” :
Cest ce qui fait que nous sommes des guetteurs, c’est la technique du guetteur, la rapidité de
son observation, la virtuosité de sa vision, la célérité de son apparition, la persévérance de sa
traque, la puissance de son éveil, la ténacité de son endroit, la fascination de son ceil. Lceuvre
nait dans ce fond d’observation, dans la persistance de ce mouvement qui ne se fige pas, qui

ne se stabilise pas, qui se maintient, si possible, dans cette méme intensité.

savoir la constitution d’'une parrhésie ou d’un discours de vérité qui repose sur un engagement a apaggelein
taléthé, & rapporter la vérité. Nous ne saisisons, ici, que la figure matérielle de 'espion, sans prendre en compte
la figure du rapporteur, de I'annonciateur, sans prendre en compte la figure angélologique du guetteur puisque
nous considérons que I'objet de cette observation ne reléve pas, pour paraphaser Jesi, des instruments de la
philologie. Voir aussi, Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit., lecon du 29 février 1984, p. 145-176.

98 « Lecture de Brillat-Savarin » in Le bruissement du langage, p. 304, Seuil, 1984.

99 Nous renvoyons ici 4 I'analyse de Pierre-Damien Huyghe sur la mode comme principe de ce qui est
« modifiable », Faire place, op. cit., p. 39 : « Nous n'avons d’avenir humain qu'a la mesure de notre capacité a
envisager autrement que comme une peine la modification, aussi petite soit-elle en apparence, de nos modes
de vie. Clest expres quici je suggere ce rapprochement de termes : la notion de “mode” sapplique radicalement
A ce qui est par essence “modifiable”. S’il nous convient non seulement d’avoir affaire a la vie mais de vivre
selon différentes modalités — et de cela I'histoire apporte sans cesse la preuve —, alors il importe que nous
regardions notre monde comme modifiable. Nos vies seront des vies humaines aussi longtemps que nous aurons
la capacité non pas exactement de porter atteinte a I'état des choses, mais 2 affecter le monde de modifications.

Catastrophique pour 'humanité serait une situation a laquelle il ne serait plus possible de toucher ».



116

Le guetteur, dans les replis de la langue, dans les plis infinis des structures linguistiques, est
celui qui observe les rythmes — [ombre des langues selon Dante Alighieri ou le bruissement de
la langue selon Roland Barthes ou le cawur asémantique des langues selon Furio Jesi ou /énigme
selon Giorgio Agamben — et est celui qui observe la profusion de ce que Roland Barthes

nomme une explosion et une dissémination™® :
Le Texte est pluriel. Cela ne veut pas dire seulement qu’il a plusieurs sens, mais qu’il accomplit le pluriel
méme du sens : un pluriel ir7éductible (et non pas seulement acceptable). Le Texte n'est pas coexistence
de sens, mais passage, traversé; il ne peut donc relever d’une interprétation, méme libérale, mais d’une
explosion, d’une dissémination. Le pluriel du Texte tient, en effet, non & 'ambiguité de ses contenus, mais
a ce que 'on pourrait appeler la pluralité stéréographique des signifiants qui le tissent (étymologiquement
le texte est un tissu) : le lecteur du Texte pourrait étre comparé & un sujet desceuvré (qui aurait détendu

en lui tout imaginaire).
Voici l'objet de la traque de 'observateur, cette pluralité, ce mouvement de traversée, cette
stéréophonie — peut-étre méme devrions-nous dire, ou inventer, cette széréologographie comme
Pinscription multiple et plurielle des discours — ces structures d’échos, ce déja lu, ce déja vu,
7\ bl . . bl

ce déja entendu. Guetter et observer ces structures, ¢’est ouvrir notre connaissance de 'ceuvre
a un in fieri, autrement dit, 2 un devenir de ce moment, de ce guetté, de cet espionné, de ce
vu. Ce devenir est le dernier objet que doit rechercher le guetteur, 'ultime enjeu de sa traque :
Pouverture de ces deux premieres traques (le témoignage et le mouvement) aux modes de la
festivité.

Pour maintenir 'objet de son observation le guetteur doit le maintenir dans cet iz freri

L . s et g . .

sans que jamais il ne se fixe, sans que jamais il ne se bloque, c’est-a-dire qu’il doit le maintenir
dans son étre parlant; c’est dans cette seule mesure que I'observé ne se cristallise pas; il
continu sa liquéfaction chez Emmanuel Hocquard™, sa constellation chez Walter Benjamin,
son explosion chez Roland Barthes, son ex-position chez Giorgio Agamben, son feuilletage

chez Claude Simon, son désceuvrement chez Olivier Cadiot ou chez Jeremy Deller, etc.

Conditions de Lumiére de Emmanuel Hocquard (PO.L, 2007) est un texte de

Ossia

chose qui ressemble & des enjambements, parce que dans la mesure ot le texte a une forme,

poésie, parce qu’il est précisé que ce sont des élégies, parce qu’il y a quelque

un rectangle resserré dans la page et dans la mesure o il y a un retrait de la phrase (absence

100 « De l'ceuvre au texte » in Le bruissement du langage, p. 75, op. cit.
101 Linvention du verre, PO.L, 2006. Il est écrit en quatrieme de couverture « le récit tend a expliquer et
cristalliser une situation qui n'a pas été tirée au clair. [...] En revanche, comme le verre qui est un liquide, le

poéme est amorphe. Il ruisséle en tous sens mais ne refléte rien ».



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE I17

totale de ponctuation) telle qu'on 'entend habituellement. Il s’agit d’un texte constitué d’une
série de propositions ou d’une série d’énoncés (note 4, p. 185).

Structurellement le texte est composé d’un poeme (de vingt et un ensembles de cinq
élégies), d’'un commentaire (« Dans une coupe en verre ») et de notes. Les notes sont en fait
huit propositions de lecture.

Formellement il persiste une ambiguité dans la nature méme du texte, savoir s’il est
constitué de propositions ou d’énoncés. S’il sagit de propositions alors nous sommes dans le
régime du fonctionnement de la logique, il y a donc la mesure possible d’une interprétation,
d’un sens : il s'agit alors de grammaire, de sens, d’effectivité du sens, c’est donc un texte de
la relation et de la construction. S’il s'agit d’énoncés™> nous sommes alors dans I'événement,
dans la puissance saisissante de la langue et de la parole. Il ne sagit plus de grammaire, ni
d’effectivité du sens mais de la mesure la plus actuelle du langage dans I'exercice de la relation,
son instance, son existence, son intonation (p. 183). Alors 'exercice de la langue devient
autre, le poeme devient autre : comme suite d’énoncés il devient un espace de résonance (p.
182) — on se souvient aussi du propos de Lucréce « tout espace a écho est un temple » — mais
ici (C'est-a-dire maintenant pour Emmanuel Hocquard; « ce qu'on appelle ici est une breve
durée » p. 78) temple ne signifie pas le lieu du sacré mais le lieu de la découpe, le rectangle, ce
qui a été saisi dans le langage, cest-a-dire — ce que Michel Foucault appelle — le discontinu,
la série, la transformation.

Texte des relations donc. A partir du moment oli nous sommes face 2 des énoncés le
jeu de la langue est de les mettre en relation (en somme faire des images : il faut relire les
notes 5 et 8). Mettre d’abord en relation les mots de la langue, autrement dit travailler sur la
signification, mais surtout fabriquer des relations syntaxiques, grammaticales, au sens de la
possibilité d’un tracé, grammé, a établir entre les mots et la possibilité de son effacement, la
possibilité de « 'arasement de la tablette » (p. 173), le grammatéion.

§’il S’agit de relation de grammaire, on se souvient alors que dans ma haie et surtout
dans LTnvention du verre™ étaient déja en jeu ces réflexions sur les liaisons grammaticales.
Nous avions proposé une lecture de LTnvention du verre & partir des Catégories d’Aristote,

considérant que le primat de toute grammaire — de toute langage — c’est le choix d’opérer les

102 Un énoncé Cest, selon Michel Foucault, Archéologie du savoir, op. cit., « ce qui fait exister [des] ensembles de
signes, et permet 2 ces régles ou ces formes de s'actualiser » (p. 121), donc « 'énonciation peut-étre recommencée
ou réévoqué, alors qu'une forme (linguistique ou logique) peut-étre réactualisée, I'énoncé, lui, a en propre de
pouvoir étre 7épété » (p. 145).

103 ma haie, P.O.L, 2000, Llnvention du verre, P.O.L, 2003.



118

mots de la langue en combinaison ou de les opérer sans combinaison : ici (p. 176) Emmanuel
Hocquard nous en livre un bel exemple : « Entendre des espaces : coq voix tesson En méme
temps séparés Sans cause Ne pas ». Il s'agit bien d’'une grammaire par juxposition construisant
« des liens par juxtaposition » (p. 81), construisant un exercice de la langue par juxtaposition
« sans autre formule ». La premiére solution, proposée par Emmanuel Hocquard (le texte
souvre presque avec le mot solution, p. 13), autrement dit ce qui permet la juxtaposition,
Cest le geste ou 'événement et la vitesse, celle de la langue et de I'intonation (p. 183). A ces
deux premieres solutions quatre autres sont proposées — ou exposées — p. 16 : quatre énoncés
mais aussi quatre propositions logiques de lecture : « Nuit d’il y a » propose deux mesures,
celle du déictique (montrer, indiquer) et celle de la mémoire, du rappel mais ici sans objet;
« Aimer par définitions », ici le pluriel indique qu’aimer, le verbe, se fait par les définitions,
le nom, c'est-a-dire par la mesure du langage dans la puissance du nom : aimer ce n'est que
dire des noms; « Les mots dans un ordre quelconque », autrement dit ce que nous venons
d’écrire sur la grammaire; enfin « Penser a sépare », cest-a-dire que la langue produit deux
discontinuités, celle de I'objet et du signe et celle du signe et du sens : c’est cela le langage et
la proposition de s’y abandonner...

Cest, au-dela de propositions, des séries d’énoncés, mais des énoncés qui, dans la mesure
ou ils constituent un poe¢me, dans la mesure ou ils éprouvent donc le production du texte,
acquierent un statut supplémentaire, celui de paradigme.

Qu’est-ce qu'un paradigme ? et que signifie ici, dans cet ouvrage de Emmanuel Hocquard,
d’appréhender cette série d’énoncés comme des paradigmes ? Si nous convoquons Giorgio
Agamben™* nous retenons deux définitions possibles : d’abord c’est « quelque chose qui
procede de singularité en singularité » ensuite Cest quelque chose qui « est en méme temps
exemplarité et singularité ».

Ici cela signifie que le texte procede d’exemples : d’exemples en exemples (dans la langue
hocquardienne nous devrions dire d’anecdotes en anecdotes) au point que chaque élément
puisse étre lu dans sa singularité. Cela signifie aussi, et si nous admettons que « le paradigme
tout en étant un phénomene singulier sensible, contient en quelque sorte I'éidos, la forme
méme qu’il s'agit de définir'® », que le texte, ici, est I'exposition d’une langue qui produit sa
propre forme (grammaire et intonation) et qui définit a chaque fois 'usage des éléments de
la langue : si « on n'a pas trouvé quel rapport établir entre un nom et son objet » (p. 128) —

puisque la pensée sépare (p. 16) — alors le « mot définit un usage » (p. 129) en 'exposant.

104 Giorgio Agamben, Signature rerum, op. cit. p. 3 4.
105 lbid., p. 25.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 119

Ici le mot acquiert une prégnance, une polyvalence, presque, qui viderait le texte de toute
ou presque expression analytique et qui I'apparenterait formellement au « phrasé », au kiu (ou
intonation) de la poésie chinoise.

Ici chaque énoncé — mais aussi chaque rectangle, chaque remplum qui possede dés lors une
fonction énonciative — est donc I'exposition de la langue, la « mise en lumiére » de la langue,
de I'événement de la parole et des relations qui s’y établissent : chaque énoncé est donc bien
un paradigme puisque — pour paraphraser Giorgio Agamben — le paradigme se produit au
moyen d’un « mettre a cdté », d’'un « joindre ensemble » (paradeiknumi) et d'un « exposer »
(deiknumi). Mais la langue I’ Emmanuel Hocquard expose singuliérement et toujours la partie
pour la partie — le méme pour le méme, si on préfere : « toutes les choses qui ont des qualités
similaires sont les mémes » (p. 23) —, car ici il ne s’agit jamais du régime de la métaphore mais
bien du régime du paradigme qui « n'obéit pas a la logique du transfert métaphorique d’un
signifié, mais au mod¢le analogique de 'exemple » (76id. p. 19).

Le mode¢le central est 'expérience de I'exposition, exemplaire, des énoncés de la langue
(para-deiknumi). Ce modele, objectivement, se trouve caché, comme replié dans les méandres
des langues : cest un effet de réel, une étymologie donc, une surprise cachée dans « la forme
en verre rose » de la page 128. Il est écrit : « On a pas encore trouvé quel rapport établir entre
le nom et l'objet », C'est-a-dire entre I'objet et le signe et donc par voie de conséquence le
rapport entre sémiotique et herméneutique; 'objet est une « forme en verre rose » ; le nom de
objet est szropper. Les dictionnaires américains donnent pour le verbe #0 strop : « to sharpen
(a razor) on a strop » et pour szrop : « 1. a strap, especially a short rope whose ends are spliced
together to make a ring. 2. a flexible strip of leather or canvas used for sharpening a razor »;
un szropper Cest cette petite forme en verre qui sert a affliter, a aiguiser, & maintenir tranchant.
Le terme américain szropper vient du latin stroppus ou struppus, la corde, la sangle (on se
souviendra ici du ruban qui n’a quune seule face de LTnvention du verre); plus saisissant
encore stroppus vient du grec strophos, la corde, la bande mais surtout du verbe stréphein,
enrouler et donc rythmer, marquer la cadence du poéme (strophe en francais). Autrement
dit, le texte de Emmanuel Hocquard convoque le lecteur — et la littérature — & un poste de
guetteur; étre a affit de la mesure rythmique de la langue, de ses relations, de sa pro-duction
— de sa fabrique (p. 63, 78), de sa signature, de sa disposition (p. 161, 175), de ses systemes de
représentation (p. 169), etc. Plus encore il sagit d’étre a I'affiit du rythme le plus complexe et
le plus sourd, celui de la contemplation (p. 40, 48) — la singuli¢re mesure théorique du texte
—, mais de la contemplation que nous ne devons pas entendre ici de maniére romantique mais

comme mesure d'une observation assidue — le resserrement dans le rectangle — : autrement



120

dit, étre a lafftit du calendrier (p. 22, 29, 103) de l'anniversaire (p. 142), voire encore de
larchive (p. 173), de la dynastie (p. 128). Retrouver ici la figure de 'archéologue mais un
archéologue inversé, non des objets ni méme des signes, mais un archéologue des calendriers,
cest-a-dire de I'instance du texte (ici!) et de I'observation.

106

Cest précisément'® ce que nous avions déja nommé dans le refus de I'exposition des langues,
leur préférant alors I'exposition de leur devenir, de leur mouvement, I'exposition de leur rythme
aussi chaotique soit-il, aussi speed soit-il, aussi excité soit-il. C’est aussi précisément ce que dit

Giorgio Agamben dans une analyse des rapports langue et histoire chez Walter Benjamin® :
La tche du « philosophe », comme celle du traducteur, [nous devrions dire aussi celle du guetteur...] est,
en effet, la « description » et le « pressentiment » de cette unique langue vraie qui tente de « s’exposer » et
de se « constituer » dans le devenir des langues. A la fin de Pessai, cette langue pure est décrite a travers la

figure décisive d’une « parole sans expression » qui s'est libérée du poids et de I'étrangeté du sens.
Mieux encore, ce que cherche ici le guetteur, dans 'observation du devenir des langues (dans
Vin freri de la connaissance), c’est le moment ot les langues, les expériences, se communiquent
sur un rythme non célébratif, non cérémoniel, non rituel, en somme les lieux exacts de la
festivité et non de la féte. Le guetteur cherche, non plus la visibilité, mais son pluriel, les
visibilités. Il n’est, dés lors, plus le voyeur de ceux qui voient, mais ce voyant aux multiples
visibilités, cet Argos™®, ce Panoptes en figure de guetteur comme figuration et forme de
notre seule et actuelle activité : nous espionnons aussi criiment le monde dans une alternance
étonnante entre un désir et un devenir pornographe et le devenir festif de nos structures
linguistiques. Il s’agit ici d’'une question de jubilation, de ce qui désceuvre a ce point, que
nous ne puissions pas étre plus actuel. Dans les paralipomenes aux theses « Sur le concept
d’histoire »°°, Walter Benjamin entrevoit ce monde de « 'actualité totale et intégrale » du

guetteur lorsqu’il surprend 'exposition des langues dans leur devenir festif :

106 Si les trois derniers modeles de I'analyse des conditions de I'étre-parlant comme exposition et comme
visibilité sont réduits & un examen aussi court, c’est que nous les maintenons pour une analyse appronfondie
dans le cinqui¢me chapitre.

107 La puissance de la pensée, op. cit. p. 38, Rivages, 2006.

108 Il faut bien stir, saisir ici dans cette figure un renversement : le devenir Argos comme figure de 'observation
ne peut senvisager qua la condition qu’il ne s'agisse pas de surveillance. Et cependant si le nom de ce géant
Argos, qui voit tout, a a voir avec le luisant, nous ne pouvons que saisir qu'il est aussi ’homonyme de I'adjectif
argos qui signifie désceuvré : comme si la langue nous laissait entrevoir que pour étre observateur il fallait
singuliérement se désceuvrer. C'est bien stir le propos d’Aristote dans I'Ethique & Nicomagque, mais c'est aussi
ce que l'on retrouve précisément au début de la Métaphysique, A, 1, 981b20 : « quand on découvrit enfin les
sciences (¢mmotnudv) [...] elles prirent naissance dans les pays oli régnait le loisir (¢oyx0haocav) ».

109 Walter Benjamin, Ecrits [frangais, op. cit. Ms 470, p. 440.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE I21

Ou mieux, elle est cette langue méme, non pas comme langue écrite, mais comme une langue célébrée
sur un mode festif. Cette féte est purifiée de toute cérémonie. Elle ne connait pas de chant de féte. Son
langage est I'idée de la prose méme, comprise par tous les hommes comme 'est la langue des oiseaux par

ceux qui sont nés un dimanche.

4. REGIMES DE LA PARTICIPATION

Nous avons posé que le festif pouvait étre un modele, une structure modélisante pour
les systemes linguistiques, pour tous les systemes linguistiques. Autrement dit, nous avons
émis I'hypothése que la féte est un dispositif majeur, modélisant, et donc, plus ou moins
contraignant. Or pour établir une démonstration de cette hypothese nous avons appréhendé
le concept d’espionnabilité et nous avons proposé un certain nombre d’hypothéses quant a
objet de cet espionnage, a savoir, et maximalement, 'appréhension des zones de densité et
de concentration dans les régimes collectifs, c’est-a-dire dans notre maniére d’y participer.
Clest, en somme, le mécanisme de la festivité et, en méme temps, le paradigme de 'ensemble
des machines et le modele de I'ensemble des systemes gnoséologiques : ce dispositif —
espionnabilité, participation et viduité — serait la seule forme a assumer, de facto, une triple
dimension dialectique constitutive de ce quest la féte : une dialectique a l'arrét, celle du
mouvement et de 'absorption et enfin une dialectique (négative) qui ne soit ni la somme
nulle des deux précédentes ni une valeur positive.

Nous tenterons d’appréhender, ici, les régimes de la participation apres avoir analysé
ce que nous avons nommé « espionnabilité ». La féte ne produit pas (npocoewv) de la
signification comme les langages, elle est avant tout une immense machine doxique qui
produit, d’une part, son propre maintien (diatnpetv) et, d’autre part, sa propre exposition
(30&aletv). En somme, la festivité n’est pas exactement constituée comme un langage mais
bien comme un des régimes linguistiques, a savoir les régimes d’art. La festivité donne
I'impression d’étre toujours sans objet et sans temps, sans indice de temporalité; elle

110

affiche une impression majeure d’intransitivité. Mais il est bien évident'*® qu’il s’agit d’une
impression. La festivité — et a fortiori la féte — produit une impulsion majeure, non vers
une production de sens, mais vers des dispositifs sémiotiques et vers la mesure essentielle de
la participations aux régimes du collectif, vers 'expérience, collective, de la concentration

comme forme contractée du temps et de la perception. S1 LA FETE NE PRODUIT PAS, AU SENS

110 Voirch. 1, 2, § 5, p. 72.



122

PROPRE, DE SIGNIFICATION, ELLE PRO-DUIT DE LA PARTICIPATION. Ce qui est « signification »
dans la féte Cest la participation, dans les deux sens d’ailleurs, celui d’une action et celui d’un
résultat. La féte ne produit pas (npacceiv) de signification (vodg) mais une participation
(netovoia). On peut ici préciser les deux sens du terme participation, d’abord comme
prendre part au collectif (kowvovéw), ensuite comme simple participation (petexeiv) a un
possible jouir.

On a appréhendé les régimes de la féte et de la festivité a partir d’une analyse des régimes
linguistiques pour en dégager la structure, selon laquelle tout objet (ceuvre et événement)
n'existe que dans une absorption dans les régimes doxiques et pour en dégager les trois valeurs

III

fondamentales suivantes : d’'une part, la notion de maintien"" (ratnpetv) qui sous-entend
que tout objet et tout événement est une machine ou partie d’'une machine fonctionnante et
dont l'essentiel du fonctionnement tend a se maintenir comme tel ou a augmenter, d’autre
part, la notion de participation (peteyeiv) qui permet d’entrevoir les rapports entre objets et
machines et leurs types de fonctionnement et enfin, la notion complexe de con-figuration et de
glorification (8o&aletv) qui doit sentendre comme le mécanisme de la machine, et des objets

de la machine, qui se maintiennent tant qu'il est possible de se figurer (qu'existe le zypos) une

représentation de I'objet (représentation iconique, symbolique, mythique, linguistique, etc.).

Le 21 septembre 2009 a eu lieu, a Paris, la premiere partie du projet On

Ossia

sept statements qui décrivaient, chacun, ce devenir différent de sept artistes qui ont lentement

I12

becoming something else de Ben Kinmont''*. Ce projet a consisté en I'édition de

cessé de faire de I'art alors qu’ils maintenaient la méme activité :

Think about the way in which an artist might cease to be an artist as that person develops his or her practice.

111 Nous renvoyons au travail de l'artiste Jean-Baptiste Farkas IkrEA©SsErvICE (Des modes d'emploi et des passages
a lacte, éd. Mix., 2010) ol il est question de désactivation et de maintien : voir le service N°33 Inertie « Le beau

maintien » : « Mode d’emploi : déterminer ce qui ne devra ni croitre ni diminuer. S’acharner a le maintenir au
point mort ».

112 Ce projet a été initié en novembre 2008 lors d’un work shop 4 I'Ecole des beaux-arts de Bordeaux. Le projet
a été présenté par la galerie Air de Paris et par le Centre Georges Pompidou lors du festival d’automne 2009. Sur
I'invitation de Ben Kinmont, j’ai participé a ce projet comme théoricien et comme cuisinier amateur. Le projet
a alors consisté & proposer sept plats qui correspondaient chacun a 'un des sept szatements et qui pouvaient des
lors étre servis & un diner. Ce diner fut servi le 21 septembre 2009, a Paris, pour trente cinq convives. Les sept
statements ont été, ensuite, proposé & sept chefs parisiens qui ont congu un plat qui a écé servi a leur carte durant
les deux mois de I'exposition au Centre Georges Pompidou. Il est bien sir assez évident que ma position dans
ce projet a été complexe : il a fallu d’abord créer sept plats et sept recettes pour un diner de trente cinq convives.
Il a fallu ensuite produire un texte a partir d’une lecture de La plastique culinaire de Félix Fénéon (1922). Il a
fallu encore réaliser et servir ce diner pour trente cinq convives. Il a fallu enfin se livrer & un ultime exercice de

commentaire sur cette pratique.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 123

1 am not ralking abour someone who gerts fed up with art and the art world and stops making work. I am
speaking of those who while pursuing the content and purpose of their work suddenly find themselves in a place

and value structure outside of the art world.
Faire un diner a partir de ces sept statements relevait d’'une double problématique, celle de la

participation et celle de ce que nous nommons la con-figuration :
Cooking is the act of ingredients becoming something else, something to be eaten and shared. For the current
project, the ingredients become a representation of the artists practice and the dinner is an homage to these

artists decisions to leave the art world.
ou pour le dire encore autrement, d’'une part, une problématique qui regarde la question
du maintien d’une activité dans des spheres d’opérativités différentes et, d’autre part, une
problématique qui consiste a servir un diner en « hommage » a des artistes qui ne sont plus
des artistes, comme une sorte d’ultime figure de la « gloire » pour ceux qui ont maintenu une
activité alors qu'ils abandonnaient une opérativité pour une autre et sans qu’il sagisse de la
traditionnelle et mythologique figure de la lassitude ou du renoncement.

La figure de la participation est d’abord, celle de ces artistes qui ont, un temps, participé a
Popérativité de la sphere de I'art au point de nommer et de montrer ce qu'ils faisaient comme
art ou comme oeuvre, ensuite, celle d’'une production qui structure et réalise une ceuvre, celle
de Ben Kinmont, et qui demande la participation aussi bien d’une galerie, d’une institution, de
chefs cuisiniers, de sommeliers, d'imprimeurs, de théoriciens, de photographes, de critiques,
etc. et enfin celle des convives (critiques, historiens d’art, galeristes, conservateurs, artistes,
etc.) qui étrangement ne sont pas, ni dans leur bureau de travail ni dans un musée mais assis
a la méme table d’un restaurant. Il est exposé ici qu’il est alors possible de figurer différentes
représentations de ce quest la participation. Figurer signifie ici fabriquer (skématon plasis,
selon la formule de Longin) des images, des ropoi des différents modeles de participation
mais surtout de leurs différentes puissances d’opérativité. Ben Kinmont a choisi, ici, la forme
du diner qui permet — et Cest notre hypothése — de réunir 'ensemble de ces figures dans
Pexpérience commune de la festivité.

La figure du « devenir » est elle aussi essentielle. On becoming something else, en
devenant quelque chose d’autre, la figure continue cependant d’étre, elle se maintient
comme activité et perception qu'elle déplace dans une sphere différente de I'opérativité.
Il y a donc bien deux formes essentielles du maintien, comme devenir ou comme
maintien de son étre ou comme forme adornienne d’un « se tenir debout » et comme
fonctionnement, c’est-a-dire le maintien de la valeur, doxique ou politique de I'économie
du fonctionnement. Léconomie du fonctionnement, ou I'économie de l'activité, signifie

précisément, 'opérativité, c’est-a-dire I'acte qui choisit de montrer 'activité dans tel



124

espace et pour telle visée. Il y aurait deux types de maintien (diatérien), comme visée
ontologique et comme visée téléologique. La visée ontologique n'ouvrirait qu’au devenir,
c’est-a-dire a la permanence de 'étre, la visée téléologique n'ouvrirait qu'a la puissance de
Popérativité. Seule, alors, la possibilité d’un devenir de cette puissance, ouvre, d’une part,
a 'instabilité du « quelque chose d’autre », le hétéron ti aristotélicien (Ethique a Eudéme,
1245b3) et le aliquid spinozien (Ethique, 111, prop. 11) et, d’autre part, a la possibilité de
ce maintien comme idée méme de la con-figuration (doxazesthai). La gastronomie comme
art de la transformation (rappelons que la gastronomie n’est pas, comme on peut le croire,
un art de la combinaison mais bien un art de la transformation : la gastronomie est ce
qui rend appétissant ce qui est mort'*?) devenait alors le lieu — car il s’agit bien d’un lieu
et pas d’une image — ol il était alors possible de saisir ce devenir, aussi bien que la forme
de P’hommage (I'encomium), aussi bien que I'expérience commune de la festivité comme
espace de la densité (sunéudkhesthai).

Mais plus encore, ici, il s'agit de la figure d’un « faire féte », la figure d’une festivité dans la
forme du festin. « Faire féte » signifie saisir 'autre dans I'instant suspensif d’un désceuvrement :
« faire féte » signifie a la lettre dé-faire et désceuvrer. Manger est alors, non seulement le
lieu comme festin, mais aussi le temps comme festivité de la souvenance, du ressouvenir,
I’ Eingedenken benjaminien, autrement dit d’une forme de la commémoration. La table est
espace ot se forme, ot se configure, 'éloge aux vivants. On becoming something else est cet

bl . bl \ . ’ ’ . . M z z /4 M
espace de 'encomium, de « ’hommage » a ce qui a été fait mais surtout a ce qui a été défait et
désceuvré. Seul celui qui est invité a se désceuvrer a table — C’est-a-dire, non pas étre oisif, mais
a suspendre la forme habituelle de son opérativité, a se déshabituer de I'ceuvre — peut saisir,
sil y préte attention, la figure de ce qui est défait et la figure de ce qui se maintient ainsi. Clest
ce que nous nommons la configuration. Configurer signifie faire prendre forme. Ici Cest la
figure de ce qui désceuvre.

Faire féte et donner un festin c’est encore livrer le participant, le spectateur, 'amateur
d’art, le critique a Pexpérience d’une « faim de beeuf », & expérience de la boulimia
comme l'a explicité Giorgio Agamben'#, c’est-a-dire le livrer 4 la forme paradoxale d’une
faim dévorante qui trouve dans la satiété la seule forme possible de la célébration. Ce

5 . 5 5 A , . . 5 ’
quexpose Ben Kinmont c’est que I'espace méme de la pérennisation, 'ccuvre muséale,

noffre pas la possibilité d’une satiété. La faim dévorante trouve son paradigme dans le

113 Voir Furio Jesi le texte « Gastronomia mitologica. Come adoperare in cucina 'animale di un Bestiario »,
Materiali mitologici, Einaudi, 1979-2001.

114 Nudités, op. cit., p. 170 sg.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 125

concept heideggerien et adornien de I'ivresse, comme ivresse de la sobriété. La figure du
comblement ne s’effectue que dans la mesure ol 'on s'expose dans la brutalité d’une faim
et d’'une ivresse qui doivent se maintenir comme telles : « 'état d’étre laissé-vide n’est jamais
possible que la ol subsiste une exigence de comblement, 1 ot subsiste la nécessité d’une
abondance’ ».

C’est cette figure de I'abondance qui détermine la double expérience de ce que Ben
Kinmont nomme ce something to be eaten and shared et qui fonde, ce que nous pourrions
appeler, une corporalité. Pierre Muret'” dit « le festin, qu'on peut appeler I'dime de la
société civile, regarde aussi bien I'esprit que le corps » : en ce sens, donner un festin est un
vivre avec dans I'espace de la consommation qui défait la persistance de 'ceuvre : en ce sens
donner un festin renvoie explicitement a la proposition d’Aristote’’ « Il faut donc faire des
études et des festins qui ne sont pas ceux de la nourriture et des nécessités de la vie (810
<det> ouvhemEely ral ovvevwyelobat, 0V Ta dLd TEOPNV xal T dvoryraia) ». Lespace de
I'ceuvre est un « faire festin », un sunéudkhéomai (sun-eu-ekhé) qui signifie précisément, et a
la lettre, un faire-bien-ensemble et qui dans sa forme contractée signifie faire féte et célébrer
dans un festin.

Ben Kinmont invite alors les « spectateurs » a une sorte de désceuvrement, ou plus
précisément a une sorte de suspension de I'activité. Une suspension, non pas de 'activité
en tant que telle, mais une suspension de l'activité de construction, de structure de chaque
invité : le critique n’est plus critique, Partiste n’est plus artiste, il est livré 2 une suspension
de son opérativité, il est livré & un faire « spécial » selon I'expression de Giorgio Agamben,
pour célébrer une autre activité, ou plus précisément une autre suspension. Lartiste lui-
méme, Ben Kinmont, s'expose dans une paradoxale posture ot il n’est ni le cuisinier ni le
serveur mais une sorte de figure complexe de maitre de cérémonie, d’arbiter elegantiarum : il
expose sa puissance d’invitation tandis qu'il se retire sous la forme d’un retrait mystérieux et
qu’il expose ses amis en cuisine et sa galeriste en serveuse. Ben Kinmont n’est pas désceuvré,
il travaille & nous exposer sous la figure d’une nouvelle opérativité.

Reste alors la figure majeure de l'opérativité. Lidée du désceuvrement, est qu’il s'agit
d’une activité mais d’une activité suspensive (anapausis) qui nous ouvre a la possibilité, non
seulement d’un faire autre, mais d’un faire qui défait, d’un faire qui suspens I'ceuvre et qui

projette 'opérativité dans des formes et des figures différentes, qui la configure différemment.

115 Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique, p. 212.
116 Pierre Muret, T7aité des festins, 1682, Epistre.
117 Ethique & Eudéme, 1245bs.



126

Ce qui est configuré est ce que nous nommons une méta-opérativité. Si nous nous référons

encore a la proposition de Ben Kinmont
I'm not talking about artists who get fed up with their art practice and then decide to become a businessman,
but, for example, an artist who through pursuing his or her practice becomes something else still within his

practice.
nous relevons deux formes de la cessation de la production : par lassitude ou en devenant
quelque chose d’autre tout en conservant son activité. En somme, il s'agit soit de cesser son
activité soit de changer le statut de son activité en changeant son propre statut.

Il ne s'agit pas du modéle emblématique de la lassitude, il ne s’agit pas non plus de la figure
traditionnelle du renoncement qui trouve son modéle dans la pensée des sceptiques et de la
suspension (époké) ou dans la pensée chrétienne pour aboutir a la figure archétypale littéraire
du renoncement. Il sagit donc, ici, de la question du statut, en somme, de notre régime de
participation aux modeles de I'opérativité. Il faut alors proposer ici la fonction de ce que nous
appelons une méta-opérativité : celle non plus de I'ccuvre, mais bien, aussi étrange que cela
puisse paraitre, celle-méme de 'opérativité.

Seul le statut de la personne, de I'actant, définit 'ceuvre. C'est une posture classique, on le
sait maintenant. Cest aussi, on le sait, une posture économique. Ce qui signifie que I'ceuvre se
définit alors en fonction de I'actant et que 'ceuvre est consubstantielle a 'actant. Cependant, cela
supprime la mesure d’intransitivité de 'ceuvre puisqu’elle est alors toujours I'objet de quelque
chose, et cela augmente de manicere considérable la mesure de la signature. Locuvre existerait
non pas en fonction de I'actant mais uniquement de son statut. Leeuvre n'existerait alors qu'en
fonction du statut de son opérativité, autrement dit en fonction du statut de son actantialité.

Qulest-ce que l'opérativité ? c’est ce qui ouvre un objet ou un événement a devenir une
ceuvre (la différence fondamentale entre un objet et une ceuvre est bien str le résultat, la
dimension téléologique de I'ccuvre) et ce qui I'ouvre a4 une actualisation. Qu'est-ce que
lactantialité ? ce qui ouvre un objet, un événement, une ceuvre a une valeur sémiotique
comme dimension de la signification et comme dimension éthique. Or, nous le savons aussi
Popérativité d’une ceuvre n'est pas suffisante pour lui garantir son statut mais surtout pour lui
garantir son actualisation.

En somme, il a donc deux typologies (#ypos) : accepter cette méta-opérativité comme valeur
déterminante de I'ceuvre ou ne pas 'accepter et revenir a une opérativité (au sens de I'agir).
Ne pas I'accepter reviendrait a une banale prise en compte de I'ceuvre et de sa matérialité,
accepter revient a soutenir que '« ceuvre » — §’il en reste une — n’existe que par 'inopérativité

de son matériau, par 'opérativité de sa valeur doxique, n’existe que dans le renoncement de



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 127

son opérativité sémiotique et 'acceptation tacite, silencieuse, opérante, latente du statut de
celui qu'on nomme lartiste, autrement dit, la signature.
On becoming something else est une des figures suspensives du devenir de 'ceuvre dans

espace exemplaire du désceuvrement, la festivité.

Nous devons d’abord analyser le sens du concept de participation. Nous le savons, il y a
plusieurs fagons d’appréhender ce concept dont la premiére est celle contenue dans le verbe
xotvevém qui signifie essentiellement prendre part au collectif, participer a la xowf. Plus
précisément, il faut comprendre que le champs sémantique afférent a ce terme est trés riche.
Il signifie, d’une part, la mesure du commun (et le sens du terme kowvdg), il signifie encore
la mesure de la communication (Cest le verbe kowéw), il signifie, d’autre part, le fait d’étre
en communauté et d’avoir et d’entretenir des relations (C’est le verbe kolwvwvém), enfin, il
signifie participer, ce qui participe 4, et ce qui est complice (le qualificatif kowwvog). Il est
donc assez évident qu’ici est impliqué le sens d’'une mesure du commun (de la communauté)
qui est intégralement déterminé par une participation de ces membres en supposant que cette
participation repose, enti¢rement, sur le fait d’'une communication et du degré d’appréhension
de cette communication (de la relation a la complicité).

Il y a une autre maniére, encore, d’appréhender le concept de participation, avec le
terme grec petovoio qui signifie essentiellement participer 4. Mais, ici, la complexité des
significations est plus grande. Il s'agit d’abord de la mesure de la participation au sens matériel
de participer a quelque chose et d’étre complice (Cest le verbe petéym qui signifie donc, selon
son étymologie, « porter parmi, vivre parmi » et qui établit des liens avec le terme cvvovoia
qui signifie I'existence en commun et la société). Il s'agit, d’autre part, de la mesure de la
participation (cest le sens du terme petoxn) c’est-a-dire, a la lettre, le modele du participe.
Il s'agit enfin de la mesure matérielle et conceptuelle de la participation (petovsio) comme
modele de fonctionnement des régimes du participatif (de terme a terme, de figure a figure)
et comme figure des formes de la domination (passive et active).

Nous devons d’abord analyser le sens de ce participe. Si nous initions une réflexion
en linguistique, un participe est une unité qui participe a deux catégories a la fois. On
comprend mieux, des lors, le sens du terme participe dans la grammaire francaise, et, méme
s'il est trés ancien et pour I'essentiel faux (puisque ce qu’on appelle participes, ne participent
pas en soi a plusieurs catégories mais ils sont capables de prendre des formes grammaticales
différentes), il renvoie A cette idée quune méme unité, sous une méme apparence peut

participer a plusieurs états et plusieurs situations : une sorte de forme de complicité et



128

de duplicité qui démontre ici I'interaction évidente entre les modeles d’observation et les
modeles linguistiques.
La métousia est la participation au sens de ce qui permet I'appréhension des rapports

de plusieurs entités : Cest en ce sens que Platon'®

utilise le terme métexis pour parler de la
participation de ’homme au monde des idées et C’est en sens qu'il est utilisé par Aristote™?
pour la critique de cette théorie platonicienne. La pensée chrétienne reprendra la théorie
platonicienne de la participation, d’'une part, pour aborder la question de la participation de
’homme a la perfection de Dieu et, d’autre part, pour aborder une question plus complexe qui
formalisera la scission entre I'arianisme et le christianisme, celle du rapport de participation
dans la trinité entre le pere et le fils™. La querelle réside essentiellement sur le fait de
savoir s'il peut y avoir une petovcia entre le pére (ovoia) et le fils de maniére réciproque
ou uniquement univoque. C’est, en somme, ce qui fonde I'essence de la problématique de
Voikonomia : I'économie n'est, premi¢rement, que I'ensemble des rapports de participation
et de domination entre les unités qui composent 'espace de 'otkog et du pét-oucog™.
Léconomie n'est, secondement, que le rapport qu'il nous est autorisé d’avoir avec 'ceuvre sous
la forme de la création, de 'administration et de I'assujetissement. Le mode¢le de I'oikonomia
tou théou nous a livré la figure d’'une ceuvre que nous n’avons qu’a administrer'*.

Si nous resserrons notre analyse dans la philosophie du langage, il faut appréhender
Pensemble des textes qui traite de ce rapport de participation : essentiellement participation

des actants entre eux et, avec les objets de I'actantialité, autrement dit les discours. Il existe

118 Platon, Parménide, 132d.

119 Aristote, Mét. A, 6, 987b9g et suivant, par ailleurs quand il s'agit de parler de participation Aristote utilise
toujours le terme xowvavéo.

120 On retrouve une grande partie de ces théories chez deux Péres de I'Eglise, Grégoire de Nysse (Discours
catéchétiques, éd. R. Winling, Cerf, 2000) et Athanasius d’Alexandrie (Sur [incarnation du Verbe, éd. C.
Kannengiesser, « Sources chrétiennes », n°199, 1973). Pour plus de détails nous renvoyons d’une part a 'ouvrage
de Giorgio Agamben, Le régne et la gloire, op. cit. et 2 I'ouvrage de Marie-José Mondzain, Imdge, icone, économie,
op. cit.

121 Cette distinction est ici essentielle parce quelle permet d’entendre, de facon précise, la question de la
participation comme vivre avec, mais en y intégrant la distinction de la « différence » : tout participant, nous
l'avons dit, n'est jamais participant intégral, il est alors toujours, un « différent », un étre de la pér-oucog.
Léconomie est intégralement fondée sur ce principe de la « différence ». Cest précisément I'un des objets de
notre observation.

122 Voir Pierre-Damien Huyghe, Faire place, op. cit. p. 43 : « Dans la pensée des premiers “Péres” de I'Eglise,
I'économie désigne la tiche aux hommes dévolue “d’administrer” une “création” dont leur statut dans I'échelle
des étres leur interdit de se considérer comme les auteurs ». Voir aussi, du méme auteur, Commencer i deux, op.

cit. p. 30-34 et de Giorgio Agamben, Le régne et la gloire, op. cit.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 129

un traité de rhétorique, le 77aité du sublime du Pseudo-Longin™. Selon le Pseudo-Longin le
sublime — le sentiment de ce qui est sublime — C’est ce qui laisse & penser, Cest un effet qui
duit | Esi 1 i dit, Cest'* | i de l'universalité
produit la non résistance et le souvenir, autrement dit, c’est'** le sentiment de I'universalité,
5 \ . . A . . . N
Cest-a-dire ce qui touche tout le monde : « est slirement et vraiment sublime ce qui plait
toujours et a tous ». Plus intéressante encore est la liste des moyens pour y parvenir™ : ils
sont au nombre de cing, dont les deux premiers relévent du « naturel » (d61yevhig, né ici
méme), et dont les trois derniers relévent de la technique (téxvng) : 1. I'élévation, vonoeig
adpennBorov*®; 2. enthousiasme, 6Qodpov kol e£vBovolacTiKOV TAB0C™; 3. I'invention
des figures, oxnpétwv TAdog'*, 4. la noblesse de 'expression, yevvoio @péoig®; et enfin
1 iti ovBeoig' . 1l tvid ’il ici ble de donné
5. la composition, cOvBeoig™®. Il est assez évident quil y a, ici, un ensemble de données
essentielles pour notre recherche : bien siir, ce qui conduit a la qualité de ce qui est badyros,
Iépais, le dru et le dense qui confirme nos théses sur les régimes de la densité, bien stir, la pensée
de la configuration (skématon plasis) et enfin, 'idée de la combinatoire (sunthésis). Au-dela des
moyens techniques et de la mesure de I'expérience du sublime, il y a les régimes d’adhésion

qui nous permettent de saisir et d’expérimenter ce qui parvient au dense (hadrépébolon)

123 Pseudo-Longin, T7aité du sublime (Tlept Yyog), trad. Jackie Pigeaud, Rivages, 1991, et trad. modifiée.

124 lbid., frag. vi1, 4.

125 lbid., frag. v, 1.

126 Lexpression est complexe et signifie ce qui éleve les idées au sublime; plus précisément encore le terme &8p-
ennBolog est construit sur le terme &3pdg qui signifie, d’une part, ce qui est épais et abondant et, d’autre part,
le style dru et tenu, acharné (voir le commentaire sur Denys d’Halicarnasse, ch. 1v, 4, p. 229 s¢.) et sur I'adjectif
enfBorog qui signifie qui parvient 3, qui atteint le but : on pourrait alors traduire 'expression du Pseudo-
Longin, de la fagon suivante, « ce qui fait atteindre aux idées la densité ». En somme, il faudrait ici entendre
que notre proposition tend 2 faire entendre qu'il s'agit précisément de ce qui « fait atteindre la densité ». Nicolas
Boileau le traduit ainsi « Cela posé, la premiére & la plus considérable est une certaine élévation d'esprit qui nous
Jait penser heureusement les choses ».

127 Trés précisément « la véhémence et lenthousiasme de la passion », autrement dit ce qui émeut, le pathétigue.
128 Cette expression est fondamentale : il serait possible et intéressant de traduire ce syntagme par le terme
Benjaminien de con-figuration ou ce que nous avions proposé dans I'introduction (lecture épistémo-critique)
sous la forme d’une écriture figmentaire, celle qui fagonne des figures, voir aussi ch. 1v, 4, p. 229 sq. Le Pseudo
Longin précise que ces figures (skématon) sont de deux types, celles de pensées et celles de mots : 500 8¢ nov
TaDTO, TO HEV VONOE®G, BGTEpa 8€ AéEeme.

129 Le discours noble sous-entend un bon choix des mots fig pépn néhiv dvopdrov te éxhoyn et un emploi
des tropes : kol 7 tpomikn kod memompuévn AEELg : Iexpression est ici compliquée et la traduction de Pigeaud est
d’une grande précision : « expression (Aé€1g) figurée (tpomikn) et fabriquée (nemoinuévn) ». Soit dit en passant,
nous faisons remarquer que le choix sémantique du Pseudo-Longin renvoie par deux fois a 'idée d’une origine,
odBLyevng, né ici et yevvoda, le bien né.

130 Clest-a-dire, essentiellement, le traitement de la forme du contenu. Le Pseudo-Longin écrit que cette
cinquieme cause est la plus importante et qu'il s'agit précisément d’une « composition élevée et de qualité : 7y &v

a&lopott kol didpoel GOVOESTG ».



130

que Le Pseudo-Longin appréhende sous la terminologie de la mérousia (petovsia), de la
participation, et qui permettent aux actants récepteurs d’étre absorbés par les effets jusqu'a ne
plus pouvoir résister et jusqu'a ce que cela se grave dans le souvenir :
harmonie qui met en branle des formes variées de noms (mowcida i8€0ig dvopdrav), de pensées, d’actions,
de beauté, de mélodie, — toutes choses qui croissent et naissent avec nous —, qui, par le mélange et la
multiplicité des formes (moAvpopeia) de ses propres sons introduit dans les 4mes des proches la passion
qui est présente chez celui qui parle; qui la fait toujours partager (petovoia) a lauditeur; qui ajuste la
grandeur (ueyédn) a la gradation (nowkcodopnoet) des expressions (Aé&ewv)..."?"
Baldine Saint Girons™* précise qu'il s’agit trés précisément d’une « co-existence » :
une véritable participation (métousian) qui nous éleve vers des modeles (metra) d’'un type nouveau et soit de
la sorte créatrice de communauté. La sunousia est un « étre avec » qui rend la passion non pas communicable,
mais échangeable, entre le maitre et le disciple, 'amant et 'aimé. La métousia elle, se réfere A ce qui fonde cette
co-existence : je transcende le dire d’autrui et m'identifie & lorateur, de sorte que son discours, d’une certaine
manicére, devienne alors le mien. Et, paradoxalement, je vais méme jusqu’a tirer gloire d’un discours que je n’ai
jamais prononcé. Illusion, dira-t-on. Mais n’ai-je pas pénétré, mieux que quiconque, sa grandeur ? N’ai-je pas
accepté 'arrachement au reste du monde et 'enfermement dans le cercle du sublime ?'3?
La participation fait co-exister en un méme espace — ou dans I'idée d’'un méme espace, C’est la
définition méme du phantasma — des figures différentes. Ce que nous appelons ici phantasma
(pbvracpa) est a la lettre ce qui apparait selon notre processus d’imagination et ce que nous
pouvons faire apparaitre en créant un espace de la vision. Mais il faut étre plus précis. D’abord
nous devons rappeler et préciser ce quon entend par la terme phantasma, c’est ce vers quoi
nous nous projetons dans la projection méme de ce que nous produisons comme image; cest
a la lettre ce que nous voyons par la pensée’**. Il faut ensuite rappeler ce que le Pseudo-Longin

entend plus précisément dans le terme phantasia’*s

131 lbid, XXX1X, 3.

132 Le sublime, Desjonqueres, 2005, p. 32-35.

133 lbid., p. 35.

134 Nous devons préciser quelques éléments fondamentaux autour du concept de phantasia et de phantasma.
Pour Aristote (De Anima, 429a) il s'agit de ce qu’il est possible de voir dans la lumiere. Plus fondamentalement
Cest la définition stoicienne de la phantasia donnée par Chrysippe (S. V.F, 11, p. 21 § 54 : « Tivi Siopépet
poviasia eovIacTOV eaviacTtikOy edvtacpa ») : il y distingue d’abord la phantasia (ou représentation) qui est
une affection (néBog) qui se passe dans Uesprit (yoxf), puis le phantaston (ou I'objet de la représentation) qui
produit la phantasia (pavtactov 8¢ 10 mowodv v gavtaciov), puis le phantastikon (ou imagination) qui est
une projection vers le rien (81&-xevog) et enfin le phantasma (ou I'objet de I'imagination) qui est ce vers quoi
nous nous projetons selon le phantastikon. 11 serait tentant de vouloir expliciter plus, mais il y a, d’abord, une
littérature abondante sur ce sujet et, ensuite, il nous semble utile de laisser ces quatre termes ainsi. En revanche
il faut noter ici que ce qui nous intéresse, évidemment Cest le lieu du phantastikon, cest-3-dire le dia-kénos,
autrement dit 'intervalle, ce qui laisse un vide (voir ch. 1v. 4, p. 229 s4.). Précisons encore que Quintilien (/nsz.
Or., v1, 2, 29) dit que « ce que les Grecs appellent phantasiai, Cest ce que nous appelons visiones ».

135 Du sublime, op. cit. xv, 1.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE I31

Pour produire la majesté, la grandeur d’expression et la véhémence, mon jeune ami, il faut ajouter
aussi les apparitions (pavtaociot) comme le plus propres a le faire. C’est ainsi du moins que certains les

appellent « fabricantes d’images » (eidwAonotiog).
Ici, la terminologie est essentielle — et substantiellement poétique —, cette projection de la
pensée est une fabricante, une fagonneuse d’image : cest trés précisément ce que nous avons
appréhendé dans I'introduction sous le terme de pensée figmentaire, une pensée qui fagonne
des images, une idolopée’. 11 faut enfin rappeler ce que le chorégraphe Domenico da Piacensa
entendait par 'expression per fantasmata', Cest-a-dire la mesure de I'adhésion a la mesure
chorégraphique, et, d’autre part, ce que Walter Benjamin appelle une fantasmagorie : ici la
fantasmagorie est 'apparition comme spectacle, c’est-a-dire ce qui laisse apparaitre I'objet
sans en dévoiler ni 'origine ni les moyens : « il y a fantasmagorie quand une marchandise
nous est présentée comme si aucun processus productif n’avait été nécessaire pour la créer's® ».
Ce que nous pouvons entendre ici pour I'objet, est appréhendable a partir de la pensée du
sublime : une apparition autopoiétique, dégagée de la mesure du pro-duire. La festivité, dans sa
puissance d’intransitivité, sapparente a cette mesure d’adhésion par participation. En somme,
cest la mesure de nos régimes de participation qui détermine, de maniére essentielle, la figure
que nous prendrons, les typologies (pos) qui nous désignerons, les formes mémes qui nous
identifierons et que nous con-figurons. Cependant que faut-il entendre, précisément, par
con-figuration ? Le terme con-figuration — con-figurer — est une proposition de traduction
du verbe grec 30&Gletv comme puissance de se figurer, dans la mesure d’une participation
aux régimes collectifs de la doxa. Nous ne ressemblons jamais autant & 'autre que dans la
concentration des régimes de la festivité et dans la singuli¢re et irréparable différence que
nous exposons. Lexposition de cette différence, au coeur méme de I'identique, et qui nous

désigne, Cest ce que nous nommons la con-figuration. Le §0&GLetv, comme forme active,

136 1l faut remarquer cette double orientation dans le texte du Pseudo-Longin, avec d’une part (frag. xvi) le
syntagme shématon plasis qui signifie « production des figures » et avec, d’autre part, (frag. xv) le terme éidélo-
poien qui signifie « produire des images ». Il y a une double articulation d’une production matérielle 3 une
production d’effets. Lidolopée serait alors dans la catégorie des figures, sans doute la plus spectrale et la plus
fantémale — et pourtant la plus efficace — 'hypotypose... Le Pseudo-Longin utilise la méme expression que
Platon dans le célebre fragment de la République de Platon ot il est question de la forclusion du mimeétikos poiétés
et du zographos (605¢) : « de méme le poéte imitateur introduit un mauvais gouvernement (kakén politéian) dans
'ame de chaque homme, en flattant ce qu’il y a en elle de déraisonnable, ce qui est incapable de distinguer ce qui
est plus grand et ce qui est plus petit, qui tantdt exagere, tantdt rapetisse les mémes objets, produit des fantdmes
(eidbla eiddlopoiounta), et est toujours A une distance infinie du vrai (a/éthous) ». Lusage du terme est, bien sir,
fondamentalement dans les deux textes.

137 Voir Giorgio Agamben, Ninfu in Images et mémoire, op. cit., p. 39-41.

138 Reyes Mate, Minuit dans ['histoire, éditions Mix. 2009, p. 38.



132

et le 30&Glecbar, comme forme passive, est a la lettre la puissance de con-figuration : I'étre-
dans-la-festivité y est plongé, c'est-a-dire qu’il y adhere et qu'il s’y expose maximalement,
jusqu’a un état explosif (cet état explosif nous le nommerons ivresse'*?) comme état de tension
maximale ol explose I'identité et jusqua ce que I'étant du sujet soit, selon 'expression de
Martin Heidegger'*, un « devenir-forme », « comme le fait de se livrer, de se rendre public ».
Létre de la con-figuration est un étre de la participation qui mesure, dans la co-existence
(Cest-a-dire dans 'espace de I'autre) la puissance de son aspect’*'. Plus précisément encore, le
mouvement que nous faisons vers le sublime, précise le Pseudo-Longin, est toujours de 'ordre
de la participation a quelque chose jusqu'a en tirer une gloire (jusqu'a ce que la gloire retombe
sur soi) : Cest trés précisément ce quon appelle le 80&alecbar et que Giorgio Agamben
traduit par glorification', c’est-a-dire ce qui produit les louanges et ce que nous entendons
par con-figuration, c’est-a-dire ce qui donne la forme a la louange et a I'éloge.

Il existe encore un autre rhétoricien qui a traité de ce rapport, de cette mesure de la
participation : il sagit de ZAlius Théon dans son Progymnasmata*+. Ce que nous analysons
sous la forme du sublime dans le discours, prend ici la forme de ce qu’il appelle I'encomium
(¢ykdprov) cest-a-dire I'éloge aux vivants™ :

Léloge (8yxapov) est un discours qui fait apparaitre I'importance des actes de vertu et des autres
mérites d’une personne définie. On réserve aujourd’hui le nom d’éloge 2 des personnes vivantes, pour les
morts on emploie le nom d’épitaphe (¢mitéerog), pour celui des dieux le nom d’hymne (dpvog). Mais
quon fasse 'éloge de vivants, de morts ou de héros ou de dieux, I'énoncé procede d’une seule et méme

méthode. On dit éloge (¢yxdpiov), parce que les anciens adressaient leurs louanges aux dieux (tég &ig

8eobg edroyiag motetv) dans certains banquets (k®pog) et jeux (mondid).
Et selon Zlius Théon, I'étymologie — son sens réel donc — de encomium Cest xdpog, la féte,
le festin — le lieu approprié pour faire 'éloge de quelqu’un et pour participer a sa gloire et 2
sa glorification (a la con-figurer). Lencomium est une notion de rhétorique qui peut poser
un certain nombre de problémes. Aristote, dans I Ethique i Nicomaque' fait une distinction
entre deux formes d’éloge, I'énouvog et 'éykdpiov : si 'émarvog est la description des vertus,

Iencomium se fonde sur les actes (¥oywv) :

139 Voir ch. 1v, 5 et 6, p. 238 et 247.

140 Nietzsche I, op. cit. p. 111.

141 Sur la question de I'aspect, voir, Pierre-Damien Huyghe, Eloge de ['aspect, éd. Mix. 2006.

142 Le régne et la gloire, op. cit. p. 218 - p. 298.

143 Alius Théon, Progymnasmata, trad. M. Patillon et G. Bolognesi, Les Belles Lettres, 1997.

144 Ibid., 109-19.

145 Et/az'que a Nicomagque, op. cit., livre 1, 12 « Le bonheur est-il un bien digne d’éloge », 1101b27-35, voir aussi

Rhétorique 1, 9, 1367b26.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 133

Léloge s'adresse en effet a la vertu tandis que la glorification porte sur les actes soit du corps soit de 'dme,
indifféremment; O pev ydo Emawvog thg doeThc, T 8 &yrduo TV EQYmV OUOImE 1oL TOV CHUATIXOV
AL TOV PUYIADVS,
Ici, Jules Tricot traduit le terme ¢yxopiov par glorification, c’est-a-dire célébration de ce qui
a été fait et de ce qUil est possible de faire prendre figure, Cest-a-dire de faire devenir image.
Ce qui est fondamental, cest de saisir que ce nous convoquons ici dans le terme encomium
Cest, en somme, la forme précise de la célébration qui trouve son origine au coeur des régimes
de la festivité. La figure de la célébration est une forme synthétique entre la puissance du
langage, sa puissance intégrale qui constitue la doxa et ouverture de I'étre-dans-la-festivité,
Cest-a-dire sa puissance a étre exposé comme tel. Il y a donc bien deux lieux fondamentaux de
la célébration, l'intensité des régimes linguistiques et I'intensité des régimes de la festivité. La
notion d’acte (ergon) est ce qui constitue la puissance d’opérativité de I'étre, suspendue dans le
temps de la festivité et livrée a la puissance du langage. Célébrer c’est suspendre, pour exposer,
la puissance de notre opérativité. Lencomium est la figure matérielle, physique, corporante de
la glorification.

Il y a encore une autre facon d’entrevoir le concept d’encomium comme pensée de

’hommage et de I'éloge. Dans Modernes sans modernité*?, Pierre-Damien Huyghe développe,

pour des raisons certes un peu différentes, le concept d’hommage et de fidélité™+* :
Clest d’abord d’une relation entre personnes qu'il s’agit, relation dont je voudrais montrer quelle n'est

pas dans son principe motivée par la négociation portant sur les biens. En ce sens elle est désintéressée’ .
Si Pierre-Damien Huyghe Ientrevoie dans la figure du droit, il n'en reste pas moins
quil tente d’établir que la fidélité et 'hommage sont des figures du désintéressement :
« ’homme qui rend hommage et fait aveu de fidélité n’est pas un sujet “intéressé” du
droit*° ». Il y a acquisition d’une position subjective en ce sens que dans '’hommage (et

dans la fidélité) les sujets ne sont pas a parité — « Dans le contrat les sujets sont a parité.

146 Ibid., 1101b30.

147 Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, nouvelles éditions Lignes, 2009.

148 1l est intéressant de rappeler qu'ici se trouve un paradoxe : 'adjectif fidéle (fidélité) renvoie précisément a
des phénomenes de croyances. Mais il est cependant & noter que, si le terme grec piszis signifie le lien contractuel
qui garantit et la foi dans la pensée paulinienne, la fides signifie la confiance qu'on éprouve devant l'autre. La
fidélité est une sorte de constance hors de toutes dimensions contractuelles, donc hors de toutes négociations
(neg-otium) : la fidélité serait alors un espace possible du loisir (ozium) et du désceuvrement et un espace possible
du semblable (de I'amitié) alors que la pistis (la foi) serait 'espace du souci permanent (faire respecter). Il serait
bien siir passionnant, ici de conjoindre cette analyse A une analyse de I'épiméléia, comme souci et de U'améléia,
comme négligence.

149 Modernes sans modernité, op. cit., p. 39.

150 Jbid., p. 42.



134

Dans ’hommage, c’est tout différent.”* » — et qui reléve de ce que Michel Foucault appelle
une différentiation éthique’s>. Ils releévent d’une différence. Cest cette différence qui sera
le sujet de la célébration et qui sera alors le sujet de U'encomium. Clest cette différence,
dans la festivité, qui reléve d’un existant non-contractuel et qui reléve fondamentalement
d’un « faire avec » comme mesure de 'observation, de I'attention et comme mesure de la
métoikia, Cest-a-dire la figure de la co-habitation « qui n’a pas pour principe de répondre
aux requétes d’une économie’s? ».

Pierre-Damien Huyghe présente un deuxieme argument pour saisir la figure du
désintéressement du fidéle comme réponse a un appel : « une autre raison conduit a placer
finalement la fidélité 4 'opposé méme de I'intérét, dans le désintéressement. Le fid¢le s'engage
a répondre a un appel possible. Mais il ne sait pas exactement la teneur de cet appel*s ».

Troisiéme argument, enfin, la figure du fidéle qui rend hommage — la figure aussi de I'étre

de l'encomium — induit des temporalités différentes :
avec ’hommage au contraire, dans le moment ot la fidélité s'avoue personnellement, en I'absence encore

d’échange, dans ce moment, donc, pointe un présent sans contrepartie'*’.
Il y a donc deux temporalités, 'une de capitalisation en ce sens que « '’humanité entretient
essentiellement avec sa temporalité un rapport capitalistique et spéculatif>® », l'autre du
désintéressement. Ces deux temporalités signalent, d’une part la puissance dialectique de

I'histoire et d’autre part la possibilité d’entendre une suspension de cette dialectique :
Tout se joue en réalité, et Cest ce qu'il faut comprendre, au début de Ihistoire, lorsque la lutte trouve son
issue et que s’établit I'inégalité : le maitre d’alors est celui qui n'a pas compté ses forces ni sa vie, celui qui
n’a pas pensé 4 son avenir, celui qui ne sest pas épargné dans le combat. C’est pourquoi, sur le moment,
il gagne. Historiquement pourtant, si lhistoire est en effet dialectique, il a déja perdu. Cette maniére
de considérer le mouvement des relations oblige, il faut y prendre bien garde, a soutenir I'idée que I'étre

qui ne s'épargne pas et quon pourrait aussi bien, en partant de 'hypothése initiale moins marquée par

151 lbidem. 1l faudrait aussi relire 'intégralité de ce concept de la fidélité A partir du travail de Giorgio Agamben
sur I'horkos ou le serment, voire & ce propos Le sacrement de la langue (Archéologie du serment), trad. J. Gayraud,
Vrin, 2009 : ce qui est essentiel ce sont les recherches sur la figure théologique des horkoi (liée 4 la figure de
la pistis) qui ne peut prendre logiquement forme que dans ce que Alius Théon nommait épitaphios et humnos
(109.19) cependant que dans la figure matérielle de I'encomium se déploie la figure, non plus théologique du
serment, mais matérielle de la fidélité. Cette distinction est essentielle parce qu'elle permet, alors, de supposer
que le seul lieu ol sengage quelque chose comme une fidélité (comme expérience de l'opérativité et de la
contemporanéité) est la festivité. La festivité est alors ce lieu de la non-négociation, donc du loisir.

152 Michel Foucault, Le courage de la vérité, Gallimard, 2009, lecon du 8 février 1984.

153 Modernes sans modernité, op. cit., p. 43.

154 Ibidem.

155 lbid., p. 44.

156 Ihidem.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE I35

la rivalité et la concurrence, qualifier de générosité, la dépense et que sais-je encore de cet ordre, cet étre,

dong, est celui-la méme que Phistoire en tant que processus dialectique élimine’s’.
La féte est, en ce sens, si on y préte attention, 'instrument de cette puissance dialectique
de I'histoire, d’une part, parce quelle appelle a une capitalisation du temps de la dépense
et, d’autre part, parce quelle réinsere, structurellement, I'acte de féte dans la loi, dans la
non-dépense, dans le rapport capitalistique et spéculatif, dans le post festum. En revanche
la festivité, est alors, sans doute, le seul espace de cette temporalité de la suspension et du
désintéressement. Létre-dans-la-festivité est cette figure du désintéressement en ce sens qu'il
est, d'une part, convoqué a une singularité dans un « présent sans contrepartie » (I’hier n’est
pas compté et le lendemain n’est pas préfiguré) et, d’autre part, parce qu’il est appelé, comme
figure de I'espion, a ce que Pierre-Damien Huyghe appelle la figure de 'adversaire. Ladversaire,
Vadversarius, est celui qui se tient en face dans le maintien de sa différenciation éthique.
Lhommage, écrit Pierre-Damien Huyghe's®, « a lieu entre adversaires ». Si nous maintenons
cette proposition dans le cadre de nos recherches sur la festivité, nous pouvons proposer que
Pencomium alieu entre adversaires c’est-a-dire que Iétre-dans-la-festivité est celui qui-fait-face
mais aussi et surtout, c’est celui qui-fait-avec. Pierre-Damien Huyghe soutient que la fidélité
reléve de la monstration et qu’elle est un geste'*. Létre-dans-la-festivité comme étre de I'éloge
et de la fidélité s’expose comme étre du face-a-face et comme étre du faire-avec. Ceci constitue

a la lettre le geste de 'encomium.

5. CoNcLUSION. COMMENTAIRES SUR « LA MORT DE L' INTENTIO »

Lensemble de ce deuxiéme chapitre est consacré a 'analyse de ce que nous avons nommé
« espionnabilité ». Lespionnabilité est le mode d’étre de I'étre-dans-la-festivité. Ce dernier

. 7 ’ . . b) ’ . .
est intégralement plongé dans le collectif et dans la perception et I'expérimentation de sa
concentration et de sa densité. Quant a la féte, il n'y pas, en soi, de posture intégrale, soit de
'observateur, soit du participant. Notre hypothése est la suivante : 'étre-dans-la-festivité est
en méme temps et dialectiquement, observateur et participant; il n’y participe méme que pour
observer, il nobserve que pour mieux intégrer les régimes de la participation. Cette forme

dialectique de I'étre-dans-la-festivité, nous I'avons nommée espionnabilité. Lespionnabilité a

157 Ibid., p. 45-46.
158 Jbid., p. 47.
159 lbid., p. so0.



136

pour objet'observation, mais surtout la perception, de ces zones de concentration et de densité
qui deviendront les modeles de la connaissance et de la représentation. Létre-dans-la-festivité
espionne ce qui con-figure sa différence dans la non-identité de la concentration. Létre-dans-
la-festivité maintient son espionnabilité pour adhérer, dans les régimes de la participation, aux
régimes doxiques. Il est assez évident que les modeles de 'espionnabilité et de la participation,
dans les régimes de la festivité, sont semblables & nos modes d’appréhension des régimes
linguistiques et sémiotiques et surtout des régimes d’artistisation. Participer signifie alors,
trés exactement, adhérer par le maintien d’une différence : c'est en ce sens que nous avons
posé le concept de la con-figuration, comme traduction possible du 80&aLetv, et, comme
puissance de ce qui nous singularise, non sous la forme d’une identité, mais comme un aspect.
Létre-dans-la-festivité expérimente la perte du nom comme signification pour « récupérer
une figure ». Récupérer une figure signifie, a la lettre, dans U'expérience de la festivité, saisir
la puissance d’une inopérativité. Une des découvertes majeures de 'étre-dans-la-festivité —
apres avoir absorbé I'ensemble des objets de son guet —, cest qu'en perdant son nom, il
expose brutalement la mort de I'intentio. Ce sera la premicre expérience de I'inopérativité.
Lintention est un tres vieux concept qu’il sagit ici de réenvisager. Ce que nous tentons de
montrer, c’est que I'étre-dans-la-festivité en est le modele principal. Avant d’appréhender le
modele de I'inopérativité nous devons observer cette question de I'intention et de sa mort.
Nous devons d’abord faire une archéologie du terme intention'®. La tradition analytique
retient trois intentions, U'intentio auctoris Cest-a-dire auteur, U'intentio operis, 'ceuvre et enfin
Vintentio lectoris, le lecteur. Nous devons, ici, rappeler la querelle qui opposa les partisans d’une
intentio auctoris contre les partisans d’'une mort de cette intentio (mort de 'auteur) pour une
intentio lectoris*®*. Il en reste deux modeles : d'un c6té, il faut chercher ce que 'auteur a voulu dire
et de l'autre c6té, on ne trouve que ce que 'ceuvre a voulu nous dire. Bien str, cela sous-entend
d’investir la question de I'horizon d’attente, la question des régimes doxiques de réception, la
problématique d’une sémiotique de la réception et enfin la problématique d’'une dimension

162

hermétique de la sémiotique’®*. Antoine Compagnon propose alors la solution suivante : on

160 Nous commencerons par poser trois références pour 'analyse du concept d’intention et pour comprendre
ce que Walter Benjamin entend par « mort de 'intentio ». D’une part, dans ouvrage de l'auteur, Le poérique
est pervers, éditions Mix., 2006, le chapitre « Intention » p. 18, duquel on retiendra le concept d’intention
imageante et ensuite que I'intention est en méme temps un désir et une limite (un « faire savoir » toujours lié¢
a la connaissance), d’autre part U'ouvrage Le démon de la théorie de Antoine Compagnon, Points, 1998-2001 et
enfin les deux ouvrages de Walter Benjamin, Le livre des passages Cerf 2006, le fragment [N3, 1], et Origine du
drame baroque allemand, Flammarion 1995, et essentiellement la Préface épistémo-critique.

161 Cette querelle opposa, par exemple, Picard et Barthes quant & l'interprétation des textes de Racine.

162 Clest ce quUmberto Eco nomme dans Interprétation et surinterprétation, Puf 2001, la sémiosis hermétique



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 137

peut chercher dans le texte le contexte, comme on peut chercher dans le texte le contexte
contemporain. C’est une procédure dialectique qu'on nomme le cercle herméneutique. Il faut
ajouter le schéma de Eric Donald Hirsch'®® qui entend que tout systéme d’interprétation repose
sur une analyse du sens (meaning), de la signifiance (significance) et de ses applications (using).
Lintention serait alors quelque chose comme un cercle herméneutique dont le moteur est le
désir (expérience de la singularité), dont I'objet est une image, voire une image dialectique
(Uintention imageante et la Dialektisches Bild) et dont la limite est un probléme de sens (un
faire savoir et une vérité). La mort de I'intentio serait soit la perte de 'auteur, soit la perte de la
puissance herméneutique; ce qui renverrait I'ceuvre 2 une dimension hermétique : I'ceuvre est
voilée ou revoilée. Laeuvre s’exposerait alors dans la puissance de ses nouveaux usages'**, sans
avoir maintenu son « faire savoir », ni, sans doute méme, son « faire voir ».

Nous en arrivons & Walter Benjamin. Dans la préface épistémo-critique de Origine du
drame baroque allemand (1916-1925) Benjamin note que le « traité » (la forme argumentée
de la pensée) renonce « au cours ininterrompu de I'intention »** et donc a la forme de la
contemplation (la sko/é aristotélicienne) et a la forme fragmentée de la « mosaique », autrement
dit, a 'image disparate et au détail isolé’®®. Il est a noter ici, que ce propos est lié a la lecture
que Benjamin fait du Baroque et a la différence qu'il pose entre mythe (récit) et allégorie
(figure). Lallégorie scelle l'intention. Il faut ici, pour comprendre ce propos, revenir sur le
terme tres baroque d’embléme comme « représentation d’une figure a valeur symbolique » :
emballo (EpPaAim) signifie, jeter sur, faire entrer dans et se jeter sur; embléma (Eppinuo)
signifie ce qui est enfoncé, I'ornement et surtout la mosaique. Lintention tend donc vers
Iimage (la vision, Schau), or, d’une part, la vérité est un étre sans intentionnalité et, d’autre
part, la visée gnoséologique n’est pas la vérité'®”. En soi I'étre détaché de toute phénoménalité
est le nom, ce qui opére, pour Benjamin, la différence entre I'étre de vérité ou le nom, et I'étre
manifesté ou I'intention. C’est la forme méme du signator et de I’ Archisignator (autrement dit

Adam) qui comble cette scission :

A partir des concepts de ressemblance mnémonique, de signature et de secret.

163 Cité par Compagnon, voir aussi Validity of Interpretation, Yale U.P. 1967.

164 Nous rejoignons ici la these de Giorgio Agamben dans « Eloge de la profanation », Profanations, Rivages,
2005.

165 Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand, Flammarion, 1985, trad. Sybille Muller, p. 24.

166 Voir aussi le remarquable texte de Theodor W. Adorno « Lessai comme forme », Notes sur la littérature,
trad. S. Muller, Flammarion, 1984. Ici il s'agit pour Adorno, de U'essai : « Il coordonne les éléments au lieu de
les subordonner; et seule I'essence profonde de son contenu est commensurable a des criteres logiques, non son
mode de présentation » (p. 27) voir aussi ch. v, 2, p. 268 sq.

167 Ibid. p. 33.



138

Et cela n’est possible, du fait que la philosophie ne peut plus prétendre au discours de la révélation, que
par le retour de la mémoire 4 la perception originelle. Canamnese platonicienne n’est sans doute pas tres
éloignée de cette mémoire. Sauf qu'il ne s’agit pas ici de la présentatification intuitive d’images visuelles;
au contraire, dans la contemplation philosophique I'idée se détache du cceur méme de la réalité et, en
tant que mot, revendique son droit 4 la dénomination. Mais 13, finalement, ce n'est pas tant l'attitude
de Platon que celle d’Adam, qui est le pére des hommes pour autant qu’il est celui de la philosophie. La
dénomination adamique est si loin d’étre un jeu ou un arbitraire que Cest elle, précisément, qui définit
comme tel I'état paradisiaque, ot il w’était pas besoin de se battre avec la valeur de communication des

mots. De méme quelles se donnent sans intention dans la dénomination, les idées doivent aussi se

renouveler dans la contemplation philosophique'®.

C’est donc le nom qui « détermine le caracteére de données des idées ». Les idées, précise
Benjamin « sont données moins dans une langue originelle que dans une perception
originelle ol les mots possédent le noble privilege de nommer, sans I'avoir perdu dans la
signification qui est liée a la connaissance »'. Qu'est-ce que cela signifie ? s’il n’y a pas de
langue originelle et si les langages sont mythogénétiques (la babélisation, le fragment, la
mosaique, I'intentionnalité) alors seule existe, peut-étre, une perception originelle (Ursprung,
arché). Qu'est-ce que cette originalité ? d’une part, le principe de nomination et, d’autre part,
la primauté du symbolique. Chez Walter Benjamin, l'origine (Ursprung) n'est pas une arché
éloignée mais bien quelque chose qui revient comme un cycle, sous la forme d’une spirale,
sous la forme d’« un tourbillon dans le fleuve du devenir » (im Fluss des Werdens als Strudel) -
« Porigine ne désigne pas le devenir de ce qui est né, mais bien ce qui est en train de naitre
dans le devenir et le déclin »'7°. Adorno précise que « le but ne serait pas a retrouver dans
lorigine, dans le fantasme d’une nature bonne, mais l'origine n'incomberait qu'au but, ne
se constituerait qu'a partir de lui. Il n’y a pas d’origine hors de la vie de I'éphémere »'7*. On
comprend mieux alors la référence a 'anamneése platonicienne'” qu’il faut entendre comme
une remontée matérielle du souvenir. Il faut entrevoir, dans ce texte de Benjamin, une vision
théologique du nom en ce sens qu’il congoit, d’'une part, une dimension adamique de la
signature, d’autre part, une impossibilité de la révélation, d’autre part encore, la dimension
non profane du symbolique (le sacré, le non-touché, I'indélébile) et enfin que ce nom
provient d’un possible état adamique ou paradisiaque. Sil'on reprend de la derniére phrase la

citation, il faut comprendre les points suivants : premiérement une visée téléologique, comme

168 [bid. p. 34.
169 Ibid. p. 33.
170 Ibid. p. 43.
171 Theodor W. Adorno, Dialectique négative, op. cit, p. 192.

172 Anamnése ou réminiscence ou ressouvenir, voir Platon, Ménon et Phédon, voir note 66 du présent chapitre.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE 139

appréhension du nom en dehors d’une dimension gnoséologique, autrement dit, pris comme
nomination adamique. Secondement une appréhension théologique du nom mais comme
mesure matérielle absolue de la matérialité du nom (sa visée entéléchique et tautologique)
qui reprend la question de larbitraire du signe. Le signe et le nom ne signifient pas dans la

. . . . b . . bl \ . bl .
connaissance mais dans leur projection vers l'originel, cest-a-dire leur but. D’autre part, il
s'agit d’une visée contemplative (la skolé, I'étude et la thédria)comme absorption du nom, non
comme visée gnoséologique, mais comme visée participative (mérousia). Reyes Mate analyse

ainsi la théorie du langage chez Benjamin :
Le langage du paradis était nominatif, au sens ot le nom reflétait I'étre des choses, exprimait 'essence
linguistique des choses. La correspondance entre le nom et la signification & exprimer était telle qu’il
n’y avait aucun besoin de phrases pour expliquer a 'autre ce qu'on voulait dire. Apres la chute d’Adam
et Bve, tout change. Chomme perd la faculté de nommer. Les mots deviennent une convention ou
un moyen de communication (et, par conséquent, de tromperie) entre les hommes. Il faut désormais
avoir recours a de nombreuses phrases pour dire ce que les choses sont et ce que nous voulons dire aux
autres. Dés lors, I'essence linguistique devient inatteignable, méme si le mot conventionnel y prétend.
Linatteignable auquel prétend ce qui est dit (das Gesagte) correspond a ce qui est signifié (das Gemeinte).
La langue messianique devra faire émerger ce qui est visé par toutes les langues et si imparfaitement
formulé par chacune d’entre elles. De méme que la langue adamique, cette langue de I'avenir sera libérée
du poids de la communication conventionnelle car elle exprimera de nouveau l'essence linguistique. On
retrouvera un mot-sans-expression, un mot n'ayant pas besoin d’indiquer le sens ou la direction de la

signification dans la mesure ot celle-ci sera évidente dans le mot'73.

On peut alors commencer une analyse du fragment [N3, 1] du Livre des passages. Lessence
de la phénoménalité Cest I'ousia, tandis que I'image, en est la participation (métousia) a
lidée comme phantasma : Uessence est sans intention alors que I'image est une marque, une
signature (la « marque historique »). Par ailleurs, il faut entendre la différence entre habitus
et style comme la dimension anthropologique et doxique pour I'habitus et la signature pour
le style. La marque est alors la dimension d’une historicité et non d’une histoire. Lépoque
déterminée renvoie au contemporain et a la dimension de I'enti¢re virtualité; la lisibilité
renvoie bien stir a I'intentio lectoris, ce chaque fois présent comme instant critique et moment
périlleux.

Ainsi le « Maintenant d’'une connaissabilité déterminée » est la mesure de I'intention,
Cest-a-dire, ce qui séloigne le plus de loriginel. Dans ce maintenant de la vérité, c’est
Pintention qui explose et ce qui explose cest la dimension originelle de la chose; elle explose

jusqu’a la pulvérisation dans le présent.

173 Minuit dans Ihistoire, op. cit. p. 281-282.



140

Cest ici que s'incruste le paradoxe de la pensée benjaminienne. Dans le maintenant, la
vérité explose, Cest la mort de I'intention, et c’est alors la naissance du temps historique (le
maintenant comme temps historique, le 0 nun kairos), Cest le temps de la vérité (le temps
du surgissement, le Ursprunglich) le temps qui dans I'explosion fait surgir le nom des choses,
Iéclair. La constellation est ce qui réunit les fragments, les tesselles (les tesseres) de la mosaique,
les détails. Benjamin opére une autre figure pour ce chercheur, pour cet espion qui ramasse les
fragments pulvérisés et laissés. C'est la figure du chiffonnier, du Lumpensammler. Benjamin
écrit :

La méthode de ce travail : le montage littéraire. Je n’ai rien & dire. Seulement & montrer. Je ne vais rien
dérober de précieux ni m’approprier des formules spirituelles. Mais les guenilles, le rebut (die Lumpen,

den Abfall) : je ne veux pas en faire I'inventaire, mais leur permettre d’obtenir justice de la seule facon

possible : en les utilisant'7*.
Le travail qu’il faut entamer est a la croisée des figures de I'espion et du chiffonnier : il ne
s'agit pas seulement de rendre une signification aux fragments mais surtout de les exposer'”’.
Iintention doit étre saisie dans cette dialectique. Reyes Mate, dans l'introduction & Minuir

dans Ihistoire écrit :
Le chiffonnier emporte ce que la culture rejette; au milieu de ces rebuts se trouvent parfois des oripeaux
aussi précieux que 'humanisme, la subjectivité ou la profondeur. Il y a donc un moment de démolition
et un autre de construction. Le chiffonnier prétend sauver ce que la culture rejette et rejeter ce quelle

sauve. Pour lui, les vétements de haute couture sont seulement des lambeaux et les lambeaux sont parfois

des mines au cceur desquelles se cache, tel un métal précieux, la vérité'7¢.

Limage est la dialectique a larrét (Dialecktik im Stillstands), C'est-a-dire le moment ol
tout mouvement est bloqué puisque tout se cristallise dans le maintenant (la puissance) et
puisque le nom, seul, se maintient hors de la dimension gnoséologique : Cest I'expérience
de la participation (métousia) a 'adhésion. Lautrefois et le maintenant sont bloqués (donc
an-historiques) et forment la figure (le zypos, la Bild). Enfin, seules les images dialectiques, celles

qui scindent le maintenant et la figure, sont historiques car elles sont liées a la connaissance

174 Livre des passages, op. cit., [N1a, 8], p. 476.

175 Voir l'introduction, « lecture épistémo-critique » et voir aussi Emmanuel Hocquard Une grammaire de
Tanger, Cipm/Spectre familier, 2007, la figure de I'archéologue Montalban : « Au pied des grottes d’Hercule,
sur le littoral atlantique, Montalban mettait au jour les vestiges d’'un comptoir romain du premier siécle que
les Vandales avaient saccagé. Ils en avaient systématiquement martelé les peintures murales et leurs débris,
abandonnés & méme le sol, avaient été recouverts par le sable. Des semaines durant, chaque journée apporta son
lot de fragments, qui, une fois lavés et disposés sur de longues tables a trétaux au bord de 'océan, s'avérérent
inaptes au plus patientes tentatives de reconstitution du moindre panneau mural. Il fallut bien, par raison, les
rendre aux sables, les fragments. Cétait en été 53 ».

176 Minuit dans [histoire, op. cit., p. 32-33.



CH.II. LA FETE ET LE CONCEPT D ESPIONNABILITE I41

et sont alors non-archaiques, c’est-a-dire non proches de I'arché. La lecture est donc le danger
qui dialectiquement met face a face I'image dialectique et la dialectique a I'arrét. Cest cela la
lecture, Cest le régime de la densité et la mesure de la capture de I'inzentio.

Nous sommes sur la bordure. Celle de I'explicitation d’un langage per¢u au cceur de
lespionnabilité de I'étre-dans-la-festivité. Le langage, c’est notre hypothéese, serait sur le
modele de cette langue benjaminienne qui se produit dans l'ici et le maintenant. Une langue
qui mettrait un terme a 'indicibilité et a 'intentionnalité parce que les mots de la langue ne
sont plus ceux de la chose a dire mais 'exposition conjointe de la chose et du nom. Clest
la langue de l'instant qui s'expose dans sa plus absolue instabilité. Lespion, I'étre-dans-la-
festivité, qui tour a tour s'enfonce au coeur de la machine et s’expose en bordure, expérimente
et observe la puissance démesurée, et non-mesurable, de la langue dans son désceuvrement.
La festivité est le lieu absolu, plus fortement que I'ceuvre ou les lieux de 'opérativité, pour
appréhender cette puissance. Nous devons maintenir la place et la signification des jours de
féte comme possible puissance de la festivité. Nous devons garantir la festivité comme espace

de cette puissance et du désceuvrement.






CHAPITRE III

LA FETE ET L’ECONOMIE DE L' INOPERATIVITE






CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 145

Nous avons élaboré, dans le chapitre précédent, une réflexion sur la festivité a partir
du concept d’espionnabilité. Ce qui reléve de ce concept est la question, double, de la
connaissabilité et de la non-connaissabilité de la féte et de la festivité. Si la festivité existe, il y a
alors un étre-dans-la-festivité. Cet étre-dans-la-festivité appréhende la féte comme un moment
et un espace et expérimente la possibilité de la festivité comme le lieu de I'appréhension,
instable et graduelle, de la concentration du collectif et de la densité de ses relations. Létre-
dans-la-festivité est un espion. Il espionne, il guette, il traque ce qui n’est pas appréhendable
par les modeles analytiques traditionnels. Si nous synthétisons, I'étre-espion ou I'étre-festif
traque trois dispositifs particuli¢rement perceptibles dans le temps de la festivité : il sagit,
d’une part, de la perception d’un temps historique comme matériau et mémoire, il s’agit,
d’autre part, de la perception d’une temporalité an-historique — dans le maintenant de la
connaissabilité — du mouvement, du rythme du vivant, et il s'agit, enfin, de la perception
qui expose — dans I'in freri de la connaissance — sa non-connaissance mais sa participation
a ce vivant. Létre-dans-la-festivité, par son espionnage, saisi la mesure d’inconnaissabilité
des objets de sa traque dans le désir d’une communicabilité des modeéles de sa participation
dans les régimes collectifs. Le lieu de cette communicabilité est 'expérience d’un maintenant
absolu des langues, comme mort — momentanée — de I'intentio, comme exposition du langage
instantané — la festivité — et comme expérience de 'inopérativité — le désceuvrement. Létre
dans la festivité a la possibilité de se vider de son intentionnalité, dans une double exposition,
de soi dans le temps du maintenant, de soi dans I'inopérativité; il se vide de son identité dans
Pexpérience radicale de la non-identité. Il sagit de tenter de comprendre et d’analyser les
liens, existants, virtuels ou simulés, qui existent entre I'étre-dans-la-festivité et les mécanismes

de 'inopérativité et du désceuvrement.



146
1. ECONOMIE ET FESTIVITE

§ 1. Nous avons proposé comme thése de départ que la féte est vide;; la féte est vide comme
le sont les « machines »'. En revanche, au coeur de ce dispositif, nous avons démontré que le
festif formalise un fonctionnement que nous avons nommé « espionnabilité » et dont 'enjeu
est de guetter les zones d’intensité et de concentration.

Il va falloir maintenant relever et analyser un puissant paradoxe qui maintient les dispositifs
dans une forme majeure d’instabilité. D’une part, ce que nous avons appelé « intensité » est,
en somme, I'ensemble des régimes de I'expérience (et des régimes de l'agir, ergein), dans le
collectif, et des zones non mesurables par les outils de I'analyse (structurelle, herméneutique de
la signification). Ces régimes englobent I'ensemble de nos rapports (affectifs et intellectifs) et
Pensemble de notre syst¢éme d’appréhension : c’est ce qu'on appelle les dispositifs. Lintégralité
des dispositifs est ainsi liée a la féte et au festif, en ce sens qu’ils sont liés a 'appréhension (et
a la « mesure ») des régimes de I'intensité. D’autre part, du fait méme du vide de la machine
et de I'échelonnement ou de la gradualité (non-mesurabilité) de ces zones, les dispositifs
souvrent a I'inopérativité (a 'argos — dpydg — dans la mesure ou il sagit ici encore d'un
mouvement dialectique — xat-apydg —, C'est-a-dire maintenir comme un dispositif et ouvrir
a inopérant et a l'inactivité) ; autrement di, ils gisent dans le ceeur vide des machines. Pour
tenter de répondre a I'ensemble de ces questionnements et au syst¢éme méme de cette forme
dialectique (le dispositif, au moment méme ot il se fonde dans I'agir, est absorbé dans le coeur
vide de la machine, appelé 4 son inopérativité) nous procéderons a une lecture de 'ouvrage 7/
regno e la gloria de Giorgio Agamben® : nous tenterons une lecture des régimes du festif et des
régimes doxiques a partir de 'analyse, que fait Giorgio Agamben, des formes du régne et de
la gloire comme généalogie théologique de I'économie et du gouvernement.

Il nous faut d’abord tenter de synthétiser une pensée du dispositif pour nous permettre
de saisir le sens de la « machine » et les propos d’Agamben. Le terme « dispositif® » présente
deux significations : la premiére est la maniére dont sont disposées, dans un but précis, les
piéces d’un appareil, la seconde, en droit, comme opposition aux motifs. Etymologiquement

Cest le verbe latin dis-ponere dont le sens est, a la lettre, placer, mettre (ponere) en séparant. Le

1 Voirch. v, 2, § 2, p. 211.

2 Giorgio Agamben, I/ regno e la gloria, Neri Pozza, Vicenza, 2007, Le régne et la gloire, Seuil, 2008, trad. J.
Gayraud & M. Rueff. (Chacune des références a ce texte sera notée du numéro de la page de Iédition italienne
suivi du numéro de page en italique de 'édition francaise. Nous maintenons par ailleurs notre traduction pour
chacune des citations données.)

3 Source Trésor de la langue francaise.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 147

nom qui lui est directement dérivé, dispositio, signifie disposition mais aussi administration?,
reglement, et traduit le terme oikonomia grec.

Il sagit de confronter le texte de Giorgio Agamben’ et le texte de Michel Foucault®:
un dispositif est un « ensemble hétérogene qui inclut virtuellement chaque chose, qu'elle
soit discursive ou non » dans une stratégie de pouvoir et de savoir. Pour Giorgio Agamben,
un dispositif est un réseau qu’il analyse a partir de la notion chrétienne de I'oikonomia : le
dispositif est ce lien comme économie qui contrédle et oriente 'activité humaine : I'étre vivant
(ontologie des créatures) est absorbé, saisi dans ces dispositifs (oikonomia des dispositifs) et

entre les deux, résultant de cette relation, le sujet. Giorgio Agamben écrit” :
Jappelle dispositif tout ce qui a d’une mani¢re ou d’une autre, la capacité de capturer, d’orienter, de
déterminer, d'intercepter, de modeler, de controler et d’assurer les gestes, les conduites, les opinions
et les discours des étres vivants. Pas seulement les prisons donc, les asiles, le panoptikon, les écoles, la
confession, les usines, les disciplines, les mesures juridiques, dont 'articulation avec le pouvoir est en
un sens évidente, mais aussi, le stylo, I'écriture, la littérature, la philosophie, I'agriculture, la cigarette, la

navigation, les ordinateurs, les téléphones portables et, pourquoi pas, le langage lui-méme...

Alors la mesure exacte des dispositifs est leur profanation, c’est-a-dire la restitution de chacun
des appareils a I'usage. Autrement dit, réinventer une politique.

Martin Heidegger® écrit que la zekné (Uappareillage, les dispositifs) comme « faire »
a toujours été liée non seulement & la poiésis (le pouvoir comme pro-duire’) mais aussi a
Iépistémé Cest-a-dire, le savoir et la connaissance. D’ot, chez Giorgio Agamben, cette pensée
du dispositif comme puissance de capture : pour comprendre cette puissance il faut, ici
encore, renvoyer a Martin Heidegger™ et a son interprétation du terme Gestel/ traduit en
frangais par « arraisonnement » c’est-a-dire ce qui « requiert ’homme, le pro-voque a dévoiler
le réel » : autrement dit, c’est mettre a disposition ce qui est dis-posé a une connaissance,

a une significativité. Que signifie mettre a disposition ? C’est dis-poser un réseau non plus

4 La traduction dans la latinité chrétienne du terme oikonomia en administration pose probléme, d’une part parce
qu’elle tend a faire entendre que le sens d’oikonomia (sens privé) a pris la place du sens technique de I'épiméléia
comme administration, et d’autre part, parce qu'il laisse & la pensée occidentale une figure de 'économie comme
administration, sur le modéle de I'oikonomia tou théou, de quelque chose dont nous ne sommes pas les créateurs
mais surtout dont nous n'avons pas usage.

s Giorgio Agamben, Quest-ce qu'un dispositif ?, Rivages, 2007.

6 Michel Foucault, Dirs et écrits, volume 111, p. 299 sq.

7 Qu'est-ce qu'un dispositif ?, op. cit. p. 31.

8 La question de la technique, Gallimard, p. 18, 1958.

9 Nous ne saissisons rien dans la zoé (dans la vie nue) mais uniquement dans la zoé poiétiké (la vie productive),
ce qui signifie quil faut entendre I'appareil comme une dimension prothétique : nous sommes des étres du
supplément et du complément.

10 Jbid. p. 26.



148

ouvert mais centré sur 'exigence du dévoilement : le sens, 'ordre, la regle, la conduite. Le
sens de I'économie (oikonomia) serait justement l'ordre et la conduite de chacune des pieces
de I'appareil, autrement dit, déterminer et controler la fin (#/os) et le résultat de cet appareil,
de ce « machin » (mékané), calculer ses effets, et si possible sa réussite. Ainsi, il est possible de
définir 'économie comme la mise a disposition d’appareillages dont le but, la fin, 'orientation
et le modele, sont d’obtenir un résultat. Dans notre aveuglement, c’est-a-dire notre obéissance
a ces mots d’ordre et notre refus d’évasion, nous expulsons définitivement toute poidsis de la
praxis (Uabsence d’expériences communicables), ce qui signifie la séparation de la zekné et de la
poiésis (ne plus concevoir autrement quavec une fin) et la séparation de la zekné de I'épistémé,
voire plus précisément que la tekné est privée de I'épistémai, Cest-a-dire d’« étre capable »,
au sens de la puissance de la pensée dans I'expérience. La profanation ou la réappropriation
de l'usage signifie a la lettre étre capable, en tant que sujet, de se saisir des dispositifs : étre
disposé a le faire et restituer le dispositif dans son sens de mékané, c’est-a-dire une puissance
propre dont on ne connait pas le résultat. Une autre fagon de le dire consisterait a réussir,
selon Pierre-Damien Huyghe, 4 se mettre a jour avec nos formes sensibles, autrement dit
répondre 2 la provocation du dispositif mais a la condition que cette pro-vocation ne soit pas
destinale...” Ici, il n’y a pas d’ingénuité parce qu’il ne s'agit pas de justesse technique, mais
d’une justesse historique (le temps) voire profondément immanente, parce que ce qui est
important c’est de placer le dispositif non plus devant la classe des étres vivants mais devant
la classe de « ce qui est vivant », cest-a-dire 'ontique du vivant. Alors, on peut saisir avec plus

d’efficacité le dispositif comme un événement
qui reproduit d’une certaine maniére la scission que l'oikonomia avait introduite entre Dieu, I'étre et
laction. Cette scission sépare le vivant de lui-méme et du rapport immédiat qu’il entretient avec son
milieu — cest-a-dire ce que Uexkiill et aprés lui Heidegger appellent le cycle récepteur-désinhibiteur.
Quand il arrive que ce rapport soit défait ou interrompu le vivant connait 'ennui et 'Ouvert c'est-a-dire

la possibilité de connaitre 'étre en tant qu’étre, de construire un monde™.
Le dispositif peut étre saisi sous sa forme de contréle, soit dans sa parfaite inefhicacité
(Pennui), soit profané, c’est-a-dire dans son nouvel usage comme événement (Uouvert) : a la
lettre, cela signifie que chaque chose est mise a jour, plus précisément, c’est mettre a 'heure

(Ubr stellen). Le dispositif dit encore ce qui s'expose (s'ouvre). Martin Heidegger écrit :
Dans I'appellation Ge-stell (« arraisonnement »), le verbe szellen ne désigne pas seulement la pro-vocation,

il doit conserver en méme temps les résonances d’une autre szellen dont il dérive, a savoir celles de cet

11 Voir E[oge de laspect, 0p. cit. et voir aussi Faire place, op. cit.
12 Quiest-ce quun dispositif ?, op. cit. p. 36.
13 La question de la technique, op. cit., p. 18.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 149

her-stellen (« placer debout devant », « fabriquer ») qui est uni a dar-stellen (« mettre sous les yeux »,

« exposer ») et qui au sens de la pozésis, fait apparaitre la chose présente dans la non-occultation.
Autrement dit, le dispositif, s'il sexpose, doit étre fondamentalement ouvert, comme
construction, il doit étre un instaurateur.

Il faut croiser I'analyse du festif avec le syst¢tme des modeles herméneutiques. Il s'agit
des régimes de I'intensité, ceux de la non-mesure et non de la dé-mesure : tout mouvement
dialectique est en somme une puissance de la pensée qui tend a formaliser ces régimes et
leurs zones d’apparition. C’est donc, a la lettre, un probleme d’économie : puisqu’il s’agit
d’apparaitre sous la forme d’une identité appréhendable (saisissable) autrement dit une ozkos.
Il faut entendre, ici, le terme oikos (oikog, qu’il faut appréhender non plus comme la maison
mais comme un organisme complexe dans lequel se mélent des rapports hétérogenes) d’abord
comme quelque chose qui acquiert une valeur singuli¢re (appréhension des dispositifs),
ensuite comme quelque chose qui acquiert une valeur d’échange, enfin comme la forme
d’un espace ol marquer cet échange (ce n'est, en somme, pas trés différent du sens que
Pon peut donner au dispositif : le lieu est alors un paradigme « d’exploitation » et non un
paradigme « épistémique »"*). Clest essentiellement une question liée au vopég, la zone,
Pespace déterminé et au vopog, l'autre expression de I'opinion générale comme mesure
du collectif. C’est donc une question du lieu comme espace de circulation, de fixation,
d’habitude et de mesure : Cest le lieu, I'habitat, (I'olkog) ot 'on demeure (oixi&ev) 1a otr il
sagit de vivre dans, au sens de vivre dans un lieu (oikéw) et de 'administrer (oikovopikdg).
Il faut, maintenant se demander ce que signifie trés exactement mettre en place un
dispositif et maintenir ce dispositif, autrement dit, exercer une forme d’administration’’
pour en maintenir le fonctionnement. A partir des premicres propositions de Giorgio
Agamben on peut poser deux théses qui nous serviront a approfondir notre recherche :
d’une part, toutes les machines (autrement dit les fonctionnements monistes et entiers)
mythologiques, festives, doxiques, gouvernementales sont des machines vides'®dans la
figure de U'hetoimasia tou thronou, du trone vide ; d’autre part, I'ensemble des dispositifs
est alors lié a 'économie ('homme est donc intégralement économique). Qu'est-ce que
cela signifie ? D’abord, que ces machines sont vides au sens ou elles ne sont « pleines »
que de leur propre fonctionnement. Ensuite, que le rapport que nous entretenons a ces

machines est un rapport « économique ». Un rapport économique signifie tres précisément

14 Le régne et la gloire, op. cit., p. 31 - p. 41-42.
15 lbid., p. 10 - p. I5.
16 lbid., p. 11 - p. 15.



150

que notre appréhension de la machine est 'appréhension de son mécanisme ou de son
fonctionnement comme lieu ol se disposent les objets, comme « lieu de 'ordonnance de
tout ce qui est présent » (la Gestell heideggérienne, autrement dit le dispositif) et enfin,
comme lieu possible d’une trans-action. Giorgio Agamben tend a démontrer que cette
pensée économique est une pensée chrétienne. Considérons que ce qui nous importe, C’est
de comprendre que la pensée ou la théologie chrétienne n’est plus un « récit sur les dieux »,
n’est plus en ce sens une mythologie (comme I'a, par ailleurs, démontré Furio Jesi) mais une
économie, c'est-a-dire un récit des dispositifs, des espaces d’apparition, une puissance de
formalisation. Giorgio Agamben précise que « I'histoire chrétienne s’affirme contre le destin
paien comme une libre praxis; cependant, cette liberté dans la mesure ou elle correspond
et confirme un dessin divin, est elle-méme mystere : le “mystére de la liberté” n'est autre
que lautre face du “mystere de 'économie”” ». Notre existence d’homme moderne est
absorbée dans ce mouvement particulierement complexe ot les machines (mythologiques
essentiellement) ne fonctionnent plus sur des objets (des signifiés) mais sur 'exposition de
dispositifs vides. Vides signifie, encore une fois, qu’ils sont livrés non plus a une formule
mythologique mais a4 une puissance infinie de leur économie, c’est-a-dire de leur mode
d’apparition. Pour étre plus précis, nous devons analyser le sens du terme dispositif. 11 est
a la fois économie comme lieu d’une trans-action mais aussi faculté de disposer (diathésis),
de placer (par exemple disposer une ceuvre d’art qui, ici, Soppose au terme de I'invention,
heurésis), droit de disposer (quelque chose et de quelque chose) et finalement maniere avec
laquelle nous le ferons apparaitre. Nous devons, dés lors, appréhender le lien qui nous unit
au coeur vide de la machine et la puissance intrinséque de ces machines qui, malgré leur vide,
se maintiennent dans leur fonctionnement. Ce qui nous lie a elles et ce qui les maintient
est, en méme temps, ce que Giorgio Agamben appelle la gloire, les régimes de la doxa ou les
régimes doxiques et plus précisément encore, la doxazein ou la glorification'®. Autrement dit,
ce qui nous lie a elles et ce qui les maintient n'est pas le contenu des récits (muthos) mais la
forme méme infiniment répétée, exposée, montrée de leur fonctionnement. Les machines
(mythologiques, festives, etc.) sont donc des mécanismes tautologiques qui se maintiennent
par la puissance de leur exposition et de leur présence. Clest précisément ce que Giorgio
Agamben nomme la gloire, la répétition infinie d’une présence jusqu’a la permanence. Il y
a, ici, quatre formes majeures de glorification : ’hymnologie ou la doxologie théologique,

la liturgie (dans son sens étymologique) et I'économie comme forme méme du pouvoir, le

17 1bid., p. 6o - p. 81 et voir les chapitres 2.13 et 2.14.
18 Ibid., ch. 7 et 8.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE  I§I

spectacle comme matérialité festive et enfin 'ensemble des régimes d’art comme témoignage
des zones d’intensité en méme temps qu'ils sont les paradigmes de cette économie. Lart (la
forme archaique du po¢me) est, en méme temps, ce qui fait la machine, et ce qui montre son
vide dans I'expérience possible, festive, d’une zone d’intensité. Pour le dire autrement, l'art
est un faire qui ne signifie pas créer (beurésis) mais la forme méme d’une « restauration » de
l'idée du festif, de I'idée de la machine festive. Toute empirie d’art expose le but ultime de la
parole, le but ultime de I'usage de la langue comme célébration. Certes, célébration de son
contenu mais surtout célébration de sa puissance asémantique, son silence, c’est-a-dire celle
qui est la mesure du vide des machines et celle qui est la mesure de 'inconnaissabilité. Ce qui
signifierait qu'on n’a rien a dire (la louange, le texte, le spectacle) d’autre que la forme toute
puissante du maintien de leurs dispositifs. Il y aurait donc ici une radicale désactivation des
langages : ils sont alors rendus a leur inopérativité et au maintien de leur forme. Rendus
a leur inopérativité, signifie ici rendus a I'exercice de leur présence (festive, autrement dit
intense) ; maintenus dans leur forme, signifie maintenus dans leur dispositif et ouvert a leur
viduité. Le vide est donc en ce sens la figure des régimes doxiques, c’est-a-dire 'expérience
d’un contenu inconnaissable au profit d’une intensité comme participation et maintien des
dispositifs :

Loikonomia du pouvoir pose solidement en son centre sous la forme d’une féte ce qui apparait a ses yeux

comme l'insupportable forme de I'inopérativité de '’homme. [...] Cette inopérativité est la substance

politique de I'Occident, I'aliment glorieux de tout pouvoir. Pour cela, les fétes et 'oisiveté affleurent de

fagon incessante dans les réves et les utopies politiques de 'Occident et font aussi vite naufrage'.

§ 2. Il Sagitici de préciser ce qui a été énoncé précédemment et de répondre formellement a
ces deux questions: quelle estla place de 'économie dansles modéles d’analyse herméneutique ?
et quelle est la nature de la tension dialectique entre économie et féte ?

Léconomie initie la seconde partie du systéme d’analyse, a savoir les régimes du collectif,
du pluriel, du non-singulier*. Quelle est 'exacte signification de ce pluriel, de ce collectif ? il
sagit, d’une part, du pluriel comme « aspect corporel » (Korper et Leib) du collectif*’, il sagit,
d’autre part, du pluriel comme #sage du collectif, de la communauté, autrement dit le factum

pluralitatis qui conditionne I'émergence d’'un langage-grammaire (Cest-a-dire un langage-

19 lbid., p. 269 - p. 367.

20 Voir ch. v, 1, § 1, p. 255, voir aussi Six modéles d'analyse herméneutique, op. cir.

21 Voir Martin Heidegger, La logique comme question en quéte de la pleine essence du langage, p. 83, Gallimard,
2008.



152

peuple-Etar)? et, enfin, il s'agit du pluriel comme factum loquend;i (le langage)>?, C’est-a-dire
Pexpérience de 'existence des langages dans leur intégrale actualité.

En somme, Cest le premier syst¢tme économique, comme habitat, comme oiknotig, qui
détermine ce qulest le collectif. Ce que nous nommons régimes collectifs (ou doxiques ou
méme les régimes de I'intensité), c’est le rapport dialectique qui existe entre les régimes de
la singularité et 'exposition de ces régimes dans la forme méme de 'économie, & savoir la
structure < corporalité - usage - factum loquendi > : premic¢rement, le langage est I'expérience
dialectique du pluriel comme expérience de la grammaire et de son (de ses) interruption(s)
(corruptibilité), autrement dit, I'expérience du factum des communautés (et donc des
mesures stylématiques) et de 'ouverture infinie des codes comme non-mesure (expérience
de 'arythmie et de I'échelonnement fondamental des langages) ; secondement, le langage est
ainsi 'expérience des machines doxiques en ce sens que ce qui vient d’étre énoncé ne peut se
réaliser qu’a la condition de simmerger dans le collectif et de Simmerger dans les dispositifs.

Qulest-ce qu'une machine ? Qu'est-ce qu'une machine doxique ? Clest trés précisément
la représentation (fonction de symbolisation) de ce rapport immatériel entre singularité et
collectivité**. La fonction et le fonctionnement du collectif sont représentés par une machine
qui porte alors le qualificatif d’anthropologique, mythologique, linguistique, etc. La machine
maintient son fonctionnement comme nous maintenons le notre en elle. Nous sommes
liés a sa puissance puisque C'est a travers elle que nous pouvons mesurer, non seulement,
notre puissance intellective, mais aussi, notre puissance corporelle. Il faut appréhender la
non-mesure de ces deux puissances comme 'expérience de I'intensité. C’est donc une structure
économique puisqu’elle suppose le rapport dialectique de ces trois mesures (corps-grammaire-
langue). Lexpérience de ce systeme n'est que dans la mesure ot il s’érablit dans les régimes
collectifs. Ce rapport est un rapport économique : c’est un rapport de confiance, voire de
croyance : accorder foi a la représentation d’'un immesurable.

Le premier modele de 'économie est la mesure de ce que nous sommes dans 'expérience
dialectique de I'émergence du factum des communautés. Autrement dit, cest le concept du
ovlnv aristotélicien* comme « vivre ensemble » duquel dépend trois données essentielles :

celle de la svvovoia comme vivre en commun, celle de la GvvaicOnoig comme communauté

22 Voir Giorgio Agamben, Moyen sans fin, p. 80, Rivages, 1998

23 Le fait de parler comme pluralité et comme babélisation des régimes linguistiques : voir, bien siir,  ce propos
Giorgio Agamben, ibid.

24 Voir ch. v, 2, § 2, p. 211.

25 Ethique & Eudéme, op. cit. livre vi1, 12.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 153

de perception® et la piAia comme amitié””. Chacune de ces trois données pose 'expérience
dialectique d’une perception de soi qui n’existe que dans la perception du divers et de I'altérité.

Le deuxi¢éme modeéle de 'économie, Cest faire en sorte d’y demeurer (Stotnpetv). On 'y
demeure en en faisant un dispositif (comme somme des dispositifs), en considérant que le
lieu de I'établissement est un organisme complexe (comme somme d’éléments hétérogenes?®)
enfin en en faisant notre demeure comme lieu de I'expérience contractuelle (la structure, la
valeur et la signature).

Le troisieme modéle de I'économie est 'adhésion aux deux premiers. En somme, adhésion
au principe de viduité des machines, comme récursion, possible, du singulier et adhésion au
fonctionnement des machines, c’est-a-dire aux systémes de médiatisation (30&aetv).

Maintenir le fonctionnement des machines c’est maintenir notre propre puissance (ou
I'idée de notre propre puissance) au cceur des régimes du collectif. C’est maintenir aussi la
possibilité d’une expérience de I'intensité, autrement dit, des régimes du festif, d’une part,
comme commémoration du factum communautaire, du faczum linguistique, de Ihistoire,
de la mémoire et, d’autre part, comme participation aux objets ou plus exactement aux
« ceuvres », Cest-a-dire & 'opérativité, 4 la fabrication et a la puissance de la mise en ceuvre.
Clest alors ici que notre étre économique, au ceeur de ce dispositif dialectique, est fortement
chahuté. Participer au festif, en somme devenir un étre-dans-la-festivité, dit trois choses
fondamentales. Premiérement, il s’agit d’une participation au non-mesurable® et cette
participation suppose une remise en cause des modeles de connaissabilité. Deuxi¢mement,
la participation aux machines est sans fin mais surtout la participation aux machines
implique de rien faire d’autre que d’adhérer a leur viduité. Quest-ce que cela signifie ?
Cela confirme I'inactualité des dispositifs et du fonctionnement de la machine, du fait de
sa permanence comme répétabilité, pour appréhender notre propre actualité (notre propre
impermanence, c’est-a-dire notre appartenance, au virtuel comme ouverture a la mise en
ceuvre). Clest ce qu'on appelle I'expérience brutale du présent comme cruauté du présent
absolue « qui est dans le méme temps lacérations et joie, passage : dépassement des limites.
Lexpérience érotique de l'orgie est, justement, le plus cruel et douloureux présent absolu®® »

ou comme expérience de U'ennui profond : « ce fait de laisser vide qui prend de l'ampleur,

26 Ibid. 1245b24.

27 Ibid., livre viv.

28 Le régne et la gloire, op. cit. p. 31 - p. 41.

29 Voir ch. précédent sur les objets de I'espionnabilité.

30 Voir Furio Jesi Inattualiti di Dioniso in Materiali mitologici, Einaudi, Turin, 2001, p. 127.



154

en unité avec le fait de trainer en longueur qui saiguise, 'est la facon originelle de disposer
propre a la tonalité que nous appelons ennui’’ », et qui prendra la forme (expérience
dialectique !) soit de la joie (expérience soit de 'immanence, soit de la zoé aionos dans la
pensée chrétienne) soit du bonheur (expérience de 'ex zén aristotélicien) soit de ce que nous
nommons le festif, soit, alors leurs exacts opposés, la tristesse, la douleur et le non-festif. Il
est bien évident, ici, qu’il s’agit moins d’un systéme oppositionnel que graduel, infiniment
graduel : la combinatoire de ces érants, de ces dispositions, produit ce que nous nommons
la perversité. Enfin, troisitmement, il s’agit d’adhérer aux « ceuvres » non pour ce qu’elles
sont, mais parce qu'elles sont en puissance (virtuelles). Cela ouvre & deux choses : soit a la
spéculation, c’est-a-dire a la forme la plus spectaculaire de la marchandise (on ne détermine
pas sa valeur mais sa puissance d’échange et de permanence); soit a 'inopérativité... Cela
semble paradoxale et insoutenable et pourtant, c’est bien la limite de notre expérience
dialectique. Inopérativité parce que les ceuvres sont vides (sans valeur et donc toujours
actuelles (la forme inversée de la permanence)) et on y adhére alors par participation, par
Jjeu... et toute participation n’existe que comme maintien d’une position, d'un lieu de guet,
d’observation et d’espionnage. Notre mesure dialectique est alors paradigmatique de la figure
ambigué du speculator : celui qui guette et qui garde, autrement dit, celui qui fabrique une
contemplation et qui conserve dans un devenir désceuvré. Cependant, la mesure de notre
étre-dans-la-festivité est I'épuisement du speculator. La figure de notre modernité, et de notre
contemporanéité, est la transformation de notre étre-espion en speculator, de notre figure de
guetteur en celle de gardien. Or le specularor est la facies hippocratica de la figure de espion.
Tandis que I'espion guette la survenance et la souvenance du vivant qu’il traque dans sa
densité, le speculator guette et garde les objets du vivant. Il les conserve dans un devenir
désceuvré, sauf, peut-étre, pour celui qui en joui, a 'abri de 'usage. Pierre-Damien Huyghe
relevait dans Faire place’* que nous ne sommes pas propriétaires, ou méme plus exactement

que nous sommes propriétaires de rien :
Le temps de la propriété comme témoignage d’une vie de labeur ne nous concerne plus vraiment que
comme souvenir résiduel. N’en faisons pas I'élément d’une survivance. La survie est au-dessus des forces
de la vie. Considérons-nous plutdét comme des locataires. Tot ou tard, mis entre deux situations, nous
serons appelés a vider tel ou tel espace que nous avons habité. Au coeur de nos existences modernes,
donc, comme je l'ai dit, cette expérience plusieurs fois décrites, et sous diverses formes, par Walter

Benjamin du vide révélant que nul site ne nous lie.

31 Voir Martin Heidegger, in Les conceprs fondamentaux de la méraphysique, p. 219, sq., Gallimard, 2001 et voir
ch. v, 3, p. 216.
32 Faire place, éditions Mix., 2006-2009, p. 19-20.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 155

Le speculator désceuvre en privant les objets de leurs usages, et Cest certainement la définition
la plus radicale que nous puissions donner a ce que nous nommons la spéculation. Lespion
désceuvre mais en vidant I'opérativité de I'objet pour la livrer a 'immédiateté de nouveaux
usages, de nouvelles profanations. Les gardiens sont la en permanence. Nous transformons, si
nous n’en prenons pas garde, notre devenir argos, Cest-a-dire notre puissance au désceuvrement,
en un étre Argos — comme si la langue elle-méme, par le secours d’une majuscule, avait voulu
nous avertir... — c’est-a-dire en gardien.

La mesure de notre étre économique est alors notre devenir festif : Cest-a-dire notre

ouverture au désceuvrement et C’est en ce sens que nous déseuvrons.

2. MESURE DU DESGEUVREMENT

Il y a dans les langues européennes une constellation de termes qui disent, plus ou moins
précisément, ce que serait la non-activité. Ils sont liés & une longue tradition philosophique
et philologique et une longue tradition populaire qui les marquent toujours de 'ombre
péjorative de oisiveté et de la paresse. Ici, il ne s'agit bien stir pas de cela; nous tenterons de
penser une bizarrerie de la langue qui a fait employer, rarement et précieusement, la verbe
déseenvrer, Cest-a-dire faire en sorte de ne pas faire ceuvre, de rendre non actif*’. La langue
francaise conserve I'adjectif désceuvré, mais comme constatation d’un état et le substantif
désceuvrement, comme état résultant d’'un milieu.

Pour mener a bien cette étude, nous ferons une analyse précise du point 8.25 du chapitre
« Archéologie de la gloire » de 'ouvrage de Giorgio Agamben Le régne et la gloire**. La question
fondamentale est la suivante: pourquoi le pouvoir a besoin du désceuvrement et de la

gloire ? Autrement dit, pourquoi vouloir inscrire aux coeurs des machines vides ce mécanisme

33 Le sens vieilli signifie précisément « priver quelqu'un d’activité sérieuse » et « interrompre une activiteé »,
source 7lf. Ce qui est important cC’est de considérer le verbe « désceuvrer » comme un verbe transitif, dont la
premicre attestation date de 1693 au sens d’« interrompre une activité, se rendre désceuvré » : voir de D.L. M.,
Les originaux, act. 1, 3 (in Evaristo Gherardi, Le théitre italien, t. v, p. 297) : « Allons donc, tu te désceuvres a
toute heure par des assoupissements hors de saisons ». Selon le 7/f; 'adjectif et le substantif « désceuvré » semble
antérieur 1692 (Frangois de Calli¢res, Des mots & la mode et des nouvelles fagons de parler, avec des observations sur
diverses maniéres d agir et de sexprimer, et un discours en vers sur les mémes matiéres, Slatkine, Genéve, 1972 : « voicy
un mot... qui commence a s'introduire, c’est celuy de desceuvré, pour dire qu'on n’a rien 2 faire, il convient
particuli¢rement a ceux qui ont accotitumé de faire quelque chose, et qui n’ont plus de quoy s'occuper »), quant
au terme désceuvrement il ne semble pas apparaitre avant 1748.

34 Op. cit., p. 270-276, 368-371.



156

d’exposition et en méme temps 'exposition de son désceuvrement ? Nous avons jusqu'a
présent répondu, partiellement, aux mécanismes de médiatisation — espionner, disposer les
formules de I'observation et les maintenir; cependant, nous I'avons évoqué mais nous n'avons
pas encore appréhendé les raisons de cet étonnant désceuvrement placé au coeur des machines,
de toutes les machines.

Nous devons répondre, ou tenter de répondre a cette question. La premiére réponse est,
justement parce que la machine est vide. La machine est donc livrée a I'inopérativité de son
contenu. C’est uniquement son fonctionnement répété, célébré (doxazestai), maintenu, qui
lui permet d’accéder a sa puissance. Le désceuvrement, comme inopérativité, nous laisse
étre entiérement occupés du fonctionnement, du bruit de la machine, du spectacle. Plus

précisément, c'est en lien, une fois encore, avec le sens du verbe grec korrapyetv :
Cette vie est marquée par une puissante fonction de désceuvrement, qui anticipe de la sorte, dans le
présent, le sabbatisme du Regne : I'4ds mé, le « comme ne pas ». De méme que le messie a achevé et laissé
inopérante la loi (le verbe dont Paul se sert pour exprimer la relation entre le messie et la loi — katargein—
signifie littéralement « rendre argos », désceuvré), I’hos mé maintient et, en méme temps, désactive dans
le temps présent toutes les conditions juridiques et tous les comportements sociaux des membres de la

communauté messianique’’.
Autrement dit, karzargein, C'est tendre a absorber quelque chose au point d’en faire une mesure
dialectique et de le figer dans un dé-sceuvrement, un argos (a-ergein), une impuissance a agir : le
fonctionnement se maintient dans le systéme dialectique et ouvre plus ou moins & un non-agir.
Cest, par ailleurs, la formule absolue pour comprendre 'ensemble des figures de l'attente et
du repos, du repos absolu, argia.

Plus profondément encore, il y a un lien entre contemplation (gloire) et désceuvrement
dans le sens du terme francais acquiescement et dans le vieux terme latin classique de
Vacquiescentia. Acquiescer, cest tomber d’accord avec quelque chose ou quelquun au sens
d’avoir confiance, de pouvoir se reposer sur (le verbe ad-quiescere renforce cette idée du repos
quies, du désceuvrement). On retrouve le méme terme dans la pensée grecque : anapaud,
faire cesser, se reposer, 'anapausis, la cessation, le repos (C’est aussi, bien sir, la fin du vers), la
katapausis, la cessation, la destruction, le retournement. Chacun de ces termes dit, a la lettre,
ce quest « faire une pause », marquer un temps d’arrét apres lactivité, ce que par ailleurs
nous retrouvons dans la langue frangaise avec le terme repos qui, a la lettre, ne signifie pas
marquer une pause mais trés exactement marquer la pose, c’est-a-dire I'instant ot 'ensemble

des éléments est dis-posé : un repos, C'est littéralement, quand tout est a sa place, on peut

35 Op. cit. p. 271 - p. 369, voir aussi du méme auteur Le temps qui reste, op. cit., p. 152 sq.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 157

regarder (observer, contempler) ce qui a été fait. Cest ici trés exactement que se trouve le sens
du dimanche et du devenir dimanche : accéder a ce repos. Mais il y a trois formes du repos,

le renversement, I'assoupissement, la cessation. Giorgio Agamben écrit :
Pour entendre pleinement le sens de cette radicalisation du théme de la gloire et du désceuvrement
nous devons nous tourner vers la définition de I'acquiescentia contenue dans la démonstration de la
proposition 52 du livre quatre (Etbique, Spinoza). « Lacquiescement en lui-méme » écrit Spinoza « est

une joie née du fait que ’homme se contemple lui-méme et sa propre puissance d’action »*¢.
Mais, et Cest trés important de le préciser, désoeuvrement ne peut donc signifier ni inertie ni
apraxie ni oisiveté, mais une forme de I'agir qui n'implique ni souffrance, ni fatigue. Qu’en
est-il de cette pensée dans les régimes matériels et doxiques ? Nous pourrions étre en mesure
d’ouvrir la pensée aristotélicienne de I'ex zen a cette forme de la joie ou plus précisément
du bonheur : contempler sa propre puissance comme forme d’une viabilité. Autrement dit,
reconnaitre — et ¢’était bien [a la crainte d’Aristote — que nous sommes bien « naturellement »
liés au désceuvrement, a 'argos comme mesure de notre viabilité et de notre vitalité, comme
mesure de notre puissance d’observation, comme notre ouverture au devenir sabbatique,
comme notre puissance d’actualisation, c’est-a-dire, notre puissant devenir épocal, voire méme
notre puissant ézre épocal. La praxis humaine est alors enti¢rement sabbatique, enti¢rement

ouverte a la mesure et a I'expérience de la puissance (de la possibilité) :
Contemplation et désceuvrement sont, en ce sens, les opérateurs métaphysiques de 'anthropogenése qui,
en libérant ’homme vivant de son destin biologique ou social, lui assignent cette inqualifiable dimension
que nous avons 'habitude de nommer politique?”.
La mesure du politique est cette économie du vivant et du désceuvrement, mais non comme
fermeture a la spectaculaire pensée du sommeil, comme forme de 'assoupissement et de
la narcose — Cest-a-dire la satisfaction qui conduit a la diminution de l'intérét — mais, au
contraire, a ouverture vers un désceuvrement actif en se « maintenant debout®® ». Désceuvrer
signifie que le
politique n'est ni une bios, ni une zoé mais la dimension de désceuvrement de la contemplation qui, en
désactivant les pratiques linguistiques et corporelles, matérielles et immatérielles, souvre au vivant. Clest
pourquoi, dans la perspective de l'oikonomia théologique, il nest rien de plus urgent que 'inclusion du
désceuvrement dans nos propres dispositifs. Zoe aionios, vie éternelle, est le nom de ce centre inopérant

de 'homme, de cette « substance » politique de I'Occident que la machine de I'économie et de la gloire

cherche incessamment a capturer en son centre®.

36 Voir aussi, pour un commentaire de la pensée de Spinoza, dans ce chapitre, le point 4, 3.
37 Giorgio Agamben, Le régne et la gloire, op. cit. p. 274 - p. 374.

38 Voir ch. 1v, 5, p. 238.

39 Le régne et la gloire, op. cit. p. 274 - p. 374.



158

Nous sommes alors en mesure de réintrodure du désceuvrement dans nos dispositifs.
C’est I'enjeu de ce que nous nommons le poétique, Iceuvre liée au désccuvrement, a sa
puissance : le poétique est pervers, en ce sens qu’ayant fait lui-méme la démonstration
de son ouverture au désceuvrement, il devient le modele méme qui désceuvre les ceuvres
de '’homme.

Clest ici que nous réintroduisons le festif, cette forme paradoxale entre célébration
et participation. Qu'est-ce que la féte ? La célébration de cette contemplation comme
désceuvrement parce que la féte et la festivité sont, en soi, la répétition, le recommencement
du dimanche. Cependant, « I'économie du pouvoir dispose solidement en son centre sous
forme de féte et de gloire ce qui apparait a ses yeux comme l'insupportable désceuvrement
de '’homme et de Dieu »*. Cest ici que sexpose le paradoxe ou 'ambivalence entre les
machines, entre la machine économique et la machine linguistique, entre I'ouverture a la
célébration et 'ouverture a la participation. Le paradoxe peut-étre formulé ainsi : d’une part,
il y a les machines — celle du pouvoir et de la doxa — ou les dispositifs, qui produisent un vide
comme forme méme du désceuvrement; d’autre part, il y a la festivité qui produit, elle aussi,
un vide comme forme du désceuvrement. Quelle différence y a-t-il entre ces deux formes de
désceuvrement ? Matériellement, il semble ne pas y en avoir puisque leurs fonctionnements
sont paradigmatiques. Substantiellement, il ne devrait pas y en avoir puisque 'un et I'autre
assument le désceuvrement de '’homme. Cependant, il y a politiquement (et éthiquement)
une différence radicale : les dispositifs exposent une forme majeure du désceuvrement
d’abord parce qu’ils n’ont pas le choix puisqu’ils sont vides et qU’ils ne peuvent, dés lors, que
montrer cette puissance de fonctionnement a vide, ensuite, parce qu’ils assument la forme
du désceuvrement, médiatisée, qui devient la formule de la féte — privée de festivité — dans
laquelle s’expose 'autorisation et la permission de la cessation de l'activité. Les dispositifs,
par puissance contrastante, exposent le désceuvrement comme un reflet en creux, comme un
« reflet inversé »* de notre désir d’inopérativité. Les régimes de la festivité exposent, quant a
eux, un désceuvrement de facto, celui du temps du vivre. Dans la festivité, Thomme assume
son désceuvrement, mais par crainte, il 'inscrit dans la forme calendaire de la féte, ainsi, I'un
transforme le devenir sabbatique en gloire comme féte célébrée (comme mesure du pouvoir),
tandis que 'autre assume ce devenir sabbatique comme participation (comme mesure de la

puissance).

40 Ibid., p. 268 - p. 366.
41 Nous empruntons cette formule & Roland Barthes dans le texte de 1971 « Mythologie aujourd’hui » in Le

bruissement de la langue, Seuil, 1984.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 159

Autre paradoxe, la célébration est liée au temps mais sous la forme de ce que Walter
Benjamin**, et Furio Jesi#, nommaient 'horloge, la puissance de 'horloge : « les calendriers
ne mesurent donc pas le temps comme le font les horloges. Ils sont les moments d’une
conscience historique [...] ». La participation est indubitablement liée au temps du calendrier
puisque les horloges ont été arrétées, détruites, suspendues. Arréter les horloges, Cest se référer
aux calendriers, Cest-a-dire se référer aux dates de la féte, aux dates possibles de la festivité, a

la possibilité du devenir dimanche.

3. ARGOS ET DESGEUVREMENT

Nous avons tenté, jusqu’a présent, une analyse de la mesure du désceuvrement ou du devenir
dimanche a partir des régimes de la festivité en y intégrant I'analyse de ce devenir sabbatique,
dans les pensées juive et chrétienne, et en y intégrant I'analyse des régimes de I'économie
développée par Giorgio Agamben. Nous devons analyser cette pensée du désceuvrement
(argos) et du repos ou dimanche (anapausis) & partir de l’Et/aique a Nicomagque d’ Aristote*.

Quelle est donc la fonction de 'homme ? quelle est donc la mesure de I'ceuvre de
homme ? autrement dit, comment répondre a cette interrogation du 10 &pyov 10D
avepdmov (1097b24) ? Aristote reconnait que '’homme n’a pas de fonction, il n’est pas en soi
« destiné & », il est donc ouvert  la formule de I'argos (de 'a-ergein), au sens propre et littéral
du désceuvrement, c’est-a-dire qu’il est dispensé de toute ceuvre a accomplir (1097b30). La
question est aussi brutale que la réponse attendue est difficile ; '’homme doit avoir une activité
déterminée par une des trois modalités du vivant, la vie nutritive ou de croissance ({wf), la
vie sensitive (aicBdvecOon) et la vie pratique (mpaktikn Lwf) (1098a3), c'est-a-dire l'activité
rationnelle et la puissance de la pensée (comme aptitude a et puissance de). Pour Aristote, la
mesure de notre activité est, en somme, dans notre activité intellective et dans sa puissance. Il
lui faut donc faire une longue analyse de 'ensemble des caracteres qui constituent le propre de
’homme et son activité, sachant qu’au coeur de toute activité (€pyov) s'inscrit la possibilité de

la cessation de cette activité (argos) comme premier sens possible de ce désceuvrement. Clest

42 Concept sur ['histoire Xv, op. cit., voir ch. 1v, 1, p. 200, pour un commentaire de ce passage.

43 La féte et la machine mythologique, op. cit. p. 55-57.

44 Cet ouvrage est fondamental d’abord parce qu’il présente une analyse de 'idée du bonheur, ensuite parce
qu’il précede la Politique : il sagit donc pour Aristote d’analyser et surtout de définir la nature de I'activité de
’homme comme mesure du mouvement et de la pensée et appréhension possible de la notion de bonheur dans

le vivre en commun.



160

la forme du jeu et du loisir (1128a). Le jeu, la distraction, en ce sens une forme du repos, est
une cessation de lactivité (anapausis) : Cest une pause dans le temps qui, en méme temps
qu’elle fait cesser I'activité productrice, ouvre le temps a I'activité qui appréhende le temps,
au sens propre, qui « fait passer le temps », c’est-a-dire le loisir (la diagogé) ou, toujours selon
Aristote, a activité qui permet 'observation de cette mesure (sko/é). Aristote referme tres vite
ces investigations en nacceptant du loisir que cette forme sérieuse de la sko/é, autrement dit
Pétude : le loisir (anapausis) et le désceuvrement (argos) ne sont possibles que dans la mesure
ou ils deviennent cette activité sérieuse de I'étude et ne deviennent pas en soi cette ouverture
au désceuvrement®.

Cette question du désceuvrement souléve un certain nombre de problématiques et de

e . . . . .
paradoxes qu'il est important de souligner afin de saisir les enjeux conceptuels contenus
derriere le désceuvrement et afin de poursuivre 'analyse des modéles de la festivité.

Le premier probleme auquel est confronté Aristote est que LA FONCTION DE L'HOMME
EST INDEFINISSABLE. Il est donc livré non seulement a la vie bouillonnante mais surtout, en
soi, au désceuvrement puisque rien ne peut donner la mesure de sa fonction; Cest non
seulement ’homme, mais surtout I'activité de '’homme qui est livrée au désceuvrement. Cette
problématique est fondamentale parce quelle est, d’une part, la possibilité de ne pas étre
marqué par un destin fonctionnel (ou toute puissance destinale), parce qu’elle est, d’autre
part, la mesure de l'ouverture de '’homme a la non-activité comme loisir et enfin, parce

b b 2 . N 7 . .
qu’elle est, et Cest notre hypothése, la mesure de sa puissance a désceuvrer. Ce qui permettrait
de poser plus radicalement encore la question de notre activité. Plus précisément, est-ce que
nous sommes liés 4 une activité comme fin ? ou 2 une activité comme pure forme ouverte,
comme participation au jeu ? Aristote y répond en courcircuitant le processus par la forme de
la vie de pensée ou vie pratique (praktiké zoé). La fonction de '’homme est donc de penser, de
souvrir enti¢rement a la puissance de la pensée. Le refus du désceuvrement ici, permettra une
ouverture spectaculaire a la mesure active du désceuvrement.

Deuxieme probleme. Il y a une vie sensitive (aisthanesthai) ; elle est intégralement liée au
thymique (#humos), alappétit (épithumia) au désir (oréxis) mais aussi au bonheur (endaimonia),
au plaisir (bédoné) et enfin au repos (anapausis). QUEST-CE QUE CE REPOS ? cest d’abord

M - b s 7 3 . . . .
et simplement la cessation de l'activité, C’est ensuite la perception du monde comme loisir

: q de Pactivieé®. Mais. ici aussi. il
(comme temps qui passe) et enfin comme mesure de activité*. Mais, ici aussi, il y a encore

des problemes. Qu’est-ce que cette cessation ? c’est une cessation comme rupture (katapausis),

45 Voir 'analyse précise de cette question dans le méme chapitre, 4, § 3, p. 181.

46 Aristote, Ethique & Nicomaque, livre v, 14.



CH.IIL. LA FETE ET LECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 161

comme corruptibilité violente ou simplement comme non reprise (anapausis) ? Que signifie
un monde de loisir ? soit Cest un monde ol nous sommes liés au temps qui passe, a la diagogé
comme faire, faire simplement durer, soit nous sommes liés a la skolé, Cest-a-dire le loisir
d’étude, Cest-a-dire I'activité sérieuse qui n'est pas dirigée vers I'économie. Que signifie une
mesure de activité ? cela signifie le loisir, cette fois comme économie, comme monde ouvert
a la démesure du spectaculaire et du divertissement, comme écrasement du temps historique,
comme mesure enfin du régime du travail et de 'effort (1177a1).

Troisieme probléme. O est donc LA RACINE DU BONHEUR ? En sachant qu’il y a deux
bonheurs, deux formes du bonheur, le bonheur comme mesure politique (ex zen) et le
bonheur comme mesure singuli¢re (eudaimonia) : dans le premier cas, il sagit que cela se
passe bien avec les formes adjacentes du vivant, dans le second cas, il s'agit juste de sentir
que l'on va bien, Cest-a-dire que l'on est bien disposé, au sens presque d’étre « en forme »,
d’étre en mesure de saisir son genius, son daimon. Le bonheur serait donc dans la rupture,
dans le vivre et 'économie. Ce a quoi Aristote répond que non, puisque le bonheur est lié
a la puissance de la pensée, a la sophia, cest-a-dire littéralement la sagesse pratique, ou plus
précisément la mesure de notre vitalité et de notre agilité, comme mesure de ce qui dure, de ce
qui est livré A la contemplation, a la puissance théorétique, C’est-a-dire & I'observation (nous
revenons ici  notre concept de 'espionnabilité). Il y aurait une possibilité de définir la nature
de notre activité comme une forme de 'observation, voire de la contemplation...

Quatrieme probléme. Le plus important. Le sixi¢éme argument*” d’Aristote pour prouver
que le bonheur est lié & la sophia, Cest de dire que le bonheur est la vraie figure du loisir
comme possibilité et comme puissance de la suspension. Or, au chapitre précédent®, il
condamne, sans appel, toute forme de loisir, d’anapausis. COMMENT LA VIE THEORETIQUE
PEUT-ELLE ETRE UN LOISIR ? Ici, il y a un tour de force. D’abord, parce que la vie théorétique
est inconditionnelle (zutarkheia), Cest que 'homme ainsi est autosuffisant, au sens ol
’homme est ouvert au temps (de l'histoire), il est donc ouvert a cette mesure de I'écoulement
et de I'échelonnement (diagogé). La vie théorétique est un loisir en ce sens qu’elle ouvre a la
contemplation de ce temps comme étude, observation, skolé. La vie théorétique est au sens
propre une « vacance », au sens d’une inoccupation des lieux (de I'économie), ou au sens
d’une occupation fugitive... a la lettre, elle est un sans emploi comme ouverture aux moyens
sans fin, elle est vide (comme un vacans regnum ou comme la formule de I'hétoimasia tou

throunou), elle est donc présentation en puissance de la puissance ontique. Etre vacant, c’est

47 1177b4, le bonheur est en soi un loisir (une anapausis et une skolastiké zoé).

48 Ethique & Nicomaque, livre X, 6.



162

ce qui est offert, Cest ce qui est alors mis a disposition. Il y a donc un lien trés puissant entre
argos et vacance. Le terme vacant provient du verbe latin vacare qui signifie, a la lettre, est vidé,
étre vacant donc inoccupé®. Ce qui est plus intéressant est I'utilisation de ce verbe pour saisir
le sens de cette vacance singulie¢re. On trouve a la fin de La cité de Dieu d’ Augustin I'usage du

verbe vacare pour signifier le désceuvrement de 'homme dans le devenir sabbatique :
Vacate et uidete quoniam ego sum Deus; quod erit uere maximum sabbatum non habens uesperam.

Soyez désceuvrés et voyez que je suis Dieu. Ce sera vraiment un immense sabbat qui n’a pas de soir’°.
Plus important encore, le commentaire que fait Thomas d’Aquin®* sur I'Ethique & Nicomaque

d’Aristote : Thomas d’Aquin choisit de traduire le terme skolé, le loisir, par le terme vacatio :
Felicitas enim consistit in quadam vacatione. Vacare enim dicitur aliquis quando non restat ei aliquid
agendum: quod contingit cum aliquis iam ad finem pervenerit. Et ideo subdit, quod non vacamus ut vacemus,
idest laboramus operando, quod est non vacare, ut perveniamus ad quiescendum in fine, quod est vacare. Et
hoc ostendit per exemplum bellantium, qui ad hoc bella gerunt quod adpacem adoptatam perveniant.
La joie se situe dans une certaine vacance (loisir). En effet étre vacant se dit quand il n'y a rien 2 faire :
on y parvient lorsqu’on arrive a y mettre fin. C'est pourquoi, nous sommes non-vacants pour étre vacants,
Cest-a-dire nous travaillons & produire, ce qui n'est pas étre vacant, pour parvenir 2 la fin au repos, ce qui
est étre vacant. On peut le démonter avec lexemple de la guerre, celui qui y conduit choisit d’y parvenir
par la paix.
Est tamen considerandum, quod supra philosophus dicit, quod requies sit gratia operationis. Sed ibi locutus fuir
de requie, qua intermittitur operatio ante consequutionem finis propter impossibilitatem continue operandi,
quae quidem requies ordinatur ad operationem sicut ad finem. Vacatio autem est requies in fine ad quem
ordinatur operatio, et sic felicitati, quae est ultimus finis, maxime competit vacatio.
Cependant il faut considérer, 4 partir de ce que dit le philosophe, que le repos soit une faveur du travail.
Il en est ainsi du repos, ce qui interrompt le travail avant la fin logique rend impossible de le continuer,
donc le repos dispose au travail jusqu’a son achévement. Le loisir est un repos en sorte qu’il ordonne le

travail, et ainsi le bonheur, qui est sa fin ultime, coincide parfaitement avec le loisir.
Clest donc ce qui rend sans ceuvre pour étre ouvert a la puissance du dispositif et étre, en soi,
\ . L3 A \ . . . . .
a disposition ; étre ouvert a la puissance du temps comme histoire, mais aussi du temps de la

langue, c’est-a-dire celui de la participation. Etre désceuvré et désceuvrer (ou bien la forme

49 Il existe une figure surprenante et sidérante de cet inoccupé, C’est le personnage de Melville, Bartleby. Dans
la nouvelle de Melville 'avoué dit que Bartleby le « désarmait ou, pour mieux dire, m'émasculait » (p. 64-65) :
pour cela il utilise le mot unmanned (émasculé, in-habité, découragé, non-occupé) qui a la méme étymologie
que mannequin (néerl. mannekijn : petit homme) man, '’homme, le vir, cest-a-dire la forme qui s'est vidée
qui est devenue A ce point not particular (p. 120-121), non singuliére mais quelconque au sens d’habitable de
nouveau par n’'importe qui (c’est-3-dire tout le monde), n'importe quand. Il est, & la lettre, cette forme saisissante
et vacante de la singularité. Voir, de l'auteur, le texte « Pan ! », Le poétique est pervers, op. cit., p. 55-62.

5o Augustin, La cité de Dieu, livre xx11, 30 (trad. de 'auteur).

s1 Thomas d’Aquin, Sententia libri Ethicorum, lib. 10, lec. 11, n.1 et n.2 (trad. de 'auteur).



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 163

juive ou chrétienne du repos, ou bien la forme aristotélicienne de la contemplation) c’est étre
privé (vidé) de tout ce qui inscrit ou destine pour s'ouvrir a la mesure de la puissance de notre
participation, de notre nous poiétikos.

Cinqui¢me probléme : LA MATERIALITE DE L’ACTIVITE THEORETIQUE. On le sait, le septieme
argument ('élément divin dans l'activité théorétique’®) est un passage problématique pour
Pinterprétation. Aristote semble démontrer que l'activité théorétique est supérieure parce
queelle a quelque chose de divin (Blog Belog) qui permet a 'homme de simmortaliser
(athanatizein). Or si nous éliminons ici ce probleme de métaphysique, que pouvons-nous
faire de cette puissance extérieure (le divin) qui détermine la puissance de notre nous poiétikos?
Nous proposons une lecture particulierement distante et libre d’avec Aristote. Lactivité
théorétique est une activité de repos et de contemplation; elle nous livre entierement ou
partiellement a la cessation de 'activité et a la vacance. Notre puissance intellective — ou
selon I'expression notre intellect agent — le nous poiétikos est alors suspendu comme laissé
vacant. Le nous poiétikos est notre puissance a produire une ceuvre matériellement extérieure.
Notre opérativité matérielle. Nous pouvons dés lors considérer que cette vacance, que cette
suspension de notre opérativité et de son produire est trés proche de ce que nous avons
appréhendé autour du concept de mort de 'intentio. Nous pourrions proposer une lecture de
Vathanatizein aristotélicien comme la possibilité d’'une non-mort de l'opérativité. La rendre
impérissable en se maintenant, non pas simplement comme un pur vide, mais comme une
activité d’inopérativité. Létre « simmortalise » non dans un temps de I'éternité, mais dans
un vivre instantané, dans les mikron kronon, dans la figure d’'un temps kairologique. Létre-
dans-la-festivité « immortalise » en ce sens sa plus absolue activité alors méme qu’il assume
son inopérativité. Lactivité théorétique souleve le paradoxe d’une activité d’'immobilité.

Nous pourrions alors reformuler : le devenir « bonheur », comme eudaimonia mais aussi
comme ex zen de 'homme, est bien dans le loisir (dans ce qui est permis, dans ce qui est
ouvert parce que vidé et vacant) comme participation continue aux machines, toujours dans
cette possibilité saisissante de les vider. Le désceuvrement est bien la mesure de 'homme
mais non comme skolé, non comme ergein, non comme praktiké zoé, mais comme vitalité,
comme participation, comme espionnabilité, comme poiétiké zoé, autrement dit, notre devenir
pro-ductif: « dans ce désceuvrement, la vie que nous vivons est seulement la vie par laquelle nous
vivons, est seulement notre puissance d’agir et de vivre, notre ag-ibilité et notre viv-abilité’s ».

La poiétiké zoé est 'ouverture de la vie & une activité non destinale mais cependant pro-ductive.

52 Ibid., 1177b26-78a2.
53 Giorgio Agamben, Le régne et le gloire, op. cit., p. 274 & p. 373-374-



164

Le paradoxe est ici essentiel. Mais quel paradoxe ? Comment entendre, ce que nous nommons
une poiétiké zoé, une vie productive non-destinale, c’est-a-dire une vie productive qui ouvre
a la vacuité, a la vacance ? Nous devons poser 'ensemble des éléments. Poiériké zoé, ou « vie
poiétique », signifie, a la lettre, vie productive™, c’est-a-dire ce qui produit une ceuvre extérieure
au sujet et qui le livre alors a la puissance de 'objet. Ce qui suppose, une opposition, ou du
moins, une différence avec la praktiké zoé ou vie matérielle : « puisque l'artiste (poiérikés) agit
toujours en vue d’une fin; la production (poidn) n'est pas une fin simplement et absolument
(¢élos haplés), mais est quelque chose de relatif et une production d’'une chose déterminée. « Au
contraire, dans le faisable (pragtos), ce qu'on fait est une fin car le bien-agir (expraxia) est une
fin et le désir (oréxis) de cette fins » : ce qui suppose, que s’il y a une poiétiké zoé, cela détermine
donc pour '’homme un « statut poétique ». Si notre existence est un statut poétique, nous
sommes capables de I'ouvrir a une puissance productive de I'ceuvre comme du désceuvrement,
a une puissance d’un faire comme d’un dé-faire. Nous sommes en mesure de proposer trois
définitions de ce produire. D’une part, produire signifie, au sens propre, une « installation »
— en somme une économie — qui donne forme. Cest une autre maniére encore d’entendre
le concept de con-figuration, cest-a-dire le fait « d’assumer une forme » : « la pro-duction
opérée par la poiésis a toujours le caractere de l'installation dans une forme, au sens ol passer
du non-étre & I'étre signifie prendre figure, assumer une forme, parce que c’est justement dans
la forme et a partir d’une forme que ce qui est produit entre dans la présence’® ». D’autre part,
produire, signifie, au sens propre, une actualisation et donc une actualité : produire est une
présence et une révélation des objets. Enfin, produire est, au sens propre, une disposition et
une mise a disposition des objets, de leur installation et de leur actualisation. Une poiétiké zoé
signifie donc une vie comme disponibilité a ce qui survient. Cependant, nous devons encore
ajouter a cela le commentaire de Martin Heidegger sur Holderlin®?. Martin Heidegger fait
un commentaire d’'un poe¢me tardif de Holderlin ou il est écrit « ... dichterisch wohnt der
Mensch... », « ... ’homme habite en pocte... ». Pour expliciter cet énoncé, Martin Heidegger
formule deux hypothéses. La premicere de ces hypothéses est que le poétique est un « faire

habiter », un « batir » comme mise a disposition : « La poésie est le véritable “faire habiter”.

54 La vie productive ou zoé poiétiké signifie que nous ne somme pas en mesure de connaitre la mesure de la zoé
nue. La zoé poiétikeé livie ’homme 2 une vie, une bios, de 'ajout, du complément, de 'appareil et du dispositif,
Cest la figure de 'étre-disposé.

55 Aristote, Ethique i Nicomagque, 1139b (trad. légérement modifiée), voir aussi 1140bs.

56 Giorgio Agamben, L'Homme sans contenu, op. cit., p. 81 : nous nous intéressons principalement aux chapitres
« La privation comme visage », « Poiesis et praxis » et « La structure originelle de 'ccuvre d’art ».

57 Martin Heidegger, « ... Chomme habite en potte... », Essais et conférences, Gallimard, 1958, p. 224 sq.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 165

Seulement, par quel moyen parvenons-nous a une habitation ? Par le “batir”. En tant que
faire habiter, la poésie est un batir’® ». En somme, la vie poiétique nous livre les objets « préts
a 'usage” » dans le surgissement de I'a présent. La seconde hypothese est la formule « habiter
en polte », signifie mesurer : « Car ’homme habite en mesurant le “sur cette terre” et le “sous
le ciel”. [...] La poésie est cette prise de la mesure, a savoir pour 'habitation de 'homme. [...]
La poésie [est] par excellence un acte de mesure® ». La poiétiké zoé est I'expérience de la mesure
comme tentative de perception du mouvement rythmique et arythmique de I'espace collectif
— que nous avons nommé espionnabilité — et comme saisie de ces mesures, de ces structures :
« le vrai habiter a lieu 12 ot sont des poétes : ol sont des hommes qui prennent la mesure
pour l'architectonique, pour la structure de 'habitation®” ». La vie poi¢tique est donc cette
expérience de la densité dans cette tension entre la mesure du rythme (mesure et non mesure)

et la puissance d’un faire pro-ductif (poiérikos) comme structure (teknon) et comme figure® :
Que lart soit architectonique, cela signifie, selon I'étymologie : I'art, la poiésis, est pro-duction (tikz0)
de Porigine (arché), lart est don de I'espace originel de 'homme, Architectonique par excellentce. De
méme que tout systtme mythico-traditionnel connait des rituels et des fétes dont la célébration a pour
role d’interrompre '’homogénéité du temps profane et, en réactulisant le temps mythique originel, de
permettre 2 'homme de redevenir le contemporain des dieux et d’atteindre de nouveau la dimension
primordiale de la création, de méme, dans I'ceuvre d’art, est brisé le continuum du temps linéaire et

’homme retrouve, entre le passé et le futur, son espace présent®3.
1l reste, ici, encore un tour de force a faire : c’est seulement dans la mesure du désceuvrement,

que nous appréhenderons que notre activité, que notre ergon, est de désceuvrer.

4. MEESURE DE LA SUSPENSION

Avant méme de poursuivre nos réflexions sur la question du désceuvrement et de

Pinopérativité, nous tenterons d’analyser la problématique de la cessation du temps de

Popérativité et du temps du travail. Quelle est la valeur et la vertu du travail (de l'opérativité)

58 lbid., p. 227.

59 lbid., p. 228.

60 1bid., p. 238.

61 Ibid., p. 243.

62 Voir A ce propos les commentaires de Pierre-Damien Huyghe sur la question de l'architectonique, Commencer
a deux, éditions Mix., 2009, p. 9-20, voir aussi le chapitre « De 'expression » dans Modernes sans modernité,
Nouvelles éditions Lignes, 2009.

63 Giorgio Agamben, L’Homme sans contenu, op. cit., p. 134.



166

et quelle est la valeur et la vertu de la cessation du travail ? Sans doute, devrions-nous dire
quelle est la valeur du repos et quelle la valeur de la cessation du repos ? Cette question
de la cessation semble s’éclaircir dés lors que I'on propose une analyse de la question de la
suspension. Nous préférons, par ailleurs, la question de la suspension comme pose, a celle de
la cessation comme arrét. Cette partie est entierement consacrée a 'analyse des régimes de la
festivité et de 'inopérativité a partir des modeles théologiques du désceuvrement. Il s’agira, en
somme, de penser et de repenser le terme d’ceuvre et surtout celui de désceuvrement. Ce qui
suit est entiérement consacré a 'analyse du concept d’inopérativité — suspension de I'activité
— A partir des modeles théorétiques (relecture de la pensée aristotélicienne) et a partir des

modeles économiques (relecture de la pensée marxiste).

§ 1. Mesure de la suspension, ' est-a-dire, mesure de la suspension du temps de l'activité, du
temps calendaire et du temps historique. Cette notion permet d’appréhender et de constituer
une analyse de la féte, Cest pourquoi nous en tragons une archéologie.

Nous retenons, d’abord, trois termes de la langue grecque ancienne qui disent, tous,
quelque chose autour de la suspension. Deux premiers termes construits sur le verbe modo,
qui signifie lui-méme cesser, le terme didmavotg, la cessation et le terme dvénovoig qui
signifie la cessation au sens du repos. Le terme évémavoig est important puisque c’est d’'une
part le terme utilisé par Aristote dans I'Ethique i Nicomaque® pour parler du repos et du
loisir et Cest, d’autre part, le terme qui est utilisé dans la Seprante pour traduire le repos
hebdomadaire, pour traduire le terme Sabbat.

Il y a ensuite, pour 'appréhension du concept de suspension, 'importante pensée des
sceptiques et 'importante pensée de Sextus Empiricus. Ici, il y a deux termes, d’abord povn
qui dit le repos au sens d’une pause ou plus précisément encore au sens de ce qu'on arréte :
Cest le terme utilisé pour le chapitre dix-sept du livre 111 des Esquisses pyrrhoniennes® le nept

povig (Du repos) :
Donc aucun corps n'est au repos (008&v &pa cdpo pévet). On est d’avis que ce qui est dit étre au
repos est contenu dans les choses qui I'entourent, et que ce qui contient subit quelque chose. Mais rien

ne subit, puisque rien n’est Cause. Donc rien non plus n’est en repos (003&v pével Tt Gpar).

et ici précisément au sens ol tout est affecté et ol donc rien n'est au repos. Ensuite il s’agit

64 Op. cit. Livre v, 14 et passim. Par ailleurs il existe chez Aristote (essentiellement dans le De Anima) un autre
terme pour le repos, il s'agit du terme fipepio. Mais il s'agit ici d’un terme qui dit le repos physiologique simple.
Pour une analyse détaillée du concept de suspension et de cessation chez Aristote, se reporter au § 3 du présent
ch. m1, 4, p. 181.

65 Seuil, 1997, trad. Pierre Pellegrin, p. 433.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 167

du terme, plus dense, d’¢mokn®, autrement dit la suspension, ici suspension de I'activité
cognitive (puisque tout est incompréhensible ou inexistant...). Le terme énokn signifie la
cessation et le verbe dont il dérive, énéyev signifie se tenir, au sens de se diriger, occuper,
retenir et suspendre. Il y a donc une multitude de choses a appréhender ici : d’abord, que
Cest le terme qui a donné en frangais le mot époque, C’est-a-dire un temps donné et marqué
par un point d’entrée et de sortie, pourrait-on dire, en somme, un et #ze espace de temps.
Celui et celle du temps de I'appréhension et de la saisie. Pour Sextus Empiricus, c’est bien stir
la notion centrale du scepticisme, C’est aussi ce qui permet, en fait, de vivre (mieux ou bien) :
« nous arrivons d’abord a la suspension de I'assentiment, et apres cela a la tranquillité (1o pev
TPATOV £1g EmoYNV, 10 8¢ PeTd ToVT0 eig ATopaEioy)® » :

nous disons que la tranquillicé suit la suspension de I'assentiment sur toutes choses (Emel 8¢ v

atapo&ioy dkoAovBely pdokoley TH Tepl Thvtov Emoy ).
Sextus Empiricus définit la suspension ainsi :

la suspension de I'assentiment est I'arrét de la pensée du fait duquel nous ne rejetons ni ne posons une

chose (¢moyn 8¢ 0Tt oTho1g dravoiag d1”Hv olte alpopév Tt oDTe TiBEPEV)®.
Ce qui nous intéresse, c’est 'analyse de Roland Barthes™ : d’une part, la notion d’¢moyf, comme
suspension du jugement mais non de 'impression « n’est pas une abdication des intensités » et,
d’autre part, elle a une dimension éthique puisqu’elle vise 2 un bien vivre. La féte pourrait alors
étre cette espace de temps qui peut viser (ou pas) a un bonheur; d’autre part, toujours comme
\ . > ;. . .

espace de temps, elle est trés exactement le lieu et le moment de I'expérience des intensités. 1l est
possible, ici, de penser que la féte puisse étre d’autant plus proche de la notion d’¢moxf qu’elle
tend elle aussi, dans de trés nombreux cas, a une suspension de 'activité cognitive et analytique.

Nous avons dit quelques lignes plus haut que le terme émoyfi a donné en francais le mot
époque. Lépoque renvoie bien siir A toute sorte de moments du passé, plus ou moins historiques

. . , ;. . [NIR T} .

et plus ou moins bien marqués. Elle désigne aussi, dans le langage courant, le temps ot 'on vit,
Iespace qui représente ce temps partagé et vécu, autrement dit, ce qu'on appelle le contemporain.
Avoir conscience de 'époque, signifie alors étre en mesure d’accéder a ce présent et a y renoncer
immédiatement : ce serait alors une autre définition possible de la féte”".

Troisieme figure de la mesure de la suspension, celle que nous lisons dans la notion

66 Voir le commentaire, ch. 11, 3, p. 104.

67 Ibid. Livre 1, 4 [8].

68 Ibid. Livre 1, 13 [31].

69 Ibid. Livre 1, 4 [10].

70 Cours au College de France, 1977-1978, in Le neutre, Thomas Clerc, Seuil, 2002, p. 251.

71 Voir A ce propos, Quest-ce que le contemporain ?, Giorgio Agamben, Paris Rivages, 2008.



168

d’acquiescentia dans I Ethique de Spinoza : autrement dit, 'emploi de la notion de repos. Pour
’ bl . B K . .
appréhender 'absence de mouvement, le repos, Spinoza utilise le terme guies mais surtout le
terme acquiescentia, du verbe acquiescere qui signifie se reposer mais aussi se reposer sur. Dans
IEthique le concept d’acquiescentia signifie la satisfaction”. Pour Spinoza, I'étre ne peut étre
que sous trois formes, le mouvement (morus), le repos (quies) ou « autre chose » (aliquid) :
Le corps ne peut déterminer esprit & penser, ni U'esprit déterminer le corps au mouvement, ni au repos,

ni & quelque chose d’autre (si ¢a existe). Nec Corpus Mentem ad cogitandum, nec Mens Corpus ad motum,

neque ad quietem, nec ad aliquid (si quid est) aliud determinare potest.”>.
Ce qui détermine nos dis-positions, c’est le désir : le désir est 'appétit et la volonté et Cest ce
qui fait que I'étre Sefforce (conarur)’. Létre est donc indéfiniment livré a cette disposition
« mouvement-repos-autre », autrement dit, livié a la puissance de son agir et de son
subir. La joie en est déterminée et se détermine par la capacité que nous avons a observer
(contempler”). De la nait, pour Spinoza, la satisfaction : « la satisfaction de soi-méme est
une joie quaccompagne I'idée de soi, comme cause” ». C’est la mesure de cet affect qui nous
conduit au sentiment de gloire :

dong, plus nous imaginons qu'est grand l'affect dont la chose aimée est affectée 4 notre égard, plus grande

sera la joie avec laquelle nous nous contemplerons nous-méme, autrement dit (par le Scol. Prop. 30 du livre 1)

plus nous nous glorifierons. CQFD : ergo quo majori affectu rem amatam erga nos affectam esse imaginamus, eo

majori Latitia nosmet contemplabimus, sive (per Schol. Prop. 30 hujus) eo magis gloribimur. Q.E.D.77

La joie vient donc de la contemplation de notre puissance d’agir :
Quand lesprit se contemple lui-méme, ainsi que sa puissance d’agir, il est joyeux, et d’autant plus qu'il
s'imagine plus distinctement, ainsi que sa puissance d’agir. Cum Mens se ipsam, suamque agendi potentiam

contemplatur, letatur, & eo magis, quo se, suamque agendi potentiam distinctius imaginatur’®.

Clest ce que Spinoza appelle la satisfaction de soi :
La satisfaction de soi-méme est une joie qui nait de ce qu'un homme se contemple lui-méme, ainsi que
sa puissance d’agir. Acquiescentia in se ipso est Latitia, orta ex eo, quod homo se ipsum, suamque agendi

potentiam contemplatur”™.

72 Ethique, op. cit., essentiellement le livre 111, Des affects. Voir aussi le commentaire en 4, § 3, p. 181 de ce
chapitre.

73 1Ibid., livre 11, prop. 2. On retrouve ici la proposition d’Aristote dans I Ethique & Eudéme (1245b2) : voir le
commentaire en 4 § 3, p. 181 de ce chapitre.

74 1bid., livre 111, prop. 9 et son scolie.

75 Ibid., livre 111, prop. 30.

76 Ibid., livre 111, scolie de la proposition §1 : « é’Acqm’escentz‘a in se ipso est letita, concomirante idea sui, tanquam
causa ».

77 1Ibid., livre 111, démonstration de la prop. 34.

78 1bid., livre 111, prop. 53.

79 1bid., livre 111, définition 25.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 169

Ce qui signifie que le sentiment de la joie (letitia), dontla figure estla gloire, est la satisfaction
de soi. Nous pouvons alors faire deux commentaires. D’une part, la satisfaction de soi
pourrait étre le sentiment de '’homme qui contemple, non pas sa propre impuissance® mais
sa propre puissance au non-agir, c’est-a-dire a 'inopéravité comme suspension de I'agir.
D’autre part, et ce qui est encore plus intéressant, on peut comprendre que le sentiment
d'acquiescentia est un sentiment de repos donc un temps de cessation entiérement occupé

a la contemplation (contemplari), non de son agir, mais de sa puissance® :
Spinoza appelle « contemplation de la puissance » un désceuvrement intérieur, pour ainsi dire, a
'opération méme, une « praxis » sui generis qui consiste a rendre improductive toute puissance spécifique
d’agir et de faire. La vie, qui contemple sa propre puissance d’agir se rend improductive dans toutes ses

opérations, elle vit seulement sa vivabilité®.
A la lettre, la joie (letitia) comme satisfaction de soi (acquiescentia in se ipso), Cest-a-dire
comme repos est donc la suspension de I'agir (agend/i) pour ne considérer alors que la puissance
en soi (potentia). Dés lors, contemplation et joie sont les possibilités de notre satisfaction,
comme suspension de notre activité, comme notre désceuvrement. La pensée de Spinoza est,
a la lettre, la pensée du Sabbat comme suspension de 'opérativité de Dieu.

Quatrieme figure de la suspension, que nous avions évoquée dans l'introduction, les
travaux d’Alfred North Whitehead sur le temps. Nous avons utilisé pour appréhender le
moment le terme féminin d’espace; Cest cela cette épaisseur dont parle Whitehead® dans
son concept du slzb. La mesure de la suspension, c’est alors, phénoménologiquement, la
perception non plus d’'une durée comme linéarité, comme une étendue (szrezch), non plus
d’une durée comme tranche ou section (s/ice) mais comme un bloc, une bande épaisse, une

épaisseur, un morceau :
Le mot durée est peut-tre malheureux en ce qu’il suggere une étendue (strezch) purement abstraite de
temps. Je ne entends pas ainsi. Une durée est une épaisseur (s/zb) concréte de nature limitée par la

simultanéité qui est un facteur essentiel dévoilé dans la conscience sensible®.

Whitehead dit encore :
Une durée retient en elle le passage de la nature. Il y a en elle des parties antécédentes et d’autres
subséquentes qui sont aussi des durées qui peuvent étre les complets apparents de consciences sensibles

plus rapides. En d’autres termes, une durée retient une épaisseur temporelle.®s

80 Ibid., livre 111, définition 26.

81 Voir ch. 111, 4, § 3, p. 181 sur la suspension théologique.

82 Giorgio Agamben, Le régne et la gloire, op. cit., p. 373.

83 Le concept de nature, trad. J. Douchement, Vrin, 1998-2006, p. 92.
84 Ibid., p. 92.

85 Ibid., p. 95.



170

Ce qu'il s'agit de comprendre maintenant, c’est le sens de cette épaisseur temporelle, le sens de
ce maintenant, en somme ici, le sens de la formule paulinienne du « temps du maintenant »,
le & vdv koupog. Deux éléments de réponses donnés par Whitehead. D’abord, « ce que la
conscience sensible livre & la connaissance, c’est la nature a travers une période® ». Ce qui veut
dire, d’une part, que toute opération gnoséologique est liée a la durée et non au moment. Ce
qui veut dire, d’autre part, que la féte est aussi bien un retrait de 'opération gnoséologique
comme vécu du moment et en méme temps perception de ce temps suspendu, maintenu
dans son épaisseur. Enfin, ce qui corrobore ce que nous venons de dire, il y aurait plusieurs
Jfamilles de durées™.

Il y a encore une cinqui¢me maniere d’appréhender une pensée de la suspension. Une
des plus complexes, une des plus éoilées. 1l s'agit de la question de la suspension du temps,
certes, mais cette fois du temps historique. Il s’agit, bien sar, du trés ancien modele du temps
paulinien, autrement dit du temps messianique, c’est-a-dire le temps du maintenant, le 6 vdv

KOpOG qui se trouve étre contracté,
Je vous le dis mes freres, le temps s'est contracté; pour le reste, que ceux qui ont une femme soient
comme sil n’en avaient pas, que les pleurants soient comme non-pleurants, que les heureux soient
comme non-heureux, que les acheteurs soient comme non-possédants et que ceux qui usent du monde
soient comme non-abusants : en effet la figure du monde passe.
Tod1o 8¢ @MuL, AdeAPOl, O VOV KOPOG GUVEGTAANEVOG EGTIV: TO AOLTTOV Tvo Kol ol EYOVTEG
YOVOTKOG MG UM £YOVIEG MOV, KOl Ol KAOLOVTEG OG UM KAOLOVTEG, KoL Ol XOipovTteg GG
UM yoipovieg, kol ol &yopdlovieg Mg [N KOUTEXOVTES, KOl Ol XPOUEVOL TOV KOOHOV OG KN
KOTOPDOUEVOL TOPAYEL YOp TO OYAUO TOD KOGHLOL TOVLTOL.

entre le temps d’'un déja (le Messie), d’un pas encore (le maintenant) et d’'un bientot (la

parousie). Nous renvoyons ici a 'analyse de Giorgio Agamben sur le temps messianique®;

86 Ibid., p. 96.

87 Ibid. p. 111. Whitehead admet qu’il y a différentes « familles » de durées en fonction d’un certain nombre de
données : les durées comme systeme de recouvrement, C’est-a-dire comme extension (p. 97), les durées comme
composition d’'un moment, les durées comme ensemble abstractif (abstractive set, p. 100) cest-a-dire comme
instant, les durées comme moment-fronti¢re (boundary moment, p., 102), c'est-a-dire comme chevauchement et
les durées comme laps de temps (p. 104-105) C'est-a-dire comme quantité sérielle mesurable. Voici ce qui reléve
des différentes familles de durées; Whitehead détermine alors qu'il n’est pas possible de penser et de saisir un
présent intantané parce quil se transforme, immédiatement, en durée, « ce qui est immédiat pour la conscience
sensible, c’est une durée. Maintenant une durée a en soi un passé et un futur; et les amplitudes temporelles des
durées immédiates de la conscience sensible sont trés indéterminées et dépendent du sujet perceptif individuel »
(p. 112). Cest pourquoi, écrira Whitehead, « ce que nous percevons comme présent est la frange vivave de la
mémoire colorée par 'anticipation » (ibidem).

88 Paul Epitre aux Corinthiens, 1 Cor. 7, 29.

89 Le temps qui reste, Paris Seuil, 2000, Quatrieme journée.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 171

cependant, nous voulons insister sur 'emploi paulinien du verbe cvotéAiw qui signifie 4 la
fois contracter®, mais aussi rabaisser, envelopper et enfin replier comme on referme les voiles
d’un bateau. Le temps est contracté signifie, ici, précisément, ce qu'on peut entendre dans le
terme s/ab utilisé par Whitehead. Cette contraction du temps, le temps présent donc, est la
suspension radicale du passé dans l'attente de son éclatement et la suspension du temps qui
ne parvient plus alors 2 atteindre le statut de temps historique : il est immédiatement temps
absorbé ou temps immémorial. Le temps kairologique, le 6 vdv koupog paulien ou temps
messianique est le temps de la présence, celle effective de I'étre en train de faire, en train de
voir la puissance du faire et en train de voir la possible cessation de ce faire, sa suspension.
Le temps messianique est la figure du présent, ce temps impossible qui ne cesse, en soi, de
prendre fin et qui pourtant s'arréte a chaque fois. Le temps messianique, comme figure de ce

temps de la suspension, est celui du langage :
le temps messianique Cest le temps que met le temps pour finir — ou plus exactement le temps que nous
employons pour faire finir, pour achever notre représentation du temps. Ce n’est donc ni la ligne du temps
chronologique — représentable mais impensable — ni I'instant de sa fin — tout aussi impensable ; mais ce
n'est pas non plus un simple segment prélevé sur le temps chronologique, et qui irait de la résurrection
ala fin des temps : Cest plutdt le temps opératif qui pousse a I'intérieur du temps chronologique, qui le
travaille et le transforme de 'intérieur; Cest le temps dont nous avons besoin pour faire finir le temps —

en ce sens : le temps qui nous reste'.
Cest en soi, assez précisément, la thése que soutient Walter Benjamin dans les « Concepts sur

Ihistoire » a la thése xv :
Les classes révolutionnaires, au moment de I'action, ont conscience de faire éclater le continuum de
I'histoire. La Grande Révolution introduisit un nouveau calendrier. Le jour qui inaugure un calendrier
nouveau fonctionne comme un accélérateur historique. Et cest au fond le méme jour qui revient sans
cesse sous la forme des jours de féte (der in Gestalt der Feiertage), qui sont des jours de ressouvenir
(Eingedenken). Les calendriers ne mesurent donc pas le temps comme le font les horloges. Ils sont les
monuments d’une conscience historique dont toute trace semble avoir disparu en Europe depuis cent

ans, et qui transparait encore dans un épisode de la révolution de Juillet [...]
Ce qui est proposé ici Cest I'appréhension d’'un choc — le Messie, le prolétariat marxiste,
les classes révolutionnaires — qui, selon les mots de Walter Benjamin, bloque et cristallise le
temps présent®>. Bien sir, I'expérience de la féte (non essentiellement rituelle) se constitue de

la méme maniere comme un écrasement du passé et de 'avenir dans le temps présent.

90 Contracter est le verbe utilisé par Giorgio Agamben dans Le remps qui reste. Habituellement ce passage est
traduit de la fagon suivante « le temps se fait court ». Enfin dans la Bible publiée par Bayard en 2001, ce passage
est traduit « le temps est compacté désormais » (trad. Frédéric Boyer et Hugues Cousin).

91 Le temps qui reste, op. cit. p. 112-113.

92 Voir la thése xv1, nous y reviendrons.



172

On peut identifier une septiéme mesure de la suspension du temps dans une analyse
de la suspension du temps historique, au chapitre « La sospensione del tempo storico » du

Spartakus de Furio Jesi® :
Ce qui distingue fortement la révolte de la révolution est une expérience différente du temps. Si, on se
fonde sur le sens habituel de ces deux termes, la révolte est un mouvement insurrectionnel improvisé
qui peut s'insérer dans un projet (disegno) stratégique, mais qui en soi n'implique pas une stratégie a
long terme. La révolution est, inversement, un ensemble stratégique de mouvements insurrectionnels
coordonnés et orientés avec une cadence assez longue en vue des objectifs a atteindre : on peut dire que
la révolte suspend le temps historique et instaure un temps dans lequel tout ce qui s’accomplit vaut pour
soi, indépendamment de ses conséquences et des rapports avec 'ensemble des dispositifs de transitivité
et de pérennité qui constituent l'histoire. La révolution est, inversement, enti¢rement et délibérément

calée dans le temps historique.
En somme, les expériences possibles de la suspension du temps se trouvent lovées au coeur des
formes du mythe et au cceur des régimes de I'intensité de la participation a la féte. La these de
Furio Jesi est essentielle pour comprendre la these xv des « Concepts sur lhistoire » de Walter
Benjamin : en ce sens, la révolution de 1830, n'en est pas une, et se présente, précisément
comme une révolte. La Grande Révolution, n'a jamais été une révolte, on le sait, et s'est
constituée comme la réinscription d’un temps, le sien, par un nouveau calendrier. Et pourtant
il y a ici un paradoxe intéressant : nous aurions, d’'un coté, la forme de la révolution liée au
calendrier comme inscription d’une temporalité calendaire et, de l'autre, la révolte comme
forme de la suppression du temps métrique. Or, si la révolte surprime le temps métrique,
quen est-il du temps calendaire ? Deux hypotheses : soit la révolte est un temps intégralement
non métrique et non calendaire, soit on considére quelle est au contraire la contraction de
I'un et de l'autre dans la puissance qu'elle a a les suspendre. La premiere hypothése nest pas
valable, en revanche la seconde permet d’entrevoir que la révolution est un dispositif de la
norme — comme état d’exception — tandis que la révolte est un temps de la suspension, c’est-a-
dire celui qui marque le temps du présent dans une forme de la densité et de la concentration.
Il est, bien siir, assez évident que ces journées de 'expérience de la concentration, tendront a
devenir des journées du ressouvenir (Eingedenken), de la com-mémoration, de ce qui renvoie

au souvenir’*,

93 Furio Jesi, Spartakus, Simbologia della rivolta, Turin, Bollati Boringhieri, 2000, p. 18-33, en frangais, pour
ce chapitre uniquement, revue MIR, n°2, trad. de lauteur et voir annexe n°2, p. 346. Il faudrait ajouter & cette
these de Jesi la thése soutenue par Max Stirner (Lunique et sa propriéré, 1845) qui fait une distinction entre la
révolte (Empirung) comme possibilité de s'extraire de ce qui existe et la révolution (Revolution) comme renver-
sement : voir aussi Karl Marx Lidéologie allemande, 1846.

94 Voir la note de la page 237, sur 'analyse du terme Eingedenken, Reyes Mate, Minuit dans ['histoire, op. cit.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 173

Il faudrait encore ajouter a cette, déja longue liste, une huitieme mesure de la suspension a
partir des réflexions de Karl Marx sur les classes et le prolétariat. Si nous posons’hypothese d'un
matérialisme historique, ou plus exactement de ce qui fonde un « nouveau matérialisme? »
nous pouvons des lors concevoir un modele de suspension des temps historiques — des temps
de la domination — par une double conscience de I'action : d’une part, ce que Marx théorisa
sous la forme de la lutte des classes et, d’autre part, la révolution, cest-a-dire I'instauration
d’un temps nouveau ou « commence I"épanouissement de la puissance humaine qui est sa
propre fin® ».

Neuvieme modéle du temps de la suspension, la théorie du temps opératif du linguiste
Gustave Guillaume?”. I établit une distinction fondamentale entre ce qu’il nomme 'expression

et la représentation du temps :
La représentation du temps, déliée par sa permanence de la condition de moment, préexiste a 'expression
du temps, produite ensuite sous des conditions de moments auxquelles elle est assujettie. Il n’y a pas
d’expression du temps en langue, mais seulement une représentation qui en conditionne et en permet

Iexpression en discours — dans la momentanéité de celui-ci®®.
Cette opération a pour support, ce qu'il nomme « un temps opératif réel, concret ». Le temps
opératif de Guillaume est trés précisément « le temps que 'esprit emploie pour réaliser une
image-temps ». La particularité de cette temporalité est sa brieveté et Cest ce qu'on appelle le
présent :
La loi du présent est 'étroitesse. La présent est un étre sténonome, d’autant mieux déterminé que son
insertion, sa polation dans le temps est moindre. En application de cette loi d’étroitesse, la tendance
permanente, universelle, du présent est d’extrapoler le temps au maximum et de linterpoler au
minimum®.
Il y a alors deux formes d’étroitesse, ce que Guillaume appelle, d’une part, I« instant
d’extréme étroitesse », C’est-a-dire la fagon dont le présent, dans la langue, absorbe des
parcelles de passé et de futur et qui constitue un temps positif, le temps du déroulement
de l'acte et de la représentation de cet acte et, d’autre part, I'« instant d’infinie étroitesse »,
c'est-a-dire un temps qui pousse au rétrécissement du précédent pour s’inscrire le plus

étroitement possible dans le présent : I'instant d’infinie étroitesse n’est pas quantitatif, il

95 Voir Karl Marx, 7héses sur Feuerbach, 1845, CEuvres, Gallimard, 111, p. 1033.

96 Karl Marx, Le capital, Gallimard, 111, conclusion, p. 2050.

97 Gustave Guillaume, Temps et verbe. Théorie des aspects, des modes et des temps, Champion, 1970 et Langage
et science du langage, Nizet et Presses de I'Université de Laval, 1994. Voir aussi le commentaire de Giorgio
Agamben, Le temps qui reste, op. cit. p. 108 sq.

98 Langage et science du langage, « La représentation du temps dans la langue francaise », op. cit., p. 185.

99 lbid., « Theme de présent et systéme des temps frangais », p. 59.



174

est essentiellement qualitatif en ce sens qu'il exprime une percée dans la représentation’®.
Ce qui est important, ici, cest de comprendre que la théorie de Guillaume nous permet de
saisir 'opérativité de la pensée dans le temps, « la pensée est le lieu de définition du temps,
mais le temps est le lieu d’action de la pensée™ », et en méme temps I'extréme compacité
et étroitesse de ce lieux d’action : pour représenter le temps, nous sommes contraints de
. 7’ . A 7 7 > \
nous « contracter » dans cette faille, dans cette étroitesse. Létre du présent est sténos, c’est-a-
. Je. o\ . 7\ . . ’ b Je
dire qu'il est enti¢rement livré a la potentialité et c’est au sens propre, 'instant du danger,
appréhendé par Walter Benjamin™2. Le danger est la forme méme de la « géne » dans
I’étroitesse en ce sens que nous ne saisissons pas des parcelles rassurantes du passé mais,
au contraire, que nous venons tout faire exploser dans une contraction saisissante dans
instant infini du présent.

Enfin, dixi¢éme et dernier modele de la figure de la suspension, le travail de Martin
Heidegger sur le temps a partir de la Stimmung de 'ennui’. Pour construire une analyse
de lennui (Langeweile) Heidegger analyse le temps (Weile), le laps de temps, comme un
sarréter, un demeurer, un durer (Verweilen), en somme analyser I'expérience du présent et du

maintenant :
Mais le maintenant ne peut pas non plus apparaitre comme ce qui est ultérieur, comme ce qui est encore
A venir. Il ne peut rien venir, parce que I'horizon de l'avenir est ligaturé. Verrouillage du passé et ligature de
I'avenir ne suppriment pas le maintenant mais lui 6tent la possibilité de passer du pas-encore au ne-plus,
la possibilité de s'écouler. Verrouillé et ligaturé des deux cotés, le maintenant s’engorge dans son arrét
durable, et dans son engorgement, i/ se dilate. Privé de la possibilité de passer, il ne lui reste plus qu’a

persévérer — il doit nécessairement rester 4 [arrés>.
Il Sagit d’une autre maniere d’appréhender cet instant d’infinie étroitesse qui fait se dilater la
mesure du temps du présent ou du maintenant. Cette mesure du danger chez Benjamin, de
Pétre sténonome chez Guillaume est, en somme, la figure de I'étre-envotité chez Heidegger™ :
«le temps qui envoiite est lui-méme cette pointe qui rend essentiellement possible le Dasein ».
La pointe est précisément ce passage d’un temps a un instant d’infinie étroitesse : 'étre est
saisi, envolité dans l'instant (Augenblick) comme étranglé dans cette étroitesse, mais enfin

séparé, enfin vidé, de ce qui peut 'enclore, les figures du passé et du futur. Envoité dans cet

100 Jbid., voir le schéma p. 61.

101 /bid., p. 60, note 8.

102 Passages parisiens, op. cit., [N3, 1].

103 Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique, Paris Gallimard, 1992, p. 97-251, pour
une analyse plus précise de cette question voir, ch. 1v, 3, p. 216.

104 lbid. p. 192.

105 lbid. p. 224 sq.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 175

instant, suspendu dans un temps non-quantitatif, I'étre peut enfin se résoudre & lui-méme,

Cest-a-dire, selon 'expression de Martin Heidegger, ézre le la*°.

§ 2. Modéle de la suspension théologique. Pour le moment, nous nous intéressons au modele
de 'inopérativité a partir des pensées monothéistes et essentiellement a partir de la figure du
sabbar dans la pensée juive.

Mais auparavant, il est nécessaire de poser quelques bases épistémologiques et sémiologiques
pour aborder les termes d’inopérativité et de désceuvrement. Lopérativité, cC'est ce qui peut étre
fait (operari) et ce qui produit un effet; 'inopérativité est donc ce qui peut ne pas étre fait.
Clest de cette méme racine opera, comme possibilité, que sont construits les termes ceuvre et
désceuvrement : en somme le désceuvrement, c’est ce qui ne rend pas possible I'ceuvre, son
impossibilité : il est ici déterminant de penser le désceuvrement non comme une passivité
mais comme un acte. Giorgio Agamben écrit'”” : « qu'il y ait une relation spéciale entre féte
et désceuvrement est évident dans le sabbat juif. La féte par excellence des juifs [...] trouve
en effet son paradigme théologique dans le fait que ce n'est pas I'ceuvre de la création, mais la
cessation de toute ceuvre qui a été déclarée sacrée ».

Si on lit dans la Bible le premier livre de la Pentateuque, le livre de la Genese, il est écrit,
Gen. 2, 2-3 :

* Vayichbot bayom hachevyi mikol-melakhto acher assa

Kol MOAOYESEY O Be0G TNV MUEPOLY TNV ERSOUNY Kol TYlooey aOTHY

et benedixit diei septimo et sanctificavit illum

Dieu bénit le septiéme jour et le met 4 part.

* Ki bo Sabbar mikol melakhto asher bara Elokim la'assor

0Tt €v DT KOUTETOWOEY GMO VIOV TAY EpYv adTod GOV fipéato 0 Be0g motficon
quia in ipso cessaverar ab omni opere suo quod creavit Deus ut faceret

Il suspend toute son ceuvre, tout ce que Dieu a créé pour faire.
Il est dit qu’apres six jours, Dieu emploie et consacre le septieme a la cessation de son activité
de création, la melakha™®. Ce qui constitue 'arrét, Cest le sabbat parce que le terme hébreu
b A Je . . . . .
sabbat, Cest cesser, arréter et qu'il provient de la racine shev qui signifie au sens propre se

poser, d’ou le verbe s’assoir lashever®. Se pose alors une premiére question, le sens exact du

106 lbid. p. 225.

107 Giorgio Agamben, Nudités, op. cit., p. 167.

108 La melakha est, techniquement, non pas le travail avoda, mais I'ceuvre, I'opus, lopérativité, I'opera.

109 On le sait le terme hébreu sabbar sera traduit en grec, dans la Seprante, par le terme anapausis, en latin,
dans la Vilgate, par le terme acquiescentia et en francais par le terme repos : ce qui pose bien str un probléme

majeur, la question de savoir si Dieu peut se reposer, or non puisqu’au sens propre Dieu cesse son ceuvre. Mais



176

terme sabbat : il sagit au sens propre du sens entendu dans le verbe frangais arrézer, arréter
cest ad-restarer, ce qui demeure, Cest-a-dire cesser, mettre fin, mais aussi du sens renforcé du
terme grec ana-pausis, cesser completement. Il s’agit aussi d’un sens précis du terme sabbat,
celui de I'abstention : Dieu sabstient de faire et de créer. C’est ici, bien stir que les choses sont
intéressantes : s’abstenir de 'ceuvre, s’abstenir de I'opérativité. Il va de soi que cette lecture
de I'abstention se rapproche fortement de la pensée stoicienne de la suspension de l'activité
cognitive : on retrouve dans le terme époké grec un sens essentiel du terme sabbat, celui non
pas de la cessation mais celui de la pause qui maintient assis (lashever) ou debout immobile
(épékein) : Cest cela au sens propre qui constitue I'arrét et cette nuance est essentielle car elle
permet d’entendre sabbar comme un acte de cessation de l'activité, s'a(bs)-tenir : s'abstenir,
Cest la contraction du verbe sustinere arréter et retenir et du verbe abstinere'™®, rester a I'écart.

Ce que Dieu met a I'écart, ce qu’il suspend, Cest donc la mélakha, Cest-a-dire son
opérativité, sa puissance de création. Cette suspension est le sabbat qui ouvre alors a
Iexpérience matérielle de son désceuvrement, la ménukha dans la pensée juive. La ménukha
est, a la lettre, I'expérience mesurée dans le sabbat, dans 'anapausis qui ouvre a la figure
possible d’une intensité et d’une joie : dans Esther 8:16 il est dit qu’il est réservé aux Juifs
cette joie™* dont le terme grec est exemplairement clair, edppochvn, la joie dans un festin.
Mais il ne s’agit pas en soi d’un seul espace de la joie, c’est un espace, comme espace de
festivité, propre a 'expérience de cette suspension de l'activité et propre a 'expérience du

désceuvrement :
Cela ne signifie pas que, durant la féte du sabbat, les hommes doivent sabstenir de toute activité quelle
quelle soit. C’est justement 'élément de l'activité productive qui est ici décisif. Selon la tradition
juive, en effet, un acte de pure destruction, qui n’aurait aucune implication construtive, n'est pas la
melakha, ne transgresse pas le repos du sabbat (Cest pourquoi les comportements festifs, et cela vaut
aussi & I'extérieur du judaisme, il nous arrive souvent de rencontrer un exercice de la destruction et du
gaspillage, souvent joyeux et parfois méme violent). Ainsi, s'il est défendu d’allumer le feu et de cuisiner,
il reste que Uesprit de la menukha sexprime de maniere particuliére dans la consommation des repas

auxquels, comme dans toute féte, une attention et un soin tout a fait particuliers sont consacrés'**.
Dans I'ensemble des religions monothéistes, ce septiéme jour, le vendredi pour les

musulmans, le samedi pour les juifs et le dimanche pour les chrétiens est, d’une part, le jour

le probléme n’est pas si simple.

110 A(bs)-tenere, a- étant un élément séparateur qui induit I'éloignement.

111 Es. 8:16 Les juifs vont dans la lumiére et la joie (€0mnpocOvn). 8:17. Dans chaque ville et pays ot 'on publie
le décret, ot la proclamation est faite, les juifs sont dans I'allégresse (yopd), festins (kdTwV) et réjouissances
(evmnpocLVY).

112 Nudités, op. cit., p. 168-169.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 177

qui initie la semaine et en méme temps qui la clos. De cette ambiguité on fera commencer
la semaine le lundi'*?, le premier jour « ouvrable », Cest-a-dire ouvert a 'opérativité. D’autre
part, ce septieme jour est le jour consacré a la priere et a la louange, le khavod et la doxa, il
est enfin le jour qui ne doit pas étre consacré au travail : autrement dit, il faut comprendre
que les jours de travail ne prédisposent pas a la louange parce qu’ils ne prédisposent pas a
la création d’'un (d’une) espace sacré(e)**. La question est alors de savoir, pourquoi ce qui
dispose au sacré — c’est-a-dire ce qui dispose a quitter I'espace du profane — est inséré dans ce
qu'on peut nommer I'inopérativité ?

Premier élément de réponse, parce que Dieu, en méme temps quil est puissance opératoire,
est aussi ouvert a la puissance de I'inopérativité comme cessation : ici, il faut raccrocher a cela,
non seulement, la théologie négative de la pensée juive qui voit dans la puissance de Ywhv
la somme de toutes les puissances et le concept aristotélicien de la dunamia adunamia''s
autrement dit la cessation de l'activité, comme a-ergon. Et puisque 'homme est « ressemblant »

a Dieu, demiit dans la pensée juive'®

et homoousios dans la pensée byzantine, '’homme doit
pouvoir cesser son activité et se consacrer a cette cessation.
Deuxi¢mement, parce que 'homme, dans la mesure de sa chute, doit consacrer une

journée a Dieu et doit alors se « reposer »*7. Clest ici qu'entre en jeu la question de la valeur

113 Le dictionnaire (7/f) dit pour semaine, « période de sept jours consécutifs allant du lundi au dimanche »; or
la semaine devrait commencer le dimanche, par le jour de la célébration. Notre conception de la semaine est une
conception anglo-saxone fondée sur le travail et non l'inverse : elle exclut de fait toute conception théologique
de la célébration et toute conception théorétique de la suspension.

114 Il faudrait ici longuement faire 'étude des jours du calendrier romain qui fait alterner les dies fastus et les
dies nefastus : « ces termes ont eu primitivement la compréhension et la méme extension que le substantif fzs dont
ils sont dérivés : fas (non décliné, sans pluriel : seulement fas esz) est le fondement mystique solide, indifférencié
sur lequel toute action humaine (privée, publique, diplomatique...) peut prendre appui avec streté, du point
de vue non seulement de la justice humaine (7us, décliné, avec son pluriel iura, droits naturels ou acquis), mais
des plans divins inconnus ou, plus généralement, des forces mystérieuses de I'invisible : un jour, et sans doute
primitivement aussi un lieu, une occasion, sera fastus ou nefastus selon qu’il fournira ou ne fournira pas ce
fondement. », in Georges Dumézil, appendice 11 & Mythe et épopée 111, Paris, Gallimard, 1995, p. 1405-1406.
115 Aristote, Métaphysique, ©, 1, 1046a28-32, « Limpuissance (adunamia) et 'impossible (adunaton) Cest la
privation qui est le contraire de la puissance (dunamia), de sorte que, & chaque puissance, répond, pour un
méme sujet et selon une méme relation une impuissance ». Voir aussi Giorgio Agamben, Bartleby ou la création,
Circé, 1995.

116 Il esta noter que le terme demiit qui induit la ressemblance est trés proche du terme éidos et fondamentalement
dissemblable du terme zelemn, image qui se traduit en grec par éikon.

117 Voir ici les deux fragments, Exode 20, 8-10 : « Souviens-toi du jour du sabbat et qu’il soit saint : six jours tu
serviras et tu feras tout ton travail, mais, le septi¢éme jour, sabbat pour Yhwh, ton Dieu ! tu ne feras aucun travail,
ni toi ni ton fils ni ta fille, ton asservi, ton asservie, tes bétes, ni I'étranger a I'intérieur de tes portes. Parce qu'en
six jours, Yhwh a fait les cieux et la terre, la mer et tout ce qui est en eux et quau septiéme il s'est reposé : Cest

pour cela que Yhwh a béni le jour du sabbat, qu’il I'a rendu saint » et Deutéronome s, 12-15 : « Observe et sanc-



178

du travail — comme épreuve et comme temps — et du non-travail, autrement dit ce quon
nomme le loisir, la mesure de ce qui est permis (/icere).

Enfin, puisque le travail est une épreuve (la chute), il ne peut étre le lieu du sacré : 'espace
réservé 2 Dieu doit étre un espace de non travail™®. Le travail est donc le lieu de la chute
comme punition et comme rappel que le temps de la rédemption n’est pas advenu. Il faut
alors noter qu’en ce cas celui qui travaille est soit un esclave (le doulos, le famulus)**® — donc
un homme qui n'accede pas a ce statut — soit un étre méprisable — la répartition du travail
en fonction des classes archaiques, 'aristocratie — soit, enfin, un boufforn — la naissance du
bourgeois. A partir du moment ot la bourgeoisie prend le pouvoir, I'économie, s'instaure

alors comme une théologie du travail™. Il y a une révolution des modes de pensée a partir

tifie le jour du sabbat comme te I'a ordonné Yhwh ton Dieu. Six jours durant tu travailleras et vaqueras a tes oc-
cupations, et le septieme, c’est shabat pour Yhwh ton Dieu : ni toi ni ton fils ou ta fille, ton serviteur, ta servante,
ton beeuf, ton 4ne ou toute autre béte, ni I'immigré non plus séjournant dans tes murs, aucun d’entre vous ne se
livrera & quelque activité que ce soit. Ainsi comme toi pourront se reposer ton serviteur et ta servante ».

118 Le sabbat est réglé par un certain nombre de mitzvor (une mitzvah étant une prescription) dont 'une signale
que toute ceuvre ou opérativité melakha (il y en a trente neuf) est interdite pendant sabbat.

119 Voir commentaire au ch. 111, 4, § 4, p. 189. La figure du doulos, de la servitude, on le sait, est complexe. Nous
sommes en mesure de retracer, brievement, cette figure du doulos depuis un bios kunikos comme dépouillement
volontaire (voir Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit. legon du 14 mars 1984) : la pauvreté cynique
existera, surtout, dans cette forme ultime de I'esclave (doulos). On retrouve, de la méme maniere, dans la pensée
chrétienne ce devenir esclave qui est, a la lettre, le leitmotiv de la pensée paulinienne, Rm, 1, 1 : « Je suis Paul,
esclave de Jésus Christ, convoqué, envoyé, isolé pour étre le messager de 'annonce de Dieu. ITAYAOX dodhog
‘nood XoLotod, #ANTog AmdoTtorog, ApmoLopévog ig ebayyéhov oD ». Le doulos est la figure de la servitude
comme un devenir opérateur volontaire, comme convocation (k/ésis) au dessaisissement du commandement
pour n’étre que le serviteur (opérateur de 'admistration dans une visée prophylactique : le doulos est 'exposition
d’un bios phulaktikos).

120 Voir a ce propos, dans les dissensions chrétiennes, les formes hétérodoxes au catholicisme romain. Il faudrait
se reporter au travail de Max Weber, L éthique protestante et 'esprit du capitalisme, « La conception du Beruf chez
Luther », p. 63-91, trad. ].-P. Grossein Gallimard, 2003 et au travail de Giorgio Agamben, Le remps qui reste,
« Klésis et classe », op. cit., p. 51 pour comprendre la lecture que fait Luther du terme grec k/ésis, la vocation,
en le traduisant en allemand par le terme Beruf qui signifie A la fois le travail et la profession. Il s'agit en fait
d'une sécularisation de la vocation paulienne sous la forme du travail et du profit (le capitalisme). Si nous nous
reportons aux notes 56 et 58, nous sommes en mesure de proposer une synthé¢se du complexe probleme de la
traduction du terme ergon et klésis. Max Weber reléve, d’abord, qu’il y a des liens évident avec 'idée du faire
comme profession, comme métier, avec le terme hébreux melakha, opérativité, ceuvre, signifie, originellement la
« tAiche donnée ». Weber reléve, ensuite, 'ensemble des termes utilisé dans le Septante pour signifier le concept
d’ceuvre (de travail, de tAche) : il y a, bien sOr, le terme ergon, qui signifie I'ceuvre, il y a le terme ponos qui
signifie plus particuliere le travail comme labeur, il y a le terme diathéké qui signifie la disposition, c’est-a-dire
ce qui dispose 4 la puissance de opérativité, et il y a enfin le terme k/ésis comme appel et convocation. Weber
précise que le terme k/ésis (donc sa traduction allemande Berufj peut signifie, lactivité (ergon, opus), le métier, la
profession (professio) et la profession libérale et enfin la position social (Jocus) : « la Vulgate traduit les passages du
Siracide (x1, 20-21) par locus, ce qui, dans ce dernier cas, signifiait & peu prés « position sociale ». [Cest 'ascete

quétait Jérdbme qui a ajouté “mandatorum tuorum” < de tes charges > [...] et Cest précisément cela qui est



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 179

du moment ot il est nécessaire d’achever le travail, I'ccuvre dans le temps quotidien (dans le

temps de cette attente) :
Dans tous les cas, une chose était au premier chef absolument nouvelle : cétait le fait d’estimer
'accomplissement du devoir a 'intérieur des professions séculi¢res comme le contenu le plus elevé que
pat revétir dans 'absolu I'activité morale de I'individu. Clest 1a ce qui eut pour conséquence inévitable
I'idée que le travail quotidien dans le monde revétait une signification religieuse, et qui produisit la notion
de profession-vocation. Dans la notion de « profession-vocation » s’exprime donc le dogme central de
toutes les dénomination protestantes, lequel réprouve la distinction quintroduisent les catholiques dans
les commandements moraux chrétiens entre precepta et consilia, et lequel reconnait comme seul moyen
de mener une vie agréable a Dieu, non pas de renchérir sur la moralité intramondaine par le moyen de
lactivité monastique, mais exclusivement d’accomplir les devoirs intramondains, tels qu’ils découlent
de la position de chaque individu dans la vie; position qui, de ce fait méme, devient sa « profession-

vocation »"*'.

A partir d’une analyse de cette pensée qui fait que celui qui travaille est un bouffon, on
peut appréhender les temps chrétiens (catholiques), c’est-a-dire le temps messianique, comme
le temps de la comédie. La littérature occidentale a relayé durant des siecles — et sans doute
encore aujourd'hui — l'idée que celui qui travaille, le bourgeois, est un étre ridicule, un étre
comique, un bouffon; d'une part, parce qu'il est la figure théologique du puni, I'Adam
laborieux, comme incarnation du péché et comme figure de 'homme non rédimé et, d'autre
part, parce que l'ampleur de sa tiche, de son travail, I'empéche d’accéder  la forme de la vie

théorétique. Celui qui travaille accede a la richesse mais joui d'une consommation vide, privée

caractéristique de I'origine ascétique de la notion] ». L'acése occidentale tiendrait donc a cette figure « persévere
dans ton ceuvre (ergon) et maintient ton labeur (ponos) » (on comprend ici, précisément, la figure de 'acédie
comme négligence de cette contrainte, de cette convocation). On y retrouve, bien évidemment, le principe
cynique de I'askésis comme exercice et rigueur.

Plus important encore, Weber propose d’entendre le terme k/ésis et donc le terme Beruf, selon deux figures. La
premicére figure de Beruf signifie, précisément et simplement, 'appel de Dieu. La seconde, plus complexe, est
toujours en lien avec cette citation du Siracide (x1, 20) qui est traduit par Luther dans ce sens « persévere dans
ton Beruf et reste dans ton Beruf» cest-a-dire sans faire de distinction entre ergon et ponos qui se retrouvent 'un
et lautre traduit par Beruf. Lautre probleme relevé par Weber est la traduction de 1 Cor. vi1, 17-28 (fragment
sur I'appel qui précede le fragment 1 Cor. vi1, 29-32 sur le temps massianique) « que chacun se tienne dans
lappel ot il fut appelé. éxaotog év Tf) ¥Afjoel 1) Exh\ON v TabTn pevétm » ol klésis, traduit par Beruf signifie le
latin status ou le francais état, cest-a-dire comme statut social et comme profession. Il est cependant & noter que
ce fragment 1 Cor. V11, 17-32 qui commence par une convocation de ’homme dans ce qui est assigné par Dieu,
comme forme de lirrésolution (temps messianique) se termine (32) par cette saisissante demande « 0¢hw d¢
DU dpeoiuvous elva, je veux que vous soyez sans inquiétude ». Il faudrait avoir le temps de fournir un long
commentaire sur ce terme amérimnos et sur ce concept d’une ininquiétude comme formule de la négligence : le
texte peut vouloir dire « je veux que vous soyez négligents ».

121 Jbid. p. 71-72.



180

122

de la connaissance et, surtout, privée de la participation intellective™. La figure du bourgeois
en bouffon est omniprésente : c'est la figure grossi¢re de Trimalchio, c'est ['opposition entre la
figure de Sganarelle et Dom Juan ou Leporelo et Don Giovanni, c'est la figure du Bourgeois
gentilhomme, c'est Charles Bovary, c'est le couple des Verdurin, c'est le haut fonctionnaire
Tuzzi, mari de Diotime, en opposition 4 Ulrich, etc. A la lettre, celui qui travaille se sépare
de sa puissance d'opérativité et prend alors la facies du specularor plutdt que celle de I'espion.
Celui qui travaille est celui qui ne comprend pas la mesure du temps messianique et qui ne
comprend pas que le temps kairologique est un temps qui ne conserve rien (inapte donc a
la spéculation) et qui s'ouvre alors a la mesure absolue de la comédie, c'est-a-dire, le temps
du komos, le temps de la réjouissance festive. Le temps chrétien messianique est un temps
qui supprime l'idée d'une destinée laborieuse, qui supprime le temps adamique. Giorgio
Agamben proposait de lire ce temps comme le temps de la comédie™>.

Ce qui est alors fondamental, c’est que le temps de ce septieme jour est, a la lettre, le jour
du « temps qui reste ». Le temps qui reste est donc entiérement consacré aux réjouissances, a
la féte, aux louanges (a la liturgie et a la doxologie) et a I'inopérativité. Nous renvoyons ici a
Giorgio Agamben, Le temps qui reste’™* : le reste (le leimma paulinien) pourrait étre, cest une
hypothése de lecture, la mesure du reliquat d’inopérativité de tout homme (sa ressemblance),
en somme, la part qui ne revient pas au travail et qui excede alors la dimension de la chute.
Ce qui suit — ce qui reste — est donc une orientation morale de la question du travail comme
temps de travail, Cest-a-dire comme valeur et comme temps de non-travail, c’est-a-dire
comme loisir et comme non-valeur. Le sabbat serait la permission de restaurer ce reste. On
comprend alors mieux la pensée de Marx ot le prolétariat est une classe qui se rachéte dans la
perspective du travail comme rédemption matérielle. Dans une perspective non théologique,
celle de Marx, nous n'avons pas l'ouverture d'un temps messianique comme attente d'un

temps de la rédemption. Soit il n'y a pas de rachat possible de la misére et pas de droit au

122 Voir commentaire, ch. 1v, s, p- 238.

123 Lhypothése de Giorgio Agamben, La fin du poéme, Circé, 2002, « Comédie », est qu'a partir d’une lecture
de la Divine comédie de Dante, il est possible de justifier que les temps chrétiens sont des temps non plus de
la faute tragédique mais de la faute comique parce que le temps chrétien est celui du temps messianique qui
contient dans la forme sotériologique du Christ la connaissance de la fin de la punition. Lhypothése quil est
alors intéressant de poser, c'est d’entendre les temps de la modernité (ceux d’une séparation du temps chrétien
et du temps de la communauté politique) comme ceux de 'achévement de la comédie sous la forme des temps
de la parodie. Sans doute méme que la lecture d’Elsa Morante, commentant le travail de Pier Paolo Pasolini,
forme un achévement plus contemporain encore, celui de la parodie, sous la forme de la parodie sérieuse qui se
lit comme la figure la plus dense et la plus respectucuse de notre modernité.

124 Op. cit., fragment « Reste » p. 90.



CH.III. LA FETE ET LECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 181

bonheur et c'est le temps archaique de la tragédie, soit il est possible d'entendre que ['homme
peut accéder a une rédemption matérielle dans le travail. En somme le travail ne serait plus
gratifié d'un temps de repos comme cessation, mais on produirait une inversion dialectique,
et c'est le temps de repos comme temps de non travail qui serait gratifié d'un temps de travail
comme ouverture a la promesse d'un temps qui enfin nous appartiendrait, un temps dont
nous disposerions. C'est aussi la lecture benjaminienne du temps messianique dont Reyes
Mate dit : « le regard messianique nous permet de voir la misere du passé et du présent
comme une atteinte insupportable au droit du bonheur'® ». Vivre dans le temps messianique,
c'est indéniablement faire usage.

Il y a donc, dans une visée théologique ce qui releéve du travail, I'alimentation, la protection
et la connaissance, et ce qui ne reléve pas du travail, le langage et le jeu, le ludus, ce qui passe
le temps mais comme dimension kairologique. D’un point de vue théologique, la féte est ce
jour consacré qui permet I'expérience du non-travail. C’est donc, en soi le seul espace qui
nous relie (religare) au divin, comme I'absolu espace théologique. En revanche, dés qu’il s’agit

d’y mettre une liturgie, en somme relire (religere) sans négligence, il s’agit de religion.

§ 3. Modéle de la suspension théorétique. Nous continuons notre exploration et notre analyse
du concept d’opérativité et du concept de désceuvrement. Ici, nous analyserons la question
profondément complexe de activité et de 'acte chez Aristote pour tenter de comprendre ce
que nous nommons modeles théorétiques, d’une part et d’autre part, ce difficile concept de
la théoria dans la pensée grecque.

Nous allons d’abord longuement revenir sur un texte, I’Ethique a Nicomaque®. Cest
un texte essentiel du corpus aristotelicum car il s'agit de comprendre ce qui définit activité
humaine dans le but d’analyser ce qui constitue sa dimension sociale et politique. Aristote

pose d’abord la question de 'ceuvre (1097b25) :
Tdxo 8M YEVOLT Gv ToVT, el Anedein 10 £pyov TV GvOpOTOL
on pourrait y arriver si on détermine I'enwvre de '’homme
cette « ceuvre » (fonction) doit pouvoir se comprendre comme l'opérativité de 'homme.
Reste bien str a définir lopérativité. Il faut aussi ajouter le fragment suivant (1097b30) :
TOTEQOV OVV TEXTOVOC HEV %Ol ORVTEMCS E0TLY QY0 TLVOL xol TRAEELS, AvOphmov & ovdéy
£0TLV, AAL” GLOYOV TTEDUREV;

est-il possible que '’homme n’en ait aucune et que la nature I'ai dispensé de toute ceuvre & accomplir ?

125 Minuit dans ['histoire, op. cit. p. 65.

126 Voir 'analyse qui a été faite de ce texte d’Aristote au ch. 111, 1, p. 146 sq.



182

C’est donc la question fondamentale : est-ce que ’homme est défini par une ceuvre et se peut-
il que non ? l'orientation de la réponse sera bien siir d’une extréme importance et constituera
'enjeu de nos recherches.

Il'y a ensuite la question, corrélative a 'activité (€pyov) celle de 'inopérativité (a-€pyov) :
en ce cas que se passe-t-il 2 Si 'homme n’est pas défini par une opérativité il est alors, a la
lettre, argos, Cest-a-dire inopérant. Etre livré 4 Iinopérativité signifie trés précisément que
nous pouvons faire, comme ne pas faire, puisque nous ne sommes pas disposés a un faire
précis et définitif. Si '’homme est livré a I'inopérativité et qu'il peut faire comme ne pas faire,
alors, a la lettre, et Cest la préoccupation aristotélicienne, que peut-il bien faire quand il ne
fait pas. Nous sommes alors, au sens propre, dans un temps, non pas en fait de cessation de

Pactivité, mais de latence qui porte le nom d’anapausis; Cest le repos et le loisir™” (1127b34) :
olomng 6¢ nat dvamaoewg v T PBlw, nal v TahTy dwarywyig netd madLdg

il y a aussi des temps de repos dans I'existence et qui consistent dans le loisir accompagné &’ amusement

Il y a ensuite, bien slir — et cest ce qui est sensé régler le probleme entre activité et repos —
la question de I'activité contemplative (la praxis théorétique)™® : nous sommes ici contraints a
revenir sur'ensemble de 'argumentation d’Aristote. Il va, dans un premier temps, construire’*
cinq arguments en vue de démontrer que le jeu (modié) n'est pas le bon modéle : premi¢rement
parce quon ne peut prendre modele sur les puissants (1176b1s), deuxiemement parce que
le jeu ne peut pas étre une fin pour '’homme (1176b30), troisitmement parce que la relache
de lactivité ne peut pas étre, non plus, une fin pour '’homme (1176b35), quatriemement
parce que les choses sérieuses sont moralement supérieures (1177a2) et enfin cinqui¢émement
parce que le bonheur ne peut résider que dans la vertu (1177as). Il ne semble pas qu’il soit

nécessaire dC commenter cette argumentation morale.

127 La notion de loisir, comme suspension du temps de 'opérativité doit s'entendre matériellement selon le
terme anapausis qui sous-entend deux autres termes essentiels, la diagogeé et la skolé. Le concept de skolé est
entrevu dans La politique, 1333a31 : « la vie (bios) dans son ensemble est en outre divisée en deux parties, affaires
(askolia) et loisir (skolé) ». Lopposition des termes skolé, le loisir et askolia, les affaires, renvoie au modéle latin
de lotium et du neg-otium. Lobservation philologique des termes archaiques qui disent le temps du travail et
des affaires signale avec une éblouissante clarté que ce temps des affaires — askolia et negotium — est une figure
négative du temps de 'inopérativité : le temps des affaires est donc systématiquement un temps de la privation et
de la négation du seul et vrai temps de ’homme comme temps de la suspension. Le renversement et 'oubli des
termes — et de leur étymologie, autrement dit de leur sens réel — sont les figures archétypales des bouleversements
de la figure du travail dans les temps de la modernité. Nulle part n’existe, sauf dans 'ombre profonde des termes
négociation et école, la figure matricielle du sens de cette inversion. La modernité s'est constituée sur cette
inversion et sur cette radicale forme de 'oubli.

128 Voir livre X, 6 et 7.

129 Livre X, 6.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 183

Mais pour y parvenir Aristote doit prouver que le bonheur réside bien dans la contemplation,
dans lactivité théorétique et non pas dans le jeu's°, voici les huit arguments : premiérement
intellect (voog) est la partie la plus noble’’, deuxiemement c’est une activité continue
(cvveyng)'??, troisiemement cest l'activité la plus agréable (@dovn)'*?, quatriemement c’est
un principe d’auto-suffisance (adtapkeio)'*, cinquieémement cest une fin (téAhog) en soi'*,
sixitmement la vie de loisir (ox0Af), cest le bonheur (ed8opovia)'3, septiemement cest
I'activité la plus fondamentale parce qu’elle garantit I'é6avotilelv'?” et enfin huitiemement
parce que Cest la vie méme?®.

Il nous faut maintenant procéder a quelques explicitations.

Ladjectif 8ewpntikdg renvoie, bien shr, sans difficulté au verbe Bewpelv et au terme
Bempia : la Bewpio est au sens propre une suspension de I'activité qui ouvre A une activité
particuliere, 'observation comme étude et comme spectacle. Nous devons nous souvenir
que le terme grec Gewpia a pour étymologie non pas le terme 8ed, la divinité, mais le terme
8¢a qui renvoie a la vision'. L'objet méme de la 8ewpia c'est le Oeatog, ce qui est visible et
le 8éopa, le spectacle. L'activité théorétique est une activité essentielle de la vision. L'activité
de contemplation est une activité de I'observation. L'activité théorétique est une activité de
I'observation et de la participation comme appréhension de ce qui est vu et communication

(partage de ce qui est vu). Enfin, il faut entendre dans le terme 6ewpio la question de la féte,

130 Livre x, 7.

131 1177220, %Ol YOQ O VOUG TV €V Nulv, ®al TOV YVWOTOV, TTeQl 6 6 voUC.

132 1177222, €Tl 08 ouveyeoTdTy): Bemety [te] Yoo duvapeba ovveydg LAALOV 1] TQATTELY OTIODV.

133 II77a24, oiouedd te detv Ndovv mapapepiyOat Tf) evdoupovia.

134 1177227, 1] T heyouévn adtdoxrelo megl Tv Oementind)y pdhot v ein.

135 1177b1, 00OV YaQ 4T adThg Yivetar maed TO Bewofoat, 4o 8¢ TOV moaxtw@v 1 mhelov 1) Ehattov
meQLooVpuefa oL TV TEAELY.

136 1177bs, Aokel e 1| ebdapovia €v T 6&oAf givor. La figure du bonheur aristotélicien (eudaimonia)
repose intégralement sur la diagogé comme vie de loisir et sur la sko/é comme vie contemplative. Le bonheur est
donc la vie de loisir tout entiere occupée. « Tout entiere occupée », comme figure intransitive, dit la puissance de
la zoé poiétiké, la puissance de la vie productive, comme moyen sans fin. « La vie de loisir tout enti¢re occupée »,
comme formule paradoxale, dit la mesure d’une politique a venir.

137 1177b26, voir le commentaire qui en a été fait en 111, 2, p. 155.

138 1178a2. Ce dernier argument est essentiel parce qu’il conclut 'ensemble des arguments en ce sens que
le bonheur consiste en la vie théorétique, mais surtout parce qu’il pose la figure du to auto bios, Cest-a-dire
de la vie méme et pour Aristote « cette vie-la est une vie de bonheur, ovtog Goa xai eddupovéoTatog ».
Ce dernier argument est fondamental pour une autre raison encore, cest qu'il présente la concept d’une vie
théorétique comme un modeéle d’une 0 auto bios, cest-a-dire d’une vie-méme, qui n'est dés lors ni sur le modéle
métaphysique ou platonicien d’'une aléthés bios, ni sur le modele cynique ou stoiciens d’une allos bios. La vie
méme aristotélicienne n’est ni une vie vraie ni une vie autre.

139 Voir ch. 1, 2, p. 64 sq. et la thése de Sabine Erhmann, gp. ciz.



184

puisque la féte est essentiellement liée a la vision et & I'exposition. L'activité théorétique,
serait alors, c'est notre proposition, a la lettre, l'activité de 1'étre-dans-la-festivité comme
espion.

Dans le deuxieme argument, il y a un terme fondamental, I'adjectif cuveyhg qui permet

e < activitd e » ;s sunéchés sienific, inw, mais, plus précisé il sieni
le syntagme « activité continue » ; sunécheés signifie, continu, mais, plus précisément, il signifie
sans arrét, qui se maintient, ce qui se fait sans avoir besoin d’arrét ou de repos, ce qui se fait
sans rupture et avec continuité. Nous avons, depuis le début de nos recherches, deux termes
grecs qui signifient le maintien et la continuité : I'un est le verbe diotnpetv qui signifie le
fait de conserver mais avec la notion d'effort et de persévérance, l'autre, le terme cvveyng
qui signifie précisément ce qui se tient, ce qui est continu (et sans notion d'effort) parce que
le terme renvoie aussi a la mesure matérielle de la densité au sens d'une durée continue, au
sens de |'épaisseur : nous pouvons alors considérer qu'une traduction possible de ce terme est

ensité, ou mieux encore, épaisseur au sens du slzb appréhendé pa itehead.
densit m I ns du slab appréhendé par Whitehead

On notera qu’au troisi¢me argument, il s’agit du bonheur comme gbdoupovio.

Dans le quatrieme argument se présente un autre terme complexe, I'adtapkeio qui est
en somme le coeur de I'activité de contemplation (théorétique). Qu'est-ce que 'odtapreio ?
c'est au sens propre ce qui fait que, par principe, chaque étre est indépendant (odt-

’ b b . .
apkeia), cest donc ce quon traduit par auto-suffisance et ce qui ouvre au concept de
inconditionnalité, c’est-a-dire ce qui se congoit comme impératif'+. Le principe d'autarcie
] . 21 o . . 1 . . . . .
ou d'auto-suffisance aristotélicien est un principe d'existence qui fait ressentir le besoin du

partage de la perception :
ce sera clair pour qui saisira ce qu'est la vie en acte et comme fin : manifestement, elle consiste & percevoir
et connaitre ensemble. Mais ce percevoir et ce connaitre sont ce qu'il y a de plus désirable pour chacun
et c'est pourquoi le désir de vivre est inné en chacun de nous : car vivre, on doit affirmer que c'est une

certaine connaissance'*'.
Notons encore qu'au sixieme argument, Aristote utilise le terme oxoA# qui signifie tres

précisément I'arrét au sens du loisir, du repos mais orienté vers la mesure de I'étude. En ce

140 Nous devons préciser ce qu'il est possible d’entendre dans cette pensée de Uautarchéia, Cest-a-dire de I'étre
sans condition. Nous renvoyons au chapitre vi1, 12 de l’Et/oz'que a Eudéme d’ Aristote pour la compréhension de
cette notion : 'inconditionnalité est ce qui constitue la mesure de la suffisance dans 'expérience du partage des
sensations (sunaistheésis). Cest cette perception qui offre une conscience de soi. Il faudrait sans doute réfléchir
— mais ce n'est pas le lieu ici — 2 une double question. D’une part, la question de l'impératif de cette mesure de
linconditionnalité comme formation de la notion d’intérét et de désintérét (voir Kant, Critique de la faculté
de juger), et, d’autre part, il faudrait encore penser a la possibilité de cet impératif et de cette inconditionnalité
comme ce qui détermine la question de l'intransitivité : voir & ce propos ch. 1, 2, § 4 & 5, p. 69-74.

141 Aristote, Ethique & Eudéme, livre vi1, 12, 1244b24.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 185

cas Uanapausis oriente vers le jeu (paidia). Zyohf est un terme complexe parce qu'il signifie,
a la lettre, le loisir et le repos comme temps du désceuvrement c'est-a-dire le temps qui n'est
pas occupé par le travail. Comme temps de désceuvrement, il peut alors devenir le temps de
I'étude, le temps de ['activité théorétique, qui devient alors le sérieux de 1'étude et de I'école.
Au sens propre, 1'étude est un temps du désceuvrement mais il ne doit pas, par ailleurs, étre
confondu avec le temps de la cessation du travail, celui du loisir comme jeu.

Précisons encore que le terme essentiel (et tellement problématique) du septieme argument
Cest le verbe dBavatilelv qui signifie, a la lettre, immortaliser'*.

Il faut maintenant procéder a quelques explicitations théoriques et analytiques. Nous
pouvons lire « simplement » I'ensemble de cette démonstration comme la preuve que l'intellect
(la dimension ratio-conceptuelle), comme contemplation et étude, est la meilleure (ce qui
bien stir pose un certain nombre de problémes...); nous pouvons le lire aussi comme un texte
essentiellement moral ou métaphysique (ce qui pose d’autres problemes...). Nous pouvons
enfin le lire comme une tentative de réponse a la problématique question de I'opérativité.
Nous ne ferons bien stir que proposer une interprétation. Lopérativité (¢pyov) n'est pas le
travail (movog et épyacia), lopérativité n'est pas non plus la cessation de I'activité comme
loisir (dvémavoig). Locuvre (§pyov) de 'homme est un paradoxe qui repose, d’une part, sur la
cessation du travail pour le maintien de I'activité, en somme une abstention pour le maintien. ..
etdontlélément essentiel et déclencheur est le plaisir (hédoné) en vue du bonheur (eudaimonia).
D’autre part, lopérativité de 'homme est ce qui ne sépare pas (intransitivité) mais qui le
maintient dans sa dimension autarcique, principielle et inconditionnelle. Copérativité est donc
ici profondément dialectique. S’abstenir pour se maintenir.

On assiste alors & un renversement de la pensée aristotélicienne : la vie théorétique —
autrement dit la vie contemplative est celle qui fait sabstenir en se maintenant — est donc
une activité de non-travail et une activité de loisir. Cependant, le loisir n’est pas &vémovoig
comme cessation de lactivité et n'est pas non plus, dtoyoyn comme action de passer le
temps, mais skolé (arrét en tension), c’est-a-dire étude au sens précis de 'observation’#. Cela
suppose alors une suspension, ni de 'opérativité ni de I'activité, mais de I'acte. Lactivité n’est
donc pas le travail (névog), l'activité n'est pas non plus le jeu (madié) ni le divertissement
(3raywynh), Cest la puissance théorétique. Cest donc la source du bonheur, mais ici liée a

Vautarkéia.

142 Voir le commentaire qui en a été fait au ch. 111, 2, p. 155.
143 Il est évident ici que la pensée stoicienne soppose fondamentalement & ce principe en pronant une

suspension de l'activité cognitive (dianoia). Voir commentaire ch. 111, 2, p. 155.



186

Si nous synthétisons, 'activité théorétique est une activité de la cessation de 'activité
mais comme activité de production. Cette cessation du produire permet 1'observation et le
maintien de la densité et de la concentration des régimes du collectif. Le modele de I'étre
théorétique est I'étre-dans-la-festivité puisqu'il est disposé a I'observation d'un espace et d'un
temps qui lui offre cette concentration. L'hypothese d'un modele de 1'étre-dans-la-festivité
comme un étre théorétique s'appuie, a partir d'une relecture d'Aristote, sur trois éléments :
d'une part, qu'il est lié & 'acte de la vision et de I'observation (la racine #/éa), d'autre part,
parce que le modéle méme de la #hééria est 1ié a la puissance de la festivité, et, enfin, parce
que nous trouvons chez Aristote un texte qui, en synthétisant les rapports de participation
a l'autre et au collectif, laisse entendre que le vivre avec, comme disposition a l'activité
théorétique, est un étre-de-la-festivité. 1l s'agit d’'un fragment de I'Ethique & Eudéme, le

fragment 1245a35-bg'# :
Cependant un ami désire exister comme [35] un soi-méme divisé. Ainsi percevoir un ami Cest
nécessairement se percevoir et se connaitre soi-méme. Partager des plaisir grossiers et vivre ces plaisirs
avec un ami c’est raisonnable (car la perception de soi s'accorde toujours simultanément) comme partager
des plaisirs plus divins, parce qu’il est toujours plus plaisant d’assister 4 ce qu'il y a de mieux. [1245b]
Clest tantdt une passion, tantdt une action, tantdt quelque chose d’autre. Mais si on doit bien vivre ainsi que
son ami, dans le vivre en commun [5] comme dans l'agir en commun, I'association aura évidemment
une fin. Il faut donc faire des études et des fétes qui ne sont pas celles de la nourriture et des nécessités de la
vie; car elles semblent étre des rencontres mais ne sont que des réjouissances. Cependant pour chacun
la fin est celle par laquelle il peut vivre avec d’autres sinon on préfere de beaucoup pouvoir étre heureux

avec ses amis.

Ce texte traite de la question de 'auto-sufhisance (autarkéia) et de 'amitié comme relation
(koindnia) : « il faut aussi écudier 'auto-suffisance et 1'amitié et les rapports qui s'établissent
entre leurs puissances respectives’ ». Il faut maintenant procéder a quelques explicitations.

D’une part, le « vivre avec » (suzen) suppose le partage de la trivialité (phortika) mais surtout
le partage des réjouissances (sunéudkhesthai) et le partage des connaissances (sunthédrein) qui
introduit la question de la simultanéité : le « en méme temps » (sumbainé ama) est'expérience

de laltérité et de la connaissance'°.

144 Ethique & Eudéme, livre vi1, 12, voir annexe 3, p. 359, pour le texte grec. Trad. de l'auteur.

145 lbid. 1244b1.

146 Lexpression aristotélicinne dit « ovpfaiver yoo éxeivov dua aiobnowg det » qui signifie quelque chose
de Pordre de la concordance, ou plus précisément encore quelque chose comme un acquiescement que nous
pourrions traduire par « saccorder dans une perception simultanée ». Il va de soi que cet « en méme temps »,
que cet ama, est singulierement proche, d’une part, de cette pensée vicariante du « chaque fois » chez Georges
Molinié (Hermés mutilé, op. cit., p. 69) et de la pensée de la fidélité chez Pierre-Damien Huyghe (Modernes sans

modernité, op. cit.).



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 187

D’autre part il y a un probléme beaucoup plus substantiel (1245b1), la question du partage
comme participation (sun-thédrein)™¥’. Premiérement c’est une passion (pathos), Cest-a-dire
une dunamis tou pathein, une capacité d’accueillir, de recevoir, de prendre forme, ce quon
appelle potentia passiva ou puissance passive. Deuxi¢émement c’est une action (praxis), c’est-
a-dire une dunamis tou praxein, une capacité de donner et de pénétrer, ce qu'on appelle une
potentia activa ou puissance active. Troisiémement cest « quelque chose d’autre » (héréron ti)
mais quoi ? Premiére réponse, si ce n'est ni passion ni action c’est, peut-étre, l'acte, autrement
dit la participation comme opérativité, mais c’est insufhisant. Deuxi¢me réponse, Cest notre

corruptibilité*® (phthartos) :
I 0’y a aucune chose cependant qui soit pour nous toujours agréable : cela tient & ce que notre nature
n'est pas simple, mais qu'elle renferme aussi un second élément, en vertu de quoi nous sommes des étres
corruptibles, de sorte que si le premier élément fait une chose, cette chose est pour 'autre élément naturel
quelque chose de contraire & sa nature, et quand les deux éléments sont en état d’équilibre, 'action
accomplie n’est ressentie ni comme pénible ni comme agréable [...]; car il y a non seulement une activité
de mouvement, mais encore une activité d’'immobilité, et le plaisir consiste plutot dans le repos que dans

le mouvement.
Aristote pose le fait que nous ne sommes pas des étres simples, donc nous sommes doués d’une
activité de mouvement et d’une activité d’immobilité# (dxwvnoia) dont dépend la question
du plaisir et du repos (fipepia), autrement dit ce qui est tranquille et sans changement. Qu’est-
ce qu'une activité de mouvement ? c’est une action transitive (avec un objet fabriqué, un
produit). Qu'est-ce qu'une activité d’'immobilité ? Cest une action intransitive — qui donne
cette impression ? — celle de I'absolu présent, de la simultanéité, autrement dit de '’homme
en acte (énergéia) mais dans la figure de la puissance (dunamia)*s°. 1l faut entendre activité
d’immobilité comme un acte qui n'est pas séparé de la puissance mais qui lui est antécédant.
Lactivité d’'immobilité est ce qui maintient dans la puissance. Létre-en-acte a la possibilité de
se livrer a la puissance du faire mais il a aussi la possibilité de se livrer 4 la puissance en acte
comme puissance de faire et de dé-faire. Cest, a la lettre, cette forme qui donne a l'activité

d’immobilité aristotélicienne cette figure de lintransitivité et de I'actualité puisque cette

147 Nous avons déja explicité ce point au début de cette partie.

148 Eth. & Nicomagque 1154b29-31.

149 1bid., 1154b26 : 00 Y@ pOVOV mvi|oedg £0Tv EvEQyela GAAG nal dxvnotag.

150 Nous renvoyons ici a la différence qu’Aristote fait entre mouvement et acte in Méz. ©, 6 : « I'acte sera donc
comme I'étre qui batit est & I'étre qui a la faculté de batir, I'étre éveillé & celui qui dort, 'étre qui voit  celui qui
a les yeux fermés mais qui posséde la vue, ce qui a été séparé de la matiére a la matiére, ce qui a été élaboré i ce
qui n'est pas élaboré. Donnons le nom d’acte (énergéia) au premier terme de ces diverses relations, 'autre terme,
Cest la puissance (dunamis)» (1048b), voir aussi in Méz. ©, 8, 1050a21 « I'ceuvre est en effet la fin et I'acte Cest

I'ceuvre » ce qui définit pour Aristote la triade essentielle ceuvre (énergéia), acte (ergon) et entéléchie (entéléchéia).



188

puissance en suspension, en ne livrant pas d’ceuvre affirme son intransisivité — temporaire —
et en maintenant cette suspensivité, s’inscrit au plus prés du contemporain, au plus pres du
temps du maintenant.

Troisieme réponse possible, ce « quelque chose d’autre » (Etepdv 1) — qui n'est ni passion
ni action — est la mesure de 'opérativité et la dimension entéléchique de tout acte : cette
participation (#héérein) est un acte : la mesure de I'étre et du temps serait cette formule
dialectique et paradoxale d’'une activité d'immobilité autrement dit cela renvoie, bien sir,
a la question de la #hédria, mais aussi du sabbat et encore a cette question posée par Baruch
Spinoza, Ethique 11, prop. 1 « Le corps ne peut déterminer I'esprit 2 penser ni esprit
déterminer le corps au mouvement (mzotus), au repos (quies) ni a quelque chose d’autre (si ¢a
existe) »"'. La thédria est donc cet acte — cette activité d'immobilité — qui oriente toujours
vers un ex zen, un vivre bien.

Enfin cette activité théorétique est d’'une part un vivre avec (suzen) et un agir avec
(sunergein) comme participation (koinénia) : pour cela Aristote prend deux exemples (deux
paradigmes), étudier avec (sunthéorein) et féter avec (sunéudkbesthai), en somme, contempler
et célébrer (dans la forme méme du festin). Le terme cvvBempeiv ne pose plus réellement de
probléme, il signifie trés matériellement « étudier avec », et on I'entendra, pour les besoins
de notre recherche, aussi dans le sens de contempler. La premiére clé que nous livre Aristote
pour saisir les rapports entre le singulier et la mesure du collectif (I'auto-suffisance et I'amitié),
c'est I'étude et 'observation comme visées théorétiques. En revanche le terme cvuvevmyeicon
est plus problématique : il signifie, littéralement, se régaler, célébrer un festin. Or, ce verbe
est constitué du verbe edwyéw qui signifie célébrer une féte et le terme edwyia, la bonne
chere. Le terme utilisé par Aristote — terme assez peu usité qui reléve d'un choix bien défini
— dit, étymologiquement, étre bien disposé, b oxelv, mais avec cette nuance que le verbe
oy€lv, verbe passe-partout, signifie quelque chose comme étre disposé dans la retenue, dans
l'arrét, dans la puissance de I'étre’s*. La seconde clé livrée par Aristote est que ce rapport est
une sorte de « régal », de satisfaction de soi dans une participation au collectif dont la forme
extérieure est la féte ou la festivité. Cette nuance est, pour notre recherche, essentielle et nous

permet de proposer une traduction — certes tres libre — du passage 010 <dgi> cuvOemelv

151 Voir le commentaire, ch. 111, 4 § 1, p. 166.

152 Il faut voir aussi dans ce verbe skhein, le substantif skhésis qui dit la maniére, le caractere, la disposition et la
relation. Voir, 4 ce propos, le commentaire sur le concept de relation comme pros 7 chez Aristote et le concept de
relation comme maniére, skhésis. Ce sun eu skhein, contracté, peut alors signifier une heureuse relation a l'autre

comme figure de la célébration, matérielle, donc comme figure de la festivité.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 189

%ol ovvevwyelobat, 00 T LA TEOPNV ®al TA avoryraia'> par « il faut donc contempler
et célébrer mais pas dans la mesure de la nécessité », ce qui signifie ouvrir son existence et
son existant a 'observation et  la festivité comme mesure, non pas de son agir, mais de la
puissance de son agir et de son inopérativité.

Ainsi lessentiel de la pensée aristotélicienne se concentre sur le probléeme de la puissance et
de l'acte (le centre de 'ensemble de la philosophie occidentale). Cette question de 'opérativité
(de la mise en ceuvre, de I'énergéia), Cest 'acte. Lacte (ergon) est quelque chose qui sépare :
cela sépare, d’une part, la sphere du travail en une sphere du labeur et de I'étude et, d'autre

’ N > o e 7 . ) . . 5
part, cela sépare la sphere de I'activité en une puissance de I'action et une puissance de 'acte :

contemplation et festivité.

§ 4. Modéle du déseeuvrement. Nous avons exploré la question de'ceuvre et du désceuvrement
a partir de la pensée théologique du sabbat, et, d’autre part, a partir de la pensée aristotélicienne
de lopérativité (énergéia) et de I'ceuvre (ergon) dans I’Etbique a Nicomaque et dans I’Ethique a
Eudeéme.

Il s’agit maintenant de réfléchir a 'héritage, autrement dit a la modernité de ces formes.
On peut poser une premiere question qui serait, « si le travail n'a pas réellement de sens
(effectivité) » alors on doit en poser une autre, « est-ce que le loisir (inopérativité) peut avoir,
lui, un sens » ? Pour synthétiser, on peut dire que d’un point de vue métaphysique la réponse
est oui puisque cela prend la forme de la contemplation (kabod et sabbat), mais d’un point
de vue matérialiste, la réponse est non puisqu’on ne peut soutenir un désceuvrement & moins
qu’il ne devienne un désceuvrement actif, une sko/é. Cela ouvre a deux conclusions, d’une part
il y a deux formes de loisir, le loisir passif et le loisir actif, d’autre part ces deux réponses, sont
fondamentalement morales et n’ouvrent pas a une éthicisation de la pensée du travail et de

I'ceuvre. Comment peut-on travailler ?

153 1245bs. Il est cependant important, ici, de préciser quelques éléments pour la compréhension du concept
de nécessité (ananke). Pierre-Damien Huyghe écrit, Faire place, op. cit., p. 33, « Qulest-ce que l'utile ? Clest
depuis Aristote ce qui pourrait et ce qui peut toujours ne pas étre, c’est ce dont la présence et la manifestation
n’ont pas de nécessité ». Nous avons donc en creux une définition de la nécessité, qui n'est pas l'utile. Il faut alors
se reporter  la Politigue d’Aristote, 1253a13, ol il écrit « le discours sert & exprimer I'évidence (dnhodVv) et le
nuisible (BAaBepdv) et par la suite aussi le juste (dixoov) et Iinjuste (&d1icov) ». La nécessité, comme figure
de ce qui ne peut pas ne pas étre, ne recouvre pas la figure de ce qui est indispensable. Le sunéudkbesthai ne peut
donc étre ni le lieu de la tropheé, c'est-a-dire le lieu de la nutrition ni le lieu de I'ananké, c'est-a-dire le lieu de
l'indispensable. Le sunéudkhesthai est bien, a la lettre, le lieu ot se rend évident (dé/os) I'autre comme singularité
et comme communauté. Le sunéudkesthai est la présence et la manisfestation de la visée éthique et participative

de soi a l'autre, dont le noyau est la figure de la festivité.



190

Nous pouvons travailler dans la mesure de 'observance de la loi, c’est-a-dire la punition
issue de la faute : C’est, en somme, ce qu'on pourrait appeler la justification du travail et la
difficuleé du travail par la théodicée.

Nous pouvons aussi travailler en instaurant une théologie du travail : cest, d’une part, la
pensée dialectique du protestantisme et C’est, d’autre part, le triomphe de la bourgeoisie qui,
d’abord exclue de la pensée théologique, en récupére la dimension morale.

Nous pouvons travailler, parce que nous acceptons notre appartenance aux temps
messianiques : le travail est temporaire et disparaitra dans la zoé aionios, dans la vie éternelle
et le temps du loisir (sabbaz) est une préfiguration de cette éternité.

Nous pouvons travailler, simplement comme observance morale et comme mesure
impérieuse de la nécessité (anankeé).

Enfin, nous pouvons travailler parce que nous sommes en mesure de renverser et d’absorber
la question du loisir : c’est ce qu'on appellera le loisir actif et la finalité du capitalisme.

La modernité nous livre & des relectures de ces modeles et essentiellement du modéle
aristotélicien. Si nous suivons 2 la lettre la pensée aristotélicienne de I'Ethique & Nicomaque,
il s'agit fondamentalement d’un systeme aristocratique fondé sur 'existence d’'un maitre qui
peut profiter d’'une expérience de la skolé et sur I'existence d’un esclave qui ne profite pas de
la skolé et & qui est laissé I'ensemble du travail*s+. Cette pensée fournira, bien sir, le modele de

la dialectique du maitre et de I'esclave dans la Phénoménologie de l'esprir de Hegel*ss :
Le maitre se rapporte médiatement a la chose par 'intermédiaire de 'esclave ; 'esclave comme conscience
de soi en général, se comporte négativement a I'égard de la chose et la supprime; mais elle est en méme
temps indépendante pour lui, il ne peut donc par son acte de nier venir  bout de la chose et I'anéantir;
Iesclave la transforme donc par son travail. Inversement, par cette médiation le rapport immeédiat devient
pour le maitre la pure négation de cette méme chose ou la jouissance ; ce qui nest pas exécuté par le désir
est exécuté par la jouissance du maitre; en finir avec la chose; mais le maitre, qui a interposé I'esclave
entre la chose et lui, se relie ainsi a la dépendance de la chose, et purement en jouit. Il abandonne le c6té

de 'indépendance de la chose a 'esclave, qui I'élabore.
Il s’agit de comprendre maintenant cette pensée a partir de la relecture qu'en fait Karl
Marx. Nous savons que pour Marx s'impose une pensée du matérialisme historique qui,

d’une part, remet en cause un historicisme positiviste et, d’autre part, exemplifie 'action de

154 Sur cette question voir Ethique & Nicomaque, op. cit, 1177a5-10 : « de plus le premier venu, fiit-ce un
esclave (andrapodon) peut jouir des plaisirs du corps, tout autant qu'un homme de la plus haute classe, alors
que personne n'admet la participation d’un esclave au bonheur & moins de lui attribuer aussi une existence
humaine ».

155 (1806-1807), t.1, trad. J. Hyppolite, éd. Aubier Montaigne, 1941, pp. 161-162.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 19T

’homme?s® : T'histoire est donc une transformation de la nature par le travail de ’homme
(ergon tou anthropou) et donc une transformation, & fortiori, de '’homme (la praxis). En ce

b . . . A . . .
sens, l'esclave est celui qui transforme la nature tandis que le maitre ne fait que jouir de
objet. La pensée de Marx tente de renverser ce rapport de domination en constatant que le
modele de la société esclavagiste est passé au modele de la société capitaliste et que la lutte
des classes est nécessaire pour constituer ce renversement.

Il faut d’abord expliciter la question du renversement par le capitalisme : il fait en
sorte quon sefforce moins dans le travail que dans le loisir — il faudrait ici s’attarder
longuement sur cette problématique pour en comprendre les enjeux — il devient alors
un culte permanent et sans merci (la spéculation) mais toujours ouvert, garantissant

. . b 7’ . . ’ . . b bl \ .

ainsi l'opérativité du loisir (des autres). C’est ce quon nomme alors tres clairement la
consommation de masse, faire acheter en permanence les produits fabriqués par ceux qui
travaillent : « Il faut mater la passion extravagante des ouvriers pour le travail et les obliger
a consommer les marchandises qu’ils produisent », a dit, non sans une cruelle ironie Paul
Lafargue'’. C’est ce qu'on nomme aussi I'¢re de la société du spectacle, c’est-a-dire la
fabrication d’espaces privés du divertissement et du loisir dont les galeries marchandes, les
b . 71 7 o . ’ . . b)
parcs d’attraction, la télévision, les musées sont les lieux incontournables. C’est encore ce
qu’on nomme la quotidienneté de la féte : rien ne s'expose plus, dans le capitalisme, que la
forme sourde, nostalgique et vide de la féte comme trace archéologique de la célébration et
de la jouissance. On le sait la féte n’existe que, maintenant — et sans doute depuis toujours
—, sous cette forme creuse de la diagogé, de ce qui peut faire passer le temps. Et C’est, enfin,
ce qu'on nomme le triomphe de I'idée de hobby : on revient ici a 'idée de loisir actif*s*,
bl by . . . . bl . b . b .
c'est-a-dire, ce qui satisfait '’homme dans un espace qui n’est pas, qui n’est plus celui du
travail. Caccomplissement de 'ceuvre de ’homme trouve son espace dans le hobby, au
mieux dans ce qui satisfait, au pire dans ce qu'on appelle le loisir créatif qui soumet alors
la forme la plus dialectiquement creuse comme soulagement de la dimension aporétique
de I'ceuvre de ’homme.

La pensée marxiste a tenté une absorption du obby, du loisir pour formuler le concept de
travail libre. Mais nous devons auparavant revenir sur certains points de cette pensée. Pour Marx il

y a un double caractére au travail, d’abord comme valeur et usage et donc comme marchandise’s?

156 Le capital, 1. 1, xv, 1-11.

157 Paul Lafargue, Le droit & la paresse, éd. Alia, 1999.
158 Ernst Bloch, Lesprit de l'utopie, Gallimard, 1992.
159 Le capiral, livre 1, 11.



192

et ensuite comme puissance de travail. C'est a partir de cette réflexion sur la puissance du travail
quapparait le concept de temps libre et de loisir. Pour Karl Marx, '’homme est 'élément central
de la question du travail : la production est donc la consommation du travail et en ce sens
la consommation est I'acte final de la production. A partir de cela, pour Marx, 'homme qui
travaille doit pouvoir accéder a cette consommation et doit pouvoir accéder a I'économie du

temps de travail® :

Considéré du point de vue social, on augmente aussi la productivité du travail en I'économisant,
Cest-a-dire en supprimant toute dépense inutile, soit en moyens de production, soit en force vitale'®.
Lhomme doit pouvoir avoir accés a cette économie en temps libre, en temps de loisir, en
« temps disponible pour le libre développement des individus™®* ». Karl Marx conclut ce
chapitre sur la valeur du travail ainsi :
La société capitaliste achéte le loisir d’'une seule classe par la transformation de la vie entiére des masses
en temps de travail*®.
Pour approfondir cette question du temps libre chez Marx, il faut se propulser vers la
conclusion du Capital au livre 111 :
A la vérité le régne de la liberté commence seulement 4 partir du moment ot cesse le travail dicté par la
nécessité et les fins extérieures;; il se situe donc, par sa nature méme, au-dela de la sphére de la production
matérielle proprement dite. [...]
Clest au-dela [de la nécessité] que commence I'épanouissement de la puissance humaine qui est sa propre
fin, le véritable régne de la liberté qui, cependant, ne peut fleurir quen se fondant sur le régne de la
nécessité. La réduction de la journée de travail est la condition fondamentale de cette libération.
Ce qui, pour Marx, est la condition de la liberté, mais surtout du bonheur de 'homme
et des communautés, cest 'expérience possible du temps libre. C’est bien sr un concept

fondamental. Mais quest-ce que le temps libre ? le temps libre comme forme principale de

I'utopie socialiste est la forme du vrai loisir...

160 « Accéder a I'économie du temps de travail » signifie plusieurs choses. Cela signifie révoquer cette pensée
archaique, mais qui constitue cependant notre contemporain, ot I'opérateur — ¢'est-a-dire celui qui, 2 proprement
parler, fait et réalise comme operarius (manceuvre) et operator (ouvrier) — est toujours privé, dans le faire, de
I'opérativité et des fruits de I'opérativité. Cela signifie alors révoquer cette structure archaique de 1'économie
divine théorisée par les Péres de I’Eglise, ol les hommes n'ont que la tAche d’administrer une création dont ils ne
sont pas les auteurs, et révoquer, alors la figure moderne de I'économie capitalistique qui est son héritage. Cela
signifie enfin penser I'économie du temps de travail comme temps libre, Cest-a-dire, temps du désceuvrement :
Cest le projet — laissé lui-méme & son désccuvrement — de L’Association des Temps Libérés de Philippe Parreno &
Pierre Huyghe (1995), in Celebration park, p. 52-66.

161 bid. livre 1, Xv11, 1v, p. §71.

162 lbidem.

163 Ibidem.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 193

5. CONCLUSION

Nous devons maintenant opérer une premiere synthése sur la question de la pensée de
Poeuvre et de lopérativité.

Nous revenons, ici encore, au philosophe italien Furio Jesi qui dans son travail (inachevé)
sur les E/égz'es de Duino de Rilke'®, interroge a propos de cette ceuvre la question du sens.

Pour Jesi il s’agit avant tout d’un prétexte rhétorique :
le parlé qui retentit n’a aucun contenu : cest une pure volonté de parole. Le contenu de la voix du secret
qui retentit n'est autre que le fait que le « secret parle ». Pour que cela ait lieu, il est nécessaire que les
modalités du parler soient décantées de tout contenu, et quelles le soient en termes totalisants, 8 méme

de conclure en un instant toute 'activité passée, toutes les paroles prononcées.

Il faut s'arréter sur plusieurs choses. D’une part la question du prétexte que nous devons
lire d’abord avec le terme grec parakalumma qui signifie a la fois la tenture et 'objet du secret
qui y est caché, mais, surtout, nous devons le lire sous la forme de ce qui achéve, autrement
dit, d’'une lecture inscrite dans le temps d’'un maintenant totalisant qui achéverait en lui tout

. 5, . g .. 5
contenu pour laisser le langage dans I'épaisseur de la parole : en somme, il sagirait d’une lecture
comme la forme d’une « néothénisation » cest-a-dire qui maintiendrait, a la lettre, 'enfance
de cette parole qui devient alors, selon les mots de Walter Benjamin « non pas une langue
écrite, mais une langue célébrée sur un mode festif'® ». Il faudrait encore lire cette question du
pré-texte sous la forme de 'ornement qui, comme forme en creux du langage, achéve et décante
son contenu'*®. D’autre part, enfin, la question du vide de contenu : si nous lisons Jesi il faut
« décanter » 'ceuvre de tout contenu, il faut la vider au point de ne rien avoir a dire, au point
que l'ceuvre n'est rien a dire : C'est ce que Jesi appelle « l'affirmation du noyau asémantique
du langage ». Ce processus d’asémantisation est clairement identifiable dans les langages qui

tournent a vide comme forme de la célébration : c’est 'hymnologie, la doxologie, la liturgie®.

. Clest ce que Stéphane Mallarmé nomma le lieu de la réclame : espace ou
OS S Z d s'expose comme viduité la mesure du désir (indigentia) et de 'acédie (desidia).
Ce processus s'appréhende aussi a partir du travail de Stéphane Mallarmé. Pour Mallarmé le
poeme existe — la « crise de vers » se produit — parce qu’il est « ce qui ne se dit pas dans du

discours », ce qui explose le sens :

164 « Rilke, Elegie di Duino. Scheda introduttiva » in Cultura tedesca, 12, 1999.
165 Walter Benjamin, paralipoménes MS 470 aux « Concepts sur I'histoire ».
166 Cette question sera 'objet d’'un commentaire au ch. 1v, 4, p. 229.

167 Giorgio Agamben Le régne et la gloire, op. cit., p. 258 sq. - p. 351 sq.



194

Dans cette doxologie impossible a réciter, le poéte, par un geste a la fois inaugural et conclusif, a

constitué la lyrique moderne comme liturgie athéologique (ou plutdt théoalogique)*¢®.

Pour Giorgio Agamben, la gloire coincide avec la cessation de toute activité et de toute
ceuvre (Cest 'amen éternel). Cette théoalogie agambénienne est 'abandon de la recherche de
la figure de dieu pour ne chercher que cette figure incessante et inarrétable de la réclame. 11
faut entendre cette figure de la réclame comme ce qui se répéte, comme la reprise incessante

du mot et du vers. Mallarmé écrivit :
Parler n'a trait 4 la réalité des choses que commercialement : en littérature, cela se contente d’y faire une

allusion ou de distraire leur qualité qu'incorporera quelque idée™®.
La parole n'existe que dans I'espace de I'économie, celle de la transaction, celle de la
dialectique, celle de la réclame, celle de I'exposition. Lespace de la littérature et de la poésie
est U'espace ou la langue est distraite de cette économie, elle retrouve alors, selon Mallarmé,

sa puissance :
Au contraire d’'une fonction de numéraire facile et représentatif, comme le traite d’abord la foule, le
p
dire, avant tout, réve et chant, retrouve chez le Poéte, par nécessité constitutive d’un art consacré aux
p

fictions, sa virtualité'7°.

Si nous synthétisons encore, dans les pensées théologiques juives et chrétiennes, le jour
sacré Cest le septieme, Cest le jour de la cessation (de I'abstention) de lactivité, c'est le jour
de la cessation de toute ceuvre, C’est le jour o, au sens propre, nous sommes désceuvrés
(anapauesthai) et ce n'est pas les autres jours. Nous retrouvons une forme identique a cette

pensée dans Jean Chrysostome Epitre aux Hébreux, 6, 3 :
Qulest-ce que le désceuvrement (katapausis) sinon le regne des cieux (basiléia tou ouranon) dont le
sabbat est 'image et la forme (éikon kai typos) ?
Clest d’autre part ce quon appelait le mystere du sabbat (hebdomados mystérion) comme
désceuvrement de toute chose (tou holon anapausis). Ainsi '’homme s’adonnerait au travail
parce qu'il est profondément désceuvré (argia) :
Ce désceuvrement est la substance politique de l'occident, I'aliment glorieux de tout pouvoir. Cest
pourquoi la féte et loisiveté refont sans cesse surface dans les réves et les utopies politiques de 'occident
et s’y abiment aussi sans cesse. Ce sont les épaves énigmatiques que la machine économico-théologique
abandonne sur le rivage de la civilisation et sur lesquelles les hommes reviennent s'interroger chaque

fois inutilement et nostalgiquement. Nostalgiquement parce qu’elles semblent contenir quelque chose

168 Ibid., p. 262 - p. 357.

169 Stéphane Mallarmé, « Crise de vers » in Euwres, Gallimard, 1945, p. 366. Voir le commentaire qui en est
fait, ch. v, 2, § 2, p. 272.

170 lbid, p. 368.



CH. III. LA FETE ET L'ECONOMIE DE L'INOPERATIVITE 195

qui appartient jalousement 4 'essence humaine; inutilement parce qu’elles ne sont en réalité que les
scories du combustible immatériel et glorieux que le moteur de la machine a bralé dans sa course

incessante'”".

A partir de cela, nous devons ouvrir sur deux points essentiels : d’'une part 'importance
politique de la pensée de I'argia, et d’autre part 'importance esthétique de la these de I'argia.

D’un point de vue politique, cela a modifié irrémédiablement et cela a construit 'ensemble
des pensées du travail et de I'ceuvre. Cela a influencé aussi, indéniablement une partie de la pensée
dialectique, quoiqu’il en soit de la dialectique moderne, celle de Paul et celle du kazargesthai qui
signifie aussi rendre argos, inopérant, puis celle de Hegel, celle de Marx, etc. Cela a construit une
reformulation intégrale de la question du temps : temps de 'opérativité et temps de I'inopérativité,
temps du travail et temps du loisir, temps de I'ccuvre et temps de la célébration de I'ceuvre, temps
du dire (prophétie) et temps messianique (usage), temps de 'occupation et temps libre. Enfin
cela a permis la reformulation moderne du temps messianique : en somme une reformulation
de la z0é aionios, la vie éternelle comme aphthartos zoé, vie incorruptible, dans le temps de la
fulgurance, Cest-a-dire le temps du passage et le temps d’un « faire usage », qui ne contient dés
lors plus que des « échardes » si chéres a la formule benjaminienne et si cheres a la formule du
temps opératif de Gustave Guillaume, comme rappel d’'une promesse d’'un droit au bonheur.
La modernité a dialectiquement affronté un déchirement essentiel et irrésolu de la figure du
temps, entre, d’'une part, une lecture radicale de la k/ésis et du travail jusqu’a l'ouverture d’'un
temps qui ne cesse, sous la forme du capitalisme et de la société de consommation ou le travail
a la valeur d’un rachat matériel dans la double forme du confort et de 'héritage, autrement dit
de 'empathie et de la conservation, et, d’autre part, une lecture, radicale elle aussi, du temps
messianique comme promesse de 'expérience d’un temps qui sachéve toujours, qui prend déja
fin, dans la forme de « quelque chose d’autre », et si cela existe, que 'on puisse vivre sous un mode
festif. C'était préfiguré dans la formulation de Spinoza, Ethique livre 1, prop. 53 et livre v, prop.
52 : « Vacquiescentia est une joie née de ce que 'homme se contemple lui-méme et sa puissance
d’agir » qui sentend alors comme la formule d’un ex zen, cette promesse d’'un bonheur, dans la
mesure ol nous puissions assumer un désceuvrement intérieur.

D’un point de vue esthétique les choses sont bien siir, encore, infiniment plus complexes :
rendre les ceuvres inopérantes et assumer la fonction du poéte et, d’autre part, accepter la mesure

de cette viduité.

171 Ibid, p. 367.






CHAPITRE IV

FETE, DESGEUVREMENT ET VIDUITE






CH.TV. FETE, DESCEUVREMENT ET VIDUITE 199

Nous avons précédemment établi les liens entre économie et festivité 4 partir des travaux
de Giorgio Agamben sur I"économie de la gouvernementalité et 4 partir de la pensée de la
suspension qui fondent une économie de la festivité dont les figures sont celles de I'espion
et du specularor. Lanalyse de cette économie de la festivité nous a montré que le festif est
intégralement fondé sur 'expérience du désceuvrement. Nous avons analysé le désceuvrement
comme une inopérativité (argos) et surtout comme la mesure d’une suspension. Si la féte
n'existe pas, hors de 'espace calendaire de la commémoration et du ressouvenir, la festivité
existe comme un espace du temps de I'observation de la mesure de cette suspension de
Pactivité, d'un point de vue matériel, c’est-a-dire cesser de travailler, et d’un point de vue
ontologique, Cest-a-dire ne pas saisir que notre fonction et notre vocation sont dans le travail,
mais dans un désceuvrement intérieur qu’il faut poser comme un désceuvrement actif. Nous
entamons a présent une double réflexion qui nous permettra de saisir que ce désceuvrement,
actif, est la mesure de notre étre-laissé-vide, sur le modele des machines ou des dispositifs,
mais qu’il est en méme temps 'ouverture de cet étre & une opérativité essentielle qui consiste a
«vider » les objets qui sont 4 notre disposition, principalement vider le langage et les ceuvres.
Lobservation minutieuse et assidue de I'étre-dans-la-festivité est de saisir, dans effort qu’il
fait pour maintenir un temps du maintenant, qu’il est vide, désceuvré et inopérant, comme
les machines, mais de saisir aussi que, devenu cet étre-inoccupé, cet étre-vide, il peut alors
souvrir a la puissance du désceuvrement actif : maintenir la viduité des objets. Il s’agira,
alors, de tenter de démontrer que I'étre-dans-la-festivité est le paradigme d’un étre-laissé-vide,
cest-a-dire un étre qui fait 'expérience, dans une temporalité de la suspension, de la kénose

comme viduité possible, de 'asémanticité et de I'ivresse.



200

1. FETE ET DES(EUVREMENT

Nous avons étudié ce qui constituait le sabbat et le dimanche pour les pensées juive et
chrétienne, c’est-a-dire les questions du repos et de la contemplation, ce qui, en somme,
structure le calendrier et ce qui le fonde, d’abord dans la récurrence de la date de célébration
(les dates du calendrier qui rythment I'année), mais surtout dans la récurrence de la structure
hebdomadaire, autrement dit, ce mystérieux dimanche, cet hebdomados mysterion. Ce
calendrier est plus immédiat, plus évident en ce sens qu’il rythme la semaine, qu’il rythme
notre temporalité. Il est donc la mesure la plus précise de la célébration comme mesure de
notre ouverture au désceuvrement (a 'anapausis) et au repos.

Cette forme du calendrier donnerait la mesure de notre devenir sabbatique ou de notre

devenir dimanche. Giorgio Agamben écrit" :
La vie humaine est désceuvrée et sans but, mais cette argia et cette absence de but rendent possible
lactivité incomparable de U'espéce humaine. Chomme, §'il se consacre 4 la production et au travail,
Cest parce qu'il est, de fait, dans son essence, privé de travail, parce qu'il est par excellence un animal
sabbatique. [...] Ce désceuvrement est la substance politique de 'Occident, I'aliment glorieux de tout
pouvoir. Cest pour cela que féte et oisiveté viennent incessamment affleurer dans les réves et dans les

utopies politiques de I'Occident et quils font incessamment naufrage.

Au sens propre notre devenir désceuvré, ou sabbatique est un devenir festif et un état festif
puisqu’il est incessamment lié au calendrier (a la lettre, & ce qui convoque, a ce qui invite).
Nous maintenons volontairement cette bi-polarité : notre devenir sabbatique nous ouvre,
nous dispose, a cette permanente tension dialectique entre un devenir et un état festif : d’abord
parce que 'expérience de la festivité est toujours, comme I'a montrée Furio Jesi?, entre action
et temps festif et, d’autre part, parce que nous avons démontré que |’étre-dans-la-festivité est,
en méme temps et singuliérement dans cette permanence, un espion et un participant. Le
devenir festif est notre puissance a I'inopérativité, I'état festif est notre adhésion aux régimes
de la participation. Soit dit en passant, 'étre-dans-la-festivité est la synthése dialectique de
cette tension temporelle et ontologique. Le calendrier est alors la forme la plus rituelle et
archaique (populaire) et paradoxalement la plus saisissante contre le régime de I'horloge.
Furio Jesi’ écrit :

La féte pensée par Benjamin est celle des « civilisés » qui se servent de calendriers — de leurs nouveaux

calendriers — et non de montres. Du point de vue de Benjamin, les Vanderbilt ou les Astor sont des

1 Le régne et la gloire, op. cit., p. 268-269 et p. 366-367.
2 La féte et la machine mythologique, op. cit., p. $3-61.
3 Ibid., p. 57.



CH.1V. FETE, DESCEUVREMENT ET VIDUITE 201

sauvages avec des réveils au cou et qui s'en servent pour connaitre le temps (« What time is it ? » = « What

is the time ? ») alors que les « civilisés » sont ceux qui regardent le temps sur le calendrier.
Nous devons ici encore avoir recours aux travaux de Walter Benjamin et a la proposition xv

des Concepts sur ['histoire* :

Les classes révolutionnaires, au moment de I'action, ont conscience de faire éclater le continuum de
I’histoire. La Grande Révolution introduisit un nouveau calendrier. Le jour qui inaugure un calendrier
nouveau fonctionne comme un accélérateur historique. Et cest au fond le méme jour qui revient sans
cesse sous la forme des jours de féte, qui sont des jours de commémoration. Les calendriers ne mesurent
donc pas le temps comme le font les horloges. Ils sont les monuments d’une conscience historique dont
tout trace semble avoir disparu en Europe depuis cent ans, et qui transparait encore dans un épisode de la
révolution de Juillet. Au soir du premier jour de combat, on vit en plusieurs endroits de Paris, au méme
moment et sans concertation, des gens tirer sur les horloges. Un témoin oculaire, qui devait peut-étre sa
clairvoyance au hasard de la rime, écrivit alors :

« Qui le croirait ! On dit qu'irrités contre 'heure,

De nouveaux Josués au pied de chaque tour,

Tiraient sur les cadrans pour arréter le jour. »

Il s’agit ici de trois notions fondamentales : d’abord, il sagit du rapport a « I'éclatement
du continuum de I'histoire » comme katapausis, cest-a-dire renversement de la mesure du
temps et de la perception du temps, comme retournement, cest-a-dire comme inversion
des mesures de la célébration et des formes calendaires et comme interruption : « ce geste
d’interruption de la logique des temps qui courent signe non seulement le début d’un temps
nouveau mais aussi du salut’ ». Il Sagit de l'interruption de la linéarité du temps pour ouvrir a
la mesure des chocs. Benjamin entrevoit, ici, cette interruption sous la forme d’une anecdote
relative 4 la révolution de Juillet 1830, oli spontanément et concomittament, on tire sur les
horloges de la ville de Paris pour faire cesser le temps, maintenir le temps matériel de cette

révolte. Benjamin cite ces trois vers anonymes,
« Qui le croirait ! On dit qu'irrités contre 'heure,
De nouveaux Josués au pied de chaque tour,

Tiraient sur les cadrans pour arréter le jour. »
ol apparait la figure de Josué qui lui, ne tire pas sur les horloges, mais fait arréter la course du

soleil :
Clest alors que Josué s'adressa & Yahvé, en ce jour oli Yahvé livra les Amorites aux Israélites. Josué dit en
présence d’Israél : « Soleil, arréte-toi sur Gabaon, et toi, lune, sur la vallée d’Ayyal6n! » Et le soleil s'arréta,

et la lune se tint immobile jusqu’a ce que le peuple se fit vengé de ses ennemis®.

4 Euvres 11, p. 440, Gallimard, 2000 et Ecrits frangais, p. 440, Gallimard, 1991.
s Reyes Mate, Minuit dans Ibistoire, op. cit. p. 239.

6 Josué 10:12.



202

Il sagit, ensuite, du rapport au temps, du rapport a ce que Benjamin nomme un «accélérateur »,
quon peut entendre comme le processus méme de la révolution tel qu’il est appréhendé par
Marx” et comme la mesure d’intensification du rapport de participation. Il s'agit alors de
la question du jour de féte. Le jour de féte est un temps particulier et « grice aux jours de
féte que nous célébrons religieusement, il nous assigne la tAiche d’ceuvrer a la libération® »,
Cest-a-dire, C'est le jour qui, dans la célébration, nous donne la signification d’un geste passé
et C'est aussi le jour qui nous permet une relecture scrupuleuse et attentive (religieuse) de ce
geste. Le jour de féte, cest encore ce qui donne la lisibilité du quotidien dans une alternance
entre un temps profane (le linéaire) et un temps du sacer (la mesure de l'arrét qu'on ouvre a
'événement et a la profanation). Le jour de féte est 'ouverture du temps a un devenir festif
comme ouverture 2 la puissance de 'inopérativité et comme promesse possible que « cest la
seulement que le droit au bonheur de tous est reconnu de fagon rituelle, sous la forme chiffrée
des fétes® ». Enfin il sagit du jour de féte comme conscience historique et donc comme
conscience de I'action.

Que signifie alors action et conscience de I'action ? La mesure de I'inopérativité est un
rapport au temps de laction et au temps du moment festif. Le festif (le jour de féte) et
Iétre-dans-la-festivité sont alors LA CONSCIENCE DE L’ACTION. Voici donc la formule que
nous cherchions, depuis le début de nos recherches, dans les pensées juive, chrétienne ou
aristotélicienne de 'argia, de 'anapausis et de la sophia : '’homme n'a pas en soi de fonction,
d’activité essentielle (ergon), mais il est en soi ouvert a la conscience de I'action (ce qui est
une autre maniére pour nous d’appréhender, certes de fagon encore plus matérielle, la sophia
aristotélicienne ou praktiké zoé). Létre-dans-la-festivité est un étre qui, sans produire, est au
coeur de activité d’'immobilité et qui a conscience de I'action. Il y a donc bien, comme nous
le supposions, trois formes, le mouvement, le repos et la conscience de I'action.

Nous sommes alors en mesure de comprendre le commentaire Ms. 470 des paralipoménes

aux « Concepts sur l'histoire » de Walter Benjamin' :
<Le monde messianique est le monde de l'actualité intégrale et, de tous cotés, ouverte. Ce n'est qu'en
elle qu’existe I'histoire universelle. Mais non pas en tant qu’histoire écrite, plutdt accomplie comme une
féte. Cette féte est purifiée de toute solennité. Aucune espéce de chant ne 'accompagne. Sa langue est
une prose intégrale, qui fait sauter les chaines de I'écriture, et est comprise de tous les hommes (comme

la langues des oiseaux par les enfants qui sont nés un dimanche). — Lidée de la prose coincide avec I'idée

7 Reyes Mate, Minuit dans Ibistoire, op. cit. p. 242.
8 Ibid., p. 239.

9 lbid., p. 244.

10 Ecrits frangais p. 453, op. cit.



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 203

messianique de Uhistoire universelle (les différentes sortes de proses artistiques forment le spectre de

I'universel historique (universalhistorische) — dans Le narrateur)>.

Ce texte, au dela de son indéniable puissance poétique, est essentiel. Louverture a la
puissance de I'inopérativité et 'ouverture aux temps de la suspension, propre 2 la situation de
I'étre-dans-la-festivité, est, a la lettre, ce que Benjamin appelle le monde messianique en ce
qu’il est « le monde de l'actualité intégrale » et une actualité qui est absolument « ouverte ».
Qulest-ce que cette actualité intégrale ? et qulest-ce que cette actualité « ouverte de tous
cOtés » ? Lactualité intégrale est le temps qui se concentre 4 ce point sur sa dimension opérative
qu’il expulse de tous cotés, les formes de 'histoire. Lactualité intégrale est la puissance intacte
de la virtualité : la virtualité, n'est pas 'antonyme de l'actualité, Cest au contraire ce qui
concentre en elle son caractére irrésolu et déja achevé, déja définitivement fini, sans que cet
acheévement soit appréhendé ni comme matériau mémoriel ni comme empathie. Cactualité
intégrale, Cest le temps, non plus exactement de 'étre-disposé, mais celui de I'étre-jeté dans
une « disposition corporante » (leibende Stimmung) selon 'expression de Martin Heidegger.
Le monde de 'actualité intégrale est un monde explosif. Lactualité « ouverte de tous cotés »
signifierait, quant a elle, un monde qui est ouvert aux autres formes de temporalités pour y
expulser tous les objets qu’elle ne conserve jamais. Le monde de 'actualité intégrale est un
monde poreux, troué de tous cdtés, aussi bien vers les différents passés que vers les différents
futurs. Le monde de I'actualité intégrale est une demeure sans murs — sans parois — et autour de
laquelle attendent les machines, qui sont incapables d’y entrer, dans 'espoir d’y récupérer les
objets qui sont laissés & 'abandon, qui sont jetés. C’est pour cela que « I'histoire écrite » est sur
le seuil de la demeure de I'actualité intégrale. Dans 'actualité intégrale, le temps s'accomplit
comme une féte, cest-a-dire comme le jour qui rappelle 'acces a la festivité, comme le jour ott
notre activité accrue et intense d’espion nous permettra de démasquer les jours de travail et
les jours ot nous sommes privés de cette puissance. Si 'actualité intégrale s'accomplit comme
une fete, elle est, au sens propre, I'expérience de la festivité puisque cest une féte « purifiée
de toute solennité ». « Aucune espece de chant ne 'accompagne » signifie que la féte, comme
festivité, est sans rituel, sans doxologie et sans hymnologie. Le festif est une féte sans chant.
Il n’est habité que du bruit incessant et arythmique de la parole, ce que nous avions nommé
une musique sans son. Ce qui signifie alors que le temps de la parole est le temps de I'actualité
intégrale qui restitue a I'expérience de notre temporalité la mesure du maintenant, ou plus
précisément, la mesure d’#z maintenant, qui chaque fois tombe pour un autre maintenant.
Et Benjamin ajoute cette formule énigmatique, « sa langue est une prose intégrale ». Qu’est-ce

alors qu'une prose intégrale ? c’est une langue qui n’a pas été privée de son désceuvrement, de



204

sa mesure a désceuvrer, de sa féte, de sa participation. Mais cest insuffisant. Pour comprendre
le syntagme « prose intégrale » nous devons, d’abord, comprendre ce que signifie I'adjectif
intégral. Il signifie, a la lettre, ce qui est entier et sans altération. Autrement dit, il s'agirait ici
d’une prose enti¢re et sans altération. Qu'est-ce que cela peut signifier ? Cela pourrait signifier
que cette prose est autonome (sur le principe aristotélicien de ' autarchéia) Cest-a-dire dégagée
de toute condition et qu’elle est donc inconditionnelle, ce qui se justifierait par le fait qu'elle
est intégralement immanente et instantanée. Si elle est entiere, cela pourrait signifier que
cette prose est maintenue, dans le temps de son opérativité, dans sa plus stricte densité et
dans toute son épaisseur, ce qui n'est, bien siir, pas sans rappeler le principe aristotélicien de la
sunékés. La prose du monde messianique est un bloc, ou plus précisément une succession de
blocs, qu'on ne peut ni découper ni déconstruire ni tailler ni creuser. Elle se maintient dans
son intégralité et dans sa continuité. Si cette prose est sans altération, cela pourrait signifier,
enfin, que rien ne peut l'atteindre, et ce, méme si elle est ouverte de tous cotés. Cette prose,
intégrale, n'est donc altérée par aucune des machines et des dispositifs, puisqu’au moment
méme ou elle apparait, elle disparait sous la forme méme d’une activité de continuité. Le
temps messianique chez Benjamin, est le temps de cette prose qui se pro-duit et se pergoit en
un bloc, sans qu’il soit possible jamais, d’en faire autre chose que d’appréhender sa densité.
Le caractere d'intégralité de la prose benjaminienne est la densité. Reste enfin a savoir ce
qulest cette prose. La prose est le rythme d’une langue ou d’un discours qui n’est pas soumis
aux régles de la versification. La prose (prorsus) dit, tres précisément pour Benjamin, ce qui
ne peut aller que de I'avant sans jamais produire de demi-tour comme le fait le vers (versus).
On peut alors entendre que la langue du monde messianique ne peut étre que la prose sous la
forme qui ne commet jamais de retour et qui n'est que dans la continuité intégrale. Le vers,
lui, est inapte & la langue messianique, parce quil enchaine la langue dans les chaines de la
versification et parce qu’il produit sans cesse des retours et des incrustations (I'enjambement
et la rime) qui produisent des césures dans la langue et la laissent donc dans un état de non
intégralité. Il y a alors, ici, plusieurs paradoxes. Que faire de la langue poétique ? qui semblait
pourtant étre la mesure méme de 'expérience de ce temps et du désceuvrement. Que faire de
la langue de Paul qui dit 'expérience du temps messianique sous la forme d’un dire poétique ?
que faire enfin de la langue du po¢te qui semblait étre celle du désenchainement ? Prenons les
questions dans l'ordre inverse. On peut entendre le texte de Benjamin de cette maniére : la
langue du poete n'est qu'une partie de la machine mythologique et de la machine doxique :
cette langue n'est pas celle du monde messianique mais elle est celle des mythes (de I'histoire).

Deuxi¢mement, la lecon paulinienne :



CH.1V. FETE, DESCEUVREMENT ET VIDUITE 205§

Je vous le dis mes fréres, le temps s’est contracté;

pour le reste, que ceux qui ont une femme soient comme s’il n’en avaient pas,
que les pleurants soient comme non-pleurants,

que les heureux soient comme non-heureux,

que les acheteurs soient comme non-possédants

et que ceux qui usent du monde soient comme non-abusants :

en effet la figure du monde passe**.

n'est a entendre que sous la forme, non pas d’une continuité (sunékés), mais sous la forme
de la contraction (sustellein) comme I'expérience, éternelle, de la puissance de ’hymne et de
la liturgie. Enfin, que faire de la langue poétique ? Il n'y aurait alors que trois solutions : la
premiere consisterait a vider le poétique des vers et de la versification, en somme, décanter
le poétique de cette forme de I'enchainement; la deuxieme, consisterait & considérer que la
langue poétique est intégralement vide, ce qui permettrait de la restituer a la prose et, enfin,
la troisieme, consisterait 2 admettre que le poétique, que la langue du poétique, sous la forme
de son achevement, est une langue, non pas du prorsus, non pas du versus, mais du perversus.
LChypothese est alors la suivante, la langue, cette langue, est vide et Cest celle qui nous fait
entendre que le poétique est pervers'.

Le temps messianique signifie, ici, a la lettre, le temps qui libére, le temps qui permet a
'homme d’étre intégralement immergé — ne serait-ce qu'un instant — dans l'actualité. Clest
donc ce qui libere du temps historique de la langue, puisque qu’il ne s’agit pas d’une écriture
mais d’une féte, c’est-a-dire celle de la parole rendue a la parole, celle de langue exposée dans
son devenir, celle de la participation, celle du bavardage, celle peut-étre du barbare.

Laeuvre, si elle est une féte, n'a donc rien a dire, ou si peu; si elle est du festif, elle est

« I'affirmation du nceud asémantique de la parole » selon les mots de Furio Jesi®.

2. LA FETE VIDE ET LES MACHINES VIDES

§ 1 La féte est un concept vide. Que signifie un concept vide ? Cela ne signifie pas que
cela n'existe pas; cela existe mais C’est vide. Cela ne signifie pas que cela ne fonctionne pas;
cela fonctionne mais a vide. Cela ne signifie pas que cest mort; c’est vivant et vide. Cela

signifie que la féte fait partie de ces signes qui existent et qui fonctionnent tres fortement

11 Paul, 1 Cor, 7, 29. Voir aussi le commentaire de Giorgio Agamben, Le temps qui reste, op. cit. p. 130.
12 Voir ch. v, 2, § 2, p. 272.

13 In revue Cultura tedesca, n°12 1999, p. 120.



206

mais qui sont conceptuellement vides : exister veut dire ici qui a une activité linguistique et
symbolique, fonctionner veut dire simplement qui est mythogénétique. Soit dit en passant,
tout signe fonctionne, graduellement, sur un contenu et une relation du contenu a la forme (2
sa forme) et modifie plus ou moins la valeur du signe (en fonction du contexte, de lhistoire,
de la structure discursive et énonciative, du style, etc.).

Mais il y a ici deux structures paradoxales. Premi¢rement, le contenu du terme « féte »
est déterminé par un ou plusieurs sens, comme marqueurs, qui empéchent la signification
attendue du festif comme intensité. C’est un contenu dogmatique et doxique qui stabilise
le sens de « féte » dans des régimes de croyance et du mythe. Le terme féte est donc bien
«vidé » du sens le plus évident. Deuxiemement la « féte » fixe paradoxalement une forme
(non-contextuelle) qui cherche son origine dans I'histoire et la mémoire. Cest en ce sens que
nous parlerons d’inactualité de la féte. Ou d’'impossibilité de la féte. Si nous nous référons
au travail de Furio Jesi* sur la figure de Dionysos, nous pouvons alors relever un certain
nombre d’éléments pour nous permettre d’expliciter le concept d’inactualité. Furio Jesi releve
trois constantes au temps du mythe, en somme au temps de toutes formes mythologiques,
Iimmobilité, la longueur et la répétabilité. Les formes mythiques sont immobiles en ce sens
qu’elles se maintiennent, ce qui est le propre du fonctionnement des « machines ». Pour la

longueur cest plus complexe :
On pourrait objecter que le temps du mythe est immobile, et donc que dans la sphére du mythe un
instant vaut une éternité. Mais si le temps du mythe est effectivement immobile, il existe dans cette

perception une constante que nous appelons « longueur », ou bien encore « durée »".
Nous retrouvons ici d’'une part la formule heideggerienne de I'étre-trainé-en-longueur
comme forme de I'ennui et d’autre part la forme inverse de ce qui structure la Stimmung
de 'ennui profond comme envolitement dans le temps du maintenant, dans le temps de
Iétroitesse : il y a alors une différence fondamentale entre un étre qui traine, I'étre-dans-la féte,
et un étre sténonome, I'étre-dans-la-festivité. La féte est donc inactuelle, livrée 4 la mesure de
Pinactualité : la féte n’est pas actuelle car elle est la conscience d’un présent absolu et cruel qui
ne s'oublie jamais : présent absolu signifie qui a été marqué, saisi comme tel et présent cruel
signifie qu’il livre 'étre & une spectacularisation forcée de ce qu'il ne parvient pas forcément a
étre. Lactualité, inversement, peut s’entendre ainsi : « du passé ce qui est vraiment important

est ce qui soublie. Ce dont on se souvient n'est que sédiment et scorie. Ce qui importe, ce

14 Furio Jesi, « Inattualitd di Dioniso », in Materiali mitologici, Einaudi, 1979.

15 lbid., p. 122.



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 207

qui est destiné A survivre, survit apparemment en secret™ ». Lactualité c’est « tout ce qui ne
se mémorise pas'” ». Il y aurait donc deux constantes a la festivité — en opposition 2 la féte
— linsaisissabilité et 'innarrativité. La festivité n'existe pas dans la durée et ne produit pas
de matériaux, ne produit pas de mythologemes. La féte est en cela une forme dogmatique
et endoxique (le sens qui fait authenticité et qui institue le syst¢me de glorification). La féte
sincruste sans adapter sa forme (sa dimension stylématique) a 'immémorial et au contexte.
Nous acceptons cette forme paradoxale qui constiste a supposer que la féte est vide alors
méme que nous signalons que la festivité n’est pas mythogénétique tandis que la féte est une
forme strictement doxique. Que signifie ce paradoxe et surtout que signifie ce « vide » ? Cette
viduité est a saisir, d'une part, comme une réalité matérielle qui consiste en une opération
de creusement, d’évidement du contenu sémantique des formes les plus doxiques et est a
saisir, d’autre part, comme une apparence : ce vide n'est pas autre chose que 'apparence que
laisse ces objets d’étre vides comme impossibilité, ressentie, a les faire remonter dans une
présentification, dans une actualité. Ces objets sont donc des fantdmes, des spectres. Vide,
voudrait alors signifier, ce qui est creux, de facto ou en apparence, cest-a-dire, ce qui a été
creusé’®. Vide, pourrait signifier, aussi ce qui est invisible ou plus précisément ce qui n’est
pas rendu visible™, c’est-a-dire soit ce qui est #//isible, soit ce qui a été figé au point qu’il soit
impossible d’en saisir 'origine ('archéologie) comme la transformation (Iactualité). Vide,
voudrait signifier, encore, ce qui est énigmatique, ce qui, en réalité ou en apparence, se livre
encore 4 la spéculation®. Vide, signifie enfin, ce qui est non rempli, c’est-a-dire, ce qui est

invérifiable*".

16 Jbid. p. 126.

17 Ibid., p. 127.

18 Les figures du creusements sont importantes car elle signalent toutes une impérieuse nécessité au prélévement
(au creusement) de la matiére pour faire apparaitre un signe : nous renvoyons aux commentaires sur Démétrios
de Phalére et sur la glaphura, ch. 11, 4, p. 121 et ch v, 2, § 3, p. 284. Il faudrait aussi rappeler le début du ch. v1, 2
de Diogene Laérce (Vies des philosophes illustres de lantiquité) sur la vie de Diogene et cette invective qui lui aurait
été adressée « parakharattein to nomisma », « change la valeur de la monnaie ». Kharasso en grec signifie, inciser,
kharassis, Uincision, le creusement et kharacter, la figure, etc. Ce que nous tentons de montrer, ici, Cest que, si la féte
est vide, elle 'est parce que I'étre-dans-la-féte n'accede pas a ce kbaracter, tandis que la festivité est cette puissance
offerte & 'évidement des objets : I'étre-dans-la-festivité, alors qu'il est opérativement en mesure de procéder a ce
creusement, accéde ainsi & son propre kbaracter. Le vide de la féte ne fait pas accéder I'étre 2 la singularité.

19 Nous renvoyons au texte de Furio Jesi, « Inattualitd di Dioniso », gp. ciz., sur le centre vide et invisible des
machines.

20 Vide signifierait donc une forme paradoxale de ce qui est fixé dans I'énigme et qui cependant se livre déja a
la spéculation (dans 'ensemble de ces acceptions).

21 Il ne faut entendre « invérifiable » en fonction d’un contenu de vérité, mais en fonction d’une quantité de

données offerte 2 la saisie analytique.



208

La féte est donc un concept et une forme vide. Elle est essentiellement vide et inadaptée : la
féte est, en fait, un signifiant vide et creux puisqu’elle ne répond pas au contenu de l'intensité,
de la pluralité. La féte reléve d’'un mécanisme normatif et doxique; son signifié est dans
Pespace du cadre et son signifiant est vide de toute autre possibilité, de toute autre mesure.
Clest pour cette raison que nous faisons une distinction entre féte et festivité. La féte est
ontologiquement vide : elle appelle & une visée ontologique qui n’est pas anthropologique
puisqu’elle fixe des valeurs d’origine et d’existence comme le rituel et le commémoratif. La
féte ne place pas sa source dans sa puissance actuelle (ce qui est le propre du festif) mais
elle situe son origine dans une tension dialectique entre le commémoratif, I'immémorial,
le ressouvenir et le saisissement de I'étre dans un post festum. La féte est ontiquement creuse
puisqu’elle ne reléve pas de la perception de I'étre-1a et singulier et puisqu’elle dispose dos a dos
vision et perception. Uétre-dans-la-féte n’acquiert pas obligatoirement — voire rarement — le
statut d’étre-dans-la-festivité; il est dés lors un participant qui ne fait que voir le spectacle sans
jamais rien avoir a percevoir. Létre-dans-la-féte est un étre insatisfait, Cest un étre affamé. La
féte est phénoménologiquement vide parce qu'elle ne se fonde pas sur le principe graduel de
Iintensité. Cette proposition dérive logiquement des précédentes : la féte est un phénomene
organisé et mesuré. La féte est enfin stylématiquement creuse (précisément vidée), c’est-a-dire
non-fondée sur le devenir des formes et des langages : sa forme est creuse et Cest ce qui
Ialimente. Cette proposition est la plus complexe : la féte n'est pas 'espace qui dispose I'étre
dans un « devenir forme », il ne se /ivre pas, il ”accede pas a un statut d’étre-dans-la-festivité
et, enfin, il naccede ni a activité d’'immobilité ni a la vision esthétique. Létre-dans-la-féte
naccede pas a la « figure », il se maintient comme signe de la machine, en somme, il ne
parvient pas a étre un character et il maintient ainsi sa propre image.

La féte est, comme fonction, un modele semblable a la mythologie?>. La féte comme la
mythologie est une « représentation collective », un « reflet » mais un reflet vide parce que
reflet du vide de la machine mythologique : il en devient alors lui-méme un de ses produits,
un de ses mythes. Si la féte est représentation, elle est donc intégralement liée aux régimes
doxiques et plus particulierement a I'endoxa, ¢ est-a-dire aux régimes de la représentation, qui
semblent les plus pertinents, les plus puissants, aux régimes de 'authenticité et aux régimes de
la doxologie. Sil'on suit I'analyse de Roland Barthes, la féte, qui fonctionne comme le mythe,
est alors essentiellement discursive : elle produit du discours narratif, autoritaire comme mots

5 3. , . . P
b 5
d’ordre, creux et sans fondement, avec les apparences de 'immémorial qui produit a son tour

22 Roland Barthes, « La mythologie aujourd’hui », 1971, in Le bruissement du langage, p. 80 sq, Seuil, 1984.



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 209

des formes vides qui s'incrustent et se diffusent pour devenir alors du discours, des opinions
(endoxa). Ce discours, ces procédures discursives, sont alors connotés, comme discours
moraux et idéologiques et dénotés comme discours ontologiques.

Il faut donc appréhender la féte et le festif dans les régimes linguistiques « d’une théorie
générale du langage, de Iécriture, du signifiant®® », Cest-a-dire quitter le centre creux de
la machine mythologique et festive pour approcher et toucher la périphérie, les bords, les
confins du festif. Que signifie alors quitter le centre creux pour les bords ? C’est, d’une part,
trés clairement faire quitter au festif les structures de ritualisation et de commémoration
pour le déplacer vers la notion d’intensité qui s'appréhende sans mesure directe. Il faut ici
penser a la théorie de 'arythmie comme perception d’'un rythme sans outils de mesure,
sans mesure de la cadence, il faut encore penser que le terme intensus signifie celui qui est
attentif et tendu vers quelque chose. D’autre part, cest penser le festif comme une simple
hétérotopie, cest-a-dire un lieu concret, un espace réel et non-universel. Il faut alors penser
le festif comme le lieu de l'actualisation, I'intensité comme expérience, comme lieu concret
de Pexistence. On pourrait aussi penser le festif comme une hétérotopie plus complexe,
toujours dans la tentative de I'expérience d’un lieu concret mais percu non plus comme
réel mais virtuel, comme fantasmata au sens o Domenico da Piacenza pensait et théorisait
le mouvement chorégraphique* : « Domenico appelait fantasma un arrét imprévu entre
deux mouvements pour saisir virtuellement dans la tension interne la mesure et la mémoire
de la série chorégraphie entiere ». Enfin, Cest déplacer le festif vers le parodique comme

désobéissance ludique et comme contre-chant.

. En 1968, Pier Paolo Pasolini réalise le film 7eorema®. 1l est, nous semble-
OSS a t-il, une figure importante pour saisir les structures complexes de la
spectacularisation, du temps messianique et de la parodie. Zeorema ou théoréme signifie
précisément ce que le grec Bed@pnpo exprime comme objet de l'observation et de I'étude; il est
une proposition, il est donc une lecture. Le film de Pasolini livre la figure changeante du monde

en spectacle : mais un changement parodique puisqu’attendu et prévu*. Les dix premieres

23 Ibid. p. 84.

24 Voir Giorgio Agamben, Ninfe, op. cit., p. 12 et p. 40 pour I'édition francaise.

25 Avec Terence Stemp (le visiteur), Silvana Mangano (la meére), Massimo Girotti (le pére), Anne Wiazemsky (la
fille), Andres José Cruz (le fils), Laura Betti (la servante), Ninetto Davoli (le messager).

26 Il y aurait alors, ici, renversement de la figure paulinienne, 1 Cor., 7, 31 : si « la figure du monde passe », elle
n'est parodiquement qu'un déja-vu : la figure du monde est alors théorématique, cest-a-dire conforme a ce que

'on voit. Elle n’est pas autre.



210

minutes” disent cette formule théorématique. 11 sagit de la mise en scene d’'un monde qui n'est
jamais, théoriquement, différent. Il est simplement changé. Il y a une préparation (kazastasis)
et un renversement (katastrophé). Le renversement est un bégaiement®® : bégaiement de
I'histoire politique et économique, bégaiement de I'impossibilité de la révolution (la privation
des peuples telle qu’elle est montrée dans I'exergue du film) et bégaiement comme temps
historique, messianique et prophétique du rétablissement®. Le bégaiement est la figure du
temps messianique comme promesse d'un bonheur (singulier) dans la figure tautologique

(« Whos tant boy? A boy ») d’'un quelconque, d’un guodlibet ens.

TS
i

27 La construction du début de Zeorema se fait en quatre séquences : la premicre séquence (couleur 1°30) est
constituée d’'un documentaire ol un journaliste interroge des ouvriers & qui leur patron vient de céder son
entreprise : si le patron ceéde son entreprise il prive alors les ouviers de la possibilité de la révolution en les
transformant en petit-bourgeois. Le devenir petit-bourgeois priverait de la possibilité de la lutte des classes. 1I
y a, ici, l'injonction d’une réponse. La deuxieme séquence (2°35) est constituée par le générique et par des vues
désertiques des pentes du Stromboli. La troisitme séquence (noir & blanc, 3’45) est une sorte de seuil, une
katastase qui présente, tour a tour, les six protagonistes (le pere a la sortie de I'usine, le fils a la sortie du lycée
de garcons — le fils fait le bouffon —, la fille 4 la sortie de son lycée, la mere a la maison — elle lit de la littérature
classique et fait le signe de croix — la servante, puis le messager qui porte un télégramme et qui bat joyeusement
des bras comme pour voler et prendre alors la figure comique d’un ange. Au diner le télégramme est dévoilé, il
est écrit « ARRIVO DOMANI ». La quatritme séquence (couleur, 40’) est le véritable début du film avec l'arrivée du
septi¢me protagoniste : lors de la soirée une amie d’Odetta lui demande « Who's that boy? », « A boy » répond-elle.
28 Voir ch. 1v, 2, § 1, p. 205 et annexe n° s, p. 368.

29 Il semblerait que le véritable exergue du film se trouve dans la citation que Pasolini donne 4 la fin du
générique sur les images de désert « Dieu conduisit son peuple au désert » qui est tiré de Ezéchiel (20:10). Dans la
prophétie d’Ezéchiel le rétablissement, comme appel 4 I'ccuvre est, d’une part, un appel 4 la destruction (9) avec
la figure non-nommée du scribe blanc (le septi¢me protagoniste) mais surtout un appel au rétablissement de la
régle (20:10 : « Je les ai fait sortir du pays d’Egypte et je les ai conduits au desert. Je leur ai donné mes décrets,
je leur ai fait connaitre les régles que 'homme doit observer : Cest par elles qu’il vivra »). Zeorema est la figure
renversée, parodique de ces regles. Il y aurait enfin une derniére figure du rétablissement comme messianisme de

la résurrection (37:1-14, la vallée des ossements).



CH.1V. FETE, DESCEUVREMENT ET VIDUITE 211

En somme ce qui n'est pas différent est le désir. Laeuvre de Pier Paolo Pasolini est une
ceuvre parodique. Que signifie une ceuvre parodique ? Cela signifie, non pas exactement la
figure traditionnelle et littéraire® de la caricature mais bien plutdt la figure sérieuse et triste,
non de 'impuissance du poétique, mais du devenir littérature du poéme (la fiction)*’. Il y
a dans ce film trois renversements, trois figures de 'inversion parodique. Il y a d’abord un
renversement comme a peine a c6té — la transformation minimale — qui constitue ce que nous
pourrions nommer une parodie sérieuse, celle pensée par Elsa Morante et explorée dans | Zso/la
di Arturo : 1a parodie sérieuse est 'a-coté politique comme saisie de la difficulté de I'ceuvre. Il
y a, encore, un renversement dans la figure du bouffon®*. Double figure du bouffon comme
bourgeois et comme devenir parodique. Si le bourgeois — et le prit bourgeois — est 'étre de
la privation, son devenir parodique, ne peut étre que caricaturale : a I'exhortation « vA-T’EN
— PARODIE 1? » il ne fait — nous ne faisons — que se maintenir. Zeorema est I'exposition du
devenir parodique — et bouffon — de cinq personnages, le pere de famille en ascete, la mere
en nymphomane, le fils en artiste, la fille est atteinte de catatonie et enfin la servante devient
une sainte. Il y a donc un dernier renversement, celui parodique du scandale, du paradoxe
— tel quil a été pensé par la philosophique cynique — : la vie autre, parodique, bouffonne,
idiote, d’'une vie scandaleusement souveraine, animale, sainte et ascétique’*. La parodie est le
lieu paradoxale ot nous sommes, alors que nous sommes livrés a I'inopérativité, appellés a

répondre 4 une question dont nous ignorons le sens.

§ 2 La machine mythologique. Nous avons longuement étudié le concept d’espionnabilité
autour des formes de 'observateur et du guetteur. En analysant les objets de 'observation,
il a fallu intégrer la dimension silencieuse des dispositifs : la viduité de la machine
(mythologique et festive), le silence (ou I'arythmie) et le coeur asémantique des objets (leur
silence).

La féte est une machine vide. La féte est creuse parce qu’elle fonctionne comme la machine

mythologique : elle fonctionne comme reflet (représentation collective), comme endoxa

30 Voir Gérard Genette, Palimpsest, la littérature au second degré, Seuil, 1982 ol la parodie est appréhendée
comme « détournement de texte 2 tranformation minimale » (p. 40) et comme « transformation textuelle a
fonction ludique » (p. 43). La parodie serait alors une réécriture d’un dispositif et 'exhibition de ce dispositif.
Voir aussi Daniel Sangsue, La relation parodique, Corti, 2007 et Linda Hutcheon, A Theory of Parody: The
Teachings of Twentieth-Century Art Forms, Uni. of lllinois Press, 2001.

31 Voir Giorgio Agamben, « Parodie », Profanations, op. cit., p. 39-58 et voir aussi ch. 1v, 2, § 2-3, p. 205-216.
32 Voirch. 111, 4, § 2, p. 175 et ch. 1v, 5, p. 238.

33 Elsa Morante, Lile d’Arturo, Gallimard, 1963-2004, p. 500.

34 Voir Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit. legon du 14 et du 21 mars 1984.



212

et comme discursivité. Qu'est-ce que cette machine mythologique ? Une machine est treés

précisément ce que Foucault nommait un dispositif et ce que Jesi nomme une recette’ :
Le modele « machine mythologique » — je I'ai déja dit — est une recette utile pour rendre les matériaux
mythologiques agréablement morts, irrigués des couleurs de la vie et délicieusement comestibles.

Mais nous devons, plus précisément, renvoyer une fois encore a 'analyse de Furio Jesi dans La

féte :

Qu’est-ce que la machine mythologique ? Nous la définissons comme une machine puisque c’est quelque

chose qui fonctionne et, aux vues des recherches empiriques, qui semble fonctionner automatiquement.
Quant 4 son type de fonctionnement et 4 la fonction qu’elle exerce nous devons pour le moment nous
limiter & deux ensembles de données. D’un c6té on peut observer que la machine mythologique est
ce qui, en fonctionnant, produit de la mythologie : des récits « relatifs aux dieux, aux étres divins, aux
héros a ceux qui sont descendus dans 'Hadés ». D’autre part, il résulte que la machine mythologique
est ce qui, en fonctionnant, calme partiellement la faim du mythe ens guatenus ens. Avec sa présence
fonctionnante, la machine met en doute cette détermination ontologique du mythe en le plagant dans le
pré-étre, et produit des mythologies qui ne sont méme pas entes guatenus entes, mais plutdt entes en tant

que produits de la machine?.
Ainsi la machine mythologique est le dispositif qui produit — au sens tres exact de la fabrication
— de la mythologie. Pour Jesi la mythologie est 'ensemble des récits. Plus précisément, les
récits qui disent des choses & propos de nos relations avec le mystérieux et 'énigmatique. La
machine mythologique produit donc des récits. Il faut, en somme, entendre le terme récit
comme : discours, énoncés, mots d’ordre, littératures, etc. La machine mythologique fabrique
donc des objets de fascination et des pieges. Mais pas seulement. Jesi précise encore que la
machine mythologique « calme partiellement la faim du mythe ens quatenus ens (da trequa
parziale alla fame di mito ens quatenus ens)*” ». En fonctionnant, la machine mythologique
sépare le fonctionnement en tant que tel qui produit de la mythologie et le mythe qu’elle fait
sortir d'une mesure de origine : le mythe est placé dans un « pré-étre ». Jesi affirme que la
machine est « auto-fondatrice : elle pose son origine dans le hors de soi qui est son intention
la plus profonde, le coeur de son pré-étre, a I'instant méme ou elle se met en acte’® » : on peut
alors déterminer, comme le pense Giorgio Agamben que ce modéle est celui du langage et,

que ce modele est aussi celui de la féte :

Mythe est le nom que Jesi donne au moteur immobile scellé par la machine linguistique, au « coeur

35 Voir a ce propos le commentaire sur le dispositif, ch. 111, 1, p. 146, et voir aussi Giorgio Agamben, Quest-ce
quun dispositif ?, Payot-Rivages, 2008. Furio Jesi, « Gastronomia mitologica », in Materiali mitologici, Einaudi,
1979-2001, p. 177, trad. de auteur, voir le texte en annexe n°4, p. 361.

36 La féte et la machine mythologique, op. cit. p. 113.

37 Ibidem et Materiali mitologici, op. cit. p. 112.

38 [bid. p. 114.



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 213

du pré-étre » ot le moi parlant, a la limite d’'une zone de non-connaissance, produit sans arrét ses
mythologies®.

Dans un texte postérieur Jesi précise cette démonstration* :
Jai proposé le modéle « machine mythologique » comme un mécanisme qui produit des matériaux
mythologiques — qui produit, en fait, des objets historiquement vérifiables —; mécanisme qui affirme
(sans quil soit nécessaire d’y croire) cacher en son sein une chambre secréte, aux parois impénétrables,

dans laquelle il héberge le mythe, son moteur central invisible, et, non vérifiable par histoire.

Le mythe en tant que tel, cest-a-dire en tant qu’il est étant, est cette chambre scellée a
partir de laquelle nous fabriquons nos mythologies qui, elles, ne sont pas autonomes (et
inconditionnelles) comme le mythe, mais simplement livrées a leur existence. Il est, bien str,
assez évident que 'on peut appréhender ce modele pour le langage, mais aussi pour la féte.
La féte est un des mythes maintenu enfermé dans cette « chambre secréte », invérifiable et
vide et dont la puissance dynamique produit sans cesse des mythologies; 'existence de la féte,
la non-existence de la féte, la féte calendaire, I'expérience de la féte. Mais il existe aussi sur
les bords de la machine les lieux mémes de la festivité comme absolus moments d’existence
et intégralement placés dans I'étre. L'étre-dans-la-festivité s'est éloigné du cceur immobile
de la machine la ou il n’entend plus la machine et la ou il participe au silence, en ce sens
qu'« aucune espece de chant ne 'accompagne », selon 'expression de Benjamin, il participe a
la prose intégrale et a la festivité.

Furio Jesi continue ainsi et approche une définition du fait mythologique :
Le fait mythologique est une période et un espace déterminés par le fonctionnement de la machine
mythologique et par le rassemblement d’un certain nombre d’hommes: ceux qui racontent les
mythologies, ceux qui les écoutent et ceux qui s'identifient aux modéles comportementaux. Sont-ils a
lintérieur ou a I'extérieur de la machine ? ou sont-ils eux-mémes la machine ? s'utilisent-ils eux-mémes
comme parties d’'une machine qui produit des mythologies ? ou sont-ils rassemblés comme parties
d’une machine, d’une norme d’organisation qui a besoin de sa propre réalisation indépendamment
de leur volonté ? Nous ne pouvons affronter ces questions sans chercher, ce que nous proposons ici
de faire, lorigine du fait mythologique, d’un fait mythologique. Ce qui apparait jusqua présent, ce
qui est appréhendable ce n'est pas I'essence de l'origine, mais le rapport entre le fait mythologique et
son origine : nous nous référons donc uniquement a ce genre de recherches quand nous parlons ici de
rechercher 'origine d’un fait mythologique. Une telle recherche signifie étudier le fonctionnement de la
machine mythologique, percevoir le fait mythologique en acte, in flagranti, puisque la machine avec sa
présence fonctionnante est un renvoi constant 2 la tension entre pré-existence et existence en tant que
produit de la machine, entre mythe et mythologie, et cette tension éternellement irrésolue constitue

lactualité, la flagrance du fait mythologique. La machine mythologique est auto-fondatrice : elle pose

39 Ibid, introduction de Giorgio Agamben, p. 19.

40 « Gastromia mitologica », op cit. p. 175.



214

son origine dans le hors de soi qui est son intention la plus profonde, le coeur de son pré-étre, a I'instant

méme ol elle se met en acte'.

Ici, nous ne devons pas seulement considérer la féte comme un produit de la machine
mythologique (un mythe) mais bien comme une machine. Une machine qui, d’une part,
produit du festif mythologique (I'endoxa, le discours et le rituel technicisé) c’est-a-dire des
événements relatifs aux hommes et a ceux qui ont intégré un degré paradoxal de corruptibilité :
une corruptibilité commémorée. D’autre part, cest une machine qui, en fonctionnant,
met en doute, bien sir, la possibilité du mythe et de la féte (le régime de la viduité et de
Iinactualité), mais aussi, et en méme temps, sa détermination ontologique et ontique en
plagant volontairement le festif dans I'inactuel (I'observation ou la non-participation, le
coeur vide) : cette structure paradoxale et fragile (plus précisément instable, mais il n’est pas
nécessaire de préciser que cette instabilité nourrit la machine...) offre a la féte la possibilité
d’étre autonome, c’est-a-dire, dans son surgissement dialectique, d’étre actuelle — ou du moins
de donner 'impression d’étre actuelle — sans origine, hors de la machine, en somme d’étre un
acte : il faut distinguer ici le fantasme de cette actualité qui est un produit de la machine et
la puissance débordante du mouvement qui se projette aux confins de la machine et du /ogos.
Ce mouvement débordant, cette sortie de la machine, cest précisément, non plus le festif
mythologique mais bien la festivité.

Cet événement ou cet acte particulier n’est donc pas la féte, n’est donc plus la féte, cest
impossible car on est alors automatiquement renvoyé a la mesure (la relation a I'objet féte)
mais il s'agit bien alors du festif (la festivité) comme non-mesure intégrale ou comme intensité
(la relation au mouvement du festif).

Le festif est donc bien le centre de I'activité des régimes collectifs; il est méme probablement
exclusivement collectif, c’est-a-dire qu’il integre du quelconque dans du pluriel, ou pour le dire
autrement, il nous fait coincider avec I'épaisseur du collectif dans notre devenir quelconque.
D’une part parce que le festif imite la machine mythologique (ils se refletent 'un 'autre).
Que refletent-ils ? I'inactualité de leur pro-duire et I'actualité de leur fonctionnement. Le
festif et la machine mythologique sont incapables de remonter aux structures de 'actualité
sils maintiennent 'exposition de leurs dispositifs (la signification). D’autre part, parce que
la puissance de leur apparition (leur flagrance), c’est-a-dire leur puissance événementielle, est
ce quon nomme lactualité (la non-signification) ou encore I'arythmie ou l'intensité : une

actualité brutale, britilante, une « faim » qui ne se satisfait pas, qui ne se rassasie pas (rassasiée

41 1bid. p. 114.



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 215§

elle intégre lhistoire, la pause, la mesure...). Autrement dit, les régimes de l'intensité. Ici,
nous devons mettre face a face deux paradigmes, d’une part, celui de la flagrance chez Jesi et,
d’autre part, celui de la fulgurance chez Benjamin. La fulgurance, fulgur, Cest 'éclat lumineux
et la lueur vive. La flagrance, flagrans, Cest 'éclat, la brillance, 'ardeur qui résultent du fulgur;
mais C’est aussi ce qui est évident et ce qui est en train de se produire. Percevoir le fonction-
nement, i flagranti, de la machine, Cest percevoir le fait — mythologique, linguistique, festif
— en acte dans sa fulgurance; ce n'est donc pas percevoir le cceur de la machine mais bien
Pactivité périphérique, celle qui est évidente, déclarée et celle qui est ouverte de « tous cotés ».
Reste alors a savoir ce que signifie le concept de fulgurance chez Benjamin : la fulgurance est

une des caractéristiques de I'image dialectique :
Limage dialectique est une fulgurance. C’est donc comme image fulgurante dans le maintenant de la

connaissabilité qu’il faut retenir 'autrefois*.
Clest donc le résultat du choc, la fulgurance, I'éclair tel qu'ils sont présentés dans le fragment
[N3, 1]. Cest ce qui crée I'image et ce qui la fait surgir de cette tension historique : elle
explose dans le maintenant, dans le maintenant de la connaissabilité qui oscille entre vérité et
mort de I'intentio et entre conscience de I'éclatement® et pensée de I'image, soit pour retenir
autrefois [N9, 7], soit pour appréhender les « échardes du temps messianique** », soit pour

absorber I'origine. Adorno commente* en disant :
La dialectique s'arréte dans I'image et, dans I'événement trés récent historiquement, elle cite le mythe en

tant que passé trés ancien : la nature comme préhistoire.

La dialectique prend forme (une image), elle se configure dans cet instant de fulgurance,
autrement dit, elle se configure dans I'actuel (d’ot le principe de la mode si cher 4 Benjamin),
Cest-a-dire dans le récent (ce qui est a la portée) en absorbant le mythe comme figure de
Porigine (arché) et dimension de la doxa (endoxos, le probable), ce qui est moins 4 la portée et
qui cependant est la mesure de 'humain. C’est ce qui « fabrique » I'image, I'éikos, 'indice de
ce qui, en un éclair, fait se toucher ce qui est tangible et ce qui est intangible et intouchable
(autrement dit, ce quon pourrait nommer I'absorbé, I'archétypale, le sacré, I'éloigné,
larchaique, 'immémorial, I'indélébile, le probable, etc.).

Lexpérience, hors du mythe, du fait en acte, de la mythogenese, dans le langage ou la
festivité, est une expérience du fait dans sa fulgurance, c’est-a-dire son surgissement brutal

et non-prévisible dans sa flagrance, c’est-a-dire I'éclat et la rumeur de son fonctionnement.

42 Walter Benjamin, Passages parisiens, op. cit., [N9, 7].
43 Walter Benjamin, « Sur le concept d’histoire », 9p. ciz. th. xv.
44 Ibid. APPENDICE A.

45 1933, citation reprise par Benjamin, fragment [N2, 7].



216

Lactualité est une synthese de la fulgurance et de la flagrance sous la forme singuli¢re de ce

que Jesi nomme la faim, la faim du mythe mais aussi la faim des mythes* :
Avoir faim des mythes : cela veut dire se préparer & manger les mythes quand on les a débarrassé de
leur carapace. Sinon ils sont immangeables. Il s'agit de décortiquer des écrevisses, déja cuites au feu de
la recherche afin quelles prennent en cuisant la couleur rouge qui est le véritable objet de notre faim.
Cette couleur rouge est la couleur de ce qui est mort, et, en mourant, il prend la couleur de ce qui est
vivant, mr, agréablement comestible. Le but de la science moderne du mythe ou de la mythologie, le
but des mythologues modernes est ceci : avoir sur la table quelque chose de tres appétissant, qui sans
exister semble vivant, mais qui est mort et qui, quand il était vivant, ne possédait pas une couleur aussi
agréable. La couleur de la vie n’est pas une prérogative trés fréquente pour ce qui et vivant. Ce qui est
vivant n'est pas trés souvent comestible pour nous, et la couleur de la vie est & nos yeux la couleur de ce

que nous mangeons avec satisfaction.
Lactualité est donc, non pas au centre (proche de la mesure), mais sur les bords quand
on pergoit avec éloignement, avec distance, la mesure rythmique des langages et quand on

commence a adhérer a leur mesure arythmique.

3. VIDUITE : L'ETRE-LAISSE-VIDE ET L'ENNUI

Dans l'analyse que nous avons entamée du festif, nous avons proposé quatre théses
centrales : la féte est liée au concept d’espionnabilité, la féte comme mesure fondamentale
intégre tous les dispositifs, la féte est un modeéle du désceuvrement et enfin la féte est un
concept vide.

Nous avons proposé comme thése que la féte est vide sur le modéle de la viduité des machines
et des dispositifs. Au caeur de chaque dispositif — mythologiques, linguistiques, festifs, etc —
il y a un centre scellé et vide qui expose incessamment et sans tréve son fonctionnement, et
cette méme viduité en est le carburant. Il nous faut maintenant appréhender cette question
de la viduité. Nous employons, a dessein, le terme viduité et non le terme vacuité qui
nexpose quun rapport au contenu. Viduité dit précisément ce qui est vide mais aussi ce
qui a été vidé et ce qui est privé de quelque chose. Il y a alors une premicere question simple,
si les machines sont vides, si la féte est livrée a la viduité, quien est-il des participants ? Si
I'ensemble des machines et des dispositifs sont livrés a la viduité, Thomme est-il alors livré a

cette viduité ? Ou plus précisément est-ce que cela détermine un étre-vide, un étre-vidé ou un

46 « Gastronomia mitologica », 9p. cit., p. 175-176 sur le paradigme « der Hunger nach dem Mythos », « la fame

di miti », « la faim des mythes ». Voir le texte en frangais, annexe 3, p. 361 .



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 217

étre-laissé-vide ? Létre-dans-la-festivité est-il un étre-laissé-vide ? Nous empruntons a Martin

Heidegger*” I'expression ['étre-laissé-vide qu’il s'agit de livrer ici a quelques explicitations.

Martin Heidegger écrit :
La question est : que signifie « laisser vide », « étre laissé vide » ? « Laisser vide » ne signifie nullement :
« étre absent », « ne pas se trouver 12 ». Il faut au contraire que les choses se trouvent étre 1a pour nous
laisser vides. « Laisser vide » signifie-t-il donc « se trouver étre 1a » ? Mais le fait de se trouver étre [a n’est
pas non plus ce qui laisse vide. Ce qui laisse vide nest pas ce qui se trouve étre 1a en général, mais Cest
telle chose se trouvant écre [a. Quelle chose ? Les choses qui font partie du monde ambiant de la sizuation
ennuyeuse. [...] Les choses nous laissent en paix, elles ne nous dérangent pas. Mais elles ne nous servent
pas non plus, elles n'attirent pas notre comportement a elles. Elles nous abandonnent a nous-mémes. Cest
parce qu'elles nont rien A offrir qu’elles nous laissent vides. Laisser vide signifie ne rien offrir, de la part
de ce qui se trouve étre 1a. Létat d’étre laissé vide désigne le fait de ne rien recevoir de la part de ce qui

se trouve étre [a4%,
Nous retenons, ici, au moins trois concepts fondamentaux; la viduité de I'étre-laissé-vide
) e/ [N B RN ’ . . , . . , .
n'est pas liée & 'absence mais a une présence effective; mais une présence qui est laissée vide
M . Je dA . 4 . 4 .
par ce qui surgit en tant que tel dans instant. Létre-laissé-vide éprouve un sentiment de
viduité, d’abandon 2 soi-méme parce que dans cet instant, méme le fait surgissant n’a rien a
offrir, n’a rien a présenter. Plus précisément, ce nest pas parce que le fait n’a rien a présenter

mais parce que nous ne voulons rien de cette présence :
Clest un vide qui est justement la ol1, en tant que nous sommes cette personne, nous ne voulons rien de

Iétant précis de la situation occasionnelle, en tant qu’il est justement cet étant®.

Létre-laissé-vide est un étre intégralement livré dans I'indifférenciation de I'instant :
Cet ennui commence justement par empécher qu'une chose en particulier ait pour nous de la valeur. 11

fait plutdt en sorte que tout vaille indifféremment beaucoup et pen’°.
Le vide dont il est question, est celui qui conditionne, non pas la machine parce qu’il s’agit
la d’une absence (un se trouver diffus), mais les étres, parce qu’il « consiste ici en U'indifférence
qui en entier entoure I'étant’” ».
LChypothese, pour le moment, serait que la féte, ou plus précisément le festif, est une forme
qui pallie au désceuvrement et a 'ennui en spectacularisant soit un régime de l'intensité, soit
une idée du bonheur. La festivité quant a elle assumerait ce désceuvrement et cet ennui; cette

problématique reléve précisément des questionnements de Martin Heidegger sur I'ennui

47 Les conceprs fondamentaux de la méraphysique (Monde, finitude, solitude), 1° partie p. 97-254, Gallimard,
1992.

48 1bid., p. 159-160.

49 Ibid. p. 210.

so lbid. p. 210.

st lbid. p. 211.



218

profond’>. Nous ne quittons pas cet horizon. Cependant, désceuvrement et ennui sont deux
choses trés différentes; le désocuvrement, C’est ne rien « mettre en ceuvre », Uennui, Cest
souffrir de cet instant de désceuvrement. Mais alors quest-ce que I'ennui ? Pour tenter de
répondre a cette question, nous devons faire une lecture du cours de 1929-1930 de Martin
Heidegger.

Martin Heidegger développe, pour 'analyse du Dasein, le concept de Stimmung, signifiant
le ton, la tonalité, 'ambiance, la disposition (on le traduit quelques fois par passions).
Lintensité est I'expérience d’une densité dans 'expérience complexe des mesures et des zempi
de existence singuliere et collective. Le concept heideggérien de la tonalité est & entendre
comme un « diagnostique de la civilisation” », c’est-a-dire un phénoméne qui induit notre
perception et modifie les objets. La tonalité est ce qui constitue un rythme auquel nous

adhérons plus ou moins et que nous percevons différemment.

Borso d’Este, a Ferrara vers 1471, fait aménager le palazzo Schifanoia,

Ossia

piano nobile, le Salone dei mesi, un ensemble de fresques comportant douze sections réalisé

Cest-a-dire, le palais qui schiva (fuit) la noia (Uennui). Il fait réaliser, pour le

par Francesco del Cossa, Ercole da’ Roberti et Cosme Tura. Palais d’agrément et mise en scene
politique, ce cycle de fresques sera en méme temps la représentation et la démonstration du bon
gouvernement de Borso d’Este — qui recoit la couronne ducale en 1471 —, une représentation
horoscopique du monde — partie centrale sur un fond bleu — et enfin une représentation
mytho-théologique avec les dieux du panthéon antique. Il faudrait y analyser — en dehors
des qualités picturales de ce cycle — les systémes doxiques de représentation, aussi bien comme
formules politiques que formules idéologiques de représentation d’une société. Le mois de
mars représente — dans sa partie supérieure — Minerve sur un char tiré par deux sortes de
licornes épuisées et eflanquées : se repartit alors, a gauche une communauté d’hommes qui
se présentent comme des savants, qui se présentent dans un rapport a la dialectique et a la
gnose, tandis qu’a droite se répartissent des femmes occupées soit a tisser soit a contempler le
tissage. Il y a, ici, une représentation, canonique de I'opérativité dans la figure platonicienne

du concepteur et de la matrice”. Ce cycle est une représentation savante du pouvoir, mais

s2 Ibid., partie 1, ch. v.

53 lbid., p. 118.

54 Voir Aby Warburg, Arte e astrologia nel palazzo Schifanoja di Ferrara, Abscondita, 2006 & Essais florentins,
trad., Sybille Muller, Klincksieck, 2003, voir aussi pour I'inconographie : www.wga.hu/

55 Il faudrait, bien str, procéder 2 une systématique analyse des représentations supérieures comme configuration

de schémas philosophiques. Il faut préciser encore que ce cycle se construit 2 la fois horizontalement — passer



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 219

aussi des temps nécessaires a la suspension de I'activité comme figure du loisir, du jeu, du
divertissement et a la suspension de 'opérativité du pouvoir comme figmen. Cependant, nous
voudrions nous attarder sur une figure énigmatique, qui a obscédé Aby Warburg, celle du vir

niger dans la partie centrale du mois de mars. A partir des commentaires de Warburg, nous

sommes alors en mesure de réfléchir a cette figure avec le texte « La fonction vicariante du
funambule » de Theodor W. Adorno*®. Si ce vir niger est une figure suspendue, habillée de
vétements usés, effrangés et tenant mystérieusement cette corde ceinture déchirée, alors quelle
est sa fonction dans cette pose étonnante, inquicte et hiératique ? C’est nous semble-t-il la
fonction vicariante du funambule : Adorno cite Paul Valéry : « lartiste avance, recule, se
penche, cligne des yeux, se comporte de tout son corps comme un accessoire de son ceil,
devient, tout entier organe de visée, de pointage, de reglage, de mise au point’” ». Adorno
essaie de saisir dans la figure du vicaire, c’est-a-dire du remplacant, la possibilité technique et

éthique de 'ceuvre. Nous ne sommes chaque fois que des remplagants. Adorno écrit :
Ce quil exige de lartiste, s'imposer des limites technique, se soumettre 2 la chose, ce n'est pas une
limitation mais un élargissement. Lartiste qui porte 'ceuvre d’art nest pas I'individu isolé qui la fait
naitre, mais, par son travail, par son activité passive, il devient le vicaire du sujet social global. Par la

soumission 2 la nécessité de I'ceuvre d’art, il en élimine tout ce qui pourrait étre d seulement 2 la

d’une représentation a une autre de la vie de Bordo d’Este, ou des signes zodiacaux — et verticalement —
comme lecture horoscopique et mythogénétique du gouvernement de Borso d’Este. C'est 'ensemble de ces
configurations possible qui rendent trés difficile I'interprétation de ce cycle.

56 Theodor W. Adorno, Notes sur la littérature, op. cit., p. 71-81.

57 Paul Valéry, « Degas danse dessin », (Euwres, Gallimard, 1960, p. 1189, cité par Adorno, op. cit., p. 78. Il y a
dans cette citation, I'exacte figure de ce que nous nommons la figure de 'espionnabilité, la visée kataskopique,
donc I'exact mesure de I'étre-dans-la-festivité : la figure du funambule comme figure de cette instabilité, comme

figure de la concentration d’un temps du maintenant.



220

contigence de son individuation. Mais dans ce réle de vicaire du sujet globalement social, dans cet
homme total, non divisé, auquel en appelle son idée du beau, Valéry pense aussi un état qui supprime
la fatalité de lisolation aveugle, un état ot le sujet global finit par se réaliser socialement. Lart, qui en
conséquence de la conception de Valéry revient a lui, dépasserait 'art méme et s’accomplirait dans la

vraie vie des hommes’®».

Heidegger détermine trois types fondamentaux d’ennui: étre ennuyé par..., sennuyer
a... et 'ennui profond.

Etre ennuyé par signifie trés exactement chercher i passer le temps et fuir le temps.
Lennui (Langeweile) est 'expérience d’un temps long (lange Zeir)®, il est donc possiblement
Pexpérience de la nostalgie ou de I'acédie®. Toute expérience de 'ennui est donc une relation
au temps, c’est-a-dire la constitution d’un espace, d’un rythme. La chose est alors ennuyeuse
parce que la tonalité qui I'environne est celle de 'ennui. Heidegger dit alors que I'objet est
ce qui nous dispose. Que signifie disposer ? C'est ce qui provoque une tonalité®. Lennui est
bien cette expérience « hybride » qui est a la fois extérieure et intérieure, autrement dit, qui
est a la fois un sentiment éprouvé singulierement et une expérience collective. Nous sommes
alors disposés a ézre accordés a un ton (Gestimmtsein) qui conditionne le mode fondamental de
Iétre-1a%3.

Etre ennuyé par, signifie encore, pour Heidegger, devoir attendre, plus exactement falloir
attendre et étre impatient®, C’est-a-dire constituer cet espace; « dans 'ennui (Langeweile),
il est question d’un laps de temps (Weile), d'un s'arréter (Verweilen); il est question d’un
singulier “demeurer”, d’'un “durer”. Il est donc bien question du temps® », et dés lors,
chercher une occupation pour ne pas tomber dans les deux états fondamentaux de 'ennui® :
étre laissé vide ou étre absorbé. Etre laissé vide signifie exactement vide d’activité, d’agir, de
« mise en ceuvre », vide d’energeia; I'un et autre signifient que 'on nous laisse completement
en paix, c’est-a-dire qU’ici rien ne nous taraude, rien ne nous occupe, rien ne nous appelle.

La puissance d’appel du langage est ici mise de coté, laissée. En revanche, Heidegger rappelle

58 Notes sur la littérature, op. cit., p. 81.

59 Les concepts fondamentaux de la méraphysique, op. cit., p. 125.

6o Ibid., p. 127.

61 Nous renvoyons ici aux lectures de Giorgio Agamben, Stanze, Rivages, 1994 et 3 Walter Benjamin, Sur le
concept d histoire, thése V1L, op. cit., voir aussi ch. 11, 3, note 79.

62 Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 139.

63 Ibid., p. 140.

64 1bid., p. 147.

65 Ibid., p. 150.

66 Ibid., p. 157 sq.



CH.1V. FETE, DESCEUVREMENT ET VIDUITE 221

que cette situation d’étre laissé vide signifie trés exactement et simplement « se trouver étre
1457 », ne pas répondre 2 la puissance d’appel et ne rien offrir. Etre ennuyé, Cest étre trainé en
longueur dans I'étre-laissé-vide.

Deuxi¢me forme de 'ennui, sennuyer a... a qui ? Heidegger répond a soi-méme®®. Ici a la
différence de la premiére forme d’ennui, il n’y a pas la possibilité du passe temps® (diagogé) :
«en fin de compte, telle est précisément la caractéristique de cette deuxi¢me forme de 'ennui
(Sennuyer ..., distingué du fait d’étre ennuyé) : dans cette forme le passe-temps fait défaut ».
Nous maintenons cette forme d’existence, qui existe dans une temporalité déterminée, dans

une nonchalance, c’est-a-dire se laisser aller a ce qui se déroule 12 ou s'abandonner™ :
Il y a, la-dedans, une singulié¢re nonchalance, et cela dans un double sens : premiérement, dans le sens
de se laisser aller & ce qui se déroule 13; deuxiémement, dans le sens de s'abandonner, 2 soi, Cest-a-dire le
véritable soi-méme. Dans cette nonchalance du fait de se laisser aller en sabandonnant A ce qui se déroule
13, un vide peut se former. Le fait d’€tre ennuyé ou de s'ennuyer est déterminé par ce fait qu'un vide se

forme dans la participation, apparemment comblée, a ce qui déroule [a.

Nous retrouvons la problématique de la participation et du degré d’intensité de cette
participation au point d’y adhérer totalement. La féte est singulierement synthétisée dans
ce paragraphe. Il y aurait donc un vide qui expulserait le participant et le raménerait
sur les bords, les limites de la machine (de I'existence occupée) pour le laisser absorber
par son étre-laissé-vide. Il y aurait aussi la possibilité de lire I'expérience de ce qu’attend
le participant a la féte dans la féte, étre absorbé. Il existe un véritable état d’absorption
(de participation) alors que le reste n'est pas autre chose, dans le rapport a la féte, que
participer a la tonalité du festif (2 'expérience du festif) ou selon I'expression (francisée) de
Martin Heidegger, bringt Stimmung, « mettre 'ambiance »... ou enfin s'abandonner a cette
tonalité du festif. Il sabandonne parce qu’il est vide (cest ici une preuve supplémentaire
de la viduité), il fonctionne a vide, absorbé et envoité par la tonalité du festif. Ce serait
Pexpérience de 'ennui qui conditionnerait 'existence (I'idée d’une tonalité) du festif. Le
festif nexiste que parce que l'existence de 'homme est livrée a I'ennui. C’est au coeur de
Pexpérience (possible ?) du festif et de la festivité que 'homme peut se livrer enti¢rement
a son étre-laissé-vide d’occupation. Alors la féte est bien une machine vide qui concentre

seulement des instants d’ennui, qui concentre des existences laissées vides de « passe temps »

67 Ibid. p. 159. Nous reviendrons sur ce probleme essentiel de la mise en ceuvre, de I'agir, de la puissance
d’appel, 4 la fin de cette partie.

68 1bid., p. 170.

69 Ibid., p. 172.

70 1bid., p. 184.



222

puisque la féte est I'espace ol peut se réaliser ce fonctionnement pour rien, cette absorption.

Martin Heidegger précise encore™ :
« Quest-ce qui a lieu, ici, avec le temps ? D’avance, nous nous sommes déja laissé le temps — nous avons du
temps. Nous n’avons plus besoin de compter avec lui. Durant la soirée, nous pouvons en quelque sorte,
sans nous retourner, le dépenser et le perdre. Nous avons du temps au point que, durant la soirée, méme
ce durant ne nous vient pas a I'esprit. Nous ne faisons pas attention au durer, c’est-a-dire & 'écoulement
et au passage continuels du temps. En conséquence, nous sommes ici aussi peu trainés en longueur par le
temps qu'a l'inverse, le temps ne nous lie pas lui. Le temps nous abandonne entierement a nous-mémes.

Cela veut dire qu'il nous laisse nous échapper et qu'il laisse entiérement participer a... »
Nous retenons ici, trois propositions, d’une part celle d’'un espace de temps ol nous ne
percevons plus la durée mais au contraire une sorte d’incrustation du temps qui peut dés lors
se percevoir soit comme un trainé-en-longeur, soit comme une dépense du temps; le temps
ne dure plus, il n’est donc plus chronologique, le temps s’enroule et se replie sur lui-méme,
il est kairologique. Autre proposition, celle d'un abandon, nous sommes abandonnés dans
. . z ’ b by . . . A A
un temps qui est privé de durée, et cet abandon, c’est-a-dire ce qui nous livre & nous-méme
intégralement constitue au sens propre notre viduité. Enfin derniére proposition, cet
abandon nous livre enti¢rement a la participation : cest la thése que nous avions avancée
dans la deuxi¢me partie : I'étre est livré a la participation s’il est livré a la viduité. Létre
’ . b . A . 7 dA . ’ . 7\ b
occupé — non-vide d’occupation — est un étre affairé, 'étre inoccupé, livré a I'argos, et donc
essentiellement I'étre-dans-la-festivité, est un participant : il se dispose a la participation. La
condition essentielle des régimes de la participation est un étre-laissé-vide, c’est-a-dire un étre
. bl . ’
qui accepte la mesure de 'ennui, la mesure du désceuvrement.
Lexpérience du temps est ici celle de I'arrét, ce calme qui ne nous lie pas au temps : le

temps, selon I'expression populaire, sarréte, nous y trainons ou il nous oppresse” :
Il apparait et ne s'écoule pas — il szrréte. Mais cela ne veut pas absolument dire qu’il disparu. Au contraire

cet arrét du temps est Uacte plus originel de faire trainer, autrement dit d’oppresser.
Il nous abandonne donc enti¢rement a la participation, toute présence est alors entierement
une actualisation. Et dans cette participation intégrale, nous perdons la mémoire et nous

sommes coupés de notre « avoir été et de notre avenir »”* :
Mais quest-ce que cela veut dire : nous sommes, dans cette situation, toute présence ? Cela veut dire
que nous ne tenons pas compte de ce que nous avons été, ni comment, ni ot nous avons été. Nous en
avons perdu la mémoire. Toute présence, nous n'avons pas non plus de temps pour ce que, peut-étre,

nous nous sommes promis de faire le lendemain ou comme d’habitude. Pas de temps pour ce & quoi

71 Ibid., p. 186.
72 1bid., p. 187-188.
73 1bid., p. 191.



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 223

nous sommes décidés ou non, pour ce a quoi nous nous employons, pour ce qui nous attend, pour ce a
quoi nous nous dérobons. Toute présence pour ce qui se passe, nous sommes coupés de notre avoir-été
et notre avenir. Cette coupure avec le propre avoir-été et le propre avenir ne veut pas dire queux-mémes
soient, de fait, 6tés ou enlevés. Cela désigne plutdt une singuliere dissolution de 'avenir et de I'avoir-été
dans le simple présent. Cela désigne une modification de lavoir-été et de 'avenir. Avoir-été et avenir ne se
perdent pas. Ils ne sont pas absolument absents. Ils se modifient d’une facon singuliére : ils Senchainent
dans le présent simple, c’est-a-dire dans le simple fait de prendre part en étant présent. Clest justement
par 1a que vient s'arréter le temps durant lequel nous sommes ainsi présents — pas n’importe quel temps

en général, mais bien le temps qui dure durant le présent de la soirée.
Clest ici le plus important et le plus complexe. Dans la perspective de notre étude nous devons
lire et relire ce texte de Heidegger. Premier élément essentiel, la perte de la mémoire : nous
Pavons déja dit, le paradigme de I'étre-dans-la-festivité est la figure d’un étre an-historique
qui ne fait pas accéder son temps 2 celui de la mémoire et de I'histoire, c’est en cela quil peut
prétendre a la présence, ou a la présence intégrale, ou encore, cest en cela quil peut accéder
a lactualité intégrale selon la formule de Benjamin. Lactualité intégrale est une présence qui
n’accede pas a la mémoire. Létre est donc entierement livré dans cette actualité, il est donc
tout 2 la fois, un étre-laissé-vide parce qu’il ne se remplit pas de la mesure du temps qui
dure, un étre trainé-en-longueur puisqu’il s’attarde dans un temps qui s'incruste ou seule lui
est offert la possibilité d’une participation, de la densité de cette participation et, enfin, un
étre-envoiité parce qu'il est absorbé dans un temps qui ne se déplie plus. Ce qui est démontré
ici, c'est non seulement I'idée complexe de la dialektisches Bild, de 'image dialectique, mais
encore plus précisément de ce qui fonde cette image dialectique, c’est-a-dire un mouvement
dialectique produit dans l'acte de son arrét (Stillstands)’*. Nous devons voir ici 'image de
la dialectique qui s'enchaine (il faut se souvenir du verbe grec /uein) dans le temps présent;
Cest y prendre part en étant présent, autrement dit, verrouiller le passé et ligaturer 'avenir :
lui 6ter le passage du pas encore au ne plus, Cest-a-dire la possibilité de s'écouler. Le temps
alors (dans la tonalité de 'ennui mais aussi dans celle du festif) se dilate et c’est a la lettre la

définition de l'actuel, de la fulgurante actualité” :
I ne peut rien venir, parce que I'horizon de lavenir est ligaturé. Verrouillage du passé et ligature de
lavenir ne suppriment pas le maintenant mais lui dtent la possibilité de passer du pas-encore au ne-plus,
la possibilité de s'écouler. Verrouillé et ligaturé de deux cotés, le maintenant s'engorge dans son arrét
durable, et dans son engorgement, i/ se dilate. Privé de la possibilité de passer, il ne lui reste plus qu’a

persévérer — il doit nécessairement rester & /arrét.

74 Nous renvoyons a la lecture du fragment [N3, 1] des Passages parisiens de Walter Benjamin, op. cit., ainsi qu'au
livre Ninfe de Giorgio Agamben, texte 6, Bolatti Boringheri, 2007.
75 Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 192.



224

Clest un texte philosophique et poétique d’'une grande densité ot 'on retrouve un certain
nombre de nos préoccupations : le temps kairologique et messianique, la dialectique, l'arrét.
Explicitations. Le temps qui s’engorge et qui se dilate est a la lettre une définition possible du
temps décrit par Paul avec le verbe sustello (ce qui replie et ce qui rassemble). Mais nous devons
approfondir cette question de 'arrét. Que que signifie cet arrét, cette pause (Stillstands) ?
D’une part, c’est la mesure, comme nous I'avons montrée, de la contemplation ou de la
dimension théorétique de lactivité humaine. Ce processus théorétique il faut I'entendre,
d’abord comme puissance intellective, puis comme appréhension de ce qui simplement et
évidemment est visible®, et enfin comme appréhension de ce qui est mis en scéne. D’autre
part, il est possible d'interpréter cet arrét comme un processus de perception et un processus

b . . .
d’universalisation”” :
Clest ainsi que dans une bataille, au milieu d’une déroute, un soldat s'arrétant, un autre s’arréte, puis un
. I\ bl 7 . Y . .. A A . 7
autre encore jusqu'a ce que 'armée soit revenue a son ordre primitif : de méme I'dme est constituée de

facon a pouvoir exprimer quelque chose de semblable.
bl \ 7 . 7, b . ’ . .
Clest trés précisément ce quAristote appréhende du mouvement qui se produit entre
indifférencié et I'universel : précisément quand 'indifférencié s’arréte il se produit alors de
5 . . . . . ;e
I'universel comme cessation simple du rythme et de la perception. Il se produit, précisément,
un arrét au sens ot quelque chose se fige. Ou et de quelle maniére ? soit dans le langage, en
déterminant espece, puis le genre”® et en apposant un nom, soit sur les limites des systémes
linguistiques, c’est-a-dire sur les lieux de la désignation (de-signare), sur le lieu de la fonction
déictique, sur le lieu troublant de I'i/ y 4, et qu'on appelle une image. Enfin, dernié¢re facon
d’interpréter cet arrét, Cest en fonction de I'assemblage mais sous la forme trés particuliere
de la constellation (le ciel étoilé) et non comme systeme de la considération. Nous percevons
le monde qui nous entoure comme nous regardons un ciel étoilé pendant une belle nuit
été.
Il reste la troisieme forme, 'ennui profond. C’est le silence, la réserve, le calme, I'inapparent,
Pample” :
Connaissons-nous cet ennui profond ? Peut-étre bien. Pourtant, a partir de ce qui a écé dit jusqu’ici, nous
savons que plus I'ennui est profond, plus il est silencieux, réservé, calme, inapparent et ample. [...] Et

'ennui profond ? Comment pouvons-nous 'appeler ? Nous voulons I'essayer en disant : 'ennui profond

ennuie quand nous diSOﬂS —ou mieux, quand nous savons sans mot dire que « Cfld vous ennuie ».

76 Voir 'analyse des termes grecs théiria et thébrétikos, introduction, ch. 1,1, 3, p. 58 et ch. 111, 4, § 3, p. 181.
77 Aristote, Seconds analytiques et précisément le livre 11, 19, 99brs-100b17
78 Aristote, Catégories, ch. v et Porphyre, Introduction aux Catégories, ch. 11.

79 Les concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 205.



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 225

Ce qui nous ennuie est ce qui nous entoure comme indifférence. Ainsi I'ennui profond

détermine la mesure de I'étre comme étre-laissé-vide® :
Détat d’étre laissé vide n’est jamais possible que 1a ot subsiste une exigence de comblement, 13 oti subsiste

la nécessité d’une abondance.
Clest a la lettre la définition de la viduité, non pas comme manque, mais comme persistance

d’une volonté d’abondance. Létre-laissé-vide est envo(ité par ce sentiment persistant®” :
Le vide nest pas un trou entre ce qui est comblé. Il affecte plutdt I'étant tout entier, et il 7’est toutefois

pas le rien.

En somme®* :
Ce fait de laisser vide qui prend de lampleur, en unité avec le fait de trainer en longueur qui saiguise, Cest

la facon originelle de disposer propre 2 la tonalité que nous appelons ennui.

Létre se refuse a 'ampleur pour simprégner de 'ampleur (de la densité) du temps qui dure et
qui se dilate. Cexpérience de 'ennui profond, au sens propre de 'inopérativité, est d’accepter
d’étre laissé vide et sans ampleur (mémoire, histoire, avenir, marque, identité, signature)
pour mieux percevoir 'ampleur et la densité de ce temps qui s'est incrusté, qui s'est replié
sur lui-méme pour nous laisser la possibilité de son observation. Cette observation, cette
espionnabilité est ce que Martin Heidegger nomme 'aiguisement. La question est de savoir si
I'étre est essentiellement livré & cette inopérativité et si les machines qui exposent incessamment
un vide, comme vacuité, cette fois, ne cherchent pas, incessamment encore, a nous occuper
de leur fonctionnement. Avons-nous seulement la possibilité de cet ennui ? Sommes-nous
seulement capables de nous livrer a cette inopérativité ? Est-ce que les dispositifs ne donnent
pas 'impression de nous le permettre en nous en privant ?

Martin Heidegger détermine la nature de I'étre-envo(ité : I'envolitement par 'horizon du

temps. Létre est astreint a 'instant par le temps qui 'envotite® :
Cette tonalité, danslaquellele Dasein est partout et n'a pourtant gotit d’étre nulle part, a la caractéristique
singuliere de I'étre envotté. Lélément qui envoiite n'est rien d’autre que 'horizon du temps. Le temps
envolte le Dasein, mais pas comme temps arrété par opposition au flux : c’est au contraire le temps
par-deli pareil écoulement et arrét, le temps qui est toujours le Dasein lui-méme et en entier. Ce temps

tout entier, en tant qu'il est horizon, envotte.
Ce temps comme horizon est 4 entendre comme quelque chose qui circonscrit (Opietv), qui
replie et qui compacte (6voTEAAELY) : en ce sens, le temps est un horizon, non parce qu'il y aurait

une visée vers quelque chose, mais bien parce qu’il est en lui-méme sa propre limite et sa propre

80 Ibid., p. 212.
81 [bid., p. 213.
82 Ibid., p. 219.
83 Ibid., p. 223.



226

condition, tel que Gustave Guillaume I'appelait temps de Iétroitesse. Lhorizon du temps est la
fenétre étroite du présent, si étroite que pour exister il lui est nécessaire de se replier, de durer. En

ce sens, le temps 7éest pas, mais au contraire il y a du temps, comme étroitesse du présent® :
Ce « maintenant » précis, en effet sombre d’un coup : la preuve en est que nous ne nous soucions
nullement de I'heure ni d’autres choses semblables. Mais 'élément qui envolite est tout aussi peu un
maintenant dilaté, laps de temps pendant lequel cet ennui durerait. Lennui n'a pas du tout besoin de
pareille chose. Comme un éclair qui dure un instant, il peut nous saisir. Et pourtant, dans cet instant
précisément, 'ampleur toute enti¢re du temps tout entier du Dasein est la. Et elle est la en n’étant pas
du tout expressément articulée ni délimitée en fonction du passé et de l'avenir. Il n'y a ni seulement
présent, ni seulement passé, ni seulement avenir, et tout aussi peu ceux-ci additionnés — mais leur unizé

inarticulée, dans la simplicité de cette unité qui est leur horizon.

Nous devons relever quelques points importants. D’une part, nous retrouvons la fulgurance
que nous avons précédemment analysée. Le temps qui envolte est bien ce temps qui dure
comme instant et qui cependant s'expose dans toute son ampleur et toute sa densité, mais
pour cela, il lui a fallu se débarrasser de toutes les traces de la mesure de tout ce qui est
expressément articulé (pvOpog). Cependant, ce que nous nommons temps présent, le temps
de I'étroitesse ou temps opératif, est bien ce temps qui s'est débarrassé de cette matiere articulée
pour la rassembler (cvotélAev) en une unité inarticulée (&ppvBpog). En somme I'horizon
de la temporalité est le moment ot I'on quitte la visée articulée de la représentation du temps
pour en saisir la puissance inarticulée.

Reste encore  saisir la question de 'instant comme perception d’une temporalité ot nous

avons pour tche d’étre® :
Or ce fait pour le Dasein de se résoudre 3 lui-méme, Cest-a-dire a toujours étre, au milieu de 'étant, le
Dasein précis qu'il lui est donné pour tiche d’étre, Cest cela instant. [...]
Linstant (Augenblick) nest rien d’autre que le coup d’ceil de la résolution (Blick der Entschlossenbeit) en

laquelle s'ouvre et reste ouverte la pleine situation d’un agir.
Nous devons saisir ici deux choses essentielles : d’une part, la question de I'instant et, d’autre
part, la question de I'agir. Il y a chez Martin Heidegger deux termes, le terme Augenblick qui
signifie I'instant, c’est-a-dire le temps o1 I'étre se livre a sa présence, le temps oti, par exemple
Pétre a pour tiche de devenir un étre-dans-la-festivité et qui signifie aussi la mesure de 'actuel
et du moment, en somme la flagrance. Il y a également le terme Weile qui signifie le moment
mais comme laps de temps : Martin Heidegger construit le sens de 'ennui dans cette mesure

étymologique® :

84 Lbid., p. 224.
85 Ibid., p. 225-226.
86 Ibid., p. 230.



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 227

Ennui, temps long (Langeweile) — le laps de temps (Weile) devient long (lang). Quel laps de temps ? Un

laps de temps quelconque ? Non. Clest le laps de temps durant lequel le Dasein est en tant que tel.
Nous avons donc deux formes de perception du temps, celui qui sobserve (Augenblick),
Pinstant, et celui qui se pergoit dans la mesure, articulée ou inarticulée (Weile), le moment. Il
faudrait ajouter une troisiéme forme, celle du Zeitraum, la période, le laps de temps comme
espace de temps. Il y a donc convergence entre deux saisies, deux perceptions du temps qui ne
se disjoignent pas mais qui, au contraire, s'additionnent, celle de la pointe, le wit, 'agudeza,
la saisie de 'espion®” et celle du bloc, le slzb de Whitehead. La temporalité est trés exactement
'addition des deux. Et sans doute que I'étre y est tout particulierement disposé dans les

régimes de la festivité. Lennui est donc® :
... lenvoditement qu'exerce I'horizon du temps; cer envoiitement fait séclipser linstant corvélatif a ['étre-
temporel, pour forcer le Dasein envoiité, dans une telle éclipse, & entrer dans linstant comme possibilité
véritable de son existence; et cette existence, quant a elle, nest possible qu'au milien de l'étant en entier, étant

qui se refuse précisément en entier dans I'horizon de ['envoiitement.
Nous avons donc déterminé trois types d’ennui, de temps long (Langeweile), comme forme
qui dispose I'étre a la viduité : nous sommes d’abord ennuyés par les choses extérieures, nous
sommes ensuite ennuyés par le temps qui s’arréte et enfin par une forme de I'envolitement
par le temps, 'ennui profond, ce qui laisse vide. Il nous reste alors la question de Iagir.
Lennui profond est en somme, selon 'expression de Martin Heidegger, un « ne pas agir

contre »* :
« Ne pas agir contre » ne signifie ni la passivité, ni activité — mais quelque chose en deca des deux : le
se-tenir-a-soi du Dasein, ce qui est une astente. Cette attente n'est pas indéterminée. Elle est alignée sur

une interrogation essentielle adressée au Dasein lui-méme.
Nous sommes, sans doute, au plus prét de nos questionnements. Si nous devons saisir I'ennui
profond comme la condition de notre existence, sous la forme précise d’un étre-laissé-vide et
d’un étre livré a I'inopérativité, alors, se pose effectivement la question récurrente de I'agir.
Ici, il nous semble entrevoir ce qui avait été en jeu chez Aristote et Spinoza. Aristote relevait®
que nous sommes livrés « tantot a une passion (7a00g), tantdt & une action (weaELs), tantdt
a autre chose » que nous supposions étre une « activité d’immobilité »; Spinoza, quant

a lui, relevait®’ que le corps est déterminé au mouvement (motus), c’est-a-dire a 'action

87 Nous reviendrons sur cette question et la mesure du comique qui est en jeu dans la notion de Uagudeza. Voir
lossia sur Pier-Paolo Pasolini.

88 Ibid., p. 232.

89 Ibid., p. 242.

90 Ethique & Eudéme, op. cit. 1245b1, voir ch.u, 4, p. 165 sq.

91 Et/)z'que, op. cit., livre 111, prop. 2, voir ch. 111, 4, p. 165 sq.



228

chez Aristote, a 'activité chez Heidegger, en somme une dunnamis tou praxein, et au repos
(quies) Cest-a-dire a la passion chez Aristote, a la passivité chez Heidegger, en somme 2
une dunamis tou pathein, ou encore, a « quelque chose d’autre » que nous supposions étre
action de contemplation (acquiescentia) comme satisfaction de soi. Or notre hypothese
ici tend a s'affirmer : ce quelque chose que nous supposons étre une activité d’immobilité
et une activité de contemplation est appréhendé ici par Martin Heidegger, par le terme de
lattente et par le syntagme se-tenir-a-soi. Que signifie le se-tenir-a-soi ? Martin Heidegger
. de b) . bl ’ . ’ . . . bl . \
dit quil s’agit d’'une attente déterminée par une interrogation essentielle de Iexistant a
lui-méme. Il y a une premicre fagon de 'entendre en reprenant la pensée paulinienne : ici
b b b . b \ . bl 7 \ A ’ . .
lattente n'est pas celle d’une parousia, c’est-a-dire d’'une présence a4 cd¢é, mais au contraire
b 7’ . ’ . . . ’ A
d’une présence alignée, en somme conjointe, juxtaposée, celle de 'étre dans le temps de
Pinstant qui fonde sa présence. En somme I'étre, dans la posture du se-tenir-a-soi, en
« magissant pas a 'encontre de...%* », est une présence qui ne répond ni a appel, la klésis
paulinienne, de 'opérativité, ni a lattente comme passivité. Il est « en de¢a » des deux, il se
situe dans la figure double du souci (Sorge) comme attente, la détermination du devenir de
existence dans la temporalité, et comme présence dans 'instant (Augenblick) qui procure
un retrait des préoccupations. Létre-qui-se-tient-a-soi absorbe une sorte de synthese de
son étre-laissé-vide et de son étre-jeté qu’il constelle dans I'instant : il absorbe une sorte
\ . . . 7 . bl . . 4 IA . .
de synthese entre sa puissance de passivité et sa puissance d’activité. Létre qui se tient
a soi a une activité en vue de rien pour U'entier de ce qui 'entoure et le configure : il ne
répond a l'appel, il ne convoque rien, il mesure sa propre puissance de son maintien.
Se-tenir-a-soi signifie, a la lettre, se maintenir dans la seule occupation de la présence de
son étre-1a. Se-tenir-a-soi, comme ne pas agir contre, est bien ce qu'Aristote entrevoyait
dans le #tepov T et que nous nommons une « activité d’immobilité” » : immobilité signifie
un agir intransitif et immanent que I'on retrouve dans le aliquid de Spinoza qui, lui, signifie
« contemplation de la puissance » comme désceuvrement intérieur. Létre qui se tient a soi se
désceuvre volontairement, se rend improductif et accepte la mesure essentielle d'un ennui
profond, c’est-a-dire d’étre-laissé-vide de toutes occupations et de toutes pré-occupations.
Ce que nous cherchions est alors bien ici, la figure du désceuvrement essentiel qui laisse
Iétre dans la présence de soi a soi dans 'instant qui s’est détaché, comme constellation,
des deux figures majeures de la préoccupation, I'angoisse de son étre-été (le passé) et la

peur de son étre-jeté (le devenir). Ici la figure méme de I'étre-dans-la-festivité expose

92 Les concepts fondamentaux de la méraphysique, op. cit. p. 261.
93 Ethique a Nicomaque, op. cit. 1154b27, voir ch. 111, 4, § 3, p. 181.



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 229

ce qui se-tient-a-soi comme figure de l'activité théorétique. Ce qui se situe en dega de
activité et de la non-activité, ce n'est pas I'étre-désceuvré mais 'étre qui désoeuvre, I'étre
du désceuvrement; livrer le monde 2 la viduité et se laisser-vider dans la forme et la figure

fulgurante de I'actuel. La festivité est cette figure.

4. KENOSE & ASEMANTICITE

Nous avons tenté d’appréhender les liens qui unissent festivité et désoeuvrement a partir
d’une théorie de la viduité comme un laissé-vide. Nous avons des lors eu recours a une analyse
du concept de viduité des machines et des dispositifs pour saisir la théorie de I'étre-laissé-vide
chez Heidegger. Létre-laissé-vide est 'étre qui expérimente 'ennui profond comme possibilité
de sa présence dans I'instant, dans l'actualité intégrale. Létre-laissé-vide est la figure majeure
du désceuvrement actif. C'est 'expérience de I'étre-dans-la-festivité. Il s’agit plus précisément
de confirmer la thése du désccuvrement comme mesure active de désémantisation des
langages. Pour tenter de construire cette pensée, nous devons avoir recours, d’une part, au
concept de kénose et en proposer une explicitation et, d’autre part, avoir recours au concept
d’asémanticité.

Le concept de kénose est un concept ancien qui remonte a la tradition chrétienne des
textes pauliniens et de leurs commentaires. Nous renvoyons bien siir a une lecture attentive
de UEpitre aux Philippiens :

[71 GAAO E0VTOV EKEVOCEV
sed semet ipsum exinanivit
lui- méme sest vidé /
popenv do0vAov AoBov
Jormam  servi accipiens
forme d’esclave a pris /
€V OHOLOMATL GVOPOTMV YEVOLEVOG
in similitudinem  hominum  factus

copie humaine (est) devenue /

94 Le fragment qui est analysé ici est le verset 2.7 : nous présentons ici la version grecque de la Seprante, la
version latine de la Viugate traduite par Saint Jérome et enfin une proposition de traduction littérale. Pour
plus de précision nous joignons ici un extrait plus large de ce texte : (2.5-8) : « et votre conduite commune, la
méme que celle de Christ Jésus; Lui-méme forme de Dieu n’a pas pourchassé I'égalité avec Dieu / lui-méme
sest vidé a pris forme d’esclave est devenu copie humaine / reconnu comme tel 4 sa figure humaine et pareil

aux hommes [...].



230

Cette hymne écrite par Paul a constitué une longue tradition liturgique comme mouvement
d’abaissement et de glorification du Christ dans '’humanité. Cependant, au-dela de la liturgie,
la kénose a constitué une pensée de la mesure de I'évidement : évidement des formes de
I'identité®s et des attributs.

Il faut pourtant bien constater que le texte grec — corroboré par le texte latin — est tres
explicite : il « Sest vidé » traduit kénoien, se vider, évacuer, faire sortir — kénos, le vide, le vain
— qui a été traduit par Saint Jérome par le verbe exinanire, vider, épuiser (verbe plus rare que
exhaurire et avec de multiples connotations). Il faut encore observer la précision des verbes
(tous a la forme passive, comme expression d’une dunamis tou pathein) et la non-ambiguité
des termes morpheé (forme) et homoiéma (I'image) comme objet-de-la-ressemblance.

Nous devons donc essayer de comprendre ce qui signifie « se vider » et cet évidement,
cette kénose. Nous précisons qu’ici nous mettons, volontairement, de coté le terme viduit,
qui signifie ce qui est vide et ce qui a été vidé, en lui préférant le terme évidement qui signifie,
littéralement, ce qu’on creuse, parce que nous aurons besoin de cette figure du creusement
qui vide, qui produit la viduité. Par ailleurs, le terme viduité induit un état, tandis que le
terme évidement induit la mesure d’une action. La kénose est 'expression, dans la théologie
chrétienne — mais sans doute avec une forte réminiscence de la théologie juive — du paradoxe
de I'ambitus de la nature du Christ entre image de Dieu et esclave : la kénose est donc
un principe actif de la passivité, ce qui permet de prendre forme dans une autre forme, la
dunamis tou pathein, la puissance passive.

Il va de soi que cette pensée n'est pas isolée : elle trouve d’évidentes corrélations dans les

pensées, tres anciennes, de ’hymne, du chant, de la poétologie®*.

95 Voir ch 11, 1, le commentaire sur I'identité et 'ossia Pontormo.

96 1l faudrait ici avoir le temps de retracer, exhaustivement, I'ensemble des pratiques rituelles, ou non, du
creusement du sens par la parole, du creusement du sens dans la parole. Ce creusement est un des objets du
pacte parrhésiastique du poématique (voir ch. v, 2, §3, p. 284) comme exposition de la langue dans sa pleine
puissance de mouvement. Il serait alors intéressant de considérer qu'il y a deux du creusement, celle de la
rhétorique (voir la suite du raisonnement) qui creuse par la figure et celle de la parrhésie qui vide par 'absence
de la figure. Il y a alors une trés ancienne tradition de cet évidement, d’abord dans la figure du cynisme antique
(voir Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit., legon du 29 février 1984) et dans la figure de I'askésis ou de
Iascese, puis dans la figure, héritiere de cette pensée, des Peres du désert (voir AA.VV., Les apophtegmes des Péres,
3 vol., trad. Jean-Claude Guy, Cerf, 1993-2005) et enfin dans la grande tradition de la mystique chrétienne (de
la mystique rhénane 4 la mystique espagnole).

Il faudrait encore étudier avec rigueur, dans la perspective d’une analyse de ce creusement, les formes de I'extase,
de la transe, de l'ivresse, de I'« étre-sous-drogue », de la follia, des expériences de sur-réalité, de 'enchantement,

de la rhétorique de répétition, de la musicalité, de I'érotisme, etc.



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 231

. En 1619 Stefano Landi compose et publie La morte d’Orfeo®”. Cette ceuvre
OS sia a la particularité de ne s’intéresser qu’a cette phase du mythe d’Orphée,
ol, ayant déja perdu Euridyce, il ne se consacra qu'a son chant de deuil et a fuir toutes
les figures de I'amour. Il exaspére alors furieusement bacchanales et ménades qui le
mettront en morceaux. Le mythe est ici cruel mais il dit précisément cette mise en piéce,
ce morcellement, ce dépecage du pocte, le depecage de la figure élégiaque et hymnique
du poete. Dans sa douleur, Orphée organise une féte pour son anniversaire (il sagit donc
d’un rituel calendaire), gioital mio natal, d’abord faite pour que les éléments du monde se
réjouissent (acte 11, sc. 1) et ensuite pour les immortels en les invitant & un festin (acte 11, sc.
2) : oggi in lieto convito siedono i Dei. Mais, dans sa haine de ce qui fait éprouver 'amour,
Orphée refuse de convier Bacchus ou Dionysos : « Venite pur Celesti! Bacco no, ch’io non
/ voglio, Bacco no, ch’io non chiamo, / Che nei lieti conviti ardir’e orgoglio / E spess’ancor
furore suol eccitar al core ». Orphée organise ainsi un étrange festin (convito) ou seuls les
immortels et les hommes sont conviés a gioire meco in verd'erboso speco. Les femmes ne
peuvent s’y méler : voi donne, lontane ite dalle mie gioie / é mio desire, ite pur donne insane.
Bacchus est outragé de ne pas avoir été invité (acte 111, sc. 1) et considere alors que conviensi
la morte a chi disprezza amore. 11 déclenche la fureur des ménades (acte 111, sc. 2%%) : « Le rie
furie d’Averno venghino prima / ad incitar il core, poscia I'anciderem / senza dimora. Mora!
Mora! Mora! Mora! Mora! ». Stefano Landi réalise alors (acte 1v) un tour de force par lequel
Orphée a la pré-connaissance de son sort et en méme temps le peur et 'envie de cette mort,
vengo e ti seguo; ahi, lasso! 11 se fige (non pud spiegare un passo € rigido il piede) dans I'attente
de la mort qui aura lieu a la scene suivante, figurée dans le choeur furieux des ménades : C’est

un acte de défiguration :
Bacco Niseo, Libero Bacco, Bacco
Niseo, Lieo Evio, Bacco Tirsigero [...]
Lupo non é né fiera, e sembra un uomo,
anzeé I nemico Orfeo.
Dunque succida dove sannida.

Dunque a vendetta corriamo in fretta.

97 Stefano Landi (1586-1639) publie en 1619 une adaptation du drame d’Orphée — aprés celles de Jacopo Peri
et Giulio Caccini en 1600, celle de Claudio Monteverdi en 1607 et celle de Domenico Belli en 1608 — mais en
ne choisissant, lui, que I'espace du mythe ol se noue la douleur du deuil et la mise en piece d’Orphée par les
Bacchantes. Clest, bien siir, cette mise en piece, ce déchirement du poéte qui nous intéresse ici. Stefano Landi
La morte d’'Orfeo, dir. Frangoise Lasserre, Akadémia, Zig-zag territoires, 2006.

98 Cette scéne est particuli¢rement saisissante, construite sur un double syst¢éme de mise en écho, elle expose,

chez les ménades, un sentiment d’abandon qui se transforme en fureur meurtriére.



232

La figure d’Orphée, autrement dit la figure du poete, est alors la figure complexe de celui qui
a le pouvoir et la puissance de la féte, mais en méme temps la puissance de cette plainte qui
regrette et qui pleure déja la féte dans un post festum. La figure du poéte est singuli¢rement

cette puissance de la défiguration®.

Nous centrerons nos recherches sur deux phénomenes majeurs qui ont exploré cet évidement,
la rhétorique et la poétique. Nous savons que la rhétorique a toujours opposé, comme visée
morale, d’une part un style qui vise a 'explication et un style qui vise 2 'impression™ : mais
il faut encore pousser les investigations avec, dans un premier temps le texte de Démétrios
de Phalere™ qui divise le style en quatre types : le grand style (peyadonpennc), I'élégant
(YAapopdg), le simple (iogvog) et le véhément (8e1vdg)™*2. Le grand style ou style oratoire
« repose sur trois points : la pensée, le vocabulaire et un agencement adapté’® ». Le style
élégant « est un style plein de grace et d’enjouement. Parmi les grices, les unes sont grandes et
nobles, ce sont celles des poctes; les autres, plus triviales et plus comiques, ressemblent a des
moqueries™ ». Le style glaphuros repose, selon Démétrios sur quatre principes essentiels, la
concision (cvvroptog, § 137), la disposition (t¢&ewg, § 139), le vocabulaire (AéEewg, § 142)
ou beauté des mots (koA dOvoparta, § 173) et agencement (cvvBécemc, § 179). Reste alors
le style simple™ qui se définit par son évidence (evapyeiog) et le style véhément®®.

Il nous faut maintenant explorer les textes de Denys d’Halicarnasse’” qui opposent,
d’une part, un style fondé sur ' harmonia austera, cest-a-dire un style de la rudesse (&8pog et
dveTnpdg)©® :

La premiére harmonie, est grave, austére et noble et recherche un caractére antique.

99 Voir ch. v, 2, §3, p. 284.

100 On retrouve une sorte d’archéologie de cette distinction chez Aristote dans la Poétique et essentiellement
dans dans la Rhétorique, entre un style clair, sans effet et un style plus recherché, livre 111, 2 & 3, 1404b.

101 Démétrios de Phalére, Peri herménéias, trad. Pierre Chiron, Belles Lettres, 1993.

102 1bid., § 36.

103 [bid., § 38, « &v tpioi 87 10 peyorompentc Siovoia, AéEet, 1@ cvykeloal TPosPdTs ». S'oppose au grand
style, le style froid (yoypov) § 114.

104 Ibid., § 128, « 'O YAoupvpdg AOY0G XoplevTiopog kol iAapdg Aoyog €oti. T@V 8¢ yopitov ai pév eiot pel
Coveg oepvitepo, al 1@V TomvIdy, al 8¢ edTelels HOALOV Kal KopIKOTEPOL, OKMUacLy €otkviat ». Soppose
au style élégant, le style affecté (xaxo{niov) § 186.3.

105 Ibid., § 190. Soppose au style simple, le style sec (Enpog) § 114.

106 lbid., § 240. S’oppose au style véhément, le style disgracieux (&xopic) § r14.

107 Denys d’Halicarnasse, Opuscules rhétoriques, « Sur 'excellence de I'élocution de Démosthéne », ch. xxxix
et XL.

108 lbid., ch. xxxix., « H pgv &1 modt) TdV GQUOVIAV 1) YEVVIXT] X0l 0DOTNEA %ail HEYAAOGQ®V %l TO

GQLOYOLOTIQETES OLWROVOU, TOLAOE TIG E0TL RATA TOV YOQUKTTQO ».



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 233

et, d’autre part, un style fondé sur ' harmonia glaphyra, ¢’ est-a-dire un style élégant aux liaisons

riches™™ :
La seconde harmonie est gracieuse et théitrale et préfére I'élégance a la gravité. [...] Elle a comme visée

et comme effectivité de contracter et de tisser les différentes parties de la période.

Ladjectif glaphyros (yhagopdg) signifie creusé, poli, précieux, il renvoie a la ghyphé (yhoen)
qui signifie la gravure, lentaille et enfin la glyphe, le caractére que I'on creuse dans la cire du
grammatéion et le caractére d’imprimerie qui creuse et orne le papier, en ce sens que toute
incision est un évidement et toute graphie (glyphe) est un creux. Toute écriture, toute marque
et toute signature est en somme un ornement qui procéde par évidement; évidement de la
forme, creusement du nom et épuisement du sens. Tout langage, toute parole est, selon les
propres termes de Denys d’Halicarnasse, d’une part, un creusement (glaphyra) dans la matiére
méme du langage, c’est-a-dire un évidement qui le rend élégant, qui le polit et qui lui donne
du lustre et, d’autre part, une sorte de « théitralisation » (#hédtriké), en ce sens que le langage
a d’abord a voir avec la vision plutdt qu'avec le sens. Toute langue, toute parole, toute écriture
est donc le creusement du langage, son évidement, son épuisement.

La poétique, quant a elle, oscillera entre une rhétorique du plein et du creux, entre une
rhétorique de la littéralité et une rhétorique de la littérarité. Il existe par ailleurs des liens treés
puissants entre la pensée théologique de '’hymne et la pensée poétique pour 'ensemble de ces

questions'*® :
la poésie est, autrement dit, un champ de tensions traversé par les deux courants de ' barmonia austera et de
Lharmonia glaphyra, aux poles extrémes desquels se trouvent, d’'un c6té 'hymne qui célebre le nom, et, de

lautre, 'élégie, Cest-a-dire la plainte sur I'impossibilité de proférer les noms divins.

Cette tension relevée par Giorgio Agamben signale et exprime I'obsession de la poétique
entre une écriture qui ose et qui assume la monstration et 'exposition du nom, le nom divin,
le nom de l'autre, I'étre aimé, 'objet, dans 'ambitus d’une langue de la figure et de la trope
a celle de la littéralité, et une écriture qui n'assume pas cette économie du nom et lui préfere
I'épuisement du sens (parce qu’il est impossible et parce qu'il est impuissant) et la dynamique
de la grammaire, cest-a-dire 'exposition de la puissance du fonctionnement de la langue.
Nous avons, en somme, une sorte d’inversion des systémes de valeur, une sorte de chiasme

logique qui opposerait, d’une part, une poésie du nom insérée, creusée dans la rhétorique et

109 lbid., ch. xvr., « H 8¢ petd tadtnv yAaduod xai Ogatond), 2ol TO ®oppov aigoupév 1o Tod oguvod,
oL 0T [...] TO YO0 OOV €0Tiv avTig POUANUA, ROl 1] TTOAAT] TQOAYHOTEL, TEQL TO OoVOTAoOfval Te ®al
ovvudpavOoL Tavto Ta HoOQLOL TG TEQLOOOU ».

110 Nous renvoyons a une lecture de I'ouvrage de Giorgio Agamben, Le régne et la gloire et notamment le

chapitre « Archéologie du savoir », 8.18-8.26, p. 356.



234

une poésie de la grammaire fondée sur la combinatoire et la juxtaposition, et, d’autre part, une
poésie du nom fondée sur une sorte de parrhésie, matérique comme exposition et affichage
du nom dans sa plus stricte littéralité et qui le dépouille de toute connotation et dénotation
et, une poésie, dont la langue n’a pas pour objet, pour vision, le sens ni la signification, une
langue comme exposition intégrale d’elle-méme*".

Ils'agit maintenantde tenter uneanalyse et une explicitation de trois concepts fondamentaux
qui dérivent de la pensée de la kénose et qui nous permettront de 'appréhender : I'évidement,
'asémanticité, et la parataxe.

On peut tenter de comprendre la kénose par le concept jésien de 'asémanticité, ou plus

exactement par [« affirmation du noyau asémantique de la parole’* » :
le parler qui retentit n’a aucun contenu : Cest une pure volonté de parole. Le contenu de la voix du secret
qui retentit enfin nest autre que le fait que le « secret parle ». Pour que cela ait lieu, il est nécessaire que les
modalités du parler soient décantées de tout contenu, et quelles le soient en termes totalisants, 8 méme
de conclure en un instant toute l'activité passée, toutes les paroles prononcées. D’ott I'organisation dans
le contexte des Elégies de la multitude des lieux communs rilkéens, y compris les plus anciens. Mais de
12 aussi, la nécessité qu’il existe un lieu quelconque ot faire confluer les contenus de ces ropoi, afin que

dans les Elégies ils puisent résonner 4 vide...™
On connait le commentaire de Jesi et d’Agamben qui consiste a lire les Elégies de Duino

comme #ne hymne dont la langue tourne a vide'* :
La définition par Furio Jesi des Elégies comme poésie qui n'a rien 4 dire, comme pure « affirmation du
noyau asémantique de la parole », vaut, pour 'hymne en général, et définit en fait I'intention la plus
spécifique de toute doxologie. Au moment ot elle coincide parfaitement avec la gloire, la louange est
sans contenu, elle culmine dans 'amen qui ne dit rien, mais consent seulement et conclut ce qui est
déja dit. Ce que les Elégies déplorent et, en méme temps, célébrent (en vertu du principe que la plainte
ne peut se faire entendre que dans la sphére de la célébration), cest précisément I'absence irrémédiable
de contenu de l'hymne, la langue qui tourne 4 vide comme forme supréme de la glorification. Chymne
est le désactivation radicale du langage signifiant, la parole rendue absolument sans emploi, et pourtant

conservée comme telle dans la forme de la liturgie.

111 Pour préciser les formes de ce schéma, nous avons d’un ¢6té, ce que nous nommons une poésie du nom —
celle fondée sur la rhétorique — et qui renvoie a Uexercice « traditionnel » de la poésie dont Rilke en est 'exemple
et la continuité, et nous avons de 'autre c6té, ce que nous nommons une poétique de la combinatoire dont
Mallarmé en est la paradigme. Puis nous avons proposé, d’un c6té, une poésie du nom — fondée sur la parrhésie
— qui renvoie aux formes de la poésie matérique, C’est-a-dire a 'exercice d’une matérialité de '’herméneutique, et,
de lautre c6té, une poésie comme exposition qui recouvre essentiellement les expériences de la poésie concrete
et surtout celles de I'art conceptuel qui expose le texte dans sa plein potentialité. Il s'agit bien sr d’un schéma,
a lintérieur duquel, une multitude de combinatoires peuvent s'effectuer.

112 Furio Jesi « Rilke, “Elegie di Duino. Scheda introduttiva” », Cultura tedesca, n°12, 1999, p. 120.

113 lbid., op. cit., p. 118.

114 Le régne et la gloire, op. cit., p. 354 & p. 260.



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 235

Nous sommes face a deux définitions d’un langage qui s'est vidé de son contenu,
qui s'est asémantisé et qui prend forme dans la langue poétique. Le premier élément
d’importance est de saisir que cette langue a lieu lorsqu’elle retentit (risuona), lorsqu’elle
résonne; faire entendre de nouveau, c’est donc en somme faire un lieu a écho, un lieu
de la résonance. Lucrece avait écrit dans le De rerum nature, que tout lieu & écho est un
temple, c’est-a-dire un espace séparé et coupé du reste. Ce qui résonne, ce qui retentit,
c'est le langage dans l'instant (punto) de son énonciation. Furio Jesi dit précisément zali
da conchiudere in un punto tutta lattivita trascorsa, comme une sorte de réminiscence de
la pensée benjaminienne et heideggérienne : & méme de conclure en un point ou selon
Pexpression d’Heidegger en une pointe; « ce temps qui envoiite est lui-méme cette pointe
qui rend essentiellement possible le Dasein™ ». La langue énoncée, comme volonté
d’elle-méme, se constelle dans I'instant. Ce retentir est la mesure de ’étre-saisi dans le
temps. Ce qui se fait entendre a nouveau n'est donc que la puissance de cette volonté
de parole comme exposition de ce qu’elle est, Cest-a-dire sous la forme de ce que Walter
Benjamin appelle une prose intégrale. Cette langue qui retentit ou cette prose intégrale
porte alors le nom de poésie lorsqu’elle s’acharne a s’incruster, a se creuser, dans 'écrit**®.
Il y a donc bien, soit une poésie du creusement qui s'insére dans la rhétorique, dans les
topoi, soit une poésie’’” qui garantit 'épuisement du sens dans 'exposition de sa structure.
Cette langue qui retentit, Giorgio Agamben I'appelle « une poésie qui n'a rien a dire »
(che non a nulla da dire) et qu’il faudra sans doute que nous appelions une « poésie qui a
rien a dire » dans cette double tension de la négativité et de 'agrammaticalité. La forme
méme de la glorification (doxazein), pour Giorgio Agamben, est cette langue qui tourne
a vide (il girare a vuoto) ; on peut alors émettre 'hypothése que ce qui constitue la mesure
de ce doxazein, soit comme visée théorétique, soit comme acquiescentia, soit comme
se-tenir-a-soi, est 'expression de notre langue qui tourne a vide et résonne dans I'instant
qui nous absorbe et qui est la pointe qui nous fait voir que ce que nous avons comme
tiche, comme ceuvre (ergon) Cest précisément notre présence dans cette langue. Pour
paraphraser Giorgio Agamben, notre langage et nous-méme sommes rendus sans emploi

(inoperosi) et cependant maintenus comme tels dans nos figures.

115 Les concepts fondamentaux de la méraphysique, op. cit., p. 225.

116 1l y aurait ici une contradiction avec ce que nous avons avancé dans I'analyse du concept de « prose
intégrale » chez Benjamin si nous ne relevions cette forme de 'archarnement. La prose intégrale n'est jamais la
forme poétique 2 moins qu’elle ne s'incruste dans les figures les plus radicales (sa modernité). Sans doute que la
radicalité la plus surprennante de la poésie est d’étre la figure linguistique de I'intermittence.

117 Voir ch. v.



236

On peut encore approfondir et chercher chez Adorno, dans les pages des commentaires
sur la poésie d’'Holderlin, intitulées « Parataxe »'*® et dans Théorie esthétique'. Adorno, en
somme, a essayé durant toute sa vie de constituer une théorie non théorique, bien stir fondée
sur la contradiction mais surtout sur la littérature et sur la musique. Il élabora® une pensée
en modele, in Modellen denken pour en venir a échafauder, des années plus tard, une pensée
qui se constitue dans et par une écriture paratactique. Une écriture paratactique signifie une
écriture entierement fondée sur la parataxe (tapd-t1éoow) et la juxtaposition et qui rejette alors
I'ensemble des structures hypotactiques (dno-tdoom) de la subordination et de la hiérarchie.
Il s'agit alors d’une écriture de la « constellation™” » ou de la configuration, c’est-a-dire une

122

écriture du discours configuratif, en somme, du discours qui affecte une forme™>. Ce que
cherche Theodor W. Adorno Cest a saisir la puissance de la constellation mais en maintenant
le langage dans sa puissance d’explosion et non dans sa puissance sémantique, en somme de

maintenir le langage dans sa forme de parole :
Percevoir la constellation dans laquelle se trouve la chose signifie pour ainsi dire déchiffrer I'histoire que
le singulier porte en lui en tant qu'advenu. [...] La connaissance de I'objet dans sa constellation est celle

du processus qu'il accumule en lui™’.
Quelques années plus tard Adorno poussera la tension encore plus loin, se séparant alors de

la mesure de la connaissance :
Le paradoxe qui fait que I'art dise quelque chose et pourtant ne le dise pas a pour fondement le fait que cet

élément mimétique par lequel il dit Soppose en méme temps au dire comme opacité et particularité'*.

Ici, il faut comprendre d’abord « I'élément mimétique » comme ce que Walter Benjamin

appelait une pensée en image, une Denkbilder selon son néologisme : cette pensée en image

est alors réalisée par la configuration ou I'emblématisation. Ensuite il faut comprendre
> « 7 ) , . ;. . .«

« I'opacité » comme la mesure d’une herméneutique matérielle et enfin la « particularité »

comme l'effet, le geste linguistique qui se commet dans cette tension paradoxale.

118 Notes sur la littérature, trad. Sybille Muller, Flammarion, 1984, p. 307-3 50, conférence donnée en 1963 et
publiée en 1964 dans la revue Neue Rundschau.

119 Théorie esthétique, trad. Marc Jimenez, Klincksieck, 2004.

120 Dans la Dialectique négative, voir essentiellement I'introduction : « Penser philosophiquement signifie pen-
ser en modeles : la dialectique négative est un ensemble d’analyses de modéles. »

121 Nous renvoyons bien siir aux textes de Walter Benjamin, Sur le concept d'histoire, xv et Livre des passages,
[N3,1], & la Dialectique négative, 11 « Constellations » et & la note 65 du texte « Parataxe », gp. cit. : « Si sa poésie
[celle d’Holderlin] ne peut plus faire naivement confiance ni au mot poétiquement choisi ni a expérience
vivante, elle espére néanmoins que la constellation des mots, et plus précisément une constellation qui ne se
contenterait pas de la force apodictique, lui apporte une présence charnelle ».

122 Voir Pierre V. Zima, Critique littéraire et esthétique, ch. 1x, Charmattan, 2004.

123 Dialectique négative, op. cit. p. 201.

124 Théorie esthétique, op. cit. p. 262.



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 237

On peut alors comprendre le concept de désceuvrement comme le maintien de ce paradoxe

et comme le maintien de I'évidement des langages. On a alors, semble-t-il, deux maniéres de
. . ’ . bl ’ . . ’ \ 7 . bl A

saisir ce désceuvrement, soit comme I'adhésion intégrale a ces régimes, '« étre-sous-drogue »
exposé par Flaubert dans Madame Bovary et théorisé par Avital Ronell™, soit comme
jubilation (graduelle) de la sortie, momentanée du /ogos.

Les recherches de la philosophe américaine Avital Ronell nous fournissent une
transition afficace entre I'étre-jété dans la viduité, I'étre addictié et I'étre-dans-la-festivité.

126

Elle propose une lecture — dont I'exergue, comme lieu essentiel du hors de P'ceuvre™, est
bien str le fragment 86 du Gai savoir de Friedrich Nietzsche — de la littérature, de 'ccuvre
en somme, comme la formule de I'étre-sous-drogue, de I'étre-addicté. Pour Avital Ronell,
Madame Bovary est cette figure paradigmatique de I'étre-addicté, de I'étre-jeté dans le
manque.

Lhypothese, clairement établie ici, est que I'ccuvre — sous-entendu I'ceuvre d’art —
est la figure de notre rapport matériel au manque, manque de détermination, manque
de vouloir, manque d’usage comme tranquilisant, mais qui ne le comble jamais, au
contraire, qui le nourrit, sans cesse, sous cette forme de I'addiction (du manque) comme
irrésolution entre faire et puissance d’inopérativité. L'ceuvre est la figure ensorcellante de
cette irrésolution. L'ceuvre est la premiére figure addictive qui nous livre le mode d’emploi
des véritables addictions et qui transforme I'étre-1a et 'étre-dans-la-festivité en étre-sous-
drogue. Laddiction est absolument non-contigente, elle se livie comme condition entiere
et intégrale de notre étre-addicté™”. Laddiction et I'ivresse™® sont liées indéniablement a
des temporalités différentes, celle de la résolution et celle de 'irrésolution. Létre-addicté
est 'étre disposé (le penchant) au manque comme irrésolution et viduité de sa pulsion

appétitive et volitive (der Drang)™ :
Dans l'appétit pur, le souci (Sorge) n'est pas encore libéré bien que lui seul rende ontologiquement
possible cet étre sous pression du Dasein 2 partir de lui-méme; tandis que, dans le penchant, le souci
est toujours déja engagé. Penchant (des Hanges) et appétit (der Drang) sont des possibilités qui ont leur

racine dans I'étre-jété du Dasein°.

125 Addict, Bayard, 2009.

126 Nous renvoyons a la lecture de Modernes sans modernité de Pierre-Damien Huyghe, op. ciz., qui propose de
voir dans I'exergue, le hors-d’ceuvre, un geste essentielle de la fidélité (voir ch. 11, 4, p. 121).

127 Addict, op. cit., p. 58-59.

128 Voir chapitre suivant.

129 Martin Heidegger, Ltre et temps, trad. E Vezin, Gallimard, 1986, § 41 « Létre du Dasein comme souci ».
130 Jbid., p. 246.



238

Le souci (Sorge)?" est toujours présupposé ontologiquement par 'envie et il est constitué,
selon I'analyse de Martin Heidegger, de trois phénomenes, le penchant (Neigung zu), la
distance (Abstand) et la fermeture (Abriegelung). Cependant, ce manque qui cherche a étre
comblé, tend systématiquement vers quelque chose — et nous précisons bien « quelque chose »

parce qu’il ne sagit pas forcément d’un objet intégralement matériel — vers quelques objets

de 'addiction :

« Ce vers quoi on éprouve I'addiction est de se laisser attirer par la sorte de chose dont I'addiction a soif
(Martin Heidegger, p. 254)» Qulest-ce que cette sorte de chose ? Heidegger laisse la question ouverte

— peut-étre n'importe quel opiacé, peut-étre des figures, des agents ou toute autre exigence extatique,

I'amour par exemple [...]*"3%.

Nous avons donc une cartographie des objets de I'addiction, qui sont essentiellement les
figures et les agents et nous avons aussi la cartographie des temporalités de I'étre-disposé.
On aurait alors deux expériences du temps , le temps opératif de I'expérience grammaticale,
celui de I'exposition possible de la séma et le temps opératif épochale ou temps paratactique
ou temps théorétique, celui de 'exposition possible et matérielle de la sortie de la séma. Deux
modeles : la puissance opérative et générative du langage et des langues comme exposition
toujours possible et toujours renouvelée de la parole et le désceuvrement comme exposition
de la puissance de la langue.

Il W’est pas impossible que le modele principiel en soit la festivité.

5. UETRE-JETE ET L'IVRESSE

Nous avons tenté d’analyser, a partir des régimes de la festivité le double concept de
désceuvrement et de viduité. Nous avons posé I'hypothése d’un étre désceuvré, ou plus
5 A , . . . o\
exactement d’un étre du désceuvrement dans une temporalité bien particuli¢re. Nous avons
eu recours au concept de viduité des machines ou des dispositifs pour appréhender la forme
de I'étre-laissé-vide. Laissé-vide dans un temps de 'instant et laissé-vide dans I'expérience
d’une langue qui s'est creusée et que nous avons nommée asémanticité. Chypothese que
nous avions posée est la suivante : il est possible que le modele d’analyse le plus précis, et

essentiellement le plus efficace pour appréhender les régimes linguistiques, et donc les régimes

131 Pour étre explicite il faudrait faire ici (mais ce nest pas le lieu) une archéologie du concept de souci et du
concept de la Sorge heideggérienne a partir (et comme révocation) du concept platonicien (et socratique) et
Uépiméléia héautou comme disposition a I'occupation et A la connaissance.

132 Addict, op. cit., p. 59.



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 239

linguistiques artistisés, soit les régimes de la festivité, ce que nous nommons les régimes de la
festivité et parmi ces régimes, celui, complexe et dense, de 'ivresse. La question est complexe
parce quelle nous oblige, a la condition que nous devions observer notre contemporain, a
regarder avec attention l'intrication des notions de bonheur, de désir, de plaisir, de jouissance
et enfin d’ivresse. Nous avons défini** les questions du désir ainsi que les différentes mesures
du bonheur : il y aurait en somme deux visées hétérogenes et conjointes de 'appréhension
du bonheur, une visée hédoniste dont nous connaissons le succés dans notre culture et une
visée eudaimoniste. Nous avons confondu le sens du bon-heur, I'étre-bien (eu-zen) avec une
visée « hédoniste » de satisfaction — le plaisir et la jouissance — comme étre-bon, autrement
dit, comme un étre qui tend vers la substance matérielle d'un bien esthétique. Dans cette
confusion nous saisissons le bonheur comme une visée qualitative et nous perdons, ainsi, sa
seule possibilité, comme visée adverbiale. Il nous faut cependant préciser que cette visée vers le
plaisir n’a pas toujours eu la méme intensité selon les époques. On a toujours considéré, avec
plus ou moins de force, que le test d’artistisation essentiel, C’est le plaisir, le degré de plaisir
qu'un objet peut procurer : cet objet comme objet d’art. Or la prévalence du plaisir sur la
puissance gnoséologique du rapport que nous entretenons avec I'objet trouve son paroxysme
au moment ot 'objet acquiert un statut d’ceuvre consommable : le devenir consommation de
Pceuvre et del'objet. Il faut se souvenir que C’est la classe dirigeante et industrieuse du x1x° siecle
qui achete des ceuvres sans appartenir, jamais, a la classe des intellectuels. Il faut dorénavant,
dit Adorno, que l'art soit profitable et quon puisse en tirer quelque chose : « la bourgeoisie
désire que I'art soit voluptueux et la vie ascétique™* », Cest-a-dire que |'éros et 'askésis™>s soient
absolument séparés, I'un dans un espace si possible hétérotopique, 'autre dans 'espace de
Popérativité. La vie érotique est alors, systématiquement, encadrée. Si 'on ne peut constituer
des tests d’artistisation sur la puissance gnoséologique et herméneutique avec 'ceuvre, il ne
reste alors que le plaisir et la jouissance. Un objet est un objet d’art parce qu'on en jouit,
doublement. On en jouit d’abord comme objet de consommation, mais une consommation
qui ne s'absorbe pas jusqu’a un abusus de 'objet. Une consommation, rituelle, presque privée
d’usage mais qui maintient 'objet, en tant que tel, dans sa puissance d’exposition et, sur

le modéle de la puissance de son pro-ducteur, dans son aspect et sa signature’‘. Mais ces

133 Voir ch. 1, 1, 1.1, §1, Pp. 47.

134 T. W. Adorno, Théorie esthétique, Klincksieck, 1995, p. 32.

135 Voir Michel Foucault, Herméneutique du sujet, Gallimard, 2001, legon du 6 janvier 1982.

136 Se pose, ici encore, le probléme de 'ceuvre sur le modéle de I'économie théologique des Péres de I'Eglise
qui nous obligent a étre les administrateurs d’une ceuvre dont nous ne sommes pas les auteurs, et le probleme

de l'ceuvre 2 laquelle nous ne participons jamais intégralement puisque nous sommes toujours privés



240

objets n'accedent pas — plus — a autre chose qu'une forme voilée non plus sous la forme de
I'énigme mais sous la forme de I'extinction. Le maintien de cette puissance d’exposition et de
production est une économie. On en jouit ensuite comme possibilité de récupérer, d’arracher,
a cette forme privée d’usage, un nouvel usage, une nouvelle forme de consommation, la
jouissance. Jouissance matérielle et économique, mais aussi jouissance de la manifestation
de soi devant 'ceuvre, qui concede a Iétre, une nouvelle identité, 'épédopiog, I'aimable, le
gracieux, le désiré. Mais cette figure de I'étre épdopiog est double; étre livré a I'€pog peut
accéder a la forme de ce que Giorgio Agamben appelle la figure de la singularité quelconque’??,
le quodliber ens, I'étre désirable, mais il peut accéder aussi 4 la forme du « gracieux », le
gracioso, Cest-a-dire le bouffon de la comédie baroque espagnole et italienne. Létre aimable
(gratus) devient un gratulator, Cest-a-dire un étre qui se félicite de I'objet dont il jouit (qu’il
posséde). En somme il y aurait deux formes, celle du grazulator comme satisfaction de soi
dans le non-usage d’une possession et celle de I'étre désirable comme figure spinozienne de
Pacquiescentia. 11 suffit ensuite d’établir des codes, des régles (askésis) pour cadrer ce « jouir »
dans ce qu’on prendra habitude d’appeler le « bon gotit » et les critéres esthétiques. ..

Lart produit-il de la jouissance ? on sait par ailleurs qu’il n'y a en soi pas d’art, pas plus que
de non art, il y a de lartistisé, du non-artistisé et du dé-artistisé'?*. Lartistisé est-il alors du
plus jouissif ? I'artistisé est-il ce dont on jouit doublement ?

Il faut ici renvoyer précisément aux commentaires qui absorbent les dernieres années

d’Adorno : il écrit « ce que la conscience universelle et une esthétique complaisante

ontologiquement de son usus et de son abusus (3 moins de déterminer le droit positif de la propriété tel qu’il
est déterminé en 1322 par le pape Jean xxi1 dans sa bulle Ad conditorem canonum. Cependant la figure positive
de la propriété ne garantie pas la puissance morale et éthique de l'usage). Laeuvre dart est alors sur ce modéle
d’une jouissance détachée, conceptuelle, figurée, fantasmée qui ressemble & une participation, qui esz, en soi,
une participation, mais si spécifique quelle n'abuse, pour ainsi dire, jamais de I'ceuvre. Lceuvre est sacrée,
insaissable, impérissable : pour cela elle n’est jamais rendue a 'usage, elle est saisie comme un incompréhensible
et elle est séparée du quotidien afin de la conserver. C’est ce qu'on nomme, dans la figure de la forclusion de
Part, lacatalepsie et les hétérotopies. Sur ces figures de la sacralisation et de la muséification de nos objets, voir
Giorgio Agamben, « Eloge de la profanation » in Profanations, op. cit. : « l'usage pur est quelque chose qu'on
se saurait jamais posséder, qui ne peut jamais constituer une propriété (dominium). Lusage est toujours une
relation avec ce qu'on ne saurait s'approprier, il se réfere aux choses en ce quelles ne peuvent pas devenir un
objet de possession. Mais, de cette maniére, il permet aussi de mettre & nu la véritable nature de la propriété qui
n'est jamais que le dispositif qui déplace I'usage des hommes a I'intérieur d’une sphére séparée ot il se convertit
en droit. Si les consommateurs sont malheureux dans les sociétés de masse, ce nest pas seulement parce qu’ils
consomment des objets qui ont incorporés leur inaptitude a I'usage, mais aussi parce qu’ils croient exercer sur
eux leur droit de propriété, parce qUils sont devenus incapables de les profaner » (p. 105).

137 Giorgio Agamben, La communauté qui vient, Seuil, 1990, p. 11 et passim.

138 Georges Molinié, Hermeés mutilé, op. cit. p. 142 sq.



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 241

se représentent sur le modele de la jouissance réelle par “jouissance artistique” n’existe
vraisemblablement pas du tout’*? ». Il faut bien siir relever avec précision les propos d’Adorno :
d’une part, il n’y a pas de jouissance artistique comme il y a une jouissance réelle et, d’autre
. bl . . . bl . .
part, cet « il n'y a pas » est vraisemblable, on peut donc toujours continuer d’y croire mais
aussi d’y faire croire. C’est 4 partir de ce syst¢tme qu’il est possible de comprendre 'ensemble
des régimes mythologiques et doxiques qui constituent ce discours. C’est & partir de cela qu'il
est encore possible de comprendre la théorie du simulacre de Georges Molinié : la jouissance
comme test d’artistisation est un simulacre comme simple facticité de la jouissance réelle.
C’est a partir de cela qu’il faut maintenant appréhender la question de I'objet comme objet
q q
dit d’art. Il s'agit alors de deux jugements différents : 'un est un objet artistisé 'autre non.
Cela renvoie donc a la question du jugement*°. Uceuvre pour Kant (ou le beau) est 'objet
d’un plaisir désintéressé, c’est-a-dire d’un « hors de tout intérét propre »'#' :

Le godit est le pouvoir de juger d’un objet ou d’'un genre de représentation par pur plaisir ou déplaisir

(Wohlgefallen oder Missfallen), hors de tout intérét propre. Lobjet d’'un tel plaisir se nomme beau.
Cela signifie d’abord qu’il s'agit d’un ressenti qui excéde notre présence et qui excede le désir
« d’avoir quelque chose pour soi-méme, notamment en user et en disposer en toute propriété »'+.
Ensuite, cela signifie que 'ceuvre produit une satisfaction contenue dans I'instant, dans la pointe
(Augenblick) sans qu'il soit possible d’en tirer plus ou d’en obtenir plus. Le désintérét est donc
en soi un espace non eutopique mais fondamentalement hétwérotopique : I'étre-désintéressé est
fondamentalement un étre qui ne vise pas a une (e)utopie mais disjoint les espaces du langage. Le
plaisir de I'ceuvre est fondamentalement hétérotopique. Il n’y cherche que sa propre satisfaction
(que sa propre satisfaction contemplative), bien str comme l'acquiescentia de Spinoza mais
aussi comme mesure du repos's. Le désintéressement enfin est ce qui ne porte que sur la

« représentation » de 'objet sans jamais porter un intérét a ce qu’il est comme objet :
Quand nous prenons de I'intérét & quelque chose, nous mettons cet intérét dans un avoir en vue ceci ou
cela que nous nous proposons et voulons faire de ce quelque chose. Ce 2 quoi nous prenons de 'intérée,

. . > . d 2 7 d l h 144
est tOUJOUrS prls, c est-a-dire rCPrCSCntC, €n vue de qUC que cnose .

139 Théorie esthétique, op. cit., p. 31.

140 Il faudrait revenir au moins aux questions du jugement chez Platon, voir Hippias majeur, a la question du
choix, de la proairésis chez Aristote, voir les Et/]iques et enfin chez Kant la question du jugement de gott, voir
« Analytique du beau », Critique de la faculté de jugement, 1790, in (Euvres, Gallimard, 11, p. 805. Voir aussi pour
une appréhension différente (disparition du concept de beauté comme définition du désintéressement kantien)
Mehdi Belhaj Kacem, Inesthétique & mimésis, Ligne, 2010, p. 17.

141 lbidem.

142 Martin Heidegger, Nietzsche 1, op. cit. p. 103.

143 Cette expérience est tres graduelle, il faudrait Iétudier de la tranquillité, a lendormissement, au sommeil.

144 Nietzsche I, op. cit. p. 103.



242

Le plaisir de 'ceuvre est hétérotopique, désintéressé et immatériel.

Laeuvre ne délivre pas de jouissance — un simulacre — parce qu’elle est trop intrinséquement
liée a la connaissance. Laeuvre est un double mouvement esthétique et gnoséologique, et C’est
bien stir dans ce paradoxe que la jouissance ne peut jamais, a la lettre, physiquement advenir.

. . 5 5 .. . . 5 . . . . .
La jouissance n'est qu’un plaisir, plaisir du texte et de 'ceuvre, plaisir de sa compacité et plaisir
de sa puissance discursive. Cette double tension constitue deux puissances propres a I'ceuvre,
la puissance philologico-herméneutique et la puissance de la compacité et de la discursivité.
Laeuvre est un objet qui n'accede jamais au dévoilement : pour reprendre la formule de
Platon', celui qui fait I'ceuvre « ne produit pas en tant que désocculté ce qui produit (odx
GAndf motet omotel) ». Laeuvre doit se maintenir dans cette puissance d’occultation. Leeuvre
souvre aux régimes de lartistisation quand elle atteint cette tension dialectique jusqu'a en
exploser : c’est au sens propre que ce Walter Benjamin nommait une image dialectique. Cette
puissance explosive de 'ccuvre est ce qui constitue un de ces invariants'*.

Quelle est alors la matérialité de cette tension si elle n’est pas la jouissance ?

La premicre réponse qu'il est possible d’apporter, c’est la structure médiatisable de I'ceuvre,

d' . d . d . 147 E l . . b d
autrement dit sa puissance doxique et endoxique¥. En somme, celui qui s'expose dans
Poeuvre — ou avec I'ceuvre — s'extrait de l'insuffisance et du désintéressement. Lceuvre est

ﬁ C’ . 7 l 7 _ 7 o . /148 E d . \
suffisante. Cest ce que nous avions nommé la méta-opérativité'#. Loeuvre ne tend, en soi, a
rien d’autre qu'elle-méme, C’est-a-dire a son maintien. Cela signifie que I'ceuvre est capable

. . dA . A .

de supporter comme de porter satisfaction. L'étre-insuffisant est 'étre qui ne se porte pas
a la satisfaction. Seulement la satisfaction est ici insuffisante; ce que 'on recherche, cest
Pexposition de I'économie de notre désir dans I'ceuvre, autrement dit une double puissance
opératoire : celle de la toute puissante valeur doxique des objets (leur économie) et celle
d’un renoncement a une valeur sémiotique. Uétre-suffisant est I'étre de la médiation et de
Pexposition.

Il y a une deuxieme réponse, immédiatement liée a la précédente qui nous permettrait de
poser I'hypothése que la matérialité d’un plaisir de I'ceuvre est la tension dialectique entre
cette matérialité — plaisir du texte, plaisir de la musique, plaisir de la matiere, etc. — et le

devenir asémantique de chaque ceuvre. On peut encore aller plus loin et prétendre qu'il n'y a

145 République, livre X, 596e.

146 Théorie esthétique, op. cit, p. 45.

147 Il faut revoir ici la question de 'expérience de la puissance de ce que Giorgio Agamben appréhende par
doxazein, in Le régne et la gloire, Seuil, 2008

148 Voir ch. 11, 4, p. 121.



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 243

aucun test possible de l'artistisation ni a partir du plaisir ni a partir de la jouissance ni a partir
du désir, mais uniquement, et seulement, a partir du vide. Tout ce qui s'est laissé-vider accede
a une puissance d’artistisation comme une tension extréme que nous nommons ivresse'*.

La troisieme réponse est, logiquement, de tenter de considérer ce que pourrait étre le
paroxysme du plaisir de I'ceuvre s’il n’est pas la jouissance. Adorno dit que C’est 'ivresse :
« le concept mesquin de jouissance est inadéquat a I'ivresse’”® ». Que signifie le concept
d’ivresse ? Il signifie, d’une part, une mesure étrange et originale de I'expérience de
I'ceuvre, de I'expérience de I'ivresse et de la festivité comme 'expérience qui se résumerait
dans lexpression d’Adorno « avoir tenu bon » : « le bonheur procuré par les ceuvres d’art
serait au plus le sentiment qu’elles nous donnent : avoir tenu bon™* ». Expression étrange,
complexe et plurielle. Nous avons une premi¢re maniere de tenter de la comprendre en la
mettant en corrélation avec expression heideggérienne se-tenir-a-soi*s*. Nous avions dit
que cette formule signifiait, a la lettre, se maintenir dans la seule occupation de la présence
de son étre-1a comme un ne pas agir contre. La formule adornienne signifierait ici la mesure
de la passivité du se-tenir-a-soi. Avoir tenu bon signifie avoir expérimenté ce maintien
comme occupation de soi dans le temps du maintenant. Le sentiment que nous procure
I’ceuvre est le sentiment de ce maintien, non tout a fait comme étre suffisant, mais comme
puissance théorétique. Avoir tenu bon est 'expérience de la suspension. Nous pouvons
encore 'entendre comme la possibilité de tenir bon face a la misere, tenir bon face aux
formes différentes de 'addiction, tenir bon face a la brusquerie de la féte, tenir bon dans
le péril de effondrement, de la disparition, de la douleur, de la déréliction : étre encore
1a, pour chacun de nous, mais aussi pour nos ceuvres. Il y aurait une forme empathique a
cet avoir tenu bon dans la figure d’Orphée et dans la plainte élégiaque : en somme, ce qui
pleure, ce qui n’est plus tenu. Il y aurait aussi une forme dynamique, comme forme de 'anti-
orphisme qu’il faudrait entendre, avec toutes les précautions d’usage’’?, d’une part comme
un refus de la plainte élégiaque, la parole dit dans la littéralité comme prose intégrale, et
d’autre part comme une forme de 'ouvert — entrebaillement, le y&og — qui est la forme
méme de l'ivresse que Jesi reconnait chez Dionysos comme forme implicite : Furio Jesi

dit : « du passé ce qui est vraiment important c’est ce qui s'oublie’s* ». Plus radicalement

149 Voir ch. v.

150 Théorie esthétique, op. cit, p. 32.

151 Jbid., p. 35.

152 Voir ch. 1v, 3, p. 216.

153 Nous nous défions ici de toute pensée nietzschéenne et de toute pensée romantique.

154 Furio Jesi, « Inattualitd di Dioniso », Materiali mitologici, op. cit., p. 126.



244

cette posture dynamique est I'expérience enivrante de « tutto cio che non si ricorda'ss ».
Clest au coeur de cette forme que 'on trouve les figures les plus paradigmatiquement
non élégiaques, au coeur d’'un systeme paradoxal puisqu’elles sont fondées sur la mémoire
mais qu’elles explosent : ce sont alors les figures du Quichotte (I'obsession), de Tristram
Schandy (la digression), le narrateur proustien (I'espionnabilité), Ulrich (le désintérét)
ou encore le capitaine de Reixach (Perrement), Claude Simon disant lui-méme que le
roman, comme une sorte de prose intégrale, devait « décrire tout ce qui peut se passer
en un instant, en fait de souvenirs, d’images, d’associations ». Le paradoxe de 'ceuvre se
tiendrait trés exactement ici : toute oeuvre est une fixation, une incrustation qui n’existe
que dans 'instant périlleux de son apparition-disparition™*. La seule loi pour une ceuvre
est de tenir debout, de tenir encore. Cet acharnement A tenir est une forme de livresse, se
tenir éveillé avant de sendormir et que la féte cesse et non que la mémoire s’efface, mais
que la perception cesse.

Par ailleurs, le concept d’ivresse, signifie littéralement exaltation et le trouble’s”. Il faut
alors comprendre l'ivresse comme une double structure, d’une part, une tension entre le
trouble et 'exaltation et, d’autre part, une tension entre la perte et 'exaltation extatique : Cest
a la lettre ce qui constitue la forme du « tenir bon ».

Il est nécessaire de saisir le concept d’ivresse a partir de la pensée de Friedrich Nietzsche
et essentiellement 4 partir des commentaires de Martin Heidegger sur Nietzsche's®. Pour
Nietzsche'?, l'ivresse correspond a un supplément de force, mais plus fondamentalement

160 .

encore il écrit
Pour qu’il y ait de l'art, pour qu’il y ait d’une fagon quelconque une activité et une vision esthétique, une
condition physiologique est inéluctable : I'ivresse. Il faut d’abord que l'ivresse ait intensifié 'excitabilité
de toute la machine : point d’art avant cela. Toutes les sortes d’ivresse, si diversement conditionnées
soient-elles, ont pareille vertu : avant tout I'ivresse de I'excitation sexuelle, cette forme la plus ancienne et
la plus originelle de I'ivresse. De méme l'ivresse qui accompagne toutes les grandes convoitises, tous les
puissants affects; l'ivresse de la féte, de la compétition, du morceau de bravoure, de la victoire, de tout

mouvement extréme; I'ivresse de la cruauté; 'ivresse de la destruction; I'ivresse sous 'effet de certaines

155 lbid., p. 127.

156 Clest précisément ce que Walter Benjamin appelle I'instant périlleux de la lecture : « 'image qui est lue
porte au plus haut degré la marque du moment critique, périlleux, qui est au fond de toute lecture », Le livre
des passages, op.cit., [N3, 1].

157 Il faudrait faire analyse des termes ebrius et surtout sobrius dont il semble que le fond commun soit I'idée
de I'absorption et le terme pedboxo qui signifie s'enivrer, faire la féte.

158 Martin Heidegger, Nietzsche 1, op. cit.

159 Volonté de puissance, vii1, 3, 14.

160 Le crépuscule des idoles, viii, 122 sq.



CH.1V. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 245

ambiances météorologiques, par exemple, I'ivresse printaniére; ou sous l'effet des narcotiques; enfin
I'ivresse de la volonté, I'ivresse de la volonté débordante d’énergie accumulée.
Martin Heidegger synthétise ce fragment en énongant que, pour Nietzsche, « I'état esthétique

fondamental est 'ivresse™*

». Il faut saisir que pour Nietzsche le concept d’ivresse est un affect
dont les paradigmes essentiels sont, a I'inverse exact d’Adorno, I'excitation sexuelle et une sorte
de supplément d’énergie; pour Nietzsche ivresse est la perception intensifiée de la volonté.

162

Martin Heidegger reléeve'® trois modeles qui déterminent I'ivresse chez Nietzsche; cCest un
sentiment de force intensifiée, Cest un sentiment de plénitude et, enfin, C'est « U'interpénétration
de toutes les intensifications, de tout ce dont sont capables le faire et le voir, de la réceptivité et
de la sollicitation, de la communication et du déchainement de soi ». Cependant pour Martin
Heidegger, l'ivresse (Rausch) — et 'ébriété (Trunkenbeit) — n'est pas une Stimmung mais plus
précisément un « sentiment, un état d’humeur déterminé qui corpore’® », en somme l'ivresse est
une « disposition corporante » (leibende Stimmung), ¢ est-a-dire, ce qui modele la représentation
corporocentrée du monde et de l'intensité, en somme, I'expérience de la gradualité entre deux
tonalités essentielles, 'ennui (Langeweile) et le ravissement (Entriickung).

Le ressenti fondamental sur 'ceuvre est une expérience tres complexe de la tension entre
I'ivresse comme exaltation et le dévoilement comme interprétation, le dévoilement comme
visée herméneutique. Le dévoilement est la mesure de la connaissance de ce que nous avons
devant soi, que nous ne connaissons pas et qui s'expose comme une énigme. Loeuvre est un
objet qui soffre au dévoilement sans jamais étre dévoilé, qui se maintient comme « parole
obscure », comme aiviypa.

Livresse est un sentiment esthétique : « de la pure disponibilité 2 un état pour nous tourner
vers cela méme qui dans le fait d’érre accordé détermine, cest-a-dire accorde la tonalité affective
(Stimmung). A la suite de la terminologie conceptuelle usuelle de I'esthétique dont se sert
Nietzsche, nous le nommerons la “forme” ¢ ». C’est ce qui détermine un « devenir forme » de
Iétre dans le fait de se livrer et de se rendre public. Livresse pour Martin Heidegger n’est pas,
comme pour Nietzsche, cet unique surplus de force et d’énergie, mais bien une maniere d’étre
qui expose I'étant dans son aspect, son €180g, « ce par quoi et en quoi il émerge au-dehors,
se re-présente (sich dar-stellt), se rend “public”, se met a briller et parvient au pur éclat de

Papparaitre’® ». Livresse est alors ce sentiment qui nous dispose dans I'instant particulier

161 Nietzsche 1, op. cit. p. 93.
162 lbid., p. 97.

163 bid., p. 101.

164 lbid., p. 111.

165 lbid., p. 112.



246

d’'un temps compacté et dans la mani¢re d’une prose intégrale, a une forme essentielle
de notre étre, sa forme la plus éclatante, ici dans les deux sens du terme en frangais. Clest
Iivresse qui fait briller, qui rend lumineux ce que nous sommes mais c’est elle aussi « en tant

166 . Livresse est alors une

qu’état affectif [qui] fait précisément éclater la subjectivité du sujet
sorte d’hyperlucidité, ou plus précisément une hyper-perceptibilité, qui fonde pour I'étre-
dans-la-festivité son espionnabilité. Livresse ne voit pas, elle percoit dans la densité et dans
I'intense « car la vie est intensification de la vie; mais la vie s’intensifie dans 'ivresse™” ». Une
hyperlucidité comme clarté renforcée est ce qui caractérise I'ivresse.

Il'y a, en fait, deux sortes d’ivresses bien distinctes, 'une brutale jusqu’a 'assoupissement,
le sommeil et la narcose et l'autre plus fondamentale, une ivresse, pour reprendre les mots
de Martin Heidegger, de la sobriété (Niichternheit). Livresse de la sobriété est a entendre au
sens propre comme la possibilité de se tenir debout, I'exaltation comme présence, 'exaltation
comme ouverture fondamentale de 'étre au monde, comme ouverture fondamentale du
Dasein alinstant, au temps du maintenant, a 'époque. Livresse, selon Martin Heidegger,
est une « élévation de la Stimmung » (die Erhabenbeit der Stimmung) qui dispose I'étre a
Pouverture, tandis que les narcotiques — ce qui produit la narcose — sont ce qui, a la lettre,
« déshabituent d’habiter »; c’est en somme ce qui est habituel. Mais nous ne sommes jamais
pleinement dans I'un et exclu de l'autre : en tant quétre de I'addiction, nous n’échappons
jamais au sommeil, & 'oubli, comme possibilité de faire face a I'insoutenable permanence

de l'instant. Nous sommes des étres de I'addiction’®®

parce que nous tendons vers 'ivresse
sobre sans jamais y parvenir puisque notre étre, notre Dasein est un étre-jeté dans le temps
(Weile), dans la durée (Verweile) et dans I'épuisement.

Livresse est donc une disposition a 'ouverture et au dévoilement : comme forme
d’opposition et de subversion, mais aussi comme dévoilement du réel hors de la technique
et enfin comme tension vers le profane, comme tension vers 'usage, comme tension vers la
lecture plutdt que 'ceuvre, vers la festivité plutot que la féte.

Il y a encore une derniére facon d’entendre ce qu'est I'ivresse : 'ivresse du poétique, C’est
la tension brutale de '’hymne et de U'encomium qui produit un éclatement et fait exister

Iétre non plus dans le mondain, pas dans le monde — ce serait impossible — mais dans un

ultra-mondain, dans cette limite éblouissante.

166 Ibid., p. 116.
167 lbid., p. 114.
168 Voir bien slir & ce propos les réflexions de Avital Ronell, Addict, Bayard, 2009.



CH.TV. FETE, DES(EUVREMENT ET VIDUITE 247

6. CONCLUSION

Nous sommes parvenus sur un seuil. Nous pouvons 2 présent essayer de présenter sous
forme de theses les éléments fondamentaux de notre recherche pour saisir ce que nous
nommons la festivité et ce que nous avons présenté comme son corollaire le concept de
désceuvrement et qui trace, en somme, une sorte d’archéologie du concept d’inopérativité.
1. La féte estle lieu propre et singulier oit 'économie des dispositifs assument, stratégiquement,
la question de I'inopérativité. La féte est la loi ol s'inscrit le souvenir d’un devenir sabbatique.
La festivité quant a elle, en échappant aux régimes de la féte, assume la puissance de notre
devenir sabbatique en instaurant une mesure temporelle qui excede — qui explose — les
mesures calendaires et répétitives. Cependant, nous avons déterminé, que la féte, comme
figure calendaire, doit pouvoir — et cest notre visée éthique — nous fournir une « conscience de
Paction ». Il ne s’agit pas de souvenir, ni de ressouvenir, mais de la conscience de notre activité
alors méme que nous sommes livrés a I'inopérativité. La festivité est la figure, le figmentum
de cette potentialité dans un temps de I'actualité que Walter Benjamin avait nommé le temps
messianique ou le temps de I'actualité intégrale.

2. La figure du désceuvrement est assumée, de fagon stratégique, par le fonctionnement des
machines et des dispositifs. En cela la féte est un dispositif vide et inactuel, tandis que la
festivité ne réussit pas a devenir un dispositif. Nous avons appréhendé le concept de viduité
comme état propre de nos dispositifs entre ce qui est laissé vide et ce qui offre un sentiment de
manque. Notre hypothese est donc que le festif est bien au centre des régimes collectifs mais
sur la bordure externe des machines; la ou le temps est actualité et non immobilité, 1a ot le
temps est flagrance et fulgurance.

3. Si les machines assument une viduité, I'étre alors au coeur des machines est un étre-laissé-
vide. Mais selon la pensée de Martin Heidegger, ce laissé-vide trouve une figure fondamentale
et essentielle dans la Stimmung de Vennui profond. Lennui profond n’est, en somme, pas
autre chose qu'un maintien comme étre-envo(ité dans le temps de I'instant, dans le temps de
Pactualité intégrale. La figure essentielle est alors le se-tenir-a-soi comme figure de l'activité
théorétique — appréhendée chez Aristote — et comme figure de I'étre-dans-la-festivité. Seul
I’étre qui se laisse envotiter dans 'actualité intégrale peut saisir la puissance de son étre comme
conscience de laction et de I'inopérativité et comme conscience de la densité du présent
débarrassé des scories du passé; tout se compacte dans ce temps de I'a présent, dans le temps
de Iétroitesse que nous nommerons la szénose. Nous avons tenté de poser comme hypothése

que le lieu, le véritable lieu, de cette double expérience du désceuvrement et de la densité est



248

la festivité. Létre qui accede a ce maintien — sans toutefois pouvoir y demeurer — est I'étre-
dans-la-festivité.

4. A partir du concept de viduité et de I'étre-laissé-vide, nous avons tenté de développer une
pensée, non plus exactement de la viduité, mais de I'évidement, comme creusement a partir
de la figure chrétienne et paulinienne de la £énose. En somme I'étre qui a fait 'expérience de
Iétroitesse du temps présent (szénose) est un étre laissé-vide (kénose). Nous avons convoqué
deux modeles qui nous semblaient étre les paradigmes de la kénose : d’abord le concept
d’asémanticité chez Furio Jesi et le concept de parataxe chez Theodor W. Adorno. Nous
pouvons alors essayer de proposer comme thése que la figure absolue du désceuvrement,
comme expérience de la suspension de I'activité, ouvre I'étre 2 deux modéles fondamentaux.
D’une part, que toute ceuvre ne peut étre saisie que dans sa densité et non dans sa signification,
et, d’autre part, que toute ceuvre est dés lors livrée au flot discontinu de la lecture, livrée a sa
puissance paratactique. Il y aurait alors deux formes de temps, deux temporalités, celle du
signe, grammaticale, et celle de la sortie du signe, épochale.

5. Enfin nous avons tenté de proposer une analyse du concept d’ivresse. Livresse est I'expérience
de létre-dans-la-festivité et 'expérience de I'étre-envotité dans le temps du maintenant.
Livresse est alors la seule pensée possible qui désigne le rapport que nous entretenons avec
les ceuvres et qui n'est en aucun cas quelque chose de I'ordre de la jouissance. Livresse doit
sentendre comme 'expérience singuli¢re et essentielle, non plus exactement, d’un se-tenir-
a-soi mais d’un zenir-bon. Livresse est la figure de I'étre dans I'instant ot il saisit la puissance
de son inopérativité.

A partir de ces cinq theses nous sommes alors en mesure de tenter une derniére réflexion,
de tenter une « théorie de la féte » qui nous permettrait, d’une part, de concevoir des modeéles
d’analyse herméneutique fondés sur celui de la festivité, d’autre part, de modéliser une pensée
de 'asémanticité comme mesure essentielle de ce que nous nommons artistisation, ou objets

d’arts, et enfin, de saisir ce que signifie politiquement un désceuvrement actif.



CHAPITRE V

THEORIE DE LA FETE :
MODELES HERMENEUTIQUES






CH.V. THEORIE DE LA FETE 2§51

Ce chapitre devrait étre en mesure, non pas de clore, mais de tenter d’opérer une synthése
des recherches que nous avons menées. Nous proposons, avec le risque assumé de se répéter,
un modele d’analyse herméneutique qui integre une théorie de la festivité. Ce que nous
essayons de montrer, cest qu'il est possible de proposer un syst¢me analytique intégralement
fondé sur la puissance matérielle de 'ccuvre comme visée asémantique et comme ouverture
au désceuvrement. Nous I'avions sous-entendu dans l'introduction, il s'agit alors d’assumer
deux theses, celle d’une herméneutique matérielle, Cest-a-dire la matérialité asémantique de
Poeuvre, sa viduité, et celle d’une dimension politique de 'ceuvre, c’est-a-dire de reconnaitre
que l'ceuvre, lartistisation, sur les modeles de la festivité, est, a partir de I'expérience de la
viduité, une expérience fondamentale de I'inopérativité et du désceuvrement, sous la forme
paradoxale d’un désceuvrement actif. Nous proposons, sous forme, d’une synthese, un modele
d’analyse herméneutique qui integre une théorie de la festivité et  partir de cette structure
nous proposerons, nous commenterons et nous démontrerons les deux theses, celle de la

festivité et de 'asémanticité et celle d'une mesure politique d’'un désceuvrement actif.

1. FESTIVITE. MODELE HERMENEUTIQUE.

Constituer une réflexion’ sur les modeéles d’analyse herméneutique signifie, bien stir, réfléchir

aux objets qui se proposent a notre interprétation, autrement dit réfléchir aux objets linguistiques

mais aussi aux objets ez tant que tels que nous appréhendons dans notre existence linguistique.

1 Ce texte a fait I'objet d’'une premiére publication avec un texte de Jacopo Baboni Schilingi, Six modéles

d analyse herméneutique, op. cit. Il est ici remanié.



252

Il sagit donc de proposer quelques hypothéses nécessaires a I'établissement de ces modeles
d’analyse. Nous posons comme premiére hypothése que tout est linguistique, c’est-a-dire, que
ce que nous sommes, est intégralement lié au linguistique, autrement dit que nous sommes,
simplement, des étres linguistiques ou mieux des étres-dans-le-langage. Georges Molinié
écrit’ :

Je propose donc, en harmonie avec toute une tradition sémiotique, de conférer une appellation exclusive a
ce qui est médiatisé par la procédure [...] de symbolisation, et dont I'effectuation optimale et spécifique est
réalisée dans la catégorisation verbale, langagicre : ce qui est de la sorte produit, Cest du mondain. On dira
que le monde est mondanisé par des procédures de médiation qui atteignent une catégorisation maximale
par le langage (verbal).

Le mondain, c’est donc du monde médiatisé, et, a la limite, catégorisé.

La conséquence théorique de cette thése est importante. On peut 'exprimer en ces termes : tout le
mondain est appréhendable; tout 'appréhendable est du mondain. Ce qui veut dire qu'on n'appréhende

que du mondain, et jamais du monde : le monde est effectivement indicible.

Nous posons alors comme deuxi¢me hypothése, son corollaire, que tous les objets du
mondain, tous les objets de notre activité sont donc sujets a interprétation, ce qui signifie que
nos existences sont intrinseéquement liées a la compréhension, a I'analyse des phénomenes,
des événements et des objets qui lui font face. Dans L'Herméneutique générale’, ED.E.

Schleiermacher ouvre sa recherche de cette maniere :
1. Cherméneutique repose sur le fait de la non-compréhension du discours.
2. La non-compréhension est en partie indétermination, en partie ambiguité du contenu.
3. Lart de I'interprétation est donc 'art d’entrer en possession de toutes les conditions nécessaires a la

compréhension.

Nous posons comme troisieme hypothése que lintégralité de nos dispositifs sont
linguistiques, c’est-a-dire enti¢rement liés & une transmission historique (celle des noms*) et a
un savoir technico-conceptuel (celui du discours), et que tout est donc indéfectiblement lié au
sens et a la signification. Soit nous reconnaissons ici la prédominance, ancienne, de la pensée,
soit nous admettons alors, qu’historiquement, culturellement, doxiquement, factuellement
nous sommes « enclos » dans le sens et la signification; nous sommes entierement liés a une
langue qui se communique et s'expose comme langage, comme signification.

Nous posons enfin une quatrieme hypothése sous la forme d’une question : est-il possible

e penser un systétme herméneutique qui intégre la possibilité d’'un non-sens, la possibilité,
d ysteme h tique qui integre | bilité d

2 Sémiostylistique - Leffet de l'art, op. cit. p. 8-9.
3 Texte de 1809-1810, p. 73, trad. Christian Berner, cerf/pul, 1987.
4 La question du 7om pose un des plus fondamentaux problemes philosophiques, mais ce nest pas le lieu ici de

analyser.



CH.V. THEORIE DE LA FETE  2§3

en paraphrasant Walter Benjamin d’une « parole sans expression », en paraphrasant Roland
Barthes d’un « bruissement de la langue », en paraphrasant Furio Jesi d’un « caeur asémantique
des langues » qui se libére, matériellement, du poids du sens, autrement dit, la possibilité d'une
puissance asémantique des langages ? La signification, la puissance du sens est une question
de moyens, d’instrumentalisation du contenu des langages, donc une instrumentalisation du
plaisir et de la jouissance de toute appréhension linguistique.

Il y a, on s’en doute, un certain nombre de conséquences a ces hypotheses. Premiere
conséquence, nous assumons que tout est donc indéfectiblement lié aux langages et aux formes
induites par la puissance structurelle des langages. Nous nommons puissance du langage cette
triple puissance de catégorisation, de représentation et de formulation. Deuxiéme conséquence
fondamentale, nous pro-duisons des structures et des modeles, dérivés du principe que tout
est linguistique, entierement catégorisés par la question de la dicibilité et de I'indicibilité
(la possibilité de catégoriser et de comprendre). Cette activité (puisqu’il sagit sans doute
de la seule vraie activité de 'homme) est déterminante en ce quelle pro-duit des modeles
linguistiques comme mode¢les paradigmatiques de nos structures d’appréhension et de nos
structures analytiques qui produisent, a leur tour, ce que nous nommons une puissance d’appel
et une puissance de médiatisation. La puissance d’appel est, stricto sensu, ce qui conditionne
et ce qui permet l'existence des communautés, elle « transforme les singularités en membres
d’une classe, dont le sens définit la propriété commune (la condition d’appartenance)’ ». La

puissance d’appel est encore ce qu'on peut nommer la puissance de la vocation, c’est-a-dire
La fidélité & ce qui ne peut pas étre thématisé, mais pas non plus passé sous silence, [...] une trahison
d’ordre sacré, dans laquelle la mémoire, en tournant aussi vite que le sens du vent, se retrouve face au
front neigeux de I'oubli. Ce geste retourné, cette accolade de la mémoire et de I'oubli, qui préserve en

elle I'identité de I'inoubliable et de 'immémorial, c’est cela la vocation®.

La puissance de médiatisation, quant a elle, Cest faire entendre et voir 'objet linguistique
. A bl . - . .

produit en méme temps qu’on expose la singularité de sa pro-duction (le sujet).

Qu’est-ce qu'un objet linguistique ? D’un point de vue structurel, cest un modele, une
forme, qui sert d’appel et de médiation. D’un point de vue cognitif, c’est la double perception
d’une expression et d’'un contenu. Par commodité épistémologique, nous nous permettons
ici de renvoyer aux théories linguistiques de Georges Molinié¢’. Un objet linguistique est en

méme temps une expression et un contenu : nous renvoyons a I'analyse du linguistique danois

s Giorgio Agamben, La communauté qui vient, trad. Marilene Raiola, Seuil, 1990, p. 15.
6 Giorgio Agamben, « Idée de la vocation » in Idée de la prose, trad. Gérard Macé, Bourgois, 1988, p. 28.
7 Voir Sémiostylistique. Leffet de l'art, p. 11 sq., op.cit., et le premier chapitre de Hermés mutilé, op. cit.



254

Louis Hjelmslev®. Georges Molinié a proposé de subdiviser la substance du contenu en trois
7,0 b by . . .
sous-composantes : le noétique, c’est-a-dire la part de ratio-conceptuel du contenu de tout objet
linguistique, I'éthique, Cest-a-dire la mesure de 'acceptation ou la non-acceptation du dispositif
linguistique pour le producteur et pour le récepteur et enfin le thymique comme gradualité
d’une réception somatique, corporelle, d’'un effet. Un objet linguistique est essentiellement
lié & du désir, a un dispositif et a du sens, sans que jamais 'une de ces trois composantes soit
absente. Si toute intention linguistique, toute intention de produire un objet linguistique est
liée au sens, elle est donc liée & une forme, a une structure formelle qui, en méme temps qu’elle
transporte le sens, formalise le degré du vouloir apparaitre de I'objet linguistique (sa puissance
de médiatisation qu’il faut entendre comme puissance de médiatisation du sens, mais aussi du
désir, mais aussi de I'existence du producteur, mais encore de la matérialisation de son étre,
de son sujet) et formalise son dispositif d’apparition (c’est-a-dire I'ensemble des systemes qui
surpassent le sens pour se médiatiser comme formes plus ou moins contraignantes, plus ou
moins jubilatoires, plus ou moins profanantes). Laffleurement du contenu comme structure
se fait dans le rapport dialectique qu’il entretient avec la forme, autrement dit avec la question
du style. Cenjeu de cette réflexion est de faire remonter et faire affleurer les composantes de la
substance du contenu dans le rapport qu’elles entretiennent avec la forme : et prouver qu'il ne
. b 7 . 7 . 7 b AT
peut y avoir d’analyse herméneutique cohérente si on sépare d’un c6té 'analyse du contenu et
de l'autre 'analyse des valeurs stylématiques. Au contraire il faut penser des modeles d’analyse
herméneutique qui soccupent d’observer, d’espionner et de guetter les liens entre forme et
contenu. Une analyse herméneutique n’est donc pas, au sens propre, cette seule levée ou
cette seule tentative de levée des ambiguités ou des indéterminations. On ne travaillerait
en ce cas que la compréhension. Tout modele d’analyse herméneutique doit intégrer, mais
. L4 de 7 . 3 A ’ -

pas uniquement dans une visée d’interprétation (c’est la le paradoxe), le coeur asémantique
de chaque langage, le silence, la puissance de corruptibilité, les rythmes, la puissance de
actualité, la puissance du désir, du jubilatoire, du jouissif et de I'ivresse. Ce qui signifie en
somme qu'il s'agit de constituer une herméneutique des dispositifs.

Nous proposons, ici, un modéle d’analyse dynamique, que nous nommons, pour le
moment et faute de mieux, un modele d’analyse herméneutique. Tout objet linguistique et

tout régime d’artistisation est donc contenu dans le schéma suivant qui présente six niveaux :

8 Prolégomeénes i une théorie du langage, 1943, p. xx sq. éditions de Minuit, 1971, ol1, 4 partir de cette bipartition
fonctionnelle du langage, il démontre sa quadripartition en substance de 'expression (le matériau linguistique)
et forme de 'expression (la grammaire, les opérateurs sémantiques et syntaxiques) puis en forme du contenu (le

style, la forme stylématique) et substance du contenu (le sens).



CH.V. THEORIE DE LA FETE  2§§

grammaticalité, corruptibilité, dialectique, économie, festivité, dialectique négative. C’est un
schéma (une forme), cC'est plus encore un modele (une structure qui puisse rendre compte de
I'ensemble des données, autrement dit une recezze comme le propose Furio Jesi) en ce sens qu’il
doit pouvoir reproduire, dynamiquement, le fonctionnement de toute structure analytique :
il se déploie graduellement sans qu'aucune de ses six composantes puisse étre intervertie, il se
déploie en deux structures, les trois premiéres comme niveau de 'appréhension singuliere et
les trois derni¢res comme niveau de 'appréhension des régimes doxiques. Plus précisément ces
deux structures schématisent la relation plus ou moins dialectique entre perception singuliere

et représentation collective.

§ 1. La notion de grammaticalité signifie que toute notre activité est une catégorisation des
objets du monde et du mondain (un fonctionnement cognitif) structurée autour de deux
fonctions principales : la découverte et la reconnaissance. La découverte est le dévoilement
d’un objet comme événement, comme phénomene, comme sensation et comme concept; la
reconnaissance est l'identification d'un méme phénomeéne ou du moins de sa ressemblance.
La question de la grammaticalité signifie encore et surtout la formalisation de 'ensemble des
regles et des codes qui constituent ce qu'on appelle les grammaires. Nous appelons grammaires
tout systeme articulatoire qui constitue un langage. Cette « grammaire » permet, stricto sensu,
Papparition de la communication et des communautés ainsi que la transmission (possible) de
Pexpérience. La question de la grammaticalité suppose 'apprentissage et le stockage des regles,
de trois manieres différentes : premiérement, la grammaire comme logique d’assemblage :
d’une grammaire normative a une grammaire combinatoire, c’est-a-dire d’une grammaire des
outils de liaison & une grammaire zéro, en ce sens que les outils, n’apparaissant jamais, forment
ainsi une grammaire par juxtaposition’® ; deuxiémement, la grammaire des liaisons stylistiques :
mais quest-ce qu'une liaison stylistique ? ce qui permet larticulation entre découverte et
mémoire des expériences poiétiques et esthésiques. C’est la potentialité et 'actualisation d’un
geste qui produit (poiéd) et d’un geste qui percoit (aisthanomai). 1l y a trois manieres de
formaliser les liaisons stylistiques : d’abord selon la gradualité des valeurs contrastantes en
fonction du désir, de 'émotion et de la connaissance, ensuite selon la gradualité du faire
(d’un faire comme moyen, d’un faire comme moyen sans fin, d’un faire comme non-faire,

comme argos, comme désoeuvrement), enfin selon la gradualité d’'une langue oublieuse ou
g g g

9 Voir 4 ce propos Aristote Les catégories 11 [1a 16] dans la distinction qu'il fait des objets en combinaison, kaza
sumploken et sans combinaison, aneu sumploken, voir aussi Le poétique est pervers, p. 7, éd. Mix., 2007, et voir

aussile ch. v, 2 § 1, p. 268.



256

immémoriale (mémoire involontaire, revenance de formes ou pathosformel selon 'expression
de Aby Warburg, Cest-a-dire formule de la perception.); troisitmement, la grammaticalité
des liaisons affectives, cest-a-dire tout ce qui modifie et affecte 'ensemble des données plus
ou moins catégorisées de la perception en catégories esthétiques. Ces trois grammaticalités
constituent ce quon appelle la « culture » qui est intrinséquement et structurellement plus
ou moins stable (symbolique) et plus ou moins mythologique (doxique). La stabilité tient
a linscription et la fixation d’une expérience comme norme. La norme est une question
complexe (d’ou son instabilité). Les normes trouvent leurs fondements dans divers régimes
culturels : ontologique, métaphysique, matérialiste. Ou pour le dire autrement, la norme est
intrinséquement liée a des perceptions magiques, phénoméniques ou rationnelles ('objet
prend alors une valeur plus ou moins symbolique). Dés lors le code ou la grammaire s’ancre
plus ou moins fortement dans la machine mythologique au sens ou « chaque objet du
monde peut passer d’une existence fermée, muette, & un état oral, ouvert a 'appropriation
de la société™ ». Le code, la régle ou la grammaire deviennent alors le produit de la machine
mythologique, le mythe (comme syst¢éme de fixation, de cristallisation) au sens ol Furio Jesi
Pentend’ comme moteur immobile, comme fixation scellée par la machine linguistique,
ou le sujet, a sa limite d’adhésion, produit des déformations, des modifications, produit ses

mythologies et ot le sujet corruptibilise les normes.

§ 2. La notion de corruptibilité doit s’entendre de deux manieres. D’une part, toute forme
est appréhendée et reconnue au travers des grilles de la grammaticalité. Ce qui signifie que
nous n'appréhendons qu'au travers du linguistique et que nous sommes alors en mesure
d’en produire : nous produisons du linguistique dans I'épaisseur des langues (ce n'est en
somme rien d’autre que la définition de I'actualité) : nous produisons ce que Roland Barthes
appelle des idiolectes’, toujours en bordure de la machine mythologique et toujours en s’y
opposant. Ce schéma est un modele constant (et graduel) réalisé par une conscience subjective
individuelle. Il produit, indubitablement, des écarts par rapport aux codes, aux normes, et il
produit donc une forme séparée qui se médiatise (c’est-a-dire qui trouve les moyens d’exposer
cette singularité). Une forme séparée signifie toute forme ou objet qui s'écarte, qui se sépare
du code ou de la norme pour produire soit une simple corruptibilité comme déformation,

soit pour produire une corruptibilité plus complexe comme transformation et modification.

10 Roland Barthes, « La mythologie aujourd’hui », op. ciz., p. 216.
11 La féte, op. cit., 11, 7, p. 108 sg.

12 « La mythologie aujourd’hui », op. cit., p. 217.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 257

Toute forme linguistique « séparée » afhirme, d’une part, la possibilité que les langages et les
langues sont indubitablement vivants (ils sont encore une fois ce qu'on appelle 'actualité et
lactualisation du pergu) et qu'ils sont dés lors strictement non-historiques au sens ot seul
leur contexte d’apparition importe sans qu’il soit nécessaire de le fixer, et affirme, d’autre part,
que les langages (les syst¢mes linguistiques) ne sont ni stables ni abstraits mais au contraire
instables, techniques, communautaires et poreux’... et affirme, enfin, quil y a un profond
devenir argotique des langues, voire méme que les langues et les langages ne sont en fait que
des idiolectes ou des argots.

Que signifie maintenant une forme qui se médiatise ? la production d’un dispositif qui
médiatise une appréhension singuliere, qui I'expose en tant que telle et qui expose la puissance
de modification du sujet, autrement dit, sa puissance de corruptibilité comme puissance
herméneutique du sujet. Toute médiatisation est donc la médiatisation d’'une corruptibilité.
D’autre part, et c'est ce qui constituera son second mode d’apparition, toute médiatisation
est acceptation plus ou moins forte du code. Ce qui signifie que toute expérience de la
corruptibilité est forcément thymique puisqu’elle déterminera l'intensité de lintention
comme plaisir ou déplaisir au coeur de 'expérience singuliere (Iorigine de la possibilité de
jouissance se tient ici). Et ce qui signifie aussi que toute expérience de la corruptibilité est
indubitablement une expérience éthique en ce sens qu'il faut A tout moment accepter ou ne
pas accepter, graduellement, 'ampleur des transformations et des modifications dues a la
corruptibilité. (Il faut préciser ici que, sauf preuve du contraire, rien n’existe sans forme de

corruptibilité).

§ 3. La notion de dialectique, plus complexe, doit sentendre comme I'expérience de la

. 7 7 . 7 > R . 7. .
puissance générative de la pensée et comme 'expérience de la puissance matérielle du lien
entre grammaticalité et corruptibilité. Nous dépassons cette structure en I'absorbant, non
comme une fixation mais comme un processus puissanciel : cest a la lettre I'expérience
de la puissance de la pensée. La notion de « puissance de la pensée » est complexe : il faut
renvoyer a une longue histoire de la pensée et & une longue histoire de la lecture d’Aristote™.
Lexpérience de la puissance doit s'entendre comme pouvoir et ne pas pouvoir, autrement dit

ce qui est au cceur de la sensation et de l'opérativité. Mais (et c’est 'hypothese fondamentale

13 1l faut relire 'ensemble sous I'angle de la question de la babélisation des régimes linguistiques comme
technicisation des langues : voir 4 ce propos Giorgio Agamben, Moyens sans fins, Rivages 1995, p. 79-81.
14 Aristote, De Anima et la trés riche analyse de Giorgio Agamben dans le texte « La puissance de la pensée »,

in La puissance de la pensée, Rivages, 2006, p. 233.



258

d’Aristote) toute puissance de ne pas (ou ne pas avoir) est en somme une privation (szérésis),
Cest-a-dire toute appréhension d’un objet peut s'entendre, en tant que tension dialectique,
comme un pouvoir de ne pas agir et un pouvoir de ne pas connaitre ; poser la privation comme
puissance de ne pas ou im-puissance. Qu'est-ce que cela signifie ? cela ouvre la sensation,
pour paraphraser Giorgio Agamben a I'anesthésie, cela ouvre la pensée a la non-pensée et
I'oeuvre au désceuvrement. En somme, au coeur de la perception et de 'interprétation d’une
ceuvre (ou d’'un objet) je peux I'ouvrir a ce qui n'est pas de la sensation, & ce qui n'est pas
de la pensée, a ce qui n'est pas de l'agir. Ce quon nomme alors « dialectique™ » Cest le
moment d’absorption de la grammaticalité qui est en cela zoujours « privée » de la mesure
de son intégralité, de son évidence, de sa stabilité. C’est une puissance (ou une impuissance)
générative parce que cela ouvre I'ceuvre 4 un infini : il n’y a pas de limites dans le champ de
la réception esthétique, conceptuelle, opératoire. Il faut alors penser la puissance matérielle
comme I'expérience de cette ouverture comme mesure de activité et de la passivité, comme
mesure graduelle de la jouissance. Le dépassement, comme puissance dialectique (absorber et
ouvrir), doit s'entendre comme une nécessaire non-fixation. Cela engage donc, a la lettre, 2
une totale é-pense des modes de grammaticalité et de corruptibilité, et a re-penser, bien s,
la question de l'acte et de son exposition, la question de 'ceuvre (Iesthétique) et la question
du statut de l'actant ('éthique). Lexpérience de la pensée et de la puissance de la pensée
(cest-a-dire la philosophie ou ce qui amene la parole 4 la parole) est d’exposer non les langages

mais leur devenir. Il ne sagit pas d’exposer leurs régles (la puissance de la grammaticalité) ni

15 Nous précisons ici, pour évacuer toute ambiguité, que nous prenons le terme « dialectique » dans le sens
précis que Giorgio Agamben lui donne dans Le temps qu’il reste, op. cit., p. 152-160, C'est-a-dire, comme structure
du raisonnement, mais surtout comme cette structure particuliére qui consiste & absorber quelque chose tout
en tentant de le comserver intacte. Structure extraordinaire qui est contenue, bien sir, dans le verbe allemand
aufheben (abolir, conserver), mais surtout dans le verbe grec katargein. Limmense intérét de cette généalogie
du terme « dialectique » se situe dans le sens de ce verbe grec qui signifie « abolir », bien slr, mais qui signifie
surtout « laisser inactif » (Cest-a-dire en somme « priver ») et qui dés lors se trouve étre I'exact antonyme du
verbe énergein (agir). La formulation de la dialectique spéculative se fera par Hegel & partir du terme aufheben :
« Par aufheben nous entendons d’abord la méme chose que par hinwegriumen (abroger), negieren (nier), et nous
disons en conséquence, par exemple, qu'une loi, une disposition, etc., sont aufgehoben (abrogées). Mais, en
outre, aufheben signifie aussi la méme chose que aufbewahren (conserver), et nous disons en ce sens, que quelque
chose est bien wohl aufgehoben (bien conservé). Cette ambiguité dans 'usage de la langue, suivant laquelle le
méme mot a une signification négative et une signification positive, on ne peut la regarder comme accidentelle
et 'on ne peut absolument pas faire a la langue le reproche de préter & confusion, mais on a i reconnaitre ici
Pesprit spéculatif de notre langue, qui va au-dela du simple “ou bien-ou bien” propre 4 I'entendement. », G. W.E
Hegel, Encyclopédie des sciences philosophiques, trad. B. Bourgeois, tome I, Vrin, 1970, p. 530. Ce que nous
nommons alors dialectique est trés précisément loscillation irrésolue entre puissance et impuissance, entre mise

en ceuvre et désceuvrement.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 259

méme ce qui a été rompu (la corruptibilité, ce serait en ce cas une démonstration technique),
mais la mesure de son devenir (cest en ce sens, d’ailleurs, qu'il ne peut y avoir d’histoire des
langues). Exposer les langages, C’est exposer une technique, une histoire, c’est-a-dire I'écriture
d’une signification. En revanche exposer le devenir des langages c’est exposer leur puissance;
autrement dit, exposer ce quils sont en méme temps que ce qui leur manque, autrement
dit, exposer leur instabilité, I'exercice d’une langue sur son mode festif : « Mais non pas en
tant qu'une histoire écrite, plutdt accomplie comme une féte. Cette féte est purifiée de toute
cérémonie. Elle ne connait pas de chants de féte. Sa langue est une prose intégrale, qui a
fait sauter les chaines de I'écriture et est comprise de tous les hommes comme lest la langue
des oiseaux par ceux qui sont nés un dimanche™ ». Enfin, ne pas exposer les langages c’est
saisir que les langages ne communiquent pas; la parole qui ne vewt rien dire. En somme
Clest faire 'expérience simultanée mais non dissociable, de la double énergéia des langages,
double puissance comme ergein et poien (autrement dit « faire » et « étre-en-ceuvre »), double
puissance comme faire productif et comme statut pro-ductif de '’homme (le statut poétique)
avec leur argia, Cest-a-dire leur dés-ceuvrement : le statut pro-ductif, le poien se maintient
comme faire et comme activité sans que I'objet se fixe comme un moyen, tandis que 'argia
est un désceuvrement essentiel.

Nous sommes parvenus au terme de la premiére moitié de ce que nous proposons comme
un schéma d’analyse herméneutique, la plus simple, la plus évidente, celle qui nous permet
d’analyser les objets selon le traditionnel « code-déformation-transformation ». Tout objet,
quelque soit sa complexité, est analysé par cette grille qui appréhendera structure, rupture et
apparition de nouvelles formes. Bien siir cette analyse herméneutique est un modéle acquis,
longuement peaufiné : Cest ce qu'on appelle la « culture » (selon des degrés de connaissances
tres divers). On pourrait dés lors sarréter ici et considérer que notre schéma est complet.
Cependant il serait sans doute un peu trop rapide de croire que nos modeles s'arrétent a ce
que nous connaissons (A ce qui est acquis) et a ce qui se transforme en fonction de notre
singularité, sans penser qu'ils sont en permanence bousculés, mis en cause, tordus, rompus
par les régimes collectifs. Autrement dit, tout schéma d’analyse herméneutique doit intégrer
un syst¢tme capable d’appréhender explicitement les éléments extérieurs a la singularité et
constituer de nouveaux modeles d’interprétation (de réception). Le premier modéle n’existe

que parce qu'il est entierement dépendant du second. Les régimes collectifs ou doxiques sont

16 Walter Benjamin, paralipoménes Ms 470 a « Sur le concept d’histoire », op. cit., p. 453, voir aussi, Giorgio
Agamben, « Idée de la prose » in Idée de la prose, op. cit., p. 21, voir enfin le commentaire de ce fragment de

Walter Benjamin, au ch. 1v, 1, p. 200.



260

une machine gigantesque (la machine linguistique et mythologique) qui produit des modeles
de signification qui « nourrissent » le premier modele, cest-a-dire notre systéme singulier
d’analyse, qui lui-méme, 4 son tour, devient I'aliment de la machine linguistique. Les produits
de la machine sont des objets conceptuellement et formellement stables dans la mesure ot
ils maitrisent leur puissance d’imprégnation. En revanche, ils sont conceptuellement et
formellement instables dans la mesure ot ils sont innombrables et absorbés a trés grande
vitesse par nos singularités. C'est ce paradoxe que 'on nomme l'actualité. Actualité qui est
elle-méme problématique, a partir du moment ot elle est en méme temps livrée au risque
de son impuissance alors qu'elle tente de fagon constante et autoritaire de se fixer. Clest
ce rapport quil faut analyser; déterminer les modeéles d’interprétation qui nous permettent
d’appréhender cette structure et qui nous permettent de 'absorber dans notre statut pro-ductif,
autrement dit, poétique.

La premiere partie de notre syst¢me d’analyse est la relation dialectique, dans le singulier,
de I'appréhension des régimes grammaticaux et de leurs déformations dans les praxis de la
connaissance et de 'expérience, de I'experimentum lingue. Cette relation dialectique détermine
bien str la puissance de pensée du sujet mais aussi son lieu d’apparition (le lieu ol apparait son
existence), autrement dit, le lieu d’exposition de cette singularité, c’est-a-dire sa relation, ici
et maintenant, avec les régimes du collectif, du pluriel, avec les régimes doxiques. La seconde
partie du modele correspond trés exactement a cette incessante relation dialectique du fait
singulier et de son exposition dans les régimes collectifs. Nous entendons par régimes collectifs
cette expérience du pluriel, cette expérience du factum pluralitatis comme émergence du fait
des communautés d’une part et, d’autre part, cette expérience de I'idiolecte, cette expérience
du factum loguendi comme émergence cette fois de I'exposition du devenir des langages.
Lexposition de ce devenir signifie tres exactement ici 'exposition de leur fonctionnement et non
de leur statut; c'est & partir de ce dispositif que nous sommes en mesure de déterminer, pour un
fait de langage, son degré d’appartenance & une communauté et que nous sommes en mesure
de déterminer 'émergence de la question de style : comme différenciation, comme modéles
de reconnaissance et comme valeurs doxiques, cest-a-dire ce qui « exprime les conditions
d’acceptabilité de toute opinion, a 'intérieur du travail de valeurs dans les praxis sociales de
circonstances concretes. Sa force ne vient pas seulement de ce qu'elle exprime '’humanité vécue
dans le prisme des reconnaissances inter-subjectives; elle tient, plus ataviquement,  sa fragilité,

a son instabilité, a sa superficialité'” »; cela signifie trés précisément, encore, ce que Furio Jesi

17 Georges Molinié in Hermés mutilé, op. cit., p. 83-84.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 261

entend sous la forme « machine anthropologique » cest-a-dire « le mécanisme complexe qui
produit les images des hommes, les modéles anthropologiques, référés au je et aux autres avec
toutes les variétés de diversité possibles'® »; enfin, cela signifie ce que nous pourrions nommer
une « puissance d’exposition », autrement dit, ce qui constitue la puissance d’apparition et de
maintien des formes et des objets, c'est-a-dire non plus, exactement, la doxa mais le sens du

verbe grec doxazein™ (croire, célébrer, glorifier).

§ 4. Léconomie est le lieu de cette exposition, de cette puissance d’exposition. Le premier
modele de I'économie est la mesure de ce que nous sommes dans I'expérience dialectique
du factum des communautés, autrement dit, la mesure de notre fonctionnement et de notre
adhésion avec les régimes doxiques, avec le fonctionnement des machines (anthropologique,
mythologique, festive, etc.). Le deuxitme modéle de I'économie, Cest faire en sorte de
constituer cet espace comme un lieu d’usage et d’échange (0ikos) et comme le lieu ot 'on fait
en sorte d’y demeurer et de s'installer (oikizein). On y demeure en en faisant un dispositif,
Cest-a-dire une fonction stratégique comme relation de pouvoir®*: ce dispositif, comme
espace déterminé, est lui-méme la somme des dispositifs nécessaires et contingents. Cet espace
d’exposition, autrement dit ce dispositif, est donc un organisme complexe qui est lui-méme
la somme d’éléments hétérogenes. Cest dans I'établissement de cet espace, de ce lieu que
nous constituons notre rapport contractuel aux divers éléments des dispositifs : 'adhésion
aux modeles, aux structures et aux formes se fait par un graduel rapport de croyance (la
puissance doxique). Ce rapport contractuel — adhérer a une formule, 4 un fait — permet d’une
part la puissance fonctionnelle des régimes doxiques et il permet, d’autre part, I'émergence
de multiples dispositifs comme mise a disposition des moyens par lesquels les faits, les objets,
les formules s’actualisent dans les régimes de réception : la transformation et 'échelonnement
des transformations des objets comme valeur et spéculation sur la valeur, I'établissement de
systemes idéologiques comme régimes culturels et régimes d’artistisation, I'établissement d’un
systéme de trans-évaluation des régimes comme spéculation et marchandisation : autrement
dit jouer sur la valeur des objets et instaurer une consommation, c’est-a-dire instaurer un prix,

une puissance d’adhésion qu’il faut a chaque fois recommencer et rétablir*'. Troisieme modele,

18 La féte et la machine mythologique, op. cit., p. 44.

19 Voir Giorgio Agamben, Le régne et le gloire, op. cit., p. 218 sq. - p. 299 5q.

20 Giorgio Agamben, Quest-ce quun dispositif 2, op. cit., p. 10, voir ch. 1v, 2, p. 205.

21 Voir a ce propos les pages de Georges Molinié sur les régimes de la consommation et les régimes prostitutionnels,
Hermés mutilé, op. cit., p. 209 sq. voir aussi, Marcel Hénaft, Le prix de la vérité (le don, l'argent, la philosophie),

Le seuil, 2002.



262

enfin, de 'économie, le rapport dialectique aux deux premiers comme adhésion au principe
de viduité des machines ou des régimes*. Ce rapport dialectique est complexe, mais on peut
le réduire ici pour les besoins de 'argumentation a quatre points. Il s’agit d’abord d’un rapport
a 'actualisation; le premier régime de 'économie est un rapport contractuel a la norme
extérieure dans 'expérience linguistique, tandis que le deuxiéme est un rapport contractuel au
dispositif. Ce rapport est indiscutablement un rapport dialectique. Il nous ouvre a ce régime
de l'exploitation qui nous libére, en tant qu'étre économique de la puissance de la machine
mythologique (le fait en tant que tel) : il nous ouvre a ce régime de l'actualité, de I'époque,
pour mieux, en ce cas, nous lier au fonctionnement de toutes les machines, cest-a-dire a
leur viduité. La viduité des machines signifie trés exactement qu'elles ne produisent pas de
contenu mais qu’elles produisent simplement le fait répété qu'elles fonctionnent, que nous
sommes indéfectiblement liés a 'actualisation comme mesure dialectique complexe de ce qui
devrait se stabiliser (demeurer dans sa valeur) et en méme temps étre livrés entierement a la
spéculation. C’est-a-dire enti¢rement livrés a la puissance de la médiatisation, a la puissance
de 'exposition des dispositifs. Cela signifie donc, enfin, que I'existence des faits, des objets,
des processus est entierement liée a leur monstration et a leur exposition, a leur médiatisation,
a la puissance du doxazein. Tout produire, tout faire pratique ou poétique, toute mythogenése

est donc économique.

§'s. Les régimes de la festivité. Cest ici que nous sommes alors en mesure d’insérer dans des
modeles d’analyse herméneutique le modele des régimes de la festivité que nous avons analysé
a partir des concepts d’espionnabilité, d’inopérativité et de désccuvrement. Il sagit de
Pexpérience a I'intérieur des régimes doxiques et des régimes de I'intensité, autrement dit des
régimes de tout ce qui se manifeste sans mesure directe, de tout ce qui se manifeste sans qu’il
soit possible d’en établir une mesure efficace, stable et précise. Les régimes de la festivité, de
ce point de vue, sont 'expérience graduelle et échelonnée de la perception. Chacun de nous
posséde une mesure singuliere, empirique et corporelle de I'échelonnement, de la gradualité
infinie du déplaisir au plaisir, de l'indifférence a la jouissance, de I'ennui a 'occupation.

Cependant nous ignorons cette mesure pour I'autre, nous ne pouvons des lors que la projeter

22 Voir ch. v, 1 & 2, p. 200 & 205.

23 Nous renvoyons ici aux multiples analyses de Giorgio Agamben de la pensée de Paul et de son usage d’une
terminologie technique (économique) pour dire et le rapport contractuel ou le lien fiduciaire (la pistis) et la
puissance dialectique qui en émerge (katargein) : in Le temps qu'il reste, op. cit., p. 152, et Le régne et la gloire, op.

cit., p. 35-64, p. 47-87.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 263

(une des raisons du désir et du manque), en faire une image ou une représentation imprécise
et lacunaire, en faire a la lettre une phantasia** au double sens de se figurer par imagination
— la mesure de l'autre — et faire voir, exposer — sa propre mesure. Cette perception lacunaire
est ce qui constitue les régimes doxiques car la mesure de 'ensemble des constituants de la
communauté est impossible sauf par projection, par représentation, par la puissance de la
doxa et par la constitution d’un régime doxique maximal : celui de l'idée du plaisir, de la
jouissance, de l'intensité dans les régimes du collectif. Lidée que le collectif, que le
communautaire soit lié 2 une activité festive, 4 une intensité est immesurable; nous n’avons
d'autres choix que d’adhérer et de participer, bien stir, 2 'image que nous nous en faisons,
mais surtout, a 'image que nous en donnent les régimes collectifs (mythologique, historique,
théologique, etc.). Les régimes de I'intensité ou du festif sont donc les régimes des productions
qui échappent a 'ensemble des outils techniques et épistémologiques. Bien siir, Cest en
contradiction avec la tradition de ’herméneutique : comment alors garantir a cet immesurable
— faire en sorte qu'il ne soit pas compensé par trop de commentaires — sa puissance et faire en
sorte qu’il se maintienne sous cette forme du bavardage, de cet incessant bavardage qui amene
la parole a la parole, le geste au geste. Lanalyse des régimes du festif nous oblige d’abord a
l'analyse d’une seconde expérience de la gradualité : gradualité du festif lui-méme entre
célébration et participation. La célébration est la premiére définition — la premiére forme —
que l'on peut donner aux régimes de I'intensité : la commémoration périodique, la forme
historique et magique du calendrier. La célébration est donc un rituel presque intégralement
privé de la participation comme /udus; elle est donc la médiatisation (doxazein) d’une ou
plusieurs représentions des régimes de I'intensité. En revanche la participation, c’est tenter de
participer intégralement a la féte, c’est-a-dire faire en sorte que notre existence soit enti¢rement
livrée au zemps du festif comme expérience collective de l'intensité. Mais il reste en suspens
une question essentielle : si nous ne sommes pas capables de mesurer ces expériences, que
célébrons-nous et a quoi participons-nous ? Il y a donc ici un probléeme épistémologique :
sommes-nous capables d’atteindre a une connaissabilité de ce zemps du festif 2. Comme
célébration ou comme participation, nous y adhérons parce que nous avons adhéré,
antérieurement, aux régimes contractuels du collectif. Nous adhérons donc a une projection,
a une représentation immesurable et lacunaire — une phantasia. Nous adhérons donc tres

précisément a quelque chose d’autre, a ce que Giorgio Agamben nomme?*® une « matiére

24 Voir ch. 11, 4, p. 121.
25 Voir ch. 11.

26 « La structure originelle de 'ceuvre d’art », Lhomme sans contenu, op. cit., p. 126 et Aristote, Métaphysique,



264

inarticulée — 70 proton arruthmiston — servant de base a toute forme et toute mutation ». Clest
donc la mesure trés complexe d’une arythmie, Cest-a-dire ce qui est sans structure analysable,
perceptible certes mais non analysable. Cest I'ouverture de tout langage, de tout acte, de
toute ceuvre a cette puissance arythmique, comme ouverture donc a la privation des modeéles
analytiques, des modeles structuraux. Toute ceuvre, toute opérativité est donc entierement
livrée a sa puissance dialectique et économique mais aussi festive (C’est-a-dire participative) et
liée a ce saisissant paradoxe d’étre en méme temps ouverte au mesurable et a 'immesurable,
d’étre entierement ouverte a une mesure arythmique, d’étre entierement livrée a 'inarticulé,
au pluriel et a la mutation. Lensemble du travail de Furio Jesi dans La féte et la machine
mythologique est cette démonstration de cette arythmie, de cet immesurable qui est comme
les « mouvements de celui qui subitement perd I'audition et n’entend plus la musique. Et
celui qui n’entend plus la musique, ne danse pas*... ». Or ici, nous continuons tous a danser,
nous continuons tous a participer sans fin, et selon 'expression « per fantasmata*® » ¢’ est-a-dire
dans la tension entre la mesure et la puissance de ce qui ne se mesure pas, de ce qui appartient
en propre aux régimes de lintensité. Il y a d’'une évidente et claire ouverture vers une
herméneutique matérielle, c'est-a-dire une herméneutique qui soccuperait, presque
exclusivement, de la matérialité du rapport de I'ceuvre aux dispositifs, a 'expérience lacunaire
du festif. Il sagit d’'un travail qui défend le principe d’une analyse herméneutique matérielle
contre une traditionnelle herméneutique de la signification®. Les régimes de I'intensité ou du
festif ne sont pas obligatoirement sous la forme de cette participation célébrative, ils peuvent
aussi prendre une autre forme, celle d’'une participation non intégrale puisque nous sommes
toujours ouverts a I'analyse, a la connaissance, au noétique. Il s'agira alors d’une participation
trés particuliere, ponctuée d’observations, de guets, d’espionnages. Clest le concept
d’espionnabilité*® dans lequel « 'important n’est pas le jeu mais a I'inverse le “se déplacer sans
étre vu, espionner, étre reconnu en se cachant” ». Nous sommes donc des guetteurs, des
espions. Reste 4 savoir ce que nous espionnons. Il est évidemment que nous cherchons a
prouver hypothése de l'existence de ces régimes de intensité, c’est-a-dire 'ensemble des

formes de 'observation et du témoignage. Lobservation de I'événement, de la puissance des

985b.

27 La féte et la machine mythologique, op. cit., citation de Karoly Kerényi, p. 30 et p. 121-122.

28 Voir le travail de Giorgio Agamben sur cette formule du chorégraphe Domenico da Piacenza in Image et
mémoire, op. cit., p. 40.

29 Voir Georges Molinié sur 'herméneutique matérielle in Hermés mutilé, op. cit., le chapitre 3, « Vers une
herméneutique matérielle ? ».

30 Voir ch. 11.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 265

dispositifs peut prendre la forme de divers rapports a cette historicité, comme matérialité,
comme attente (ou messianisme), comme empathie ou comme mesure de 'arrét, de l'instant,
de I'époque que nous retrouvons aussi bien dans I'analyse du concept d’épékein et de
bathmologie chez Roland Barthes ou dans le concept de la Dialektik im Stillstande chez Walter
Benjamin. Il sagit, quoiqu’il en soit de 'ouverture & un maintenant de la connaissance,
Cest-a-dire a l'autre mesure de notre espionnage comme observation de l'autre et du
mouvement de l'autre dans les régimes de l'intensité. Nous observons, nous guettons le
fonctionnement de ces régimes, de ces machines, de cette arythmie, du mouvement de
actualité comme époque, comme instabilité, comme mutation, comme pluralité et comme
épaisseur. Notre posture de guetteur nous ouvre enfin a un 7z fieri de la connaissance de la
participation aux régimes de I'intensité, comme exposition de notre étre parlant et bavard,
intégralementlié a 'exposition de la parole, intégralement lié au désir d’une mesure impossible
du festif. Nous parvenons ici & une surprenante conclusion : nous espionnons pour confirmer
notre participation aux régimes doxiques et aux zones d’intensité des régimes doxiques. Notre
posture de guetteur est, en somme, celle d’un voyeur qui voit assez mal ce qu’il tente de voir
parce que nous sommes incapables de stabiliser notre poste d’observation. Nous avons a notre
disposition trois modalités de participation. Une participation intégrale comme arrét (comme
écrasement du temps) ou comme ennui, cest-a-dire comme absorption intégrale a la
stimmung, al’ambiance del’ennui profond?’. Une participation non-intégrale —la traditionnelle
figure de la féte impossible — comme mesure dialectique de notre existence participative et
enfin une non participation qui renvoie a la figure du guetteur anthropologue. Participer aux
régimes du festif dit trois choses, qu’il s’agit d’abord d’une participation au non-mesurable et,
ensuite, que la participation aux régimes doxiques est sans fin, mais surtout que cette
participation implique de 7ien faire d’autre que d’adhérer a leur viduité. Enfin, qu’il sagit
d’adhérer aux « ceuvres » non pour ce qu'elles sont mais parce quelles sont en puissance

(virtuelles)32.

§ 6. Dialectique négative. 1l reste le dernier des six modeles, celui qui sera en mesure de
clore ce mécanisme, cette tentative d’'un modeéle général d’analyse herméneutique. Il sagit
e ce que nous nommons la dialectique négative. Le troisitme mode¢le, la dialectique nous
d q la dialectiq gative. Le ¢ déle, la dialectiq
5 . , . . .« , .
permet d’ouvrir les mécanismes de la norme ou de la grammaticalité et les mécanismes de la

corruptibilité & une mesure nouvelle : le vide des machines — elles ne font que fonctionner —

31 Voir ch. 1v, 3, p. 216.
32 Voir ch. 11, 4 & 5, p. 121 & 135.



266

et le vide des objets, de toute ceuvre. Que signifie ce vide ? Que 'ceuvre existe moins pour la
valeur de son contenu que pour sa matérialisation. Cest la premi¢re mesure du désceuvrement,
comme inopérativité de la substance du contenu. Le sens, la signification, operent — malgré
eux, les régimes doxiques de la significativité restent, bien sir, les plus puissants — un retrait,
un repli et sont rendus inopératoires dans ce mouvement que nous nommons régimes de
la festivité. La dialectique négative, appréhende cette mesure de I'inopérativité, mais cette
fois en immergeant enti¢rement I'objet ou I'ceuvre dans les régimes du collectif et dans la
mesure absolue du désceuvrement du festif. Mais il ne sagit pas d’'un désceuvrement en soi,
Cest-a-dire I'inopérativité de la substance du contenu de 'ccuvre (son coeur asémantique,
selon 'expression de Furio Jesi), ni méme de la mesure de notre désceuvrement, de notre état
d’étre désceuvré. 1l s'agit de la mesure « active » du désceuvrement, de désceuvrer. Le verbe
« désceuvrer » pourrait signifier interrompre une activité, donc désceuvrer et se désceuvrer.
Quelle est la mesure de ce désceuvrement ? et quelles sont ses formes ? Il s'agit d’abord de notre
continuelle participation au fonctionnement des régimes doxiques et a leur viduité. Désceuvrés
de la substance du contenu — de son opérativité — nous pouvons enticrement « étre occupés » a
féter, a célébrer son fonctionnement. Le dernier modele de notre rapport comme participation
aux régimes de la festivité est la célébration qui doit sentendre comme une pensée du
désoeuvrement, comme un « devenir dimanche » comme la récurrence de la féte sous la forme
du calendrier comme 'entend Walter Benjamin. Les différentes formes du désceuvrement sont
les suivantes : d’abord 'évidement du sens — de la valeur de la substance du contenu — ensuite
Pépuisement du jocus, du rituel au profit du ludus, d’'une récursion des formes néothéniques
de la socialité, puis comme épuisement du sens et de sa valeur au profit des modalités de la
parodie, du faire déchanter, du contre-rythme, du para ten oden, enfin comme participation a
la célébration, comme participation aux mécanismes de la célébration et du doxazein. Dans la
pensée juive et chrétienne, lorsque la puissance de création cesse d’ceuvrer, elle prend la forme
d’un devenir sabbatique ou dimanche, dans 'anapausis, I acquiescentia ou le repos. Célébrer,
Cest faire en sorte de « mettre a part » ce septiéme jour enti¢rement consacré a féter ce quil
y a, ce quil reste, et & répéter cette célébration sur un calendrier ouvrant ainsi le temps a
cette récurrente du désceuvrement. Nous avons retrouvé cette problématique chez d’Aristote,
dans I'Ethique & Nicomague. Uhomme pourrait-il étre « né sans ceuvre », pourrait-il étre livré
au désceuvrement ? a 'argos ? pourrait-il encore étre livré au repos ? Que pouvons-nous tirer
de ces questions pour élaborer un schéma d’analyse herméneutique ? trouver dans un des
modeles de représentation ce qui nous lie et ce qui nous livre a I'ceuvre. Ce que nous nommons

dialectique négative, c’est-a-dire, le dernier moment de cette structure d’analyse est, en fait,



CH.V. THEORIE DE LA FETE 267

trés exactement, ce qui est contenu dans ces questions. Quel est 'intérét d’une ceuvre et quel
est 'intérét d’'une participation a un régime de l'intensité ou du festif ? C’est, d’une part, la
mesure de 'extraordinaire puissance dialectique de I'ceuvre comme possible langage constitué
ou comme participation  la parole, ou, pour le dire autrement, comme exposition de la langue
ou comme exposition du devenir de la langue : cette puissance ouvre de maniére irréductible
a l'expérience d’'une immanence, cest-a-dire d’'une incessante expérience de 'actualité. Notre
désceuvrement est notre possibilité de mesurer notre actualité. Désceuvrer signifie s'ouvrir,
dans la mesure du possible, a I'expérience de la festivité. Si nous continuons incessamment
a produire, regarder, lire et écouter des ceuvres, c’est moins pour la valeur, en soi, de leur
contenu que pour la matérialisation de ce contenu qui nous renvoie, systématiquement, mais
graduellement, a 'expérience de lintensité et de notre actualité. Désceuvrer est donc notre
activité propre a vider les régimes et les objets qui y sont produits pour les absorber dans le
mouvement du contemporain. Cest, a la lettre, ce que nous nommons la festivité et C’est, a la
lettre, notre ouverture a la puissance dialectique. Nous sommes en mesure d’ouvrir la pensée
aristotélicienne de I'ew zen comme forme, précisément, du bonheur : contempler sa propre
puissance comme forme d’une viabilité. Autrement dit, reconnaitre — et c’était bien 1a la crainte
d’Aristote — que nous sommes bien « naturellement » liés au désceuvrement, a 'argos comme
mesure de notre viabilité et de notre vitalité, comme mesure de notre puissance d’observation,
comme notre ouverture au devenir sabbatique, comme notre puissance d’actualisation,
Cest-a-dire notre puissant devenir épocal. La praxis humaine est alors entierement sabbatique,
entierement ouverte a la mesure et a I'expérience de la puissance (de la possibilité).

La mesure du politique est cette économie du vivant et du désceuvrement, mais non comme
fermeture a la spectaculaire pensée du sommeil, comme forme de 'assoupissement — Cest-a-dire
la satisfaction qui conduit a la diminution de I'intérét — mais au contraire a l'ouverture vers
un désceuvrement actif. Clest 'enjeu de ce que nous nommons le poétique, I'ceuvre liée au
désceuvrement, 2 sa puissance : le poétique est pervers en ce sens, quayant fait lui-méme la
démonstration de son ouverture au désceuvrement, il devient le modéle méme qui désceuvre
les ceuvres de '’homme. Nous devons ouvrir nos modéles analytiques et herméneutiques a
ce désceuvrement, a cette puissance paradoxale de activité. Les ceuvres d’art — ce que nous
considérons comme des ceuvres d’art — ne sont en somme que la mesure ultime et sociale de
notre activité de désceuvrement.

Nous devrions pouvoir proposer une démonstration de ce modele a partir des deux
hypothéses que nous avions avancées, celle de 'asémanticité et celle d’'une mesure d’un

désceuvrement actif.



268

2. FESTIVITE ET ASEMANTICITE

A partir du modéle que nous avons présenté, nous sommes alors en mesure de proposer
une lecture de notre premicere hypothese, 'asémanticité comme figure méme de la festivité
et paradigme de I'ceuvre. La premiere hypothése que nous voudrions proposer est ce que
nous avions appelé la « grammaire de bloc » ou encore la « relation silencieuse »** : en somme
il sagit de penser la grammaire comme un systtme combinatoire par juxtaposition, par
enchainement, livrant ainsi une partie des outils de liaison et une partie des outils de la

rhétorique au silence.

§ 1. La relation silencieuse. Nous avons besoin de deux éléments particuliers pour traiter de la
grammaire par juxtaposition et du concept de « relation silencieuse ». Nous renvoyons au tout

début des Carégories d’Aristote* :
Dans ce qui se dit, il y a ce qui se dit en combinaison [kata sumploken], et ce qui se dit sans combinaison
[aneu sumploken] — en combinaison, par exemple (un) homme court, (un) homme vainc; sans
combinaison, par exemple, homme, beeuf, court, vainc.
TV AeYOpEVOV T PEV KOTO GUUTAOKNV AEYETON, T 8¢ Bvev GVUTAOKAG. T& HEV 0DV Kot
GUUTAOKNY, 010V BVOpmTOG TPEXEL, BVBP®TOG VIKG: T& 8¢ GveL GLTAOKNV, 0lov EVOP®OTOG,

Bovg, TpExEL, VIKQ.

Nous avons aussi besoin de cette remarque de I'écrivain Emmanuel Hocquard qui disait,
lors d’une conversation, que la seule définition possible du vers est qu'il sagit d’'une unité
linguistique a I'intérieure de laquelle il est possible de faire demi-tour, ce que nous nommons
une relation de perversité®s.

La question de la relation sous-entend bien stir qu’il sagit d’'un probléme de grammaire
(de liens et de rapports). Toutes les relations seffectuent comme mesure des éléments et
mesure des rapports entre deux choses, deux phénomeénes, ce qui produit une structure
(chaine, assemblage, cadence, rythme, etc.) ou une contre-structure (ce que nous nommons
une relation de perversité).

Si nous revenons aux principes aristotéliciens, il s'agit soit d’une relation avec les outils de

33 Le concept de grammaire de bloc avait été théorisé pour tenter de rendre compte de I'écriture d’ Emmanuel
Hocquard, essentiellement autour de deux ceuvres, ma haie (éditions PO.L, 2001) et Linvention du verre
(éditions PO.L, 2003) et le concept de « relation silencieuse » avait été présenté lors d’un colloque sur la relation
a l'université Paris x11, le 15 décembre 2007.

34 Catégories, 11 [1a 16], trad. E Ildefonse et J. Lallot, Seuil, 2002.

35 Voir partie suivante, ch. v, 2, § 2, p. 272.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 269

la relation ou de la liaison, soit d’une relation sans ces outils de la relation : autrement dit, une
relation avec les enchainements logiques et les outils linguistiques de construction ou bien une
relation sans outil apparent que nous nommons une relations silencieuse ou plus précisément
une « grammaire de blocs », C'est-a-dire une grammaire par juxtaposition.

Les outils de liaison ou de la relation sont bien siir 'agencement lexico-syntaxique,
la logique formelle (dont les marques sont les outils de liaison), les relations temporelles
(les formes discriminantes du langage et la concordance des temps de la langue) et donc
la narratologie (la logique du récit et du montage), la relation de subordination (I'ordre et
Pagencement des syntagmes) et enfin la majeure partie des composants micro-structuraux*®
(essentiellement les figures de répétitions, les figures de constructions et les tropes).

Dans le cas de la relation silencieuse cela signifie qu’il n'y a pas, qu’il n'y a plus de marqueurs
visibles; les relations s'opérent donc selon d’autres modalités.

Il y a la possibilité d’une absence de marquage des liens lexico-syntaxiques et des liens
rhétoriques : soit ils sont absolument absents et, dans ce cas, il sagit d’'une grammaire de
blocs, soit ils sont modifiés et il s'agit alors de ce que nommerons une grammaire paralogique
(Pélément appréhendé est volontairement faux ou déformé). Labsence de liens configure deux
réalités, soit il sagit d’'une forme d’anti-rhétorique, au sens propre une forme de parrhésie’”
ou les éléments, comme facta bruta, sont livrés dans leur plus grande entiereté, soit il sagit
d’une expérience possible de la langue dans sa littérarité, une énonciation brute, pleine qui
trouverait son ambitus entre le style hadros et la poésie matérique. La modification des liens
ou la grammaire paralogique configure elle aussi deux réalités, soit il sagit d’une rhétorique
du piege, du skandalon, ¢ est-a-dire par déformation des lieux de 'interprétation, soit enfin il
sagit d’'une double sphere, celle du bégaiement*® — les liaisons y sont mais 'ordonnancement
rythmique de la langue est corrompue — et celle de la parodie — les liaisons y sont mais elles
sont bouleversées dans la mesure méme de leur valeur de leur maintien.

Dans 'un et autre cas, 'absence des outils de liaison de la logique formelle de la syntaxe et
de la rhétorique, le mouvement d’appréhension de l'objet n’est plus induit par le mécanisme
formel des outils de liaison mais par la juxtaposition qui crée alors un autre modele structurel

(ce n'est pas autre chose que la démonstration d’Aristote).

36 Pour une définition des niveaux micro et macro-structuraux de la rhétorique, voir Georges Molinié,
Dictionnaire de rhétorique,

37 Philodéme de Gadara, Peri parrhésias, (On frank criticism), édité par D. Konstan, D. Clay, C. Glad, J. Thom
& ]. Ware, SBL, Scholar Press, Atlanta, Georgia, 2007 voir aussi Michel Foucault, Le courage de la vérité,
Gallimard, 2009.

38 Voir de 'auteur le chapitre « Bégayer », Le poétique est pervers, op. cit. et voir en annexe, n° s p. 368.



270

Il est possible encore que les marqueurs temporels discriminants soient absents. S’ils
sont totalement absents, cela crée une grammaire combinatoire dont la logique structurelle
est essentiellement fondée sur des procédures d’amplification et d’accroissement. S’ils sont
modifiés, il sagit alors de distorsions (plus ou moins fortes) des modalités de perception
et de représentation du temps : ici Cest un calcul plus ou moins graduel des phénomenes,
Cest-a-dire tenter d’adapter la grammaire 4 la phénoménalité de la perception. D’un point de
vue grammatical et rhétorique, la suppression des éléments marqueurs de temps configurent
deux réalités bien précises : soit il sagit d’échapper a la mesure du temps dans I'exercice de
la langue qui envolte, en nous laissant-trainer dans le temps ou en nous saisissant dans un
temps compacté (I'expérience kairologique de la langue ou ce que Walter Benjamin nomme
«actualité intégrale »), soit il s'agit, au contraire, d’entrer et de saisir, au plus pres, U'expérience
du feuilleté des temps. Toute I'histoire de I'art, et essentiellement I'histoire de la littérature (et
donc plus récemment celle du cinéma) est obsédée par 'observance ou la non observance de
ces marqueurs.

Enfin, une absence des composants micro-structuraux est possible. S’ils sont totalement
absents alors on tente structurellement de renvoyer I'objet linguistique vers une matérialité
intégrale de la langue ou vers I'exercice de la tautologie : soit sous la forme de la parrhésie soit sous
la forme d’une expérience de la matérialité de la langue. Cependant, quelle que soit la gradualité
de la suppression ou de 'absence des éléments micro-structuraux, I'énoncé reste cependant
absorbé par les figures et les structures macro-structurales, dont les deux plus importantes
sont, nous semble-t-il, I'amplification et 'hypotypose. Ici, subsiste un certain nombre de
problémes. Dans 'hypotheése d’une grammaire de blocs, en somme d’une grammaire zéro (la
relation silencieuse), nous avons établi une liste des différents marqueurs qui pouvaient étre
supprimés : nous avons alors supposé que les marqueurs dits de la rhétorique micro-structurale,
les tropes et les lieux, pouvaient étre supprimés, or nous ne disons pas que les marqueurs de la
rhétorique macro-structurale peuvent I'étre. Nous soutenons méme que les liens de la rhétorique
macro-struturale sont indémontables et qu’ils constituent méme lexistence singuliere de cette
grammaire de blocs. Nous avons posé comme hypothése que, parmi les figures macro-struturales,
deux se maintiennent, 'amplification et 'hypotypose comme modéle méme d’une relation
silencieuse ou d’'une grammaire de bloc. Si la définition traditionnelle de 'amplification renvoie
a l'usage des lieux de I'art oratoire, il reste que cette figure existe selon trois modalités essentielles
qui configurent une grammaire de bloc : la permanence d’un geste, la mesure de I'accumulation,
la forme du dispositif. Camplification est une figure qui livre le langage a la puissance du geste

et de I'énonciation, a la puissance du geste linguistique. Elle livre alors le langage a la forme



CH.V. THEORIE DE LA FETE 271

méme de I'énonciation, cest-a-dire 'accumulation : la langue saugmente sans cesse, se gonfle,
samplifie... Elle enclot, enfin, le langage dans une visée stratégique fondamentale, et qui est
le sens premier de cette figure?, le discours épidictique dont une des formes essentielles est
Vencomium (et sa mesure inverse) et qu’il s'agira, ici, de comprendre comme la mesure de
Pexpérience de la densité pour 'étre-dans-la-festivité dans le discours adressé a autrui. Reste
encore 'hypotypose, que nous pouvons entendre techniquement comme une description* —
ce qu'énonce le langage — et comme une représentation par le langage*’, mais qu’il est encore
possible de saisir comme une pro-vocation, cest-a-dire comme une sorte d’appel qui convoque

a une participation dont I'adhésion est graduelle :
Car, par nature en quelque sorte, sous U'effet du véritable sublime, notre 4me s'éléve, et, atteignant de
fiers sommets, semplit (pléroutai) de joie (kharas) et d’exaltation (mégalauchias), comme si elle avait

enfanté (gennésasa) elle-méme ce quielle a entendu*’.

ou encore :
Car si le nom d’apparition (phantasia) est communément donné a toute espéce de pensée (ennoéma) qui
se présente, engendrant la parole (logou gennétikon), maintenant le sens qui 'emporte est celui-ci : quand
ce que tu dis sous l'effet de 'enthousiasme et de la passion (enthousiasmou kai pathous), tu crois le voir

(blépein dokés) et tu le places sous les yeux de I'auditoire (kai upophin tithés rois akouousin)®.
Il sagit d’un rapport essentiel, d’une part a la participation et d’autre part a /a fagon dont
on participe et qui releve de deux concepts, 'un comme relation, l'autre comme maniére
de la relation. Le concept de relation s'entend a partir du concept aristotélicien du pros #* :
« on dit relatifs les items (/égézai) tels que ce qu’ils sont eux-mémes est dit étre d’autres items
(hétéron einai), ou, de quelque autre maniére, relativement a autre chose (pros héréron)* ». 11
faut entendre que ce que nous nommons la relation reléve de cette disposition a saisir I'objet
systématiquement et relativement A autre chose (pros hétéron). La relation est un systéme de
juxtaposition non-essentiel mais substantiel dans la mesure de la puissance de ce qui reste en

relation entre deux ou plusieurs items.

39 Aristote, Rhétorique, livre 1, 3 et 111

40 Georges Molinié, Dictionnaire de rhétorique, op. cit.

41 Quintilien, Institution oratoire, op. cit., |. 1X, 2 : « Ab aliis bnotdnwore, proposita quaedam forma rerum ita
expressa verbis, ut potius videatur, quam audiri. D’autres 'appellent hyporypose, 'image des choses présentées en
des termes si expressifs que 'on croit voir plutdt quentendre ».

42 Il est possible d’entendre la question de 'hypotypose selon le commentaire du fragment vir.2 de 'ouvrage du
Pseudo-Longin, op. cit. Ce qui est important cest cette impression de co-création qui définit, nous semble-t-il,
cette impression de participation dans le ressenti de I'hypotypose.

43 1bid., frag. xv.1.

44 Aristote, Les catégories 1, ch. vi1, trad. E Ildefonse et J. Lallot, Seuil 2002, voir aussi le dossier p. 272.

45 Ibid., 6a3s.



272

Cependant, il y a a c6té du concept du pros #, un autre concept, celui de la skhésis (oxéoig)
comme maniére de la relation ou maniére de mettre en relation*®. La skhésis signifie a la fois la
maniére d’étre comme caractére et comme disposition, en somme comme facon d’zvoir dans
'arrét de la chose (skhein).

Il y a donc deux fagons d’appréhender ce que nous nommons la relation, et ici relation
silencieuse ; soit comme mesure radicale de la juxtaposition (pros #) soit comme construction,
comme disposition, comme radicale économie des dispositifs mais dans cette mesure de la

suspension de la signification, comme évidement du sens.

§ 2. Le poétique est pervers. Toute définition du poétique*, on le sait, est problématique.
On a dit qu’il s'agissait d’une hésitation entre son et sens, entre la série sémiotique et la série
sémantique. On a dit qu'il sagissait de la possibilité de I'enjambement* c’est-a-dire « tout
discours dans lequel il est possible d’opposer la limite métrique et la limite syntaxique ». Nous
soutenons quil sagit aussi de la possibilité de juxtaposition de blocs de discours dans une
visée d’enchainement®.

En somme, il s'agit toujours de marquer une mesure’ effective entre et dans les objets du
langage. Cette mesure peut seffectuer de trois maniéres : comme limite entre deux objets,
comme péras ou comme limite propre de chaque objet, cest-a-dire comme expérience
linguistique (experimentum linguse) du terme, de la limite, du terminus; autrement dit, cest

penser la terminologie comme 'advenir de la philosophie : il ne s’agit pas seulement de donner

46 Voir a ce propos l'ouvrage de Marie-Jos¢é Mondzain Image, icone, économie, Seuil, 1996, 1-2. Voir aussi
Iintroduction du concept de skhésis chez Nicéphore le Patriarche, Antirrhétiques, 1, 277¢-278d : « il n'est pas
hors de propos maintenant, je pense, d’ajouter ceci & mon discours, a savoir que I'icone est en relation (skhésis)
avec l'archétype, et quelle est 'effet d’'une cause. Il faut donc pour cette relation que I'icone existe parmi les
relatifs (pros ti) et soit énoncée comme telle. Les relatifs, ceux-la mémes qui existent dépendent d’autre chose
que d’eux-mémes, et échangent réciproquement leurs relations (antistrephei te skhésis pros alléla) ». Le concept
de réciprocité ou de corrélativité est ici essentiel : on le retrouve chez Aristote, 6b27 : « tous les relatifs sont dits
relativement & des corrélatifs (panta de ta pros ti pros antistréphonta légétai) ».

47 La premiére partie de ce texte, considérablement remaniée ici, a d’abord fait I'objet d’'un séminaire avec
les étudiants de 'Ecole des beaux-arts de bordeaux et a constitué le premier chapitre de I'ouvrage intitulé Le
poétique est pervers, op. cit. 1 va bien stir de soi que le terme « perversité » nest pas a entendre dans son acception
moderne, mais bien étymologiquement comme forme du renversement et du retournement. En somme nous
extirpons du terme perversité la dimension morale d’un renversement vers une quelconque notion de bien ou
de mal : il sagit donc fondamentalement de la figure du retournement.

48 Giorgio Agamben, Idée de la prose, p. 21, Bourgois, 1998 ; La fin du poéme, p. 131-133, Circé, 2003.

49 Voir partie précédente du présent chapitre.

so Il faut penser la mesure comme un lien, au sens presque de franchir, et la redéfinir en fonction du terme grec

péras (la limite mesurée, accomplie, de 'autre c6té).



CH.V. THEORIE DE LA FETE 273

un nom mais d’expérimenter le langage (la signification). Enfin, comme solution de continuité
entre son/fin-du-son et sens/fin-du-sens (le saut, le hoquet linguistique, le suspens). Les
langages hésitent. Cette hésitation, Giorgio Agamben I'avait formulée dans I'idée de la versura,
mot latin qui signifie I'action de se tourner, 'extrémité du sillon ot la charrue tourne et versus
le sillon, la ligne d’écriture, la mesure. Versura indique clairement le faire poétique comme
action qui limite une unité linguistique (une ligne d’écriture, une phrase, un bloc de texte, des
images, des gestes, etc.). Traditionnellement, on pense le poétique comme la formulation de
cette versura, Cest-a-dire comme vers’'. On peut proposer de penser cette versura, cette action
de se retourner en direction d’autre chose, comme faire lien, une /igatio. Autrement dit, plut6t
que de penser cette unité comme une solution bloquante (une aporie), il faudrait la penser
comme un pro-duire, c’est-a-dire comme geste qui soit capable de juxtaposer des objets tout
en leur conservant leurs mouvements, de sorte qu'il soit possible de penser le discours poétique
ou le montage d’images comme liens et comme « coupes mobiles’? ».

Emmanuel Hocquard dit qu'un vers est une unité sémantique a la fin de laquelle il est
possible de faire demi-tour et de revenir en sens inverse (inversum). Le langage possede le
terme pervers emprunté au latin per-versus, ce qui est retourné, autrement dit un versus qu'on
a retourné sens dessus dessous. Pervers signifierait donc qui regarde autrement. Lintroduction
de l'idée de la perversité permet de saisir avec une nouvelle efficacité 'ordre des actions liées
a la problématique définition du poétique. Traditionnellement, (depuis la pensée grecque)
on confronte trois actions (trois pensées du faire) intrinséquement liées; celle de la poiésis (le
poématisé, autrement dit la pro-duction du vers) comme « moyen » dont la fin et la limite
(¢élos et péras) sont extérieures parce que non actualisées (dépendantes d’'un autre régime,
d’une réception différée), a celle de 'ergon (agir comme actualité) et a celle de la praxis
(Pexpérience comme désir du poétique) comme « pratique », c’est-a-dire une fin en soi, une
péras (méme racine que praxis) sans moyen puisque nous ne pouvons porter aux langages nos
désirs. On peut alors poser une quatrieme action, celle du geste du per-versus (on retrouve ici
encore dans le préfixe per- la méme idée de limite et d’achevement) comme possibilité d’'une
aptitude A créer des événements comme tels, qui pénetrent et qui persistent, comme moyens

sans fin.

s1 Il faut se reporter au commentaire sur le concept benjaminien de « prose intégrale » et saisir 'ensemble des
différences entre versus et perversus, prorsus et adversus qui dessine en somme deux figures majeures 'une de la
réversibilité comme retournement, 'autre de 'adversité comme faire face.

52 Nous empruntons cette expression 4 Gilles Deleuze : « une coupe mobile c’est une coupe temporelle. Cest

une coupe qui comprend du temps », cours du 30 novembre 1982, www.univ-paris8.fr, voir aussi Limage-

mouvement, éditions de Minuit, 1983.



274

Dire que seul le poétique comme perversité est un moyen sans fin, est difficile, mais il est
la seule possibilité pour penser la mesure de nos langages.

Posé comme tel, le concept de perversité souléve un nombre assez considérable de questions
et de problemes. La premiere consiste bien stir a tenter de le définir.

Il y a une possibilité de réfléchir au concept de perversité a partir du poématique, ce que
Adorno appréhende de cette maniére, « Cest 'obscur des poémes, et non ce qui est pensé en eux,
qui rend nécessaire le recours a la philosophie’? ». Le poématique est un concept ancien et nous
ne nous servirons essentiellement que de deux textes « Deux poé¢mes de Friedrich Holderlin® »
de Walter Benjamin et « Holderlin et I'essence de la poésie’s » de Martin Heidegger. Selon
Walter Benjamin, le poématique (das Gedichtete) « est I'unité synthétique de deux ordres, celui
de l'esprit et celui de I'intuition sensible. Cette unité recoit son cachet spécifique comme forme
interne de telle création particuliere’® ». Le poématique serait donc une sorte de synthése d’un
niveau noétique et d’'un niveau thymique comme survenance d’une forme interne’” (Gebalt),
autrement dit une teneur, un contenu comme substance. Selon Benjamin cette Gehalt, cette
forme interne reléve d’une tiche’®. La tiche du poéme est  entendre comme présupposition
des relations qui y sont en jeux. Autrement dit, comme exposition. Si nous nous projetons a
la fin du texte de Benjamin, il nous livre la seconde partie du raisonnement : la forme interne
(Gebalt) nexiste que si elle prend figure (Geszalz). Et Cest cette relation d’exposition qui, a la
lettre, détermine le poématique quand la forme interne, comme contenu, accéde au statut de

forme externe comme figure. Cest ce que Benjamin nomme la configuration (Gestaltung) :
Le travail de configuration, le principe plastique interne est porté 4 une telle intention que la fatalité de la
forme morte frappe le dieu, que — pour parler en image — la plastique a passé du dedans au dehors et que le
dieu désormais s’est entierement objectivé. La forme temporelle, mise en mouvement, surgit du dedans au
dehors. Létre céleste esz apporté. Cest ici une tres haute expression de I'identité : le dieu grec est entiérement
livré & son propre principe, a la figure. Le supréme méfait est nommé : I'bubris qui nest entierement

accessible qu'au dieu, le transforme en figure morte. Se donner forme a soi-méme, Cest 1a I'hubris.

53 « Parataxe », in Notes sur la littérature, op. cit., p. 310.

54 « Zwei Gedichte von Friedrich Hélderlin » in (Euwres, vol. 1, p. 91, trad. Maurice de Gandillac, Gallimard,
2000.

55 « Holderlin und das Wesen der Dichtung » in Approche de Hilderlin, trad. Henri Corbin, p. 39, Gallimard,
1962.

56 « Deux poémes de Friedrich Holderlin », op. cit., p. 92. Nous acceptons la traduction de das Gesdichtete par
le poématique et ne faisons aucun commentaire sur cet épineux probléme de traduction tant il a été amplement
commenté.

57 Ibid., p. 92.

58 Ibid., p. 93 sq.

59 lbid., p. 117.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 27§

Dans ce commentaire de la poésie d’'Holderlin apparait le concept fondamental de la
configuration (Gestaltung) comme ce qui fait prendre figure, comme ce qui fait prendre forme
qui fait alors adhérer I'objet 4 la mesure de I'identité et au modeéle du mythe.

Il'y aalors un lien possible entre perversité et poématicité en ce sens qu’il y a un mouvement
dialectique de la figure a la « teneur » de la figure comme une sorte de va-et-vient permanent,
une sorte d’oscillation incessante du poéme qui ne cesse d’aller et de venir, pour paraphraser
Benjamin dudedansau dehors. Parailleurs il y a aussi un mouvement dialectique permanent de
la figure a la configuration, c’est-a-dire de la figure en tant que telle a la figure paradigmatique
(sa forme mythique). En somme un mouvement d’aller et de retour entre la figure singuliére
et la figure mythologique. Il y a enfin un troisitme mouvement dialectique comme explosion
des deux premiers, la figure et le mythe, comme posture éthique et politique. Le poématique
est alors un contenu — une synthése du noétique et du thymique — comme puissance éthique
et comme agir politique. Si on admet — a la différence de Benjamin et d’Adorno® — qu’il n'y
a pas de contenu de vérité dans le poeme (dans la puissance du poématique du poéme) mais
la possibilité d’une parole et d’'un jeu sans « entrave® » alors on obtient différents schémas
analytiques.

Dans un cas, la tAche de la vérité, tant de fois réclamée pour la poésie, ne définit en soit
quune littérature de la martyrologie, celle de la plainte et du témoignage. C’est pourquoi la
langue de la poésie est radicalement différente de la langue de la prose intégrale : la poésie n'est
pas le langage de la féte, parce quelle n’est alors possible que comme la formule de la plainte. En
ce sens la poésie est le langage de la sortie de la féte, de la fin de la féte, mais en somme jamais

de la festivité. Et selon la formule d’Epictete®, la poésie pourrait étre cette litanie :

60 Voir Benjamin, « Deux poémes de Friedrich Hélderlin » op. ciz., p. 92 et Adorno, « Parataxe » 0p. cit., p. 311
5q.

61 Heidegger, « Holderlin et essence de la poésie », 0p. cit., p. 43.

62 Epictete, Entretiens, livre 1v, ch. 1. « De la liberté », 106 : « Qui es-tu donc ? Et pourquoi es-tu venu ici ?
Nest-ce pas lui qui 'y a amené ? N’est-ce pas lui qui t'a fait voir la lumi¢re, qui 'a donné des compagnons
de travail (sunergous), qui ta donné les sens (aisthéséis), qui a donné la raison (logon) ? Mais qui a-t-il amené
ici ? Un étre mortel, n'est-ce pas vrai ? Un étre qui doit vivre sur la terre en compagnie d’'un corps chétif, et
pendant quelque temps y observer (théaomai) la facon dont Dieu gouverne (dioikésin), assister aux processions
(sumpompéud), et célébrer les fétes (sunéortazo) ? Ne consentiras-tu donc pas, apres avoir observé la procession
(pompé) et la féte (panéguris), tant qu'il te 'aura permis, & ten aller quand il femmenera, en lui témoignant ton
respect, et en le remerciant pour tout ce que tu as vu et entendu ? — “Non, car j’aurais voulu rester encore a la
féte” ». Voir aussi livre 1, ch. 12, « Du contentement de I'esprit », 21 : « Tout au contraire, tu devrais, quand tu
es seul, te dire, je suis tranquille et libre (ésukhian kai éleuthérian), et te trouver semblable aux dieux (homoion
tois théois); quand tu es avec beaucoup d’autres, ne pas dire qu’il y a foule, qu’il y a tumulte, qu’il y a géne
(méta pollon d’onta mé okblon kalein médé thorubos méd aédian) ; mais qu’il y a féte (éortén) et joyeuse assemblée

(panégurin). Voila le moyen d’étre toujours content (euarestds) ».



276

Non, car j'aurais voulu encore rester a la féte. 0D &AL €11 optéilerv {Belov.

Cette poésie de la plainte, de 'élégie et de 'hymne, ne peut en aucun cas étre le langage de
I’étre-dans-la-festivité : il 'exclut avec force, il 'oublie méme. Il faudrait lire alors dans les
temps de notre modernité la possibilité d’une inversion. Et cette inversion n’est encore qu'une
idée, il faudrait s’efforcer de faire en sorte qu’elle soit une réalité. Il en va de notre devoir
politique. Cette inversion consiste a dire que dans un premier temps ni la philosophie ni la
poésie n'a de tiche de la vérité. La philosophie peut alors livrer a la poésie cette tiche de la
vérité (absente) comme figure et comme fantasme tandis que la poésie livre a la philosophie la
tAche de la plainte. La poésie alors n'aurait qu'une tiche vide, celle la vérité mais sans la plainte,
sans I'élégie, en somme sans la compréhension de cette vérité inutile et surtout inutilisable. Et
quant a la philosophie, si elle est dégagée de la tiche de la vérité (rien ne reléve du véridique
ni d’ailleurs de I'évidence) elle peut alors assumer sa véritable tAche qui est celle de la plainte.
Clest sans doute pour cette raison que la philosophie contemporaine s’intéresse autant a la
poésie. La plainte est le lieu éthique de la pensée. C’est pourquoi nous sommes alors en mesure
de définir une autre figure du pacte parrhésiastique® : il s’agit d’une parrhésie du poématique,
cest-a-dire un dire comme tout-dire, comme risque de cette dicibilité qui n'engage, dans la
modernité, ni vérité, ni plainte. Seule cette prose est la langue de la festivité, de I'exaltation.
Le rapport de perversité est alors ici saisissant : si la langue du poéme perd les formes de la
plainte, elle peut devenir, alors, cette langue, comme « prose intégrale », c’est-a-dire, non
pas la langue du versus, mais la langue qui conduit (prorsus) au perversus, comme forme de la
boucle. Nous sommes alors en mesure d’ajouter aux quatre parrhésies déterminées par Michel
Foucault, une cinqui¢éme que nous nommons parrhésie du poématique, comme exposition
de la langue dans la puissance de la viduité et dans son éloignement radical de la vérité.

Il n’y a alors, autre cas, aucune tiche de la vérité car la puissance du poématique est vide,
la figure est creuse. Il n’y a donc plus de plainte possible dans I'espace du poétique, mais
Pexpérience de la constellation et de la réclame mallarméenne a la fulgurance benjaminienne.
Ceci est alors la figure absolue de la perversité : entrer 2 nouveau dans la langue pour 'exposer
dans son asémanticité pour la priver de la possibilité de la plainte. C’est en somme ce que

tente de démontrer Giorgio Agamben dans Le Régne et la gloire :

63 Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit. Michel Foucault définit quatre formes de parrhésie ou de pacte
parrhésiastique. La premiére forme de parrhésie est la parrhésie prophétique, celle qui dit les figures de I'avenir,
la deuxi¢me est la parrhésie philosophique, Cest-a-dire celle qui dit les figures ontologiques de lexistant, les
figures de 'avant, de 'antérieur, de I'arché, la troisieme est la parrhésie technique, celle des discours autoritaires
de I'épistéme et de enseignement et la quatrieme est la parrhesie que Michel Foucault définit comme parrhesie

éthique, cest-a-dire celle du risque politique et échique.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 277

Cette explosion hymnique du poéme est le Coup de dés. Dans cette doxologie impossible a réciter,
le pocte, par un geste a la fois inaugural et conclusif a constitué la lyrique moderne comme liturgie
athéologique (ou plutdt théoalogique), par rapport a laquelle le projet de célébration propre 4 I'élégie

rilkéenne apparait de toute évidence en retard®+.
Cequiesténoncéicic’estle projet mallarméen comme figure de cette langue qui s’est déshabillée
de la plainte pour s’exposer dans la brutalité du pacte parrhésiastique du poématique. La
tache du poétique n'est plus le courage de la vérité mais le courage (comme forclusion de
Iélégie) de la vie asémantique du langage. Le langage comme retournement, est la figure du
désceuvrement. La vie comme désceuvrement, comme festivité, est alors le poématique des
poemes (das Gedichtete der Gedichte™).

Cette figure du courage de la langue du poéte signe un pacte parrhesiastique. Cela définit
une parrhesie du poématique soit comme figure d’une dicibilité de la vérité qui renvoie aux
figures traditionnelles de la parrhésie soit comme nouvelle figure. Ce cinqui¢éme modéle de
parrhesie, la parrhésie du poématique est la forme méme du courage de la langue livrée dans
son intégralité dans la festivité et dans une visée asémantique : celle de la célébration, celle de
la fidélité et celle de U'encomium. Adorno écrit : « la fidélité, la vertu du poéte, est la fidélité
a ce qui a été perdu® », or ce nest plus exactement la fidélité & ce qui a été perdu, mais
bien, non seulement a ce qui se perd, mais plus encore a la mesure inchoative de la perte ou
plus précisément de I'échéance. Ceci détermine la figure moderne de la fidélité du poete. La
puissance inchoative du langage est cette « temporalité d’un présent sans contrepartie® » dont
parle Pierre-Damien Huyghe et qui définit I'espace de la fidélicé.

Il reste cependant d’autres problématiques, dont une, directement liée au poématique
et 4 la problématique des figures. Si le Gedichtete est cette tension entre la forme interne
(Gehalt) comme teneur et contenu et la figure de 'objet (Geszaly), il reste & comprendre ce
que signifie cette figure. Premiere hypothése, ce que Aristote définit par mimésis (miméomas)

nous le nommons « figuration » parce que Cest, a la lettre, ce qui fait apparaitre les figures®. Il

64 Giorgio Agamben, Le régne et le gloire, op. cit. p. 357.

65 Walter Benjamin, « Deux poémes de Friedrich Holderlin », 9p. cit., p. 94 : « La vie, pourrait-on dire, est
globalement le poématique des po¢mes. Das Leben ist allgemein das Gedichtete der Gedichte ».

66 Notes sur la littérature, op. cit. p. 315.

67 Modernes sans modernité, op. cit. p. 44.

68 Voir Aristote, Poétique, trad. B. Gernez, les Belles Lettres, 2002. Il est évident que le sens d’imitation ne
nous intéresse pas : la mimesis est donc bien 2 la lettre I'apparition des figures. Le principe de figuration,
comme apparition des images suppose, évidemment les questions techniques de représentation et idéologique
de vraisemblable. Nous devons ces hypothéses & un travail de recherche avec Matthieu Giralt : Rbétorique des

effets, mémoire de master 2 a4 'EHEss avec Patricia Falguiéres.



278

serait alors nécessaire de reconsidérer les propositions techniques du Pseudo-Longin quant a
cette fabrication des images. Nous rappelons® qu'il y a chez le Pseudo-Longin deux concepts
qui disent trés techniquement cette apparition des figures : d’une part le skématon plasis
comme fabrication des figures et d’autre part I'idolopoiésis comme fabrication d’images’". La
seconde n'est que la dimension technique de U'effet de cette « figuration ». Ce nous nommons
figuration reléve donc fondamentalement d’une production.

Deuxieme hypothese, ce qui est appelé dans 'héritage aristotélicien katharsis®, nous
le nommons « dé-figuration », en somme ce qui, a la lettre, fait disparaitre les images.
La dé-figuration” est alors une pratique de I'effacement, du nettoyage, du grattage et de
I'évidement. Figuration et dé-figuration sont alors les modeles de ce qu’il est possible de
nommer le poétique, autrement dit, ce que nous nommons artistisation. La figure qui surgit
dans P'ceuvre est livrée, intégralement, a une dé-figuration.

Troisieme hypothese, ce que Walter Benjamin nomme Gestaltung nous le nommons
« con-figuration ». La con-figuration est un concept plus complexe. C’est a la lettre ce qui
produit une synthése, technique, matérielle, substantielle, entre figuration et dé-figuration. La
con-figuration c’est ce qui est produit avec les restes et les reliquats de I'effet de la figuration et
de la dé-figuration. En somme toute figure n’est jamais qu'une con-figuration, n’est jamais que
cette trace. Nous I'avons vu, le concept de con-figuration apparait dans le texte de 1914-1915
« Deux poe¢mes de Friedrich Holderlin » d’abord comme pensée de la construction™ en ce
sens que la configuration a quelque chose a voir avec la grammaire, ensuite comme principe

plastique” qui livre la figure. Figure qui ici est livrée dans la puissance de I'hubris, Cest-a-dire

69 Voir ch. 11, 4, p. 121.

70 Du sublime, op. cit., frag. vir.1 Les figures sont pour le Pseudo-Longin de deux sortes, celles de pensées et
celle de mots et voir ch. 11, 4, p. 121.

71 Ibid., frag. xv.1. Ce sont les « apparitions » (phantasmata) qui sont idolopoiias, cest-a-dire « fabricantes
d’images » et voir ch. 11, 4, p. 121. Nous rappelons qu’il s'agit aussi de la problématique qui justifie, chez Platon,
la forclusion des arts de la mimétique (le mimétikos poiétés et le zographos), République, 6o05c, cest-a-dire ce qui
produit des fantdmes, des eidéla eidélopoiounta.

72 Le terme katharsis napparait qu'une seule fois dans la Poétique (1449b28). Pour de plus amples précisions il
est nécessaire de se reporter a la Politique (1341b32-1342a17). Il y a une abondante littérature sur ce sujet, mais
qui ne nous intéresse pas, ici. Nous entendons précisément le terme katharsis comme ce fait de faire cesser le
charme opérant de la mimésis, Cest-a-dire ce qui fait cesser I'effet de la production des figures.

73 Le modele de la dé-figuration est structuré a partir du concept de corrupbilité, il reléeve aussi de notre
expérience, singuliére et collective, désespérante, dérélictoire et libératrice de la prosopagnosie.

74 Walter Benjamin, « Deux poémes de Friedrich Hélderlin », 0p. cit., p. 104 : « A partir de la configuration
d’ensemble, nous comparerons la construction poétique des deux versions, pour tendre lentement vers le coeur
des liaisons ».

75 1bid., p. 117 : « Le travail de configuration, le principe plastique interne est porté & une telle intensité que la



CH.V. THEORIE DE LA FETE 279

dans ce que nous pourrions appeler un débordement. Uhubris signifie de fagon tres évidente,
dans un rapport au langage, la densité et 'injure’. Il apparait bien stir dans I'introduction de
la these de Walter Benjamin”” lié a cette tAche de la présentation qui incombe au chercheur :
« 'arsenal de concepts qui sert a la présentation d’une idée la manifeste sous la forme d’une
configuration conceptuelle” ». Ici I'idée de con-figuration s'intéresse a la représentation des
idées :

car ce nest pas en soi que les idées se présentent, mais uniquement par un agencement, dans le concept,

d’éléments qui appartiennent a I'ordre des choses. Et ceci parce quelles en sont la configuration”.
en C'est ce sens que le geste de la con-figuration ramasse des éclats car « Cest a partir d’éléments
isolés et disparates que se fait 'assemblage® » mais sans qu'il soit question d’accéder a une
forme-origine mais bien 4 une forme-figure, celle de la con-figuration, celle de 'assemblage. Il
est encore possible de lire ce concept de con-figuration comme ce qui posséde une puissance
figurative® (bildlich), telle que Walter Benjamin tente de la définir dans son concept d’image
dialectique. Cette puissance figurative est ce qui constitue la matérialité de la figure (et non
'image) comme « actualisation®? ». C’est aussi ce qui constitue la définition de la méthode
benjaminienne : « la méthode de travail : le montage littéraire. Je n’ai rien a dire. Seulement &
montrer®? ». La configuration est alors ce qui permet aux langages de se vider, partiellement,
de ce qu’ils ont & dire afin qu’ils puissent le montrer, 'exposer et le livrer a 'usage. Cest
encore ce que tente de démontrer Theodor W. Adorno alors qu'il écrit que la tiche du texte

— ici poétique — n'est pas le contenu mais une sorte de grammaire « par la configuration

fatalité de la forme morte frappe le dieu, que — pour patler en image — la plastique a passé du dedans au dehors
et que le dieu désormais s’est enti¢rement objectivé ».

76 Ce n'est pas le lieu ici, mais le concept d’hubris permet de construire d’intéressantes connexions avec les
régimes de la densité. Le concept d’hubris sathirme comme forme opposée au concept d’aléthés bios, de vie vraie
dont 'une des données essentielles est d’étre un vie non-mélangé, une vie de la non hubris : Laléthés bios s'entend
comme ce qui est sans mélange, c’est-3-dire ce qui serait un vie intégrale et ce qui ne serait ni une vie bigarrée ni
une perception de la gradualité ni une vie de la corruptibilité. Ce qui veut dire que I'exact contraire du concept
d’aléthes bios Cest le concept d’hubris. Le concept d’hubris est, enfin, chez Aristote (Ethique & Nicomaque,
1149a32), au sens d’injure, la source de ce que nous nommons négligence, non sous la forme de I'améléia, mais
sous la forme de U'ofigéria — ce qui 4 la lettre nécessite peu de temps. Il y aurait la possibilité de construire, d’une
part, une pensée de la densité fondée sur cette intensité de la langue et, d’autre part, de construire une pensée,
essentielle, de la négligence comme espace limite des langages.

77 « Introduction épistémo-critique » in Origine du drame baroque allemand, 1925, op. cit.

78 Ibid., p. 31, § 5 « Lidée comme configuration ».

79 1bid., p. 30-31.

80 Ibid., p. 25.

81 Le livre des passages, op. cit., [N3, 1].

82 Ibid., [N2, 2].

83 Ibid., [N1a, 8].



280

de ces moments qui pris ensemble, signifient plus que ce que désigne simplement leur
assemblage® ». Ce débordement est a la lettre la configuration comme puissance de chaque
figure, surgissante des assemblages, 4 se con-figurer, a faire apparaitre ce supplément.

Le poétique est pervers dans cet acheminement de la pensée dans ces formes retournées
et détournées de la figure. Le poématique est cette puissance de configuration : puissance
dialectique contradictoire qui permet aux figures de défigurer et permet aussi aux figures
défigurées de retrouver une figure. La perversité est en ce sens une intermittence®.

Létre-dans-la-festivité, aussi surprenant que cela puisse paraitre, fait I'expérience, dans
les formes du désceuvrement et I'inopérativité, de la puissance des langages et de 'incessante
oscillation ou intermittence de la figure. Les lieux de la figure disparaissent ainsi dans la
festivité : les lieux de la figure sont ceux de la commémoration, de la plainte, du martyre,
du ressouvenir. Les lieux de la configuration (I ot nous avons eu acces a la puissance de la
dé-figuration) sont ceux-1a méme d’une langue, non pas comme langue écrite, mais comme
une langue célébrée sur un mode festif*. Cette langue n’est plus le temps de la féte, la langue
de la figuration comme figure projetée, mais comme figure — la face — qui aura transcendée
'idée méme de la poésie dans son langage qui sera, pour paraphraser Walter Benjamin, I'idée
de la prose méme®. Clest ici le sens exact du concept d’actualité et d’intégralité. Theodor W.
Adorno fait un commentaire sur la poésie d’'Hoélderlin et sur cette tension du poématique a
apparaitre — a ce configurer — comme une prose : « mais paradoxalement, avec leur absence
de rimes et leur rigueur, elles sont plus pres de la prose et de ce fait plus commensurables a
Pexpérience du sujet que les strophes rimées officiellement considérées comme subjectives.

Il y a ici deux notions essentielles, d’abord celle de cette figure de la prose et ensuite ce

84 Notes sur la littérature, « Parataxe », op. cit., p. 311.

85 Clest Adorno, Notes sur la littérature, op. cit., p. 319, qui livre ce concept d’intermittence & propos de
Haélderlin comme étant « le maitre des gestes linguistiques intermittents ». Cette réflexion est fondamentale mais
il reste le difficile probléme de I'interprétation du geste linguistique et de l'interprétation de l'intermittence. Le
concept d’intermittence est essentiel parce qu'il permet, d’une part, en fonction du sens du terme intermittere de
penser l'intervalle comme entre-deux et comme suspension, d’autre part, en fonction de son sens moderne de
penser la question du rythme — les espaces de 'intermittence sont donc ceux de la langue — et enfin de penser
lintermittence comme une saccade, ce qui permet, ici encore, d’appréhender la théorie benjamienne de 'image
dialectique comme une saccade, voir Le livre des passages, op. cit., [N2a, 3].

86 Voir Walter Benjamin le fragment Ms 470 des paralipoménes de « Sur le concept d’histoire », op. ciz.

87 Ibidem, « sa langue est une prose intégrale, qui a fait sauter les chaines de I'écriture ». On retrouve encore
chez Adorno, Notes sur la littérature, op. cit., p. 308 la mesure de ce face a face dans la langue : « I'intention est
un moment : elle ne se change en création formelle que dans un affrontement épuisant avec d’autres moments

tels que le contenu réel, la loi immanente de la création formelle et la figure objective de la langue ».



CH.V. THEORIE DE LA FETE 281

« plus commensurable®® ». Cexpérience de la prose comme actualité est un commensurable
historique, mais un incommensurable hymnique en ce sens qulil ne fixe pas la langue.
C’est pour cette raison qu'Adorno pourra dire que « la langue pure, dont ils [les hymnes de
Holderlin] figurent 'idée, serait une prose analogue aux textes sacrés®». Cependant si nous
sommes capables d’accéder a cet incommensurable hymnique, a ce temps de la festivité,
comme temps de ce qui figure, il y a dans 'expérience de cette inopérativité (de ce qui
nous a rendu inopérant) le moment qui signera un post festum comme retour au temps du
commensurable, comme retour aux temps historiques. Le temps matériel du posz festum est
le temps, non plus exactement d’un retour, mais plus précisément d’un face a face absolu
avec I'idée méme du poématique : la puissance reconduite du poeme, de la figuration et des
figures mythologiques. La puissance reconduite du poé¢me signifie précisément, que dans
cette intermittence, il reviendra 2 la forme du poéme, comme non-prose.

Le dernier lieu de cette perversité — comme figure du poete — est I'assignation du poétique
a l'usage de la parataxe. Le concept de parataxe® repose essentiellement et structurellement

sur le principe de la juxtaposition :
Benjamin a justement décrit ce fait au moyen du concept de juxtaposition : « ... ainsi au centre du
po¢me, hommes, étres célestes et princes, déchus de leurs anciennes ordonnances, se rangent cote a
cote ». [...] Alors que, comme Staiger le souligne 2 juste titre, la pratique de Hélderlin, endurcie au
contact des Grecs, se plie 4 des constructions hypotaxiques audacieusement accomplies, on est frappé
par la présence de parataxes qui bouleversent savamment leur agencement, désobéissant a la logique de la
syntaxe subordonnante. Ce genre de constructions attire invisiblement Holderlin. La transformation du
langage en une juxtaposition dont les éléments s'articulent autrement que dans le jugement apodictique

est de nature musicale””.
Il y a donc deux éléments essentiels a saisir ici, d’'une part cette structure dialectique qui
oppose juxtaposition et jugement apodictique, et d’autre part, la question du langage
musical. Ce que souligne ici Adorno, cC’est 'opposition entre la puissance articulatoire du

langage et la puissance du jugement apodictique®®. La parataxe offre la possibilité de se

88 Theordor W. Adorno, Notes sur la littérature, op. cit., p. 330.
89 Ibidem.

90 Voir aussi ce qui a déja dit sur le concept de parataxe, ch. 1v, 4, p. 229.

91 T. W. Adorno, « Parataxe » in Notes sur la littérature, op. cit., p. 331. La référence & Benjamin se trouve dans
« Deux poé¢mes de Friedrich Hélderlin », op. cit., p. 105. Il est & noter, par ailleurs, que dans 'ensemble de
Ianalyse, Benjamin, utilise un vocabulaire qui dit cette construction par juxtaposition : la question du « lien »,
des « liaisons », de « 'interpénétration intensive », de « structure relationnelle », de « chaines infinies de séries »,
de « I'interpénétration spacio-temporelle », etc.

92 Il y a bien sfir ici une opposition essentielle entre la puissance de la combinatoire en tant que telle, la
puissance du langage & coordonner les éléments de la perception et du langage sans quils soient livrés & une

fin en soi et entre la puissance de ce qui s'affirme. La puissance du jugement apodictique est 'exposition de la



282

libérer de cette puissance de la pensée apodictique pour laisser le langage s’exposer dans la
puissance de ses liaisons. Dans un autre texte, Adorno, signifiait cette puissance, a propos
de Pessai, en disant qu’il « coordonne les éléments au lieu de les subordonner®® ». Si la
parataxe offre cette « désobéissance », Cest parce quelle livre le langage a la possibilité de la
suspension de la signification mais aussi a la possibilité de la suspension des chaines de la
causalité qui fondent le principe de véridiction. Le langage ne s'expose alors plus comme
une série d’éléments signifiants consciencieusement construits mais comme une matiere
rythmique — la structure du poéme, la puissance de la prose — comme une matié¢re musicale,

5 \ . 5 . e 5 5 5 . e 5 . .
c'est-a-dire I'exposition d’une structure d’agencement, I'exposition d’une grammaticalité
dans sa puissance hypotaxique et paratactique’™.

y q q

Le concept de parataxe reléve du modele de la constellation :
La concrétisation du poématique [...] ne saccomplit que par le langage. Chez Hélderlin cette fonction
dépasse qualitativement la fonction habituelle de la langue poétique. Si sa poésie ne peut plus faire
naivement confiance ni au mot poétiquement choisi ni a 'expérience vivante, elle espére néanmoins que
la constellation des mots, et plus précisément une constellation qui ne se contenterait pas de la force

apodictique, en tant qu'unité, nivelle la diversité inhérente aux mots”’.
Ici encore, se joue alors un renversement fondamental. Le poématique, dit Adorno, se
réalise concrétement et matériellement par le langage, c'est-a-dire a partir de ses structures
combinatoires et non dans le langage, c’est-a-dire enfermé dans la puissance de sémiotisation.
Le dépassement qualitatif de cette fonction signifie alors que le mot, matériellement saisi par
le poétique, nest plus poétiquement exposé. Il faut alors entendre la constellation (cum-stella)
comme le dispersement des mots de la langue, leur configuration qui s'oppose ainsi a la
pensée de la considération (cum-sidera) comme saisie structurée des mots. C’est pour cela
que la constellation, comme dispersement, comme jet, comme coup de dés, ne peut se
contenter de la puissance apodictique : il lui faut alors aussi la puissance de la con-figuration.

La constellation est I'effet matériel d’une explosion dans la langue et de ses restes projetés.

rationalité triomphante. Ce /ogos triomphant est configuré dans la méthode platonicienne de I'exézasis comme
puissance de véridiction (le dire vrai) sous la forme de I'analegktos, ce qui ne se discute plus. La figure de la
parataxe ouvre le langage & une incessante reformulation.

93 « Lessai comme forme » in Notes sur la littérature, op. cit., p. 27.

94 Voir de l'auteur le texte « Portamento » in Le poétique est pervers, op. cit., p. 77 sq. Le portamento est une
figure technique de I'enchainement, du passage. Il est cette figure du glissement : « Lidée méme du portamento,
comme ferminus technicus, sous la forme de cet effet de glissement, opére un mouvement ample qui attache les
objets (tous) dans 'ordre de leurs mouvements sans se soucier de leurs valeurs (nous ne parlons pas de leurs
significations). Il faut des lors penser la desis comme un fagot, un fascinus, un paquet, un nceud ». Lidée de
portamento reléeve intégralement de I'idée de gradualité.

95 « Parataxe », op. cit., p. 333, note 65.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 283

Chaque élément est alors exposé — d’our cette diversité nivelée — comme figure du reste,
comme figure du fragment, comme figure de ces tesselles de mosaiques si chéres a Walter
Benjamin®®.

Theodor W. Adorno cite un fragment des réflexions d’Hélderlin qui permet d’appréhender
une nouvelle figure, celle de 'inversion (in-versus) comme productrice du rythme, en somme

ce qui fabrique une période :
Il y a des inversions de mots dans la période. Mais I'inversion de la période elle-méme doit étre
plus puissante, plus efficace encore. La disposition logique des périodes — le fondement (la période
fondamentale) étant suivie du devenir, le devenir du but, le but de la fin, et les subordonnées venant
simplement s'accrocher  la suite des propositions principales auxquelles elles se rapportent — certes, cette

construction-la est trés rarement utilisable par le poete®”.
Pour Hoélderlin, la parataxe est a entendre comme un syst¢éme qui produit des inversions de
mots, en un sens qui déstructure la période, c’est-a-dire qui déstructure le rythme de la langue
quelle poétise, ou non, d’ailleurs. Une structure, dit Holderlin est un mécanisme maintenu
par un devenir et conduit par une finalité. Ce que nous nommons alors « perversité » dans le
poétique, Cest le choix?®, par le langage, de ne pas maintenir de devenir et de ne pas induire
de finalité. La langue se suspend intégralement dans I'échéance, ce qui est une autre maniere
d’entendre le concept benjaminien de « prose intégrale » : la prose intégrale, Cest 'actualité en
ce sens que les objets ne sont pas projetés dans une forme du devenir, mais qu’ils sont jetés dans
I'échu du maintenant. Cette langue — C’est-a-dire celle qui accede a cette forme de I'échéance
— est une langue paratactique qui déconstruit les chaines des causalités et des finalités et qui
nous offre alors la possibilité de saisir les langages dans leur inopérativité et de nous voir
comme des étres du désceuvrement, parce que dans cet instant de I'échu, il n’y aura pas eu
d’ceuvre. Cest pour cela que la parataxe est un « antiprincipe® » : parce qu'elle rend palpable
et matérielle ce qu’Adorno appelle « la sphére de la convergence du fond et de la forme, leur

100

unité définie dans le contenu™ ». La parataxe rend alors possible ce que le langage, comme

96 Origine du drame baroque allemand, op. cit., p. 25.

97 Friedrich Holderlin, « Réflexions » in Fuvres, Gallimard, 2007, p. 605, cité par Adorno, « Parataxe », op.
cit., p. 335-336.

98 La notion de choix est ce que Theodor W. Adorno nomme /érésie : « Cest pourquoi la loi formelle la plus
profonde de essai est 'hérésie », in « Lesssai comme forme », Notes sur la littérature, op. cit. p. 29. Lhérésie est,
en ce sens, ce que la pensée grecque nomme hairésis et ce qu'Aristote nomme proairésis (Ethique & Nicomagque,
1094ar) : « Tout art et toute investigation, et pareillement toute action et tout choix tendent vers quelque bien,
a ce qu'il semble. maoa téyvn xail GO PEBOdOG, Opoimg 8¢ TEAELS Te nal TRoalpeots, dyabod Tvog Edieabon
donel ».

99 « Parataxe », op. cit., p. 341.

100 Ibidem.



284

systeme de l'arbitraire, refuse a la signature : antiprincipe, parce qu'au lieu d’ériger la mesure
d’une signification et la puissance de sa véridiction, autrement dit sa force apodictique, elle
saisit le langage comme con-figurations de la substance du contenu : elle I'expose comme
objets palpables, comme signatures, comme formes creuses de cette signature. La parataxe
est un antiprincipe en ce sens quelle rompt la puissance de l'arbitraire du signe : cependant
elle ne 'emblématise pas, elle le maintient dans son inopérativité, c’est-a-dire dans sa pleine
puissance. C’est pour cela que toute poésie — et donc toute prose intégrale — ne peut étre que
fragmentaire. Fragmentaire ne signifie pas qu'il manque des éléments pour en déterminer la
forme originaire, mais que constitutivement le poéme ou I'ceuvre sera impossible & achever.
Limpossibilité d’achever peut signifier deux choses, d’'une part que 'ceuvre ne peut accéder
a la totalité, et d'autre part, qu'il ne peut y avoir d’ceuvre. S’il n’y pas d’ceuvre, ce que nous
observons (contemplons) comme tel n'est alors que la figure possible de notre inopérativité.
Pour que cette figure ait lieu il faut que le poete, que lartiste ait accepté d’étre cette figure
de la passivité qui ne destine pas les objets du langage. La passivité est ce qui est capable
de prendre forme, la dunamis tou pathein. Le poéte fait ceuvre de passivité, en ce sens qu'il
accepte de vider les formes du langage de la significativé et de la subordination pour livrer — si
Cest possible, Cest-a-dire s’il n’y a ni forclusion de I'art ni acatalepsie — le langage, les langages
a lexpérience du maintenant. C’est dans ce maintenant qu'a lieu I'ceuvre. Elle n’a jamais lieu

ailleurs.

§ 3 Asémanticité er viduité. La significativité n’est pas le nexus de 'activité humaine'®’. Cest, a
lalettre, la parataxe qui en estle nexus, autrementditla possible puissance de non-significativité.
Si nous sommes autant attachés a la signiﬁcativité, cest que nous mesurons incessamment
non seulement cette possibilité de sa suspension comme non-significativité, mais surtout
— et Cest le coeur du fonctionnement de la parataxe — la puissance de significativité de la
non-significativité comme modéle d’une dialectique négative. Il est sans doute probable que

37 . \ . . . . .« . .
nous n’échappions pas a la puissance de la significativité, mais la mesure de notre puissance
3 M 7\ M bl .
C'est notre capacité a observer le surgissement de ce sens dans la parataxe, dans 'apparent qui
est non-significatif, dans le surgissant. C’est la mesure de la complexité.
Loeuvre n'est donc pas le centre de lactivité de 'homme, mais c'est le désceuvrement de

Paeuvre qui en est le centre. Si 'ceuvre n'en est pas le nexus, elle donne 'impression de étre.

ro1 Cela signifie que ce nest pas tant la signification qui importe que le processus d’interprétation. Nous
renvoyons 2 la proposition 9 de 'A67égé de 'herméneutique de 1819 de E D. E Schleiermacher : « interpréter est

un art », Herméneutique, op. cit., p. 116.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 285§

Clest ce qui constitue sa puissance doxique. C’est ce que Adorno nomme l'intermittence et c’est
ce que nous nommons l'irrésolution de I'ceuvre. Irrésolution parce que 'ceuvre n'existe que
dans cette incessante et intenable tension entre le « tenir encore » et la dé-figuration. Qu’est-ce
que cela signifie ? Coeuvre ne pourrait avoir, en fin de compte, qu'une seule valeur historique
comme puissance 4 se maintenir toujours et encore. Cest le sens du verbe grec diatérés qui
signifie se maintenir fidélement, parce que le rapport que nous avons aux ceuvres est un
rapport de fidélité, parce que ce rapport détermine notre identité, celui d’une appartenance
a la modernité ou de sa non-appartenance. Cette oscillation repose sur un paradoxe
fondamental qui trouve sa forme dans 'anxiété que nous avons, devant, la relative inertie (ou
inefhicacité) des ceuvres et dans la jubilation que nous avons, avec, fantasmatiquement, ce

102

que nous appelons ceuvre. Cest aussi la proposition de Pierre-Damien Huyghe™? qui releve
que nous ne pouvons nous situer dans un maintenant si nous n'observons pas cette inertie.
Lobservation de cette inertie est ce que nous avons nommé I'espionnabilité de I'inopérativité.
La saisie de cette inopérativité et de cette tension est ce qui nous constitue — comme nous
lavons vu — comme des étres éthiques. Ainsi 'ceuvre pour exister ne peut le faire qu’a la
condition qu’elle produise elle-méme ce maintien, ou, ce qui semble plus juste, elle ne le fait
qu’a la condition d’appartenir & une machine qui la maintiendra. Cette machine est ce que
nous pouvons nommer la machine doxique ou plus précisément la machine mythologique :
Cest le sens du verbe doxazesthai que releve Giorgio Agamben' : maintenir une valeur
historique, c’est-a-dire maintenir une valeur de commémoration. Cette valeur historique de
Pceuvre définit alors un maintenant, non pas essentiellement comme actualité intégrale, mais
comme valeur oppositionnelle, en définissant au mieux un actuel et un inactuel, au pire une
origine et un destin.

Irrésolution de 'ceuvre, parce qu’elle est entierement tendue vers une seule significativité,
« se tenir encore ». Cette expression n'est pas innocente, elle est chargée, elle aussi, d’'une
épaisse valeur historique et conceptuelle. On trouve d’abord quelque chose qui s’en apparente
chez Martin Heidegger™* avec le concept du « se-tenir-a-soi » qui est une attente : « une
attente qui n'est pas indéterminée. Elle est alignée sur une interrogation essentielle adressé au

Dasein lui-méme™ ». Lcaeuvre est la figure de cette attente déterminée. Elle est déterminée,

102 Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 17 : « 'imagine mal que nous puissions parvenir
a nous repérer et & nous situer, en quelque époque que ce soit, sans nous livrer a 'analyse de cette inertie. Cest
en elle que se joue I'étre au monde, sa sensibilité, ses moeurs, son état ».

103 Giorgio Agamben, Le régne et la gloire, op. cit., ch. 8.

104 Martin Heidegger, Concepts fondamentaux de la méraphysique, op. cit., § 37.

105 Jbid., p. 242-243.



286

bien siir, par une interrogation essentielle sur la puissance que nous avons & matérialiser
les formes de I'étant (Uontologie) et sur 'anxiété que nous avons a produire les formes de
Pexistence (le discours prophétique). Loeuvre est cette tension, c’est pourquoi, elle se-tient-
encore pour que nous puissions assumer I'anxiété de cette attente et I'envolitement de cette
figure de la suspension. Car paradoxalement, pour que quelque chose se-tienne-encore, il
faut en méme temps qu’elle disparaisse et qu’elle persiste : il faut que la chose s'encrypte. On
retrouve une autre forme de cette persistance, chez Adorno avec le concept de I'« avoir tenu
bon™¢ » : « le bonheur procuré par les ceuvres d’art serait tout au plus le sentiment qu’elles
nous donnent : d’avoir tenu bon ». On ne rappellera, sans doute jamais assez, la pertinence
de ce propos. Ce qui fait ceuvre C’est ce qui tient-encore. Et C’est ceci qui nous procure la
. . . . . b bl b \ . z .
soit-disante jubilation de 'ccuvre. Loeuvre ne s'achéve pas, elle se tient comme un mécanisme
. . . A A z > b \ . A A
qui nous permet de nous tenir toujours a coté de I'ceuvre, Cest-a-dire d’étre, a la lettre,
ex-ergue. 1l y a une existence ex-ergon de I'ceuvre, en ce sens que si elle n’existe pas comme
figure achevée, elle ne peut se tenir que comme un hors d’eeuvre. Cest Pierre-Damien Huyghe
qui reléve cette figure de I'exergue comme un des gestes possibles de ce qu'il nomme fidélité,

Cest-a-dire 'attachement a ce qui s'appellent ceuvres ou discours :
Qulest-ce en effet qu'un exergue ? Clest littéralement, un hors d’ceuvre, ex-ergon qui apparait comme une
piéce rapportée, en citation dissociée, par exemple du flux textuel auquel il s'ajointe visiblement. Cette
fagon de ressortir manifestement et de pointer extérieurement au reste, en dissonance d’une certaine

maniére est essentielle™”.
Ce fragment de texte signifie que I'ceuvre exposée comme un ex-ergon, cest-a-dire comme
un a coté, est la figure métasyntaxique de la parataxe. Lceuvre ne peut se maintenir que dans
son affrontement paratactique avec ce qui en elle fait hors d’ceuvre, cest-a-dire la figure de
son inachévement et de son inopérativité. Cette fagon, dont parle Pierre-Damien Huyghe,
est 4 entendre comme maniére, au sens propre comme geste linguistique : ce geste essentiel
manifeste I'ceuvre et selon deux processus, la pointe et la dissonance. Ce que Pierre-Damien
Huyghe nomme pointer peut signifier, d’'une part le geste linguistique de la déixis, et d’autre
partdire ce que Heidegger désigne sous les concepts de I'« aiguisement™® » et de la « pointe™ ».
La pointe est ce temps ol nous sommes envo(ités, saisis dans le geste linguistique qui fascine,

qui en-volite et qui manifeste : cet « instant (Augenblick), dit Martin Heidegger, n’est rien

106 Theodor W. Adorno, Théorie esthétique, op. cit., p. 35. Voir aussi le commentaire qui a été fait de ces
concepts, ch. v, 4 & 5, p. 229 & 238.

107 Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 67.

108 Martin Heidegger, Concepts fondamentaux de la méraphysique, op. cit. p. 218.

109 lbid., p. 225.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 287

d’autre que le coup d’ceil de la résolution (Blick des Entschlossenheit) en laquelle souvre et reste

I10

ouverte la pleine situation d’un agir'® ». « Pointer extérieurement » dit, précisément, ce geste
de lex-ergon, ce geste de 'exergue, qui dans ce geste de I'exposition maintient I'ccuvre dans
une instabilité majeure, une dissonance (I'extériorisation produit d’autres systémes, produit
de la complexité) qui la laisse disposée a la « pleine situation d’un agir ». Ce laisser disposé
est la figure de la potentialité. Toute ceuvre, qui est ceuvre, perd en soi cette potentialité.
Seule 'ceuvre qui est livrée a 'inachévement, au creux, au devenir exergue — c'est-a-dire a
opérer une sortie — maintient cette potentialité. La dissonance est la figure de cette matiere
inarticulée : Cest donc la figure métaphorique, musicale, de la parataxe.

Cette irrésolution de I'ceuvre  se tenir-encore est la figure paradigmatique de I'étre-dans-la-

I1I

festivité comme un étre disposé a une ivresse'’, qui selon la formule de Martin Heidegger ne
A 5 . e s 5 \ . . . . . 5 A
peut étre qu’une ivresse de la sobriété, c’est-a-dire une ivresse qui nous fait encore tenir. Létre-
dans-I'ivresse est un étre disposé a l'ivresse de cette irrésolution : au coeur de I'inopérativité
. ’ b . b \ LY 37 LR b . .
rien ne peut accéder au statut d’ceuvre, rien n'accede ni a 'échu ni a Pexistence mais tout se
. . de ’
maintient dans l'ivresse épocale.

I12

Loeuvre qui se tient-encore est la figure de la puissance inchoative'. L'ceuvre ne se
maintient pas en tant que telle, mais elle ne cesse de se déclencher, elle ne cesse de commencer
et de s'initier. En ce sens I'ceuvre gui n'existe pas (sauf a la considérer comme une valeur
historique et donc comme la mesure d’une trace) offre le mouvement ou plus précisément
le mécanisme suivant : pour se tenir-encore 'ceuvre doit se séparer de son statut d’objet
historique, elle doit donc se dés-ceuvrer (argia) : au sens propre, pour se désceuvrer, elle
doit se tenir a peine a co6té, comme ex-ergue (ex-ergon) comme figure, non dans 'actualité
mais dans la virtualité, dans la potentialité, c’est-a-dire comme én-ergie (en-ergon), comme
intégrale puissance inchoative.

Lirrésolution de I'ceuvre la livre et la dispose, de mani¢re évidente, aux régimes de
lasémanticitié. Le premier modele est, bien siir, le principe de I'inchoativité : si I'ccuvre
n'existe pas, mais ne cesse de toujours commencer, elle ne stabilise pas de significativité (ou

alors comme forme absolue de 'obsolescence). Leeuvre appelée « ceuvre d’art » est le modele

paradigmatique de cette viduité : elle ne cesse d’échoir et de se reconfigurer.

110 Jbid. p. 226.

111 Voir ch. v, 5, p. 238.

112 Nous devons cette réflexion & un travail de recherche commencé avec Jérémie Gaulin sur les questions de
nécessité et d’inchoation dans la production : La nécessité dans la production, mémoire de DNsEp, Ecole des

beaux-arts de Bordeaux.



288

Le deuxiéme modele est la « crise de vers'? » mallarméenne. Si Stéphane Mallarmé assume
la disparition de 'auteur (du poete) au profit des mots dans le « heurt de leur inégalité'* », le
poe¢me n'est alors qu'un dispositif virtuel : il n'existe plus comme intention déterminée mais

comme intermittence. Mallarmé écrit'*s :
out devient suspens, disposition fragmentaire avec alternance et vis-a-vis, concourant au rythme total,
Tout d t suspens, disposition fragment le t t au rythme total
lequel serait le poéme tu, aux blancs; seulement traduit, en une maniére, par chaque pendentif. Instinct,
je veux, entrevu 2 des publications et, si le type supposé, ne reste pas exclusif de complémentaires, la
jeunesse, pour cette fois, en poésie ol simpose une foudroyante et harmonieuse plénitude, bégaya le

magique concept d’Euvre.
Ce texte (le texte mallarméen) expose et démontre de maniere radicale la pleine puissance
du concept de parataxe. Le langage se suspend, dit Mallarmé, c’est-a-dire que le sens et la
finalité de 'objet se suspendent. Le poéme est bien un objet inchoatif. La suspension du
poéme a lieu dans la « disposition fragmentaire », cest-a-dire dans ce qui expose le langage
a une tessérisation’ du sens. Loeuvre est un dispositif fragmentaire qui se fait selon deux
modeles, d’une part « avec alternance » c’est-a-dire avec ou sans combinatoire et d’autre

part « avec vis-a-vis » c’est-a-dire selon le principe de la juxtaposition ou du « cote a cote »

113 « Crise de vers » (1886-1892-1896) in Variation sur un sujet, (Euvre, Gallimard, 1945, p. 360 sg.

114 lbid., p. 366 : « Leeuvre pure implique la disparition élocutoire du poéte, qui céde I'initiative aux mots,
par le heurt de leur inégalité mobilisée; ils sallument de reflets réciproques comme une virtuelle trainée de feux
sur des pierreries, remplacant la respiration perceptible en 'ancien souffle lyrique ou la direction personnelle
enthousiaste de la phrase ». Le poématique de I'ceuvre pure est alors ce qui remplace le rythme du langage
poétique (la respiration perceptible) en ce qu'il nomme « 'ancien souffle lyrique », Cest-a-dire la formule du chant
qui accompagne la langue : cependant Mallarmé précise encore que ce remplacement se fait par « la direction
personnelle enthousiaste de la phrase » qui est, nous, semble-t-il, d’une part, une étonnante « transposition »
de la pensée longinienne qui synthétiserait la notion d’enthousiasme (enthousiastikon pathos), la notion d’image
(skématon plasis) et la notion de structure (gennaia phrasis) [voir le commentaire, ch. 11, 4, p. 121] et qui est d’autre
part, une étonnante « transposition » (Mallarmé écrit au paragraphe précédent « A cette condition s'élance le
chant, qu'une joie allégée. / Cette visée, je la dis Transposition — Structure, une autre ») de la langue poétique
comme chant, en langue prosaique, mais ici encore, se maintenant comme chant. La modernité du poéme est
celle qui lui fait accepter son devenir prosaique. Ce qui fonde alors, structurellement, le poématique, cest la
phrase. Le terme phrase signifie, littéralement, ce qui expose. Une phrase est un objet qui montre.

115 lbid., p. 367.

116 Nous formons et nous utilisons, ici, le terme fessérisation. Nous aurions pu renvoyer au sens de la zessella
latine comme fragment de la mosaique, mais nous préférons, cependant, signifier ici, la tessera qui dit aussi le
fragment de la mosaique, mais qui exprime essentiellement, d’une part, comme figure de la tessére d’hospitalité,
le geste de la fragmentation qui sépare et qui identifie, et d’autre part, la tessére A jouer comme figure —
chére & Mallarmé — du dé. Le terme tessérisation signifie alors 'explosion de la langue selon le principe de
la symbolisation et de la constellation (sous la forme contingente du jeu). La tessérisation de la langue est un
principe de singularisation de cette langue comme vide et fragmentation : c’est encore ce que Mallarmé entend

dans « la direction personnelle enthousiaste de la phrase ».



CH.V. THEORIE DE LA FETE 289

enjaminien’’. Nous retrouvons, ici, le principe de la parataxe selon les deux modéles de
benj 17N t 1 de | t lon les d deles d
la relation silencieuse et de la juxtaposition. Cette suspension, selon Mallarmé, concourt,
d’une part, a créer un « rythme total » : cela signifie que le dispositif fragmentaire tend a faire
\ bl . . . . . . . A .
en sorte que le poéme, que I'ceuvre, soit un objet virtuel. Virtuel signifie, bien stir, maintenu
dans sa puissance, maintenu dans sa puissance inchoative. Le rythme total « serait le poe¢me
tu » : la langue suspendue, c’est-a-dire la langue intermittente qui oscille entre la puissance de
, . . . 5 , . . . 118 ) > . .
sémantisation et la puissance d’asémantisation, autrement dit le rythme™¥, c’est 'objet qui
se livre a la langue de la prose en suspendant la significativité. Or cette suspension concourt
aussi A créer, en plus du rythme, les « blancs ». Les blancs, qui sont ici paratactiquement
reconduits en fin de phrase, signifient, a la lettre, les espaces vidés (césures et enjambements),
es espaces creusés (la gluphe, les figures), les espaces transposés (la parataxe, le bégaiement).
1 la gluphé, les fig 1 t 1 taxe, le bég t
Le poématique est donc cette langue suspendue, entre rythme et blancs, vers la langue
de la prose. Cette langue existe comme poé¢me, comme #raduction (comme transposition,
C'est-a-dire passage d’une structure a une autre), dit Mallarmé, selon la maniére, c’est-a-dire
en fonction du style qui, matériellement, suspendra, la langue, en quelques « pendentifs »,
cest-a-dire en quelques strophes : figure de la langue comme un enroulement qui se suspend
dans une forme'. Enfin, dernier commentaire, sur ce que Mallarmé nomme comme ce
qui simpose en poésie, c’est-a-dire cette « foudroyante et harmonieuse plénitude ». Cette
étrange figure n’est pas sans pré-figurer la fulgurance de 'image chez Benjamin. La plénitude,
qui signifie, d’une part, 'abondance comme intégralité du rythme de la langue et, d’autre
b . bl . \
part, 'accomplissement (comme figure de 'accomplissement du temps, du zo pléroumaton
chronou'*®) de la langue dans la figure concentrée du fragment et de la suspension, est ce qui
fait bégayer non pas exactement 'ceuvre mais son concept. Ce qui fait bégayer™' le concept
d’ceuvre est cette oscillation entre accomplissement et incomplétude : 'intermittence.

Loeuvre ne bégaie pas, en soi, d’'une part parce qu'elle n’existe pas vraiment, et d’autre

117 Voir note 91 du présent chapitre.

118 Il faut clairement saisir qu’ici, dans la pensée mallarméenne, ce qu’il nomme le « rythme total » signifie
précisément — ce qu'il nommera le bégaiement — cette intermittence des langages a pouvoir signifier et a pouvoir
ne pas signifier : la possibilité d’une jactance et la possibilité d’une taisance.

119 Marcus Cornelius Fronto, Eloge de la fumée et de la poussiére écrivit : « Postremo ut novissimos in epigrammatis
versus habere oporter aliquid luminis, sententia clavi aliqua vel fibula terminanda est », « Enfin, de méme que les
derniers vers d’une épigramme doivent quelque éclat, la phrase doit se terminer par quelques clé ou fibule ».
120 Paul, Epitres aux Galates, 4, 4.

121 Le concept du bégaiement est essentiel. Nous renvoyons au texte de Gilles Deleuze « Bégaya-t-il... » in
Critique et clinique, éditions de Minuit, 1993, p. 135 sg. Voir aussi, de I'auteur, le texte « Bégayer » in Le poétique

est pervers, op. cit., p. 68 sq., reproduit ici en annexe (voir annexe n°s, p. 368).



290

part, parce quelle n'est que dans 'inaccomplissement de son inchoativité, en revanche son
concept bégaie en ce sens qu’il est livré 4 la toute puissance de 'inopérativité. C’est bien pour
cette raison que cette langue est, chez Benjamin'®?, une prose intégrale et qu’elle saccomplit
comme une féte.

Le troisitme modele est ce que nous nommons 'énoncé (ce qu'en anglais on nomme
statement). Nous devons, préalablement, donner un aper¢u de ce que nous entendons par
énoncé. Qu'est-ce qu'un énoncé ? Clest, d’une part I'unité élémentaire du discours'. Cest,
d’autre part, un acte de formulation ou ce que Foucault appelle un speech act. Clest enfin,
non pas une structure, mais « une fonction d’existence qui appartient aux signes et a partir de
laquelle on peut décider, ensuite, par I'analyse ou I'intuition, s’ils “font sens” ou non, selon
quelle regle ils se succedent ou se juxtaposent, de quoi ils sont signes et quelle sorte d’acte
se trouve effectué par leur formulation (orale ou écrite)™* ». Pour Walter Benjamin, ce que
nous entendons par énoncé est la « forme originale de prose' » qui définit ce qu’il appelle
la « littérature philosophique ». Elle est une écriture, ici aussi, de 'intermittence et de la
pause : « mais I'écriture a la particularité de sarréter et de repartir & chaque proposition. Telle
est la regle par excellence de la présentation contemplative® ». Lénoncé, dans la littérature
philosophique, qui sert a la présentation d’idée, a la particularité de synthétiser, ainsi les deux
fonctions de symbolisation et de tessérisation : « Cest I'affaire du philosophe que de rétablir
dans sa primauté, par la présentation, le caractére symbolique du mot, dans lequel I'idée
se rend intelligible a elle-méme, ce qui est 2 'opposé de toute espéce de communication
tournée vers 'extérieur’”” ». Pour Adorno***, 'énoncé que nous entendons comme I'élément

constitutif de I'essai, est non seulement le lieu du jeu et du bonheur mais surtout il est

122 Eerits francais, op. cit., Ms, 470, p. 453.

123 Michel Foucault, Archéologie du savoir, op. cit., p. 109-120.

124 ibid., p. 120. Cette réflexion est essentielle, d’'une part parce qu’elle insiste sur cette dimension existentielle
de Iénonciation, et d’autre part, parce que Foucault précise avec rigueur 'ensemble des possibilités matérielles
de I'énoncé qui se construit alors, soit de maniére épistémologique ou non (« par I'analyse ou par I'intuition »,
soit en fonction de la significativité ou de la non-significativité (« s'ils font sens ou non »), soit enfin en fonction
de la grammaire selon que les énoncés se subordonnent ou se juxtaposent. Giorgio Agamben précise encore cette
dimension existentielle de 'énoncé, Signature rerum, op. cit., p. 73 « Foucault insiste plusieurs fois sur le caractere
purement existentiel des énoncés. Puisqu’ “il n’est pas une structure [...] mais une fonction d’existence”, I'énoncé
n'est pas un objet doté de propriétés réelles, mais une pure existence, le simple fait qu'un certain élément — le
langage — ait lieu. Lénoncé est la signature qui marque le langage par le seul fait qu’il existe ».

125 Origine du drame baroque allemand, op. cit., p. 25.

126 lbid., p. 25.

127 Ibid., p. 33.

128 Theodor W. Adorno, « Lessai comme forme » in Notes sur la littérature, op. cit., p. s sq.

129 Jbid., p. 6, « Le bonheur et le jeu lui sont essentiels ».



CH.V. THEORIE DE LA FETE 291

le lieu de la rupture et de la discontinuité : « la discontinuité est essentielle a I'essai, il fait
toujours son affaire d’un conflit immobilisé’*° » et le lieu, non de la subordination mais de
la coordination®?’. C’est pour 'ensemble de ces raisons, qu’Adorno peut terminer son texte
en disant que « la loi formelle la plus profonde de I'essai est I'hérésie™ » en ce sens que la
structure de l'essai, 'énoncé, reléve intégralement comme modeéle existentiel, du choix, releve

en somme de la pro-airésis.

O . Ilyaencore une autre maniére d’appréhender le concept d’énoncé, a partirdela
ARy d production des artistes conceptuels dans les années 1960-1970"%%. La premiere
question que nous nous sommes posées : est quest-ce que la littérature ? qu'entendons-nous
aujourd’hui par le terme de littérature ? Pour y répondre, nous proposons deux hypotheses
que nous empruntons a Roland Barthes. Premier élément de réponse contenu dans la préface
(1981) que fait Roland Barthes & 'ouvrage 7ricks de Renaud Camus : ce n'est pas en soi le
contenu qui fait le Texte mais bien son existence et surtout cette possibilité a « donner un
supplément de jouissance ». En somme, ce qui fait que quelque chose est littérature, n'est
en soi quune promesse de ce supplément de jouissance et éventuellement ce supplément.
Définition de la littérature @ minima, certes, mais qui a 'immense avantage de ne pas se
fonder sur une quelconque valeur sémantique (les genres) et sémantico-stylistique (le style
de) mais bien sur la seule possibilité de ce plaisir, en plus, qui fait que nous continuons de
lire et de relire. C’est ce qu'on peut appeler 'autonomie du 7Zexte, 'autonomie de ce Texte
majuscule’?*. Comment entendre alors ce Texte ? comme expérience de la pluralité, de la
densité et de I'épaisseur, comme « ce qui s'éprouve dans la production’ », c’est-a-dire ce
qui s'éprouve dans 'expérience productive de la réception et de 'appréhension de la densité.
Lautonomie du Texte doit enfin s’entendre de manicre trés précise comme la restitution du

texte (du littéraire) au langage, a la parole comme événement linguistique puisque « le texte

130 Jbid., p. 21.

131 [bid., p. 277. Clest en ce sens qu’Adorno parlera (p. 19) de la « rhapsodie » comme modéle formel de I'essai :
la rhapsodie est a la lettre un principe de juxtaposition. Il y aurait ainsi trois modéles structuraux du chant
ou du poématique, la kithar-ddia ou chant structuré ('accompagnement, la subordination), la rbaps-ddia ou
juxtaposition et enfin la par-ddia comme déconstruction.

132 Jbid., p. 29.

133 Nous renvoyons a U'ouvrage Arz concepruel, une entologie, (avec Gauthier Herrmann et Fabrice Reymond),
éditions M1x, 2008. Le texte qui compose cet ossiz a initialement été le texte d’'une conférence donnée a 'ExEss
le 16 avril 2008 dans le cadre du séminaire Something you should now de Patricia Falguiéres et Elisabeth Lebovici.
Ce texte a été publié en suédois dans la revue OFI n°39-41. 1l est ici notablement modifié.

134 Roland Barthes, « De I'ceuvre au texte » in Le bruissement de la langue, op. cit., p. 72-75.

135 lbid. p. 73.



292

se tient dans le langage™® ». La littérature est alors cet événement comme surgissement du
Texte et comme possibilité d’'un plaisir (du texte) en plus. Sommes-nous alors capable de
Pappréhender de la méme maniére pour les productions textuelles des artistes conceptuels ?
et si nous le sommes, de quelle maniere ? nous proposons ici quatre mesures pour tenter d’y
répondre.

Mesure du retrait de l'objer ou autrement dit la dématérialisation dans les processus de
création : nul besoin ni du matériau ni méme de la réalisation de I'ceuvre quand son énoncé
suffit. Le supplément de jouissance du texte, ici, se situe trés précisément dans la mesure du
retrait de 'objet comme exposition de la puissance du dispositif. Qu'est-ce que la puissance
du dispositif pour un texte (pour une ceuvre) ? 'exposition du rapport économique (dispositio)
de trois éléments. Il sagit d’abord de I'exposition non pas du fait de I'ceuvre mais bien de
son processus, autrement dit, la puissance conceptuelle de 'ccuvre repose dans la puissance
absolue de son actualisation. Ensuite, il s'agit de la complexe notion d’éthicité d’une position,
autrement dit, reconnaitre la prédominance du choix du processus mais surtout, reconnaitre
que ce qui est dis-posé dans 'ceuvre est la puissance simple du document ou de I'énoncé.
Enfin, il sagit de 'expérience de I'exposition de cette puissance, I'événement de la lecture
de l'ceuvre et son érection au Texte et a sa pluralité. Ces trois modeles — processus, éthicité
et exposition — qui constituent la puissance du dispositif, sont d’une part, la plus simple
possibilité de lecture de ce qui constitue la substance du contenu de ces ccuvres ou de ces
Textes — dimension noétique, éthique et thymique — et d’autre part, ils sont dans le rapport
économique qu’ils entretiennent la mesure méme, dans le retrait de I'objet, de I'intérét, de
notre intérét, autrement dit, de cette possibilité de supplément de jouissance.

Mesure du marqueur ou du signator, autrement dit, mesure d’une opération qui consiste a
signer 'objet comme énoncé, comme texte et comme ceuvre. Cette signature opere d’abord
comme mesure stylistique, c’est-a-dire comme valeur en soi, comme un objet possédant, en
lui-méme, du style. Cette signature est prégnante comme puissance discursive et comme
puissance énonciative : « 'énoncé est la signature qui marque le langage par le seul fait
d’exister’?” », c’est-a-dire qui la marque comme forme d’événement, tandis que Cest cet
événement qui devient ceuvre (matérialité signée) comme instanciation du langage : « il ne
faut pas renvoyer le discours a la lointaine présence de l'origine; il faut le traiter dans le jeu

de son instance™® ». Locuvre existe parce qu'elle maintient sa puissance énonciative et la

136 Ibidem.
137 Giorgio Agamben, Signatura rerum, op. cit., p. 73.
138 Michel Foucault, Archéologie du savoir, op. cit., p. 39.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 293

matérialisation de son processus. Derni¢re marque — la plus singuliere et la plus complexe —
celle d’une matérialisation du sémantique, celle d’une matérialisation du sens : Cest-a-dire
le sens comme simple et absolue instanciation. Autrement dit le sens comme sens devient
une non-marque — une valeur asémantique — et cette non-marque est la signature de I'ccuvre
comme instance d’énonciation, comme événement, comme mesure d’actualisation. Il y a
un exemple' — emblématique — la piece Schéma (mars 1966) de Dan Graham'° : la piece
se compose successivement d’un énoncé, d’un schéma, d’'un poeme (C’est-a-dire le schéma
instancifié dans la publication) et de réflexions. Lceuvre est, en elle-méme programmatique.
Dan Graham écrit dans le premier texte « Loeuvre achevée ne se détermine jamais que
comme information avec le seul concours externe de la factualité de son apparence ou de sa
présence externe en lieu et place de l'objet » puis il précise dans les réflexions « son médium,
cest I'in-formation. Sa valeur de communication et sa compréhension sont immédiates,
particuliéres et se changent en s’adaptant aux termes (et au temps) de son systtme comme
de son (du) contexte (dans lequel elle est lue) ». Le contenu théorique est ici trés clair. Mais
nous devons relever ici un détail fondamental : dans le second texte le mot information
est écrit avec une césure in-formation : la lecture est donc différente; la lecture entend,
cette fois, un terme qui est renvoyé a sa forme, autrement dit a son sens réel, in-formare,
in-formatio, C'est-a-dire ce qui prend forme, ce qui apparait, ce qui est en instance d’étre ou
d’étre produit, autrement dit la puissance inchoative de ce qui est en train d’étre « éprouvé
dans la production ».

Toute ceuvre conceptuelle et donc toute ceuvre de littérarisation sont 'exposition de la
puissance d’une substance du contenu, autrement dit la puissance d’une information, la

puissance d’une mesure sémantique, la puissance d’une signification. Mais elles sont aussi

139 Nous proposons quelques d’exemples, Art conceptuel, une entologie, op. cit. : il y a d’abord le cas du texte
A vous qui nétes pas encore nés (A voi che non siete encora nati, 1972, p. 40) de Vincenzo Agnetti; cCest un
texte volontairement obscur exposant un principe de complexité et de densité; le sens — la mesure d’une
herméneutique de la signification — se retire pour laisser place & un sens matérialisé qui constitue, littéralement,
I'ceuvre. Prenons U'ceuvre Le grammairien (The Grammarian, 1970, p. 57) de Art & Language (Ian Burn et Mel
Ramsden) : il s'agit d’un long texte constitué de douze séquences qui analysent des procédures grammaticales;
il sagit d’un texte théorique, matériellement et stylistiquement repérable comme tel; cependant le texte se
termine ainsi « un certain nombre de problématiques concernant la démarche de 'ceuvre d’art y a été exploré
— notamment en déclarant que le présent texte vaut pour une ceuvre d’art ». Cest cette déclaration, cet énoncé
qui instancifie le texte. Si nous prenons I'ccuvre de Victor Burgin Tour moment (Any moment, 1970), nous
sommes devant un objet qui se constitue comme puissance d’exposition et comme exposition de la puissance du
langage : C’est sa puissance logique, formelle mais aussi sa puissance comme événement de pensée qui constitue
le texte et I'ceuvre.

140 lbid. p. 189.



294

Pexposition du vidage de cette information, du vidage de cette substance — la signification
devient alors une non-marque — comme matérialisation de son devenir in-formation, de son
devenir matériau, de son devenir signature, de son devenir énoncé ou parole, de son maintien
comme objet en instance : ce que Roland Barthes nommait I'épreuve de la production. En
somme, qui mieux que le langage dit le non-sémantique ? qui mieux que le langage dit « un
discours sans corps, une voix aussi silencieuse qu'un souffle, une écriture qui nest que le creux

de sa propre trace™ ». Vincenzo Agnetti termine le texte Transduction et sous-valeur ainsi'+* :
Toutes les ceuvres se lisent, sauf celles qui sont invisibles : la lecture doit cependant aller au-dela du texte

en quoi consiste I'ceuvre. Si ¢a n'arrive pas, ¢a signifie que nous observons un objet fini en lui-méme.

Le quatritme modele de lirrésolution de 'ccuvre — apres ceux de linchoativité, de la

. 3, ’ c s . ’ . > N .

« crise de vers » et de I'énoncé — est le concept jésien du noyau asémantique, c’est-a-dire, une
sorte de poématique qui construit par dé-sémantisation’.

Le cinqui¢éme modele reléve, enfin, de la festivité. Le modele de la festivité, cest 'espace
d’envolitement ol le langage fait signe, mais il ne fait pas encore (ou plus) sens. Il y a
Pexpérience de la suspension de la puissance sémantique ou de la puissance de significativité.

Il reste alors a poser deux questions, essentielles et simplissimes, — qui auront valeur de
synthése — pourquoi matérialisons-nous cette irrésolution de I'ceuvre et surtout comment ? Il
y a une grande quantité de raisons qui nous fait adhérer au principe d’irrésolution de I'ceuvre.
Il faut cependant reconnaitre que 'ensemble de ces raisons n'est pas la figure majeure et
doxique de 'ccuvre mais bien son ombre, sa puissance cryptée que nous lisons et relisons dans
le concept de festivité. Nous adhérons a ce principe d’irrésolution, c’est-a-dire a la puissance
d’opérativité et de désceuvrement de 'ceuvre parce qu’il n’y a pas de contenu de vérité : la doxa

. . Yo . . ’ . . Va . b]

nous indique I'inverse, mais la littérature philosophique et le poématique n’ont eu de cesse
de déconstruire le modele de 'aléthéia et de I'épiméléia. Lun est le modele tout puissant de la
recherche de la vérité, ou plus exactement des modeéles de la véridiction, 'autre est ce principe

"occupation et de soin qui fut construit comme le modéle de la méthode socratique. Nous
d q q
acceptons encore le modele de ce désceuvrement parce que nous sommes capables d’accepter
la puissance de la contingence : puisqu’il n’y pas obligatoirement nécessité de la véridiction,

'usage du langage peut ainsi ne pas signifier comme figure de la démonstration, de la preuve

141 Michel Foucault, Larchéologie du savoir, op. cit., p. 39.
142 Trasduzione e sub-valore, 1972, in Art conceptuel, une entologie, op. cit., p. 47.
143 Nous renvoyons aux deux analyses qui ont été faites du concept jésien de « noyau asémantique », ch. 11, s,

p. 193 et ch. v, 4, p. 229.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 29§

et de I'épreuve’. Il y aurait alors trois modeles de la contingence, comme mesure de la
perversité (la possibilité infinie du détour et du retour), comme non-compréhension (il peut
y avoir un sens comme il peut ne pasy en avoir, on peut saisir un sens comme on peut refuser
d’y saisir un sens) et enfin comme figure essentielle du repos, celui de la langue, celui de nos
langages. Nous acceptons l'irrésolution de 'ccuvre parce que cette irrésolution est la figure
de notre expérience de la dialectique négative : saisir la mesure du noyau asémantique des
langues au coeur de la significativité. Nous acceptons encore cette irrésolution parce qu'elle
est la figure majeure de 'intransitivité des langages : seule 'acceptation du noyau asémantique
des langages nous permet de saisir quils sont possiblement livrés a lintransivité, en ce
sens que les langages peuvent ne pas avoir d’autre objet qu'eux-mémes comme exposition
de la puissance du langage a nous faire exister. Il s'agit précisément dans 'exposition des
langages de la possibilité de la monstration du to pragma auro, de la chose méme, hors de
toute dimension de 'herméneutique de la significativité : il sagit en somme de I'expérience
d’une herméneutique matérielle. Il s’agit de ce que Benjamin nomme « langue pure (reine
Sprache)» ou « langue des noms (Namenssprache)'® » : « I'essence linguistique de 'homme
consiste en ce qu'il nomme les choses ». Giorgio Agamben écrit : « routes les langues veulent
dire la parole qui ne veut rien dire*». Nous acceptons lirrésolution de I'ceuvre comme
possibilité d’échapper au dictamen comme figure autoritaire du poématique : cest la figure
de la dictée et de la dette. Il faut alors accepter que cette dictée, que les italiens appellent
il dettato'¥ et les allemands das Gedichtete, soit vide, en somme qu’elle ne contienne rien
d’'autre que la figure de cette viduité comme contenu hymnique, poétique et opératoire. Nous
acceptons l'irrésolution de I'ceuvre comme expérience fondamentale d’une temporalité. Celle

de lintransitivité d’abord, car il est nécessaire de saisir que les figures de I'intransivité nous

144 1l faudrait saisir ensemble de ces données & partir des concepts platoniciens — qui définissent la méthode
socratique — de 'exétasis comme méthode d’investigation fondée sur 'analegthos ou principe d’indiscutabilité,
de la zétésis comme preuve au basanos comme épreuve de cette méthode.

145 Walter Benjamin, « Sur le langage en général et sur le langage humain », 1919 in Euwres, op. cit., 1, p. 146.
Giorgio Agamben, La puissance de la pensée, op. cit., p. 37 commente : « la langue pure des noms se dresse
comme un exemple d’'une conception de la langue qui ne connait “ni moyen ni objet ni destinataire de la
communication” : “le nom est ce par quoi rien ne se communique plus, et ez quoi le langage se communique
lui-méme de facon absolue. Dans le nom, I'essence spirituelle qui se communique est la langue” (ibid. p. 146).
Clest pourquoi Benjamin peut définir le nom comme “la langue de la langue” ». Le concept d’intransitivité
peut sentendre & partir de I'idée benjaminienne de la communicabilité : « i/ ny a pas de contenu du langage ;
comme communication, le langage communique une essence spirituelle, cest-a-dire purement et simplement une
communicabilité » (ibid. p. 150).

146 La puissance de la pensée, op. cit., p. 39.

147 Voir Giorgio Agamben, « Idée de la dicté » in Idée de la prose, op. cit.



296

livrent brutalement & des structures non téléologiques : nous devons nous saisir d’'un temps
comme dans I'échéance et non d’un temps de 'avenir. Temporalité de I'inopérativité, car il
est nécessaire d’étre saisi et envolté par le temps du désceuvrement afin de saisir le temps de
Paeuvre. Et enfin temporalité de la festivité, comme espace ot il est non seulement possible
d’expérimenter les temporalités de lintransitivité et de I'inopérativité, mais aussi d’ou il
est possible d’observer I'incommensurabilité et la commensurabilité de cette irrésolution.
Le temps de la festivité est le seul temps de 'expérience essentielle de I'inopérativité et du
désceuvrement. Loeuvre y persiste sans qu’elle ait besoin d’y afficher une signification, précise.
Nous acceptons l'irrésolution de I'ccuvre comme mesure du rythme et de I'intermittence
fondamentale de notre existé : C'est aussi le lieu précis de 'observation et de 'expérience de
loscillation du temps de la parole. Nous acceptons l'irrésolution de 'ccuvre parce quelle est
le seul lieu possible de la déconstruction et de la défiguration du mythe; le seul lieu possible
de la mise a I'écart ou de I'épuisement de la machine mythologique. Nous disposons de
deux maniéres pour I'épuiser, soit en ne prétant pas attention aux produits de la machine,
a savoir aux mythes et en les remisant dans les débarras de l'histoire, soit en se détachant de
la puissance archétypale de la Gestalt par le principe de la défiguration. Défigurer signifie
transformer, transposer et différer les figures qui nous sont proposées et qui sont exposées.
Nous acceptons l'irrésolution de I'ceuvre parce qu'elle est 'expérience fondamentale de ce que
Walter Benjamin a qualifié, de langue de la festivité. La festivité est I'expérience de langue
comme espace possible de 'asémanticité, de la langue comme espace intégral du maintenant,
de la langue comme espace du jeu. Nous acceptons lirrésolution de I'ceuvre parce que nous
acceptons la figure existentielle est celle du repos : elle est cet espace ou seul notre existé
peut saisir la puissance du temps et de son étre-1a : pour que ce repos s'accomplisse, il faut
accepter cette irrésolution, cette intermittence qui met, un temps, de coté — la figure absolue
de laise’® — le labeur de ’herméneutique et celui de la significativité. Laise est cet espace de
repos comme seul espace ol est possible la mesure de I'inconditionnalité qui détermine chez
Aristote la philia ou I'amitié et qui détermine, en soi, la condition de I'erasmios, de 'amabilité
et de la désirabilité. Nous acceptons l'irrésolution de I'ceuvre, enfin, parce qu'elle la figure
essentielle et existentielle de notre addiction : elle est la figure de 'objet du manque comme
en-creux et la figure de 'objet de I'assujettissement comme dépendance. Elle est alors la figure

absolue du désir.

148 Le terme aise, dit ce qui est ad-jacens, Cest-a-dire ce qui est « & c6té », « couché & cdté ». Voir a ce propos,
le texte de Giorgio Agamben, « Aise » in La communauté qui vient, op. cit., p. 28 et de l'auteur, « Aise » in Le

poétique est pervers, op. cit. p. 11.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 297

Comment opérons-nous cette acceptation ? Plus fondamental encore, comment
opérons-nous pour produire cette irrésolution ? Nous produisons cette irrésolution en
assumant la voix de la viduité : c'est la posture de la poésie de Holderlin & Mallarmé, etc., et
Cest la thése fondamentale de Furio Jesi alors qu'il commente les Elégies & Duino de Reiner

Marie Rilke. C’est en somme la puissance du poématique qui assume cette viduité'#.

O . Au xi11° siecle, en Provence, le troubadour Albertet de Sisteron a écrit, sans
$Sia doute, la plus étrange poésie, comme figure et préfiguration de la modernité
insoutenable du poeme : celle du vide, celle de ce creux que seul maintient 'exercice réitéré

et reconduit du poé¢me :
Farai un vers de dreit nien . non er de mi ni dautra gen . non er d'amor ni de joven . ni de ren au .
quenans fo trobatz en durmen . sus un chivau
Je ferai un vers de pur néant il ne sera ni de moi ni de quelqu’'un d’autre il ne sera ni d’amour ni de

jeunesse ni de rien d’autre quavoir été fait en dormant sur un cheval

Il sagit d’'une longue poésie, d’un long partimen de huit strophes qui se termine ainsi :
Fait ai lo vers no sai de cui . e trametrai lo a celui . que lo-m trametra per autrui . enves Peitau . que-m
tramezes del siew estui . la contraclan
Jai fait le vers de je ne sais quoi et le transmettrai & quelquun qui le transmettra & un autre jusqu'a

Poitiers pour qu’il m’envoie dans son étui la contre-clé**°

Je ferai, dit-il, un vers de dreit nien, de pur rien. Raimbaut d’Orange a répondu, semble-t-il

par un partimen tout aussi étrange :
Escotatz mas no say que ses senhor so ge vuelh comensar vers estribot ni sirventes non es ni nom no-lsai trobar
ni ges non say co-l mi fezes saytal no-l podi acabar
que ja hom mays non vis fag aytal ad home ni a_femna en est segle ni en lautre ques passatz
Ecoutez mais je sais ce que Clest seigneurs, ce que je commence vers estribot ou sirventes non je ne sais
lui trouver de nom et je ne sais comment le faire si je lui trouve une fin
jamais personne n'en a vu fait par un homme ou une femme ni en ce siécle ni en celui qui vient de

passer™’*

Sil'un fait un vers de néant, l'autre ne sait ce que C’est : Cest-a-dire que le poématique, ici,
demeure dans un cas comme une non-chose, comme un rien et demeure, dans 'autre cas, sans

nom, c'est-a-dire, hors de la Namenssprache de Benjamin, hors de tout langage. Et, cependant,

149 Clest sans doute pour cette raison que le texte poétique résiste tant aux commentaires. Il faudrait par ailleurs
faire une analyse et une étude exhaustive des auteurs qui assument cette viduité, de la poésie grecque antique, a
Iessentielle poésie des troubadours, a la poésie du baroque francais, etc.

150 Albertet de Sisteron (1194-1221). Pour plus de précisions, nous renvoyons a la lecture de La fleur inverse de
Jacques Roubaud, Les Belles Lettres, 1994, p. 32.

151 Jbid., p. 41.



298

alors méme qu’il ne figure pas comme langue, il est 'objet méme du poe¢me. S’expose alors le
double mode¢le absolu de I'ceuvre, l'irrésolution et sa puissance inchoative.

Albertet écrit que son vers (le noyau du poéme) sera un vers de rien, sans signature, sans
sujet comme s'il avait été fait en dormant sur un cheval, autrement dit en réve. Mais il y
a encore une autre maniére de I'entendre : comme sl avait été fait dans le temps laissé
inoccupé par une autre action. Quoiqu’il en soit, le poeme, n'est pas réalisé dans un temps
réservé. Lensemble du texte d’Albertet de Sisteron tourne autour de ce rien « fait ai lo vers
no sai de cui » : littérature classique de la folie amoureuse ou littérature qui parodie cette
folie amoureuse jusqu'au creusement du sens. Cependant, il y a, a la lecture répétée de ce
texte, I'apparition, d’une part, d’'une élégie parodique comme lieu de la plainte impossible
puisqu’il n’y a rien, et d’autre part, l'apparition d’une puissance hymnique constituée par le
creusement de la langue : chaque proposition contient son double qui s'annule soit avec la
conjonction 77, soit comme équivalence négative. A la formule hymnique paulienne de I'bos
mé, correspondrait ici la formule aveugle du 70-m, du non-moi. Cette formule hymnique du
no-m a la particularité d’écraser les figures du différent dans I'indifférence et de creuser ainsi
la langue.

Le poeme de Raimbaut d’Orange est construit de la méme maniére : il tourne autour de
quelque chose qui compose le vers sans qu'on puisse savoir de quoi il sagit, le 7o sai que ses
auquel on ne trouve pas de nom, non es ni nom no-/ sai trobar. La formule est ici exemplaire,
il Sagit de trouver, #7obar, le nom. Trouver le nom est la formule du poématique. Ici encore la
formule hymnique du 70-m — comme si le nom écartelé signifiait la contradiction singuliére,
comme si la formule du refus faisait les noms de la langue — est présente. Mais dans le texte
de Raimbaut il trouve deux figures étonnantes : la premicre est une résolution de ’hymne
comme priére’’* en une sorte de singuliere transformation de 'amen en puissance déictique,
aiso. La seconde figure est le dernier commentaire du poéte qui parle d’une possible postérité,
mais surtout d’une véritable potentialité’s? : le poete est celui qui en ne sachant pas le nom de
ce quil fait, a la puissance, pas seulement de tout faire, mais surtout, de faire tout comme il

veut (can se vol).

152 Quatrieme strophe du po¢me, I'envoi dit une pri¢re « Dieus, ayuda ! In nomine Patris et Filii et Spiritus
santi !'» que le poete acheve non pas avec un amen mais par une sorte de vibrant appel « Aiso, que sera, donna ? »,
« Qu’en sera-t-il, Dame ? »

153 Sixieme et derniére strophe, Raimbaut d’Orange écrit : « E si hom li demanda qui ['a fag, pot dir que sel que
sap be far totas fazendas can se vol », « Et si quelqu'un demande qui I'a fait, dites que C’est celui qui sait bien faire
toutes les choses qu'il veut ». Il est & noter que le terme provencal fazenda dit I'occupation comme opérativité

mais aussi comme maniére (la fortune, la puissance).



CH.V. THEORIE DE LA FETE 299

Si nous produisons cette irrésolution en assumant la viduité du poématique, c’est parce que
nous sommes capables d’assumer et de produire, en amont la figure creuse de ’hymne, comme
figure de la viduité et comme figure la plus radicale du poétique. Nous assumons et nous
produisons 'hymne comme la forme du creusement, comme la forme exacte de la kénose :
Cest exactement la lecon paulienne : chercher dans le creusement de la langue Iécriture et
la récitation de cette hymne. Nous produisons encore 'hymne comme forme d’un chant
permanent et incessant du maintien. C’est encore la legon paulienne du texte qui se récite « une
langue qui tourne a vide comme forme supréme de la glorification. Chymne est la désactivation
radicale du langage signifiant, la parole rendue absolument sans emploi, et pourtant conservée
comme telle dans la forme de la licurgie'* » mais c'est aussi cette figure du discours infini de la
plainte. Cest la figure de I'élégie comme parole qui ne cesse de « dire hélas ». Cependant nous
produisons et nous assumons la figure de '’hymne comme un chant qui ne chanterait plus.
Clest ici que se situe 'absolu paradoxe qui permet de maintenir cette hymne alors méme que
nous n’y maintenons plus, selon la forme benjaminienne, de liturgie : « cette féte est purifiée de
toute solennité. Aucune espéce de chant ne 'accompagne™’ ». Clest la désactiviation radicale
de 'hymnologie comme ritualisation alors méme que 'on maintient la figure puissancielle de
I'hymne, c'est-a-dire de la viduité du poématique. Nous assumons donc et nous produisons
alors cette figure de '’hymne comme de la prose, comme cette langue qui ne se plonge (prorsus)
et ne se tourne absolument et exlusivement que dans le temps du maintenant, désactivant
ainsi 'ensemble des figures de la plainte puisque le chant, puisque le poéme est vide. Chymne
n'est que de la prose, radicalement de la prose. La figure absolue de la perversité du poétique,
Clest son inversion en prose sans chant. Si nous assumons la production de l'irrésolution de
Peeuvre — du poématique — Cest parce que nous accédons 2 la figure essentielle de la festivité :
de la festivité et non de la féte car si la féte n'est que 'espace ritualisé de I'ordre, la festivité
est cet espace ou nous sommes en mesure de saisir non seulement la viduité de '’hymne, mais
surtout ol nous sommes en mesure de produire un langage comme parole vide. Vide signifie
ici qui se livre intégralement a I'inopérativité en nous libérant, un temps de I'occupation. C'est
pour cette raison, enfin, que nous assumons la production de cette irrésolution comme forme
essentielle et éthique de la négligence. Seule la négligence comme figure de la non-lecture
(nec-lectio) est en mesure de désactiver la puissance de la liturgie comme figure de la re-lectio.

Aussi paradoxal que cela puisse paraitre il faudrait assumer que ’hymne, soit la figure de cette

154 Giorgio Agamben, Le régne et la gloire, op. cit., p. 354.
155 Walter Benjamin, Ecrits frangais, op. cit., p. 453.



300

négligence : le chant qui ne se chante plus. La parole qui ne se fige pas. Létre-dans-la-festivité
est incontestablement un étre négligent; plus précisément méme, il est livré a la négligence.
Létre-dans-la-festivité est un étre enti¢rement occupé a 'observation d’un temps qui ne se re-/it
pas. La vie théorétique de I'étre-dans-la-festivité est I'espace éthique et libéré de la négligence
ou ne subsiste nulle épreuve, nulle pri¢re, nulle prophétie, nulle séparation, mais ou se produit
en revanche la mesure absolue d’une différenciation éthique’*® comme espace possible du
bonheur et comme espace possible d’'une saisie d’'un temps messianique’”, c’est-a-dire d’un
temps qui s'est libéré, un temps, de la lecture de I'histoire. Il resterait alors a réaliser un éloge
de la négligence™®... Nous assumons encore et nous produisons cette irrésolution de I'ceuvre
comme figure de ’hymne, mais aussi comme figure essentielle de I'encomium, cest-a-dire de
I’hymne qui ne s'adresse qu’au vivant dans le temps concentré et condensé du réjouissant et
de la festivité. Nous produisons cette irrésolution en assumant un langage, en assumant des
langages qui ne disent rien. Ne rien dire signifie deux choses, cela signifie d’une part « ne pas
faire d’histoire » et d’autre part « ne rien prédisposer a la relecture ». Ce langage qui ne dit rien
est la figure anhistorique et antimythique de la langue. Nous assumons encore cette irrésolution
parce que nous sommes fascinés par les figures, de la gluphé et de la glaphura, Cest-a-dire les
figures de 'ornement comme profusion du langage et des figures du langage qui creusent et
ne cessent de vider la langue. Il y a deux formes fondamentales de la glaphura : une forme
esthétique de la profusion, du creux, de la ciselure, de 'ornement, de la figure, du z0poi et une
forme éthique comme profusion infinie de la parole’®. Cette forme éthique de la profusion est
intégralement liée au concept de parrhésie du poématique comme figure matérielle, singuliere

du tout dire : le tout dire vertigineux de la langue'®. Nous assumons et nous produisons

156 Nous empruntons le concept de différenciation éthique & Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit.,
lecon du 8 février 1984. Seule I'acceptation de la différenciation éthique permet et assure une échopoiétique.
157 Le « temps messianique » est bien sir la figure benjaminienne d’un temps paradoxal de I'explosion dans
la concentration et de la suspension comme Dialektik im Stillstands. Le temps messianique c’est surtout cette
double tension de la saisie de ce qu’il manque & notre bonheur et c’est en méme temps une sorte de figure de
I'oubli comme ininquiétude (1, Rom, Vi1, 32, « theld de umas amerimnous einai »). Pour une visée critique du
concept de temps messianique, nosu renvoyons au dernier ouvrage de Georges Didi-Huberman, Survivance des
lucioles, ch. 1v, Seuil, 2009.

158 Voir la fin de ce chapitre ol nous proposons une lecture du désceuvrement comme négligence.

159 Voir & ce propos le travail d’Avital Ronell, Telephone book (technologie, schizophrénie et langue électrigue),
trad. D. Loayza, Bayard, 2006, sur les modes de l'oralit¢ comme dispositifs fantasmatiques et magiques de la
conservation et de la conversation.

160 Lexpérience de ce pacte parrhésiastique du poématique est intégralement hors de toute saisie historique,
hors de toute ritualisation. Elle ne peut se jouer que dans les figures de la profusion, de la répétition (comme
différence) et de hypotypose (comme effectivité). Le tout dire vertigineux de la langue est, a la lettre et

matériellement, le seul espace de I'expérience du présent pur. Il est Uexpérience de la sténose, du présent de



CH.V. THEORIE DE LA FETE 301

lirrésolution de I'ccuvre parce que nous adhérons profondément et existentiellement aux
figures de la déconstruction et de la défiguration que sont la juxtaposition et la parataxe.
Enfin, derniére figure que nous produisons, que nous tentons de produire, est celle essentielle
du désceuvrement, comme dessaisissement des formes historiques de I'ceuvre et saisie de la
puissance d’opérativité. Lensemble des figures que nous avons détaillées, la viduité, 'hymne,
Pencomium, le « rien dire », le « tout dire » comme profusion, la parataxe et la juxtaposition
sont les figures essentielles du désceuvrement. Notre étre, disposé a étre dans-la-festivité, tente
de saisir les formes obscures et voilées de ce désceuvrement : c’est le modele de 'observation et
de l'espionnabilité. Notre étre, contraint-3-la-féte, n'est plus capable de saisir ces formes : cest
le modele de 'occupation comme divertissement et obsession.

Le désceuvrement est alors singuli¢rement une activité dont le modele est, en soi, bien sir,
ce que nous nommons la festivité. LA FESTIVITE EST ALORS, A LA LETTRE, L'EXPERIENCE DU
DESGEUVREMENT COMME OPERATIVITE. Tout moment de festivité est un moment qui, dans le
retrait de lopérativité, dispose au désceuvrement, comme espace de I'intensité et de la densité
détachées, un temps, de I'historicité. C’est alors en soi I'espace du bonheur. Si la philosophie a
déconstruit, substantiellement, la possibilité d’une zoé thédrétike selon le modele aristotélicien,
il est de notre urgence politique de défendre ce qu'il resze de cette vie théorétique, et, de notre

existence politique de défendre ce qu'il esz d’une vie de la festivité.

3. MESURE DU DESGBUVREMENT ACTIF : POST FESTUM

La brutalité obsessionnelle de la féte est qu'elle n'existe pas sans sa facies opposée, le post
festum, le lendemain de féte, celui de la douleur et celui, surtout, de la réincrustation de
la loi. Si la féte existe comme espace mythique et fantasmé du legibus solutus', elle existe
essentiellement comme figure d’un état d’exception, non celui de cette liberté de I'étre-dans-
la-féte, mais comme renforcement de la loi pour I'étre-du-post-festum. Nous acceptons que

la féte fasse de nous cette figure parodique du prince legibus solutus comme derniere facies de

Iétroitesse, 'expérience du temps opératoire de Gustave Guillaume, c’est-a-dire expérience du langue qui
produit le temps du maintenant.

161 Lexpression legibus solutus, signifie « dégagé de la loi ». On la doit au légiste romain Domitius Ulpianus cité
dans le Digeste, 1, 3, § 31 : « Princeps legibus solutus est: augusta autem licet legibus soluta non est, principes tamen
eadem illi privilegia tribuunt, quae ipsi habent ». On retrouve encore ce concept chez Saint Thomas, Summa
theologica, t.2, 11, quaes. 96, art. 5. Voir enfin le commentaire de Giorgio Agamben, Etar d'exception (Homo

sacer), Seuil, 2003, p. 116.



302

162 mais une aristocratie si momentanée qu’elle ne parvient pas,

laristocratie contemporaine
dans 'épuisement, a saisir la puissance de I'inopérativité. Elle ne parvient seulement qu’a
sinscrire toujours plus fortement dans la loi comme état d’exception qui saisit temps apres
temps un peu plus de notre loisir.

Si la féte ne peut exister sans ce double réversif, elle est alors, une justification historique,
ou selon cette étrange expression de Lessing une logificatio post festum'. 1l sagit d’'une
justification «apres coup » de faits contingents. Ce qui signifie que la féte est, systématiquement,
puisqu’elle ne peut exister sans posz festum, une justification historique, comme commération,
comme incrustation, comme ritualisation, comme espace de la loi. Cela signifie, aussi, que
la féte est, dés lors, un systeme de sélection des moments historiques selon un principe de
justification. Cela signifie, enfin, que la féte, si elle est un espace historique, est aussi un espace
capitalistique et spéculatif ot se négocie ce qui se conserve et ce qui se maintient’®. La féte
est alors le signe de ce qui a vaincu comme mesure de la commération et comme mesure de
Pincrustation économique et politique de la loi.

En revanche, s’il y a festivité, il n’y a pas en soi d’aprés-la-festivité. Il y a la continuité d’'un
temps autre comme concentration, mais il n’y a pas cet aprés-festivité comme figure du regret
et de la réincrustation de la loi. Ce qui suit la festivité n'est qu'un temps différent. Si la féte est
un temps inséré dans le temps de la loi, la festivité est 'expérience de temporalités différentes :
ces temporalités se juxtaposent et surtout se structurent'®s pour fagonner la mesure du temps
comme temporalité intermittente’® de 'opérativité. La festivité n'existe pas comme repéres
calendaires, elle existe comme point de surgissement.

Nous sommes capables de saisir les contrastes entre féte et festivité. La féte produit une

séparation des temporalités parce qu'elle est un temps qui maintient, hors d’usage, les objets

162 Ce que nous nommons « aristocratie contemporaine », est le systéme de la « starification » : la szar, la figure
ultime de la star nest pas celle qui travaille mais au contraire celle qui exhibe comme une pleine puissance son
désceuvrement. La szar laborieuse est liviée a la ruine potentielle, tandis que la szar du désceuvrement, en livrant
les spectateurs et les lecteurs de la presse people 4 la brutalité du non-travail, est elle-méme livrée 2 la brutalité du
vide et de 'oubli, sauf & devenir mythique, car seule la machine vide du mythe peut encore tenir cette viduité.

163 Theodor Lessing, Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen (1919), Miinchen, Matthes & Seitz, 1993, p. 24.

164 Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 44-46 : sur le processus dialectique de la
dépense et de I'épargne.

165 Ceci est trés important parce que cela conditionne la question du rythme. Le rythme de ces temporalités
n'est ni dans la régularité ni dans la mesure de la répétition itérative calendaire mais dans le surgissement d’une
différence.

166 Il faut entendre l'intermittence de deux maniéres : d’une part, comme irrégularité et comme secousse — c’est
le modele benjaminien — et, d’autre part, comme mesure de ce qui « laisse du temps », Cest-a-dire ce qui laisse

des intervalles (diakénose).



CH.V. THEORIE DE LA FETE 303

dont nous disposons, les objets qui sont dés lors disposés autour de nous. La féte est la figure
de la ritualisation et de 'hymnologie. La féte est un espace qui dispose I'étre & une double
situation. Soit elle le dispose comme legibus solutus simulé'® : on pergoit un étre qui serait
exempt de la loi, ce qui revient, alors, & percevoir la loi comme présence, doublement, comme
loi et comme hors-la-loi. Soit elle le dispose comme ens legis dans le post festum, Cest-a-dire
comme un étre intégralement réintégré dans la loi qui saffirme alors plus fortement. Rien
n'est alors plus douloureux qu'un lendemain de féte. La festivité, quant a elle, est une
temporalité surgissante qui dispose I'étre & une double situation. Soit la festivité le dispose
a étre, ce que nous nommons, legibus exsolutus, ¢ est-a-dire qu’elle le dispose a la possibilité
de rendre inopérante la loi, parce que I'étre-dans-la-festivité a rendu la loi impuissante et
sen est intégralement acquitté. Cest alors la possibilité d’'un temps qui expose les objets
livrés a leur usage (comme abondance et évidence), c’est-a-dire dans leur pleine puissance.
Clest 'ensemble des procédures de participation, d’inopérativité et de désccuvrement. Cest
pourquoi nous nommons la festivité un désceuvrement actif. Soit, enfin, la festivité dispose
Pétre comme un legibus neglectus, est-a-dire celui qui est livré dans un temps qui n’induit
pas — parce qu’il ne le peut — de post festum. Cest un temps « sans inquiétude®® ».

Nous avions proposé'® de considérer la question du bonheur aristotélicien (eudaimonia)
comme vie du loisir théorétique et comme « vie tout entiére occupée ». Cette proposition reléve
d’une visée politique puisqu’il s'agit, dialectiquement, de dépasser la pensée aristotélicienne
dans la critique hégélienne — celle de la modernité — et tenter alors de tenir a la possibilité
de cette impossible vie théorétique comme espace et temps du désceuvrement actif. Notre
modernité, nous semble-t-il se situe la. Modernité politique et éthopoietique. Cependant
nous avions proposé d’entendre cet « entiérement occupée » comme une nécessaire figure
intransitive. Il ne sagit pas d’étre occupé par ou avec quelque chose, mais, singulierement,
profondément, simplement, d’étre occupé a cette temporalité qui nous dispose. A la lettre
cette temporalité qui nous occupe nous livre, immédiatement et brutalement dans la figure

de l'occupation, de l'askolia et de la sollicitude, de la mélése. 1l va de soi qu’en ces termes

167 Nous considérons que la figure du legibus solutus est toujours simulée, cest-a-dire jamais intégrale, jamais
intégralement expérimentée. La fete est espace ol se joue cette impression d’étre détaché de la loi. Nous
empruntons 'expression legibus solutus 3 Apien, en revanche, nous formons les trois concepts qui suivent 2 partir
de cette premiére forme.

168 Etre « sans inquiétude » est un concept important, parce qu’il est une relecture matérielle de 1, Cor. 7, 32
« BEL® B¢ VUGG Gpepipvoug elvat. je veux que vous soyez sans inquiétude » et la possibilité de saisir I'intérét de
Iadjectif amérimnos comme ininquiétude et négligence et, qu'enfin, il est aussi la relecture du concept spinozien
dacquiescentia, Cest-a-dire 'acquiescement comme figure de I'ininquiétude.

169 Voir ch. 111, 4, §3, note 136.



304

ce n'est pas suffisant. Nous proposons une occupation intransitive, c’est-a-dire qui soit en
méme temps occupation et sollicitude (askolia et mélété) et en méme temps désceuvrement
et négligence (skolia et améléia). Cest dans cette tension que peut se situer une occupation
intransitive. Que signifie alors, étre occupé intransitivement ? Et qu'est-ce que cela suppose ?
D’une part, cela suppose une remise en cause de la zoé poiétiké, non pas en tant que telle,
mais en fonction de son objet, le poiéma. Si nous sommes occupés intransitivement, ce
qui releve de cette occupation ne peut donc se stabiliser comme objet. Le poiéma est alors
fondamentalement instable. D’autre part, cela suppose aussi de tenter une redéfinition de la
vie de loisir, qui ne soppose donc pas enti¢rement a la vie productive (z0é poiétiké) mais qui se
situe exactement au méme endroit comme vie tout entiére occupée intransitivement. D’autre
part, encore, cela suppose de repenser la vie théorétique : C'est ce qui garantit le plaisir et le
bonheur'” parce que c’est ce qui ouvre a la puissance de I'intransitivité (autrement dit la vie
méme). Létre-dans-la-festivité percoit un temps ou il n’est contraint a aucune transformation
ni modification. Enfin, cela suppose une redifinition du principe de causalité'”. La vie tout
entiére occupée consisterait en un insensé forgage qui ferait en sorte que la causalité poietique
soit maintenue comme une causalité intransitive. Ce maintien est temporaire, il suspend
'objet dans un temps particulier, celui de la festivité. En ce cas il y a suspension de tout
changement comme fixation et de toute finalité. Nous sommes alors en mesure d’assumer
le principe d’une occupation intransitive’”> comme vie tout entiére occupée. Cela suppose
alors plusieurs conséquences. D’une part, cela suppose, comme Georges Molinié I'avait
. .. e . ,
montré que le concept d’intransitivité, s'il est essentiel pour penser les figures de I'ceuvre, est
4 . bl ’ . . Ve b . . .
nécessaire pour repenser, dans ce cas, la figure de 'opérativité et le processus d’artistisation.
Il y aurait deux espaces, deux économies ou deux dispositifs ol 'opérativité se suspendrait
et ou I'étre serait tout entier occupé intransitivement, celui de artistisation et celui de la

festivité. Cependant il faut préciser, selon la formule de Georges Molinié, que Iétre y serait,

170 Aristote, Ethique & Nicomaque, livie X, 7.

171 Par simplicité nous appréhendons la question de la causalité & partir de la Physique d’Aristote, 194b22.
Selon Aristote, il y a quatre causes, la causalité premiere ou immanente (ce & partir de quoi quelque chose
advient), la causalité paradigmatique (ce qui rend définissable un objet en fonction d’une image (eidos) et d’'un
modele (paradeigma)), la causalité poictique (celle qui saisit les principes (arché) et les changements (métabolés),
en somme le rapport du produire au produit, zo poioun tou poioumenou) et enfin la cause finale (#8/os). En ce sens
une occupation intransitive serait en mesure de suspendre les deux derniéres causalités en suspendant le produit
et la finalité. Loccupation intransitive serait une occupation au produire comme moyen sans fin. Voir aussi,
Martin Heidegger, « La question de la technique », Essais et conférences, op. cit., p. 12.

172 Pour le concept d’intransitivité voir ch. 1, 2 § 4-5, p. 69-75 et voir Georges Molinié, Hermés mutilé, op. cit.,

p- 138-139 et 146-153.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 305§

tendanciellement occupé intransitivement. Tendanciellement signifie que c’est son intention,
sa disposition. D’autre part, cela suppose que penser l'intransitivité tendancielle du vivre
est possible et que son modele emblématique et paradigmatique est a la fois I'étre-dans-la-
festivité et le legibus neglectus. Le concept d’occupation intransitive est politique, il est méme,
fondamentalement, éthique.

En guise d’achévement nous voudrions proposer deux formes de I'étre-dans-la-festivité
comme ens neglectus, dans une formule de Pétrone et en constituant 'ébauche d’un éloge
de la négligence. Si nous sommes capables d’une « vie de loisir tout enti¢re occupée », bien
sir intransitivement, alors nous pouvons saisir que cette occupation intransitive signifie,
singulierement, simplement, intentionnellement « se tenir ». Ici encore, méme question,
se tenir & quoi ? Ob-capere signifie tenir fort ou tenir a. Nous retrouvons la formule
Heideggérienne, d’un « se tenir a soi » dans 'ennui profond, c’est I'étre entierement a soi
dans 'instant (Augenblick). Nous retrouvons encore la définition xxv du livre 111 de Spinoza
« la satisfaction de soi-méme (acquiescentia in se ipso) est une joie de ce quun homme se
contemple lui-méme, ainsi que sa puissance d’agir ». Nous retrouvons, enfin, la figure
adornienne du « se tenir encore » de I'étre-dans-I'ivresse ou de I'étre-dans-la-festivité. Il existe
une formule dans le Satiricon'”? de Pétrone, obscure et ombrée qui dit et qui exprime cette
complexe figure de 'occupation : lors d’une joute orale entre Giton et Ascylte, Giton utilise
Pexpression « Occuponem propitium ! » qui signifie qu’« Occupo nous soit propice ». Occupo
est un surnom donné 3 Mercure, celui qui sempare, autrement dit, le Mercure voleur'7+.
Le verbe latin occupare semble précisément signifier prendre et semparer de quelque chose
mais avec une avance certaine. Il y aurait alors dans I'idée méme de I'occupation la saisie
d’un quelque chose mais dans la fonction méme, kataskopique, de I'espion, de celui qui est
a l'avant. Une vie tout entié¢re occupée, tendanciellement, signifie, une vie qui tend a cette
saisie, & ce devancement. Il conviendrait de maintenir cette formule, non uniquement comme
un ralliement de voleurs, mais bien plutdt comme la figure d’une injonction paradoxale qui
synthétiserait notre rapport a 'ceuvre et a I'opérativité. En somme que I'opérativité, dont
nous ne pouvons nous départir, nous soit propice comme la figure enti¢re et presque brutale

de cet Occupo, de cette affirmation a un « tenir », & un « occuper ». Injonction paradoxale,

173 Caius Petronius Arbiter, Satiricon, 58, 11.

174 La figure d'un Mercure ou d'un Hermes voleur est traditionnelle. Dans les Hymnes homériques, 4, 13-
15, Hermes recoit plusieurs qualificatifs qui revoient tous a la complexe activité de ce dieu. Hermes est alors
nolbtpomov, habile, aipvioufing, cest-a-dire séduisant et rusé, Amorthp, voleur, ératnpo Bodv, bouvier,

fymep’ dvelpov, conducteur de songes, voxtog dnrwrnthpa, veilleur de nuit et TvANd6KoV, gardien de portes.



306

en ce sens encore, que les langages, que nous produisons, sont a la fois, la mesure d’une

significativité et tendanciellement, la mesure d’'une herméneutique matérielle'”.

. Jeremy Deller a réalisé I'exposition Dune révolution a l'autre au Palais de
OS sid Tokyo'7¢, c’est-a-dire de la Révolution industrielle a 'apparition du rock en
Angleterre, en passant par les recherches sur la musique électronique en Union soviétique,
'émergence du rock en France, les banderoles syndicales ’Ed Hall en Angleterre et les fictions
personnelles de William Scott aux Etats Unis. D'une révolution & lautre de Jeremy Deller est
une étrange exposition qui met en jeu aussi bien 'anthropologie, I'art contemporain que les
figures doxiques de la culture.

D’une révolution a l'autre est constituée de cinq sections qui appréhendent quatre pays
(I'Angleterre, la France, 'URSS et les Etats-Unis) et une derniére section entiérement
occupée par lhistoire du travail en Angleterre. Cette exposition n’expose, a la lettre, rien de
ce quon « appelle » des ceuvres d’art : ne sont exposés que des documents d’archives, des
objets « folkloriques », des objets de collection, des vestiges ethnographiques, etc. Jeremy
Deller n'expose pas, a la lettre, d’ceuvres, ni de signatures; il expose une maniére de voir la
documentation et la culture dite « populaire » dont il prend pour partie la radicalité et la
simplicité de la tradition muséographique. Rien de nouveau donc, rien d’excitant méme,
voire peut-étre que nous nous y ennuyons, une fois de plus, et assez intensément. Nous
nous y ennuyons sans doute parce que Cest une exposition et rien d’autre et que les
objets ne sont pas des ceuvres d’art. Nous nous y ennuyons, parce que ce qui est exposé
ne nous invite a étre ni un amateur ni un spectateur averti ni un critique ni un théoricien,
ni quoique ce soit d’autre (si cela existe) : les fonctions sont désactivés et rendues alors
inopératoires. Nous sommes rendus a cette trivialité d’un spectacle sur I'ethnographie
auquel nous ne participons pas. Nous n'y sommes donc jamais participants. Deller nous
convoque ni comme critiques ni comme spécialistes ni comme participants. Il nous

convoque donc comme observateur passifs et quelques fois amusés. Clest tout. Mais

175 Voir a ce propos Georges Molinié, Hermés mutilé, op. cit., derni¢re chapitre et conclusion. Il est sans
doute important de rappeler que le scandale de 415 av. J.C., dit scandale des hermocopides, reste la figure
bouleversante d’une attaque brutale contre la puissance de la pensée dans cette double tension entre provocation
et respect et entre herméneutique de la signification et herméneutique matérielle : il s'agit précisément, dans
I'ambiguité de la formule de Thucydide, de choses qui ont été mepiexénnoay & npdcwna, cest-a-dire dont la
figure a été mutilée.

176 Jeremy Deller, D’une révolution & l'autre, exposition au Palais de Tokyo, avec Ed Hall, Alan Kane, Scott
King, Matt Price, William Scott, Andrei Smirnov, Marc Touché, White Columns, du 26 septembre 2008 au 18

janvier 2009.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 307

Iexposition Dune révolution & l'autre taraude car la cinquieme salle offre une lecture
étrange et paradoxale de 'ensemble : Jeremy Deller y expose des objets qui renvoient au
travail, & Popérativité, au temps du travail. Nous comprenons alors que 'ensemble des
piéces présentées précédemment ont toutes été réalisées en dehors du temps du travail.
Deller expose des pratiques de 'inopérativité, des pratiques des « temps libérés » selon
Pexpression de Philippe Parreno & Pierre Huyghe. Lceuvre exposée dans un musée ne
peut prendre alors que la figure (le zypos) de 'activité d’inopérativité, de cette participation
a Pobservation. Ces ceuvres célebrent la plus absolue mesure de la participation dans le
temps du « loisir » autrement dit dans le temps de la mesure, mais non pas mesure de
sa propre dimension critique ni celle de la dimension esthétique de 'ceuvre, mais de sa
propre participation en méme temps que sa non-participation. Ce qui s’'expose n'est que
la mesure de I'inactivité et la mesure de notre participation aux régimes de I'inopérativité.

Certes c’est ennuyeux mais jubilatoire.

I nous reste alors a proposer comme figure politique du désceuvrement actif, de notre
activité tout enti¢re occupée, un éloge de la négligence qui serait alors la seule possibilité
éthique, comme manifestation matérielle et présente, d’une vie inqualifiable.

Nous proposons, paradoxalement, la possibilité d’un éloge de la négligence qui constituera
la fin de cette recherche et qui fera en sorte d’interrompre, volontairement, nos lectures. Le
concept de négligence semble ne pouvoir constituer 'exercice d’'un dire philosophique et
cependant nous tenterons de démontrer qu’il est évident.

Nous devons en rappeler I'étymologie : négligence vient du verbe latin neglegere (nec-legere)
qui signifie littéralement non-lire et du substantif neglectio (nec-lectio). Le verbe latin neglegere

soppose terme A terme au verbe re-legere qui signifie re-lire et dont le substantif re-lectio a



308

formé en francais le terme religion'””. Négligence et religion sont deux termes qui s'opposent
formellement, structurellement et conceptuellement. La relectio Cest ce qui met en jeux
Pobservance, le scrupule, la reégle, la liturgie, I'inquiétude et la ritualisation alors que la
neglectio Cest ce qui met en jeux les figures de la lecture'”®, de I'oubli'”?, de 'abandon™®, de la

181

profanation, de I'acquiescement™®*. Ces cinqg figures constituent ce que nous nommons un e7s
neglectus, autrement dit celui qui se dispose a une occupation ou une activité tendanciellement
intransitive, c’est-a-dire celui qui se dispose a la possibilité d’une artistisation®:.

Il y a avait dans l'antiquité grecque une pratique artistique de la mosaique qui consistait
a réaliser des asardros oikos. Elles sont les figures de la négligence qui garantissent en méme
temps la possibilité d’une oiko-nomia (d’'une a-skholia, d'un neg-otium) et la possibilité d'un
temps libéré des figures de la ritualisation (skholé, diagogé et otium ou plus encore la possibilité
d’un rempus festus). Lespace de la négligence est le temps de I'étre-dans-la-festivité, il est aussi
le temps de Iétre-aimé, il est encore la figure du temps libre qui dispose 'étre. Asardtos oikos
signifie, a la lettre, la piece non-balayée : plutot que de rituellement devoir laisser tomber par
terre les reliquats du repas aux dieux on les faisait figurer comme motifs des mosaiques qui se
couvraient ainsi des figures permanentes du soin tout en nous livrant a la négligence. Toute

pensée est une asardtos oikos, toute recherche doit étre la figure de cette négligence®+.

Il faut appréhender I'opposition des termes épiméléia*®s (souci) et améléia (négligence).

177 Le religieux c’est donc ce qui permet la relecture scrupuleuse comme observance et comme priere et ce n'est
pas ce qui permet de re-lier (re-ligere)

178 La lecture doit pouvoir s'entendre comme ce qui met le « texte » en danger; en ce sens il ne peut y avoir de
possible re-lecture, sinon comme une lecture toujours déja différente. Voir Walter Benjamin, Paris, capitale du
X1x° siécle, op. cit., [N3,1].

179 Ce que nous nommons « oubli », il faut 'entendre comme ininquiétude. Lininquiétude est ce que Paul
(1 Cor., 7, 32) nomme en grec « amérimnous », Cest-a-dire étre sans merimna, sans souci, sans pensée de la
mémoire. Létre amérimnos est un étre ininquiet, négligent, oublieux. Il est la condition d’'un bonheur.

180 Il ne faut pas entendre 'abandon comme déréliction, mais au contraire, comme un état d’abandon qui
permet d’étre tout entiérement occupé intransitivement.

181 La profanation est la restitution a 'usage. Nous renvoyons a Giorgio Agamben, Profanations, op. cit.

182 Lacquiescement comme ininquiétude et jubilation est la figure moderne de ce que Spinoza (E#h., 11, prop.
s2 et déf. 25) nomme acquiescentia, Cest-a-dire, satisfaction.

183 Voir Georges Molinié, Hermeés mutilé, op. cit., p. 142 sq. Ce qui constitue un régime d’art cest le fait que nous
acceptions que le langage soit tendanciellement intransitif (p. 148). En ce sens il n'y a pas d’art, objectivement,
il n’y a que des procédures d’artistisation (de non-artistisation et de dé-artistisation). Nous assumons, alors, de
considérer que cette possibilité reléve et ne puisse relever que de la négligence, Cest-a-dire de la skholé grecque,
de otium latin ou du die MufSe benjaminien (le loisir opposé a loisiveté Miifiggang), Paris, capitale du xix° siécle,
op. cit., [m1, 1] & [m1, 2].

184 Voir l'introduction p. 4o0.

185 Nous devons faire quelques précisions quant au concept d’épiméléia comme soin qui configure une grande

partie de la pensée occidentale et donc de 'améléia comme négligence. Pour cela il faut appréhender la concept



CH.V. THEORIE DE LA FETE 309

de parrhesie comme dire qui permet le soin. Nous renvoyons & Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit.

Le concept de parrhésie éthique oppose, d’une part, le concept d’une langue habile (deinoi legei, Cest-a-
dire la langue qui frappe I'imagination par son habilité, ce qui inspire la crainte, Platon, Apologie, 17a-b) a une
langue sans apprét, comme l'opposition entre rhétorique et parrhésie, comme exercice du dire-vrai et, d’autre
part, la problématique de 'oubli de soi en ce sens que la rhétorique ou la sophistique provoquerait 'oubli de
soi alors que la parrhésie non. Oubli de soi parce que la « langue habile » est la langue de la fascination et la
langue de I'adhésion (voir & ce propos 'ensemble des traités de rhétorique, citons Démétrios, Peri herménéias,
36, dont trois styles sont prompts & produire cette adhésion, les styles grand (megaloprépés), élégant (glaphuros)
et véhément (deinos), mais surtout le Pseudo-Longin, Peri hupsos, viit, ot il livre les cinq sources capables de
produire la grandeur du discours, voir ch. 11, 4, p. 121), non-oubli de soi parce que la parrhésie est cet exercice
de la mise en danger de soi et qu'elle est une sorte de convocation dans le discours qui exige que nous en
acceptions les risques et les enjeux. Si la rhétorique provoque une sorte de négligence de soi (a-méléia heautou),
la parrhésie incite, oblige, maintient, produit un soin de soi (épi-méléia heauton). 1l est alors possible de
reconstruire 'archéologie des concepts de fascination et de divertissement, il est encore possible de reconstruire
les liens qui existent entre vérité et souci de soi. Les formes de la négligence ne sont pas celle de la vérité.

Le dire vrai philosophique. Dans la pensée platonicienne il fonde son existence dans la métaphysique (plus
précisément Cest le rapport avec le dieu Apollon et la prophétie : Chéréphon va chercher un oracle & Delphes
qui dit « Nul n'est plus savant que Socrate » Apologie 212). Ce point est d’'une grande importance puisqu’il
oriente de facon absolue la puissance de la philosophie en occident. Le dire philosophique trouve son origine
dans la divinité — dans le soin de la divinité — et dans le respect de ces dispositions.

Socrate recoit de Chéréphon cet oracle qu'il ne s'agit pas d’interpréter mais qu'il s’agit de vérifier, en somme
savoir s'il dit vrai (elegkhein), et qui conduit  la structure de la pensée socratique, ou plutdt platonicienne, la
discussion : toute proposition se discute. A partir de cela Socrate commence une grande enquéte (plané) qui lui
permet de définir ce qui est ou non indiscutable (analegkros).

Trois commentaires : I'ensemble de ce processus ne reléve pas de Iinterprétation, c’est-a-dire qu'il ne livre
pas les objets & une interprétation longue et obscure qui cherche & décrypter, ce processus n’est pas non plus une
posture de l'attente comme visée passive qui attend la réalisation ou non de la prophétie et enfin ce processus
est une posture de I'épreuve et de la discussion, de 'enquéte. Appréhender les choses en les vérifiant.

Reste & comprendre qu’elle en est la méthode. 1l sagit d’une enquéte (exezasis) dans les catégories sociales
qui permet de savoir si I'oracle dit vrai, qui permet d’éprouver les connaissances et enfin qui permet d’éprouver
ce qUelles savent d’elles-mémes. Il a trois modes de I'exezasis, la zétésis ou la recherche fondée sur I'elegkhos, la
plané ou 'enquéte et enfin la parrhésie ou la mise en danger du dire. Mais dans quel but ? veiller sur les autres
et s'occuper de soi-méme a savoir s'occuper de la phronésis (raison) de U'aléthéia (vérité) et de la psukhé (Ame). Et
Cest ce qui fonde 2 la lettre une parrhésie éthique dont le schéma est alors le suivant zézésis - exetasis - épiméléia
ou recherche - épreuve - souci. Ce qui serait alors a la lettre une définition de la parrhésie philosophique comme
discours qui a pour souci le souci le soi.

Il y a bien sOr une série de problemes. La question de l'interprétation, c’est-a-dire ne pas livrer les objets
A une interprétation mais a une enquéte de véridiction, offre un premier probléme parce qu’en livrant 'objet
a la preuve, indispensable & 'enquéte, elle ne le livre pas a la spéculation, aux tours et détours de la pensée.
En revanche il est possible de soutenir que cela offre a l'objet la possibilité d’échapper, un temps, 2 une
herméneutique de la signification. Mais en ce cas, & quoi cela U'ouvrirait ? Le probléme de la non-attente
— Clest-a-dire de ne rien livrer a la puissance du prophétique et 4 la puissance du téléologique — propose la
radicalité d’un objet offert & la mesure la plus juste de la connaissance. Seul I'objet livré & 'immanence de la
saisie gnoséologique acquiert la puissance de I'événement : il est mesure du temps, exposition et épuisement.
Lobjet livré a la mesure de I'attente est un objet historique. Autre probleme la question de I'épreuve qui livre de
maniére radicale le modéle de la technique. Livrer tous les objets a I'épreuve cest les livrer 4 la problématique
saisie de la véridiction. Or cela livre 'homme a I'exclusivité des dispositifs et donc & la puissance intégrale de la

subjectivité. Nous ne pouvons dés lors exister que comme sujet de 'enquéte, au double sens du terme francais



310

Une des formes de la négligence, en grec, est le verbe amélés'®. Si nous pouvons saisir le
concept platonicien d’épiméléia*®” comme une métaphysique (le cop a Asklépsios), un ordre
politique (obéissance, thérapéian et doxa) et comme exercice sur soi (basanos), nous sommes
alors en mesure de nous demander s’il existe une version matérielle, sensible de ce soin. Peut-il
y avoir un soin dans 'expérience de la vie méme et non dans la vie vraie ou dans vie autre ? De
maniere générale, il est possible de dire que la pensée aristotélicienne se constitue comme une
philosophie des réalités humaines a la différence de la pensée platonicienne qui se constitue
comme une philosophie des vérités. Lexistence du terme épiméléia chez Aristote apparait
uniquement dans la Politique (1v, 15) dans le sens précis de 'administration'®. Cependant il
est possible de relever chez Aristote, dans les Ethiques, le concept de négligence sous les sens
précis de ce qui noccupe pas, Cest-a-dire le dédain et le mépris :

La raison (logos) ou 'imagination (phantasia), en effet, présente a nos regards une insulte (#bris) ou une

marque de négligence (o/igdria) ressenties, et la colére, aprés avoir conclu par une sorte de raisonnement

de sujet. D’autre part le modele technique de I'épreuve ne livre ni objet ni le sujet & Uexistence simple du
suzein aristotélicien ni du Mitsein heideggerien.

Autre probléme encore, le couple de la zézésis et de I'exerasis livre le modéle de I'épistémologie et de la gnoséologie
mais dans une double orientation, d’une part celle de 'épreuve comme validation d’un dire-vrai, d’une véridiction
qui construit alors un discours philosophique moral qui se transforme en soin ('attention, la surveillance, le soin
de la phronésis) et, d’autre part, celle de I'épiméléia comme discours a valeur morale : il y a ce qui prend soin et ce
qui ne prend pas soin. Enfin la triade socratique de la zétésis - exetasis - épiméléia livre le modéle — la machine — de la
sociologie et des discours d’autorité, du discours moral au discours familiale et maternel, au discours métaphysique,
au discours sotériologique, au discours psychanalytique, etc. Le modele platonicien, en introduisant la question de
I'épreuve comme déconstruction des modeles théologiques, produit un modéle ambigu comme expérience de la
subjectivité et construction d’un discours moral de la non-négligence et du soin.

La question du soin et de 'épiméléia. 1l faut revenir a I'analyse des derniéres paroles de Socrate dans le Phédon :
« @ Kpitav, éon, 1@ "AckAnm® 6¢ethopev drextpudvor dALG arnddote kol un aueinonte. Cher Criton, dit-il,
nous devons un coq & Asklepsios : ¢h bien payez et n'oubliez pas » (Phédon 118a). Lanalyse de Dumézil (Le
moyne noir, Gallimard, 1984) et de Foucault (Le courage de la vérité, op. cit., p. 87-107) permettrait de lire cette
énigmatique parole non avec le sens habituel de la mort qui guérit de la vie mais au contraire d’'une pratique
respectueuse (non négligente) de la divinité comme remerciement pour une guérison. Mais de quelle guérison ?
D’avoir guéri Criton, ses camarades et Socrate lui-méme, des dangers de la doxa ou de 'opinion publique qui
conduit a des opinions fausses. Il y a dans ces trois textes — Apologie, Criton, Phédon — une interprétation de la
doxa et de 'opinion fausse comme ce qui conduit & une maladie, & un dysfonctionnement de la raison et de
Lesprit (phronesis et psukhé). Ce qui permet d’éviter cela Cest la pratique de la parrhésie philosophique qui se
construit et doit se construire sur une pratique de I'épiméléia qui s'apparente A une sorte de guérison. Lépiméléia
cest donc le contenu fondamentale de I'enseignement socratique, prendre soin de soi, épiméléia heauton. Le
dernier mot de Socrate est le verbe ameleé qui signifie négliger et oublier. Derniére exhortation de Socrate, « mé
ameléte, n’oubliez pas », ne vous abandonnez pas 2 la négligence.

186 Mais on peut aussi trouver le verbe pariémi qui signifie laisser aller, laisser comber, lAcher (abaisser les voiles
d’un navire...).
187 voir notes précédentes et les lecons de Michel Foucault du 8 et du 15 février 1984, 9p. cit.

188 Il faudrait alors relever que nous ne devrions pouvoir penser 'administration quen ces termes.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 311

que notre devoir est d’engager les hostilités contre un pareil insulteur, éclate alors brusquement; 'appétit,

au contraire, des que la raison ou sensation a seulement dit qu'une chose est agréable, s’élance pour en

jouir™®.

Cette sorte de négligence provientaussi de ce qu’Aristote nomme mégalopsychia (magnanimité) :

De plus un autre trait du magnanime veut qu’il soit dédaigneux (kazaphronétikous). |...] Etre négligent

(oligbron) est le sentiment (pathos) tout particuliérement propre au magnanime (mégalopsychon)'*°.
Nous avons deux concepts, la kataphronésis comme dédain (la présomption) et 'o/igdros
comme négligence (ce dont on ne s'inqui¢te pas). Aristote en donne une définition dans la

Rhétorique 1378b10 :
La négligence (o/igdria) est une opinion (doxés) en acte (énergéia). [...] Ce qu'on suppose ne rien valoir,

on le dédaigne (kataphronousin), ce qu'on évalue ne rien valoir, on le néglige (oligbrousin).
Le concept de négligence, chez Aristote, est fondamental pour comprendre le concept de
puissance et de désir qui reléve d’une gradualité du jugement, de la supposition (oiomai) a
celui de I'évaluation (axios). Il y a donc bien une opposition entre une pensée en acte qui
produit un jugement et suspension comme négligence.

Dans ' Herméneutique du sujer'*', Michel Foucault, pour appréhender le concept d’épiméléia
et de négligence, releve trois structures qui constituent notre rapport a la philosophie comme
connaissance et occupation. Il s'agit, d’'une part, de notre rapport entre sujet et vérité en
ce sens que le sujet est celui qui est assigné a la tAche de la connaissance (gnosis) a celle du
soin de soi-méme (épiméléia heautou). 11 sagit, d’autre part, de cette morale ascétique de
Poccupation (pensées platonicienne, épicurienne, stoicienne, etc.) qui trouve son fondement
dans les pensées grecques avant méme de se déployer dans la pensée chrétienne : elle se fonde
sur une structure théologique comme constitution des préceptes delphiques et elle se fonde
sur « une inquiétude permanente au cours de 'existence’* » comme mesure de I'existence
et de la connaissance. Il s'agit enfin de la fondation d’un dire philosophique dont le modele
est la méthode platonicienne qui se constitue autour de trois notions, la mémorisation et
Panamnese, exérasis, et la vie contemplative. 11 est alors possible de dégager trois schémas :
une attitude générale a I'égard de soi, une attitude générale a I'égard des autres, et enfin une
méthode (méditation, mémorisation, examen de conscience, vérification).

Il'y aurait, alors, selon Michel Foucault, une forme d’oubli du souci de soi, en somme une

sorte de négligence du souci de soi qui se constitue par une requalification de la gnosis et une

189 Aristote, Ethique & Nicomagque, 114932
190 Aristote, Ethique i Eudéme 1232a37-a10
191 Herméneutique du sujet, op.cit., lecons du 6 janvier et du 27 février 1982.

192 lbid., p. 9.



312

disqualification de I'épiméléia’>. La requalification de la connaissance se fait d’une part par
le cartésianisme qui postule la question de 'évidence et d’autre part par la toute puissance
de I'épistémologie. La disqualification se fait selon une séparation de la philosophie qui ne
soccupe que de la possibilité d’un vrai et d’un faux et de la spiritualité. Nous devons entendre
dans ce terme, d’une part, la mesure d’un discours métaphysique et, d’autre part, 'absorption
de la pensée de 'épiméléia dans le concept de foi. Les formes de la spiritualité s'entendent
selon trois modeles : d’une part, la vérité n’est jamais donnée au sujet en tant que telle, d’autre
part, il existe alors la nécessité d’'une modification du statut de soi au statut de soi opératoire
(éros et askésis), et enfin, il y a la possibilité d’un retour possible & un espace de la tranquillité
(amérimnos).
Il est nécessaire de proposer un schéma qui donne les modeles, non d’une spiritualité,
mais d’'une forme de I'oubli du souci de soi comme mesure moderne de la négligence. Ce
schéma est fortement induit par la déconstruction des systemes de vérité et par la puissance
de I'épistémologie et de la phénoménologie. Premierement la vérité n’est pas un donné :
non seulement elle n’apparait donc pas au sujet mais encore la lecon adornienne nous
fournit la possibilité d’une dialectique négative comme primat du principe de contradiction.
Deuxiemement la nécessité de la transformation des statuts qui conditionnent I'opérativité et
Pinopérativité, en ce sens que I'étre du désceuvrement pose une redéfinition possible du souci
comme occupation et de 'occupation comme visée théorétique qui est alors le seul espace
possible du souci comme ce qui nous dispose, intransitivement. Enfin, la configuration
d’un espace de la suspension comme appréhension d’un temps non téléologique et non
sotériologique (existence de cette temporalité dépend évidemment de la visée théorétique).
Il nous faut encore appréhender ce qui dans la modernité nous a offert une figure actuelle de
ce souci et de cette négligence. On trouve dans deux textes de Martin Heidegger, Etre et temps
et Concepts fondamentaux de la métaphysique, deux concepts essentiels, celui du souci (Sorge)
et de ennui (Langeweile). Le souci (Sorge) doit s'entendre comme phénomeéne ontologique™*,
en ce sens qu'il releve de I'étre de la pré-occupation de I'étre (Besorgen). Cette préoccupation
est ouverture au monde (temps et lieu) : le souci ouvre alors 'horizon de la temporalité en
fonction de la facticité (le passé), de I'échéance (le présent) et de 'existence (le futur). On doit
pouvoir entendre cette pré-occupation sous la forme de 'étre-jeté (dans le temps et dans un
lieu) qui se transforme en étre-projeté comme forme de la destinée et du souci (Sorge). Le souci

selon Heidegger temporalise en ce sens qu'il se constitue sur la mort et qu’il constitue la morale.

193 lbid., p. 15 sq.
194§ 41, p. 193



CH.V. THEORIE DE LA FETE 313

Ce qui s'oppose alors a la forme du souci cest I'expérience (Stimmung) du vide et de I'ennui.
Lexpérience du vide Cest ce qui creuse la préoccupation comme forme de I'envolitement,
Pexpérience de I'ennui Cest ce qui permet a I'étre de « ne pas agir contre » comme forme d’un
se-tenir-a-soi de I'étre-1a'5. Clest ce qui rend possible la possibilité d’un habiter poictique.
La négligence C’est ce temps qui se fzir et dans lequel nous existons hors de toutes figures
destinales et qui nous livre & l'expérience du désceuvrement. Le désceuvrement serait la figure
de ce qui dé-s-eeuvre comme la négligence est la figure de ce qui ne-lit-pas. La négligence est
alors 'espace du sans-souci.

Faire I'éloge de la négligence C’est retenir ce que le langage oublie et c’est surtout exposer
dans la langue, les sententias inopinatas, les pensées étonnantes. Le Pseudo-Longin les
nommaient les paradoxon;; elles ne relevent que de la puissance de la configuration (skématon
plasis). Seul I'étre disposé a la négligence accede a I'usage de la langue, accede a la violence
de la langue (deinoi legei). Seul I'étre disposé a la négligence entre de maniere saisissante et
paradoxale dans la mesure du temps du maintenant la ot se forment les figures de 'actuel, 1a
ou se configurent les images.

Létre-dans-la-festibvité, I'ens neglectus souvre a une vie inqualifiable. La vie inqualifiable
n'est, a la lettre, rien d’autre que la vie dont on se saurait déterminer la qualité’?”. Nous
retenons chez Aristote la figure étonnante d’un « repos qualitatif**® ». Le repos qualitatif serait
ce temps qui ne livre pas I'étre 4 la qualification mais le temps suspendu dans un repos, qui
n'est pas une repos hors de la langue, mais au contraire, intégralement dedans.

Quoiquil en soit, il ne s'agit pas de penser un étre inqualifiable, mais une vie inqualifiable

pour I'étre. Une vie inqualifiable n'est pas en soi une vie qui ne serait dans aucune des

195 Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 242 voir aussi ch. 1v, 3, 4 & 5, p. 159 54.

196 Marcus Cornelius Fronto fut précepteur et ami de I'empereur Marc-Auréle. Voir Eloge de la négligence
(Laudes eglegentia), op. cit., voir aussi Rhétorique spéculative de Pascal Quignard, ch. 1, Gallimard, 1995

197 Aristote dans les Catégories définit le qualifié (mo16g) comme une des catégories (1b26). Il définit le concept
de qualité ainsi (8b25) : « J'entends par qualité (mot6Tnta) ce en fonction de quoi certains (Totol Tiveg) sont
dit qualifiés; or la qualité (mo1dtng) reléve de ce qui se dit en plusieurs acceptions (TAe0oVaYDG LEYOUEVAOV) ».
Cette proposition renvoie, assez précisément a ce que ED.E Schleiermacher écrit (Herméneutique, version de
1809-1810, ch. 11, § 18) : « tout élément singulier d’'un discours pris pour lui-méme oriente vers un divers »,
ce qui signifierait que tout énoncé en instanciation existe en intention vers une diversité d’usage, donc d’usages
toujours déja différents. Aristote, enfin, détermine quatre sortes de qualité, dont la premiere reléve de habitude
(8&1g) et la disposition (3100e01G), 8b28. Puis, vient ensuite une qualité comme capacité (dOVOpLG) et incapacité
(GdVVOpLG), 9a14. Il y a encore, une qualité comme qualité affective (mot6TnTOg TOONTIKOL), 9228. Et enfin
une qualité comme figure (GMp&) et comme forme (Lop@n), 1oar1. La qualité détermine ainsi le semblable
(6potov) et le dissemblable (&vopolov), 11ars.

198 Jbid., 15b8-9, le repos qualitatif ou 0 ToLOV Npepiay.



314

catégories, de I'habiter, de la capacité, de l'affecté et de la configuration, mais au contraire
qui les maintiendrait toutes, un temps, en suspens, parce quelles sont alors non-nécessaires.
Létre-dans-la-festivité ou I'étre de la vie inqualifiable ne demande, transitivement, rien.
Seule la vie du manque (du besoin) est une vie qualifiable (ce que le langage commun
nomme inversement une vie inqualifiable !). Cependant la vie de loisir tout entiére occupée,
intransitivement, est une vie inqualifiable.

Vie inqualifiable parce que « vie méme'* ». La vie méme est la vie matérielle inqualifiable
qui ne peut étre ni la vie vraie ni la vie autre. Le concept de vie vraie est un concept fondamental
qui s'oppose aux visées métaphysiques, ontologiques et morales d’une vie inacceptable si elle

n'est pas vraie*® ou autre*’. Vie inqualifiable parce que vie paradigmatique et exemplaire :
Car le lieu propre de 'exemple est toujours a coté de soi-méme, dans I'espace vide ot se déroule sa vie
inqualifiable et inoubliable. Cette vie est la vie purement linguistique. Seule la vie dans la parole est
inqualifiable et inoubliable. Létre exmplaire est 'étre purement linguistique. Exemplaire est ce qui n'est
défini par aucune propriété, sauf I'étre-dit**>.

La vie inqualifiable est alors cette vie du temps linguistique — notre seul temps, notre seule

épaisseur —, autrement dit, le temps de 'opérativité des langages.

199 La vie méme est ce qu'Aristote appelle (Ethique & Nicomaque, 1178a2) auto bios. Voir, i ce propos, ch. 11,
4,953, p. 181 et la note 138.

200 Vie vraie ou aléthés bios sentend comme « une vie non dissimulée, c’est-a-dire une vie qui ne recéle aucune
part d’'ombre » (Michel Foucault, Le courage de la vérité, op. cit., p. 204). Laléthés bios sentend aussi comme
ce qui est sans mélange, cest-a-dire ce qui serait une vie intégrale et ce qui ne serait ni une vie bigarrée ni une
perception de la gradualité ni une vie de la corruptibilité. Ce qui veut dire que I'exact contraire du concept
daléthés bios Cest le concept d’hubris. 1l faudrait encore penser a4 'ensemble des figures de la corruptibilité
comme figure de l'instabilité, du mouvement, de la gradualité, de la phénoménologie vacillante et instable.
Laléthés bios sentend, encore, comme une « vie droite », Cest-a-dire, une vie qui se conforme aux régles et au
nomos. Laléthés bios sentend, enfin, comme une vie incorruptible, en ce sens que cest une vie qui « échappe a
la perturbation, aux changements, la corruption et 4 la chute, et se maintient sans modification dans I'identité
de son étre » (fbid., p. 207). 1l faudrait ajouter un cinqui¢éme modele 4 la figure de la vie vraie (qui ne fut pas
évoquée par Michel Foucault) qui serait celle qui s'opposerait & 'image, ce qui n'est pas réel, ce qui n'est pas
évident. La vraie vie serait matériellement et moralement ce qui sopposerait a 'apparence et a 'instabilité de
I'apparence. Il apparait alors encore plus logique que Platon ait construit un systeme de gouvernementalité dans
lequel, ce qui reléve de I'art, de 'apparence, de I'image, soit mis a 'écart.

201 La vie autre est essentiellement un modéle cynique et postérieurement le modéle chrétien de la foi et de
lascése (comme « vie autre » mais aussi et surtout comme « autre vie ». Voir a ce propos, Michel Foucaut, Le
courage de la vérité, op. cit., lecons du 14, 21 et 28 mars 1984. On peut opérer une sorte de résumé des quatre
formes de renversement de la vie en vie autre : renversement de la vie non-dissimulée en la spectacularisant dans
la pratique de I'impudeur. Renversement de la vie non-mélangée en la dramatisant dans une vie de pauvreté.
Renversement de la vie droite en la spectacularisant dans les formes de 'animalité. Enfin, renversement de la
vie incorruptible ou souveraine en la dramatisant dans une « militance ». Une militance philosophique dont la
figure est une souveraineté dérisoire et dont la finalité est, bien siir, le changement du monde.

202 Giorgio Agamben, La communauté qui vient, op. cit., p. 16-17.



CH.V. THEORIE DE LA FETE 31§

La vie inqualifiable est la tiche de ce que nous nommons politique**, cest-a-dire que
nous nommons désceuvrement, mais un désceuvrement actif, comme pratique sabbatique.
Il ne s'agit pas de réconcilier le bios politikos et le bios théorétikos, mais de supposer que le

désceuvement — 'occupation intransitive — en soit le modele et soit notre tache éthique.

203 Voir Giorgio Agamben, Le régne et la gloire, op. cit. p. 374 et voir aussi ch. 111, 2.






CONCLUSION






CONCLUSION 319

Ce travail de recherche a tenté une analyse des modeéles de ce que nous appelons
communément féte et une analyse du concept de festivité, cest-a-dire analyser les raisons qui
ont poussé la féte ou les régimes du festif a prendre la forme d’une téléologie de la transgression,
alors que la festivité est profondément liée a la mesure de I'activité et de 'inopérativité. Lenjeu
de cette thése aura été — outre le fait de déconstruire les régimes analytiques traditionnels
de la féte qui la maintiennent dans une théorie archaique de I'exces et de la réserve, de la
mesure et de la démesure — de proposer une lecture de la féte, de proposer, en somme, une
théorie de la féte comme élément fondamental et totalement inséparable de I'ensemble de
nos structures collectives et culturelles, de nos dispositifs, de notre rapport au faire et a la
production, de notre rapport au mythologique et au langage. Constituer une théorie de la
féte C'est essentiellement produire des modeéles d’analyse pour appréhender la problématique
des liens que nous entretenons avec I'économie, et interroger la mesure de notre activité,
de notre inopérativité et de notre désceuvrement. En somme, peut-on encore répondre a
la question aristotélicienne qui consiste a savoir si nous avons une ceuvre a accomplir ? Dés
lors notre hypothése est la suivante : si nous parvenons a constituer une « théorie de la féte »,
peut-elle nous permettre la constitution de modeles analytiques des ceuvres, de toute ceuvre
et essentiellement des régimes d’artistisation. Nous serions alors en mesure de constituer des
modeles d’analyse herméneutique a partir et avec les modéles de la festivité.

Ce travail de recherche s'est construit autour de deux axes principaux et essentiellement
autour de deux questions. Premi¢rement, il s’agit de s’interroger, a partir du travail de Giorgio
Agamben, sur les liens qui existent entre dispositifs et festivité et qui fondent une pensée
de linopérativité et du désceuvrement. Pour étre plus précis, voir comment les dispositifs
ont besoin de placer en leur centre le modele de la féte comme mesure de lactivité et de

Iinopérativité, et voir alors que cette mesure — ce qui excede proprement la féte — est la



320

festivité. Secondement, & partir des premiéres hypotheses, il s’est agit d’interroger les liens qui
existent entre le modeéle de cette festivité et la problématique question de 'ccuvre. En somme,
il sagit, d’une part, d’essayer de confronter les modéles de I'inopérativité et du désceuvrement
de I'ceuvre, c'est-a-dire supposer que I'ceuvre est vide et fondamentalement « désceuvrante »
et, d’autre part, de proposer des modeles d’analyse qui integrent la festivité, Cest-a-dire qui
integrent la mesure de I'inopérativité et du désceuvrement. Ce travail de recherche a tenté de
formaliser « une théorie de la féte et du concept de festivité ».

Nous avons déterminé, en introduction, qu'il était possible de relever, a minima, trois
formules définitoires de la féte : d’une part que la répétition périodique du mythique
constitue la structure la plus archéologique de la féte, d’autre part, que la féte est 'empreinte
archéologique de la mesure calendaire comme saisissement possible d’'une durée et d’'une
appréhension de cette durée en fonction du temps de l'action et du temps du repos et,
enfin, que les structures du rite et du jeu constituent la forme la plus archéologique
de la féte comme mesure des régimes doxiques. Ces trois formules nous ont permis de
proposer une lecture épistémo-critique de la féte & partir du concept de festivité, a partir
d’une méthodologie fondée sur une pensée du figmen et de la tessérisation, c’est-a-dire une
pensée de la configuration et, enfin, a partir d’une hypothese qui consistait & proposer de
fonder une théorie de la féte qui soit, alors, en mesure de construire des modéles d’analyse
herméneutique. Nous avons proposé une théorisation générale du concept de féte a partir
de la révocation de celui-ci, lui préférant celui de festivité : notre méthode analytique a
consisté A évacuer la féte comme objet pour tenter de penser la festivité pour une activité
essentielle de I'étre et de 'étre dans la communauté. Pour cela nous avons procédé a une
analyse sémantique et sémiotique du concept de féte et de festivité. A partir de ce seuil, nous
avons proposé une théorie de la féte avec les concept d’espionnabilité, d’inopérativité, de
désceuvrement, de viduité et d’asémanticité. Lenjeu de cette recherche a consisté a montrer
que la festivité est un agir fondamental en ce sens qu’elle détermine notre rapport a I'ceuvre
et a opérativité et en ce sens, aussi, qu'elle nous permet de proposer une théorie générale
de I'ceuvre a partir des concepts d’inopérativité et de désceuvrement : si la modernité
tend a penser qu’il y a la possibilité d’'une herméneutique matérielle, alors nous pouvons
penser qu’elle est, substantiellement fondée, sur le concept de festivité. Si nous sommes
en mesure de proposer une théorie générale de 'ccuvre et de '’herméneutique des ccuvres
a partir du concept de festivité, fondée sur le double concept opérant d’inopérativité et
de désceuvrement, nous devons alors assumer qu’il y a une puissance fondamentalement

politique et éthopoiétique dans I'ceuvre. Ce qui signifie que nous devons ouvrir nos modéles



CONCLUSION 321

analytiques et herméneutiques a ce désceuvrement, a cette puissance paradoxale de I'activité.
Les ceuvres d’art — ce que nous considérons doxiquement comme tel — ne sont, en somme,
que la mesure ultime et sociale de notre activité de désceuvrement.

Lanalyse sémantique et sémiotique du concept de féte et de festivité nous a permis de saisir
trois formes matricielles, le joui, le collectif et le périodique. Le joui est une mesure graduelle
du désir, du plaisir et du bonheur. Le collectif est une mesure graduelle de 'expérience doxique
et éthique. Le périodique, enfin, est la mesure graduelle de I'expérience de la suspension et de
observation. Lanalyse sémantique de la féte permet d’en saisir trois formules définitoires :
d’une part, que la féte est liée 2 une appréhension possible du plaisir (visée éthique) comme
espace d’excitation du désir, d’autre part, que la féte est intégralement liée au collectif comme
saisissement et maintien d’une exhibition (de soi) et, enfin, que la féte est substantiellement
liée 2 Pobservation de la mesure du temps et des affects. Lanalyse sémiotique de la féte, quant
a elle, nous a permis de formuler trois postulats. Si la féte est une praxis, elle est un agir social
et un agir non-productif. La féte comme festivité n'est pas prévisible comme réel historique
survenant; le festif existe alors méme que la féte n'existe pas. Enfin, dernier postulat, la féte
ne produit pas, au sens propre, de signification, elle pro-duit de la participation. Nous avons
établi une série d’hypothéses. Premicres hypotheses, si la féte est du langage, elle est une forme
particuliére des régimes linguistiques et si la festivité est un mécanisme paradigmatique et
modélisant alors elle est un modéle herméneutique. Secondes hypotheses, si 'on considére
que la festivité est un mode d’appréhension sémiotique alors la festivité est une matérialisation,
possible, des régimes linguistiques et des régimes d’artistisation et, si 'on considére que
cette derniére hypothese est soutenable, alors, le modele d’intransivité, théorisé par Georges
Molinié, propre aux langages et a la festivité deviendrait le modele essentiel d’appréhension
de I'ceuvre et des discours sur I'ceuvre. La festivité comme structure linguistique et comme
exposition de la puissance d’intransitivité, serait I'exposition du moment périlleux de toute
énonciation et de toute lecture.

Les analyses sémantiques et sémiotiques ont permis de saisir un double syst¢eme qui se
révele étre la mesure méme de la festivité : d’une part, I'exhibition de soi dans une complexe
activité d’observation de l'espace collectif, d’autre part, I'expérience d’une opérativité
tendanciellement intransitive et 'expérience d’une participation. Lensemble de cette recherche
a consisté en 'analyse de ce modele, la festivité comme systeme d’exposition et d’observation
et la festivité comme expérience essentielle de 'inopéravité et du désccuvrement. Clest pour
cette raison que nous avons proposé trois unités de recherches, 'une consacrée au concept

d’espionnabilité, 'autre a 'inopérativité et la derni¢re au concept de désceuvrement et de



322

viduité. Ces recherches, liées aux analyses sémantiques et sémiotiques, nous ont permis de
proposer des modéles d’analyse herméneutique fondés sur la festivité.

Nous avons emprunté le concept d’espionnabilité au philosophe et mythologue italien
Furio Jesi. Le concept d’espionnabilité — proposé par Furio Jesi a partir d’une recherche sur
la féte — présente I'avantage de ne plus fournir un modele oppositionnel entre observateur
et participant, mais au contraire de signifier que, d’'un point de vue anthropologique, nous
naccédons jamais a un statut intégral d’observateur ou de participant : nous sommes donc,
tour a tour et en méme temps, les deux dans ce point d’'indistinction ol nous utilisons
graduellement notre puissance katascopique. Nous sommes des espions et il est alors possible
que nous exercions cette espionnabilité, essentiellement, dans ce que nous nommons la festivité
comme espace de la densité et de la concentration de la présence de notre singularité dans les
régimes du collectifs et dans les régimes doxiques. Lobjet de cet espionnage est cette différence
comme différenciation éthique, théorisée par Michel Foucault, comme différend dans
Pexercice de la fidélité, théorisé par Pierre-Damien Huyghe et comme différance, c’est-a-dire
absorption des contradictions, théorisée par Jacques Derrida. Létre maximalement espion
de ce triple mécanisme de la différence est ce que nous nommons I'étre-dans-la-festivité : il
est I'espion de ce qui constitue phénoménologiquement notre « vivre avec » aristotélicien.
Méthodologiquement, épistémologiquement, fonctionnellement, cette espionnabilité repose
sur quatre modeles, sur quatre rapports phénoménologiques et théorétiques : comme rapport
gnoséologique, comme constitution d’'un mode d’étre que nous nommons un devenir
guetteur, comme rapport a la participation et enfin comme rapport complexe a I'intention.
Si nous établissons une différence entre féte et festivité, cest quelle releve d’un probleme
lié a la connaissabilité de la féte et la non-connaissabilité de la festivité : la féte est un acte
commémoratif, calendaire, légal, normé, tandis que la festivité releve d’un surgissement qui
échappe, pour partie, a la puissance d’une analyse gnoséologique. Il n’y a donc pas, en soi,
de réel intérét, a se pencher une fois de plus sur les modeéles normés et légaux de la féte, en
revanche il y a un modele dialectique et gnoséologique fondamental, cest-a-dire ce que la féte
ou le festif produit comme modalité d’un festif qui est tout a la fois temps de I'action et temps
de la suspension. La festivité existe dans cet espace dialectique et instable d’'une temporalité
qui se maintient comme temps de l'action et temps de la suspension : cette temporalité
particuliere est le temps de la visée d’espionnabilité et sera, alors, la temporalité exacte de la
visée théorétique. Lespionnabilité est notre activité qui consiste en cette visée kataskopique,
en une observation assidue et précise de ce qui compose le vivre : cest la figure du guetteur,

qui, dans une posture dialectique de activité (espionnage) et de 'arrét (suspension), tente de



CONCLUSION 323

saisir trois ensembles de données qui relévent du témoignage, du mouvement et, enfin, qui
reléve de la densité. Ce processus — ici nommé témoignage, mouvement, densité — peut étre
appréhendé, autrement, en fonction de notre puissance gnoséologique, comme mémoire,
intanciation et densité. Il s’agit donc d’un rapport a la connaissance, connaissance de ce qui a
eu lieu, connaissance de ce qui a lieu et impossibilité de la connaissance de ce qui a lieu. Nous
évitons, bien siir, toute connaissance qui reléverait de ce qui « aura lieu » comme discours
prophétique. Il va de soi qu'entre une observation kataskopique de ce qui a eu lieu et une
observation de ce qui a lieu se produira dialectiquement un maintenant de la connaissabilité,
cest-a-dire la production d’objet de la connaissance, de données, de faits encore immergés et
saisis dans la puissance dialectique. Il va alors de soi, qu'entre 'observation de ce qui a lieu et
Pobservation d’un avoir lieu impossible 2 saisir, se produira ce que nous avons nommé un iz
fieri de la connaissabilizé : il 0’y a pas d’objet de la connaissance, de données, de faits, d’analyse,
mais se maintient une puissance kataskopique qui est a la lettre la puissance de I'espionnabilité
et la puissance de ce que Walter Benjamin nomme dialectique, ¢ est-a-dire une fulgurance.
Létre-dans-la-festivité se situe exactement a cet endroit. La puissance dialectique doit pouvoir
étre une combinaison d’une connaissance comme mémoire, comme intanciation et densité.
Le rapport que le guetteur entretient a la forme du témoignage reléve de cette tentative de saisie
des faits comme matérialité, comme traces — comme échardes messianiques, selon I'expression
de Walter Benjamin —, comme souvenir et ressouvenir et comme fulgurance qui ouvre alors
le fait & un maintenant. Le rapport qu'il entretient au mouvement, c’est-a-dire a la fulgurance
du maintenant, reléve d’une observation assidue des « machines », c’est-a-dire des systemes
doxiques et mythogénétiques, d’une observation de ce que nous avons nommé le rythme —
comme perception d’une cadence — et donc d’une arythmie et, enfin, d’une observation de ce
que nous nommons I'époque comme double figure dialectique et complexe du maintenant
de la perception et de I'arrét, du suspens. Enfin, le rapport que le guetteur entretient a ce qu’il
est possible de nommer densité — c’est-a-dire a ce qui se pergoit comme arythmie, comme
facta bruta — reléve de la puissance du langage et de la puissance d’exhibition et d’exposition
de tout objet, de tout événement, de toute figure. La festivité se situe trés exactement dans cet
espace de 'arythmie et de 'exhibition ; quant a I'étre-dans-la-festivité il en est 'observateur et
le participant.

A partir de 'analyse de la présentation du concept de guetteur, nous avons tenté de saisir
la figure de I'étre-dans-la-festivité comme participant. Il s’agissait alors de définir ce que nous
observions comme relevant d’'un régime de la participation, a savoir que — selon la formule

que nous avions élaborée — si la féte ne produit pas, au sens propre, de signification, elle



324

pro-duit de la participation. Ce qui signifiait que ce qui est essentiellement significativité
dans la festivité, est la participation. Participer est un acte économique — collectif — qui
releve d’une saisie possible d’une différence (mét-oikos) et d’une adhésion (mét-ousia) ou
plus précisément encore d’une co-existence. Le concept de métousia a le double avantage de
signifier trés précisément la participation a ce qui reléve du collectif, du commun, mais il
signifie aussi, dans la pensée du Pseudo-Longin, ce que nous nommons adhésion aux objets
culturels, a la doxa, aux régimes langagiers. La mérousia dit, précisément, le participant qui
ne serait pas intégralement un figurant (plus ou moins fasciné) mais, au contraire, la figure
de I'étre qui participe aux régimes de la festivité selon un principe d’usage : I'étre-dans-la-
festivité n'est donc pas seulement et matériellement un étre de la sunousia, de la présence,
mais bien aussi un étre de la mérousia, de la participation. L'étre-dans-la-festivité est un étre
qui fait usage alors méme qu'il est absorbé dans le temps saisissant du maintenant. C’est dans
cette temporalité saisie que se fabriquent les images (I'idolopée) et que se produit ce que nous
avons nommé « configuration ».

Nous avons tenté de construire cette recherche avec le concept de configuration comme
modele méthodologique et philosophique : le modele méthodologique renvoie a la pensée de
la configuration proposée par Walter Benjamin et le modele philosophique propose d’entendre
la configuration comme la traduction possible du doxazesthai grec, analysé par Giorgio
Agamben, en « devenir forme ». Pour cela nous avons établi, tout au long de cette recherche,
les modeles de la pensée figmentaire et de la tessérisation. Configurer est, en somme, faire
advenir publiquement une forme, une figure et un usage. Faire advenir publiquement un
usage dit possiblement une formule définitoire de la festivité a condition de saisir la forme de
ce devenir public. Nous en avons appréhendé et choisi deux comme figures archéologiques et
emblématiques de cet usage philosophique et poétique, chez Aristote et Alius Théon. Lune
et lautre figure disent, singulierement, quelque chose a propos de cet espace de la festivité.
Chez Alius Théon il s'agit de définir ce qu'il nomme encomium ou éloge au vivant comme
devenir poétique du dire collectif adressé a 'autre dans un temps de la festivité. Lencomium
est alors, nous semble-t-il, la figure centrale de 'usage du langage et de son exposition dans
cette temporalité de la festivité, autrement dit, seul le temps de la festivité prédispose la langue
a cette exposition, a cet usage, joyeux, jubilatoire et encomiastique. Cependant pour mieux
saisir ce concept nous avons eu recours aux théories de Pierre-Damien Huyghe qui propose
de lire le temps de l'usage — le temps du maintenant — comme expérience de la fidélité qui
est, a la fois, figure simple et matérielle de I'ad-versizé (du face a face) et figure plus complexe

de lex-ergue, comme saisie des « choses » pour les restituer a I'usage, a I'intanciation. On peut



CONCLUSION 325§

alors établir un certain nombre de constatations : si 'espace de la festivité est cette temporalité
du maintenant qui se saisit de 'usage, il est alors évident que ce que nous nommons festivité
est, d’'une part, un espace de la différenciation comme participation (mérousia) et comme
co-habitation (métoikia) dans un espace singulierement commun et, d’autre part, un espace,
dans cette restitution a 'usage, qui a pour principe et pour figure de ne pas « répondre aux
requétes d’une économie » selon I'expression de Pierre-Damien Huyghe. Ce qui signifie que
Pespace de la festivité est un espace économique dés-activé. La festivité s'expose, se montre,
saffiche comme un espace du désceuvrement, du loisir, en ce sens que la festivité semble la
désactivation de l'askolia et du negotium. La désactivation de cet espace est I'expérience de
Pinopérativité comme seule mesure possible de lactivité, du désceuvrement comme seule
mesure possible de 'ceuvre et de la viduité comme seule mesure possible du poématique,
Cest-a-dire de 'opérativité de I'ceuvre. Il faut, par ailleurs, entendre dans le verbe francais
¢
dés-activer, une traduction et une interprétation possible du terme grec kaz-argos (plusieurs
fois utilisé dans la pensée paulinienne) et du terme allemand aufheben (qui traduit chez Luther
katargein) et qui fonde, avec Hegel, la dialectique moderne. La désactivation — « ce qui releve »,
au sens ou Jacques Derrida entend que aufheben « Cest relever, au sens ou “relever” veut dire
a la fois déplacer, élever, remplacer et promouvoir dans un seul et méme mouvement » — est
ce qui livre I'étre a la possibilité d’un temps suspendu et la possibilité d’une célébration.
La célébration ne signifie pas autre chose que le commun de la densité, de I'affluence, du
nombre, de la festivité.

Si Iétre-dans-la-festivité est doublement marqué par l'expérience de la densité qui
détermine la figure de I'espion et de la désactivation qui détermine, quant a elle, la figure
de la suspension, il se produit alors une singuli¢re opération, dans la saisie immédiate, I'arrét
momentané de I'intention. La pensée renonce alors, et selon I'expression de Walter Benjamin,
« au cours ininterrompu de I'intention ». Le maintenant de la connaissabilité et iz fieri de la
connaissabilité sont suspendus et absorbés en un instant compacté qui livre I'étre, soit 2 un
Holzwege, soit, dans 'expérience de la festivité, 2 une concentration qui le livre 2 une expérience

4 q
singuliere de la langue qui s’expose dans I'instant : le nom ne se livre pas absolument comme
sens mais comme exposition de sa puissance de configuration. Il y a dans le paradoxe de cette
« suspension de I'intentio », I'exposition de la puissance de la langue et de la puissance de I'étre
qui suspend, un temps, un instant, sa figure d’étre historique : il s'expose alors dans la double
figure de la skole et de la théoria. Létre qui a suspendu, un temps, la marque de l'intention,
g q q
souvre A un maintenant non historique, non apodictique, non ontologique, il souvre donc

a un instant kairologique et explosif : il peut alors se saisir de la figure benjaminienne du



326

Lumpensammiler, ¢ est-a-dire celle qui nous permet de récupérer chaque petite « chose » et lui
« permettre d’obtenir justice de la seule facon possible : en l'utilisant ». Il y a donc une double
tache, jubilatoire et politique & maintenir la place et la signification des jours de féte comme
possible puissance de la festivité. Nous devons garantir la festivité comme espace possible de
cette puissance et du désceuvrement.

Nous avons proposé une analyse du concept d’inopérativité et aussi du concept d’économie
de 'inopérativité. Si I'étre-dans-la-festivité, comme espion et dans le temps de la suspension,
tente de saisir la mesure de connaissabilité et d’inconnaissabilité des objets de sa traque,
il tente aussi de les exposer dans I'espace de la festivité et dans cette langue de ce temps
kairologique. C’est a la lettre ce que nous nommons économie de I'inopérativité, c’est-a-dire
appréhender les liens qui existent — matériellement et virtuellement — entre I'étre-dans-la-
festivité et les dispositifs techniques et doxiques de 'ceuvre et de la temporalité normative.
Autrement dit, comment s’ operent les mécanismes de I'inopérativité et du désceuvrement ? Si
un dispositif, selon les réflexions de Michel Foucault et de Giorgio Agamben, est un ensemble
d’éléments hétérogenes, assemblés, en vue d’une visée stratégique et téléologique, alors il faut
mettre dos-a-dos ce qui reléverait d’un dispositif de la féte et ce qui reléverait d’un dispositif
de la festivité. Il y aurait alors, d’un coté le dispositif mystérieux de 'économie et, de l'autre,
le dispositif mystérieux de la désactivation de I'économie. Ce que nous nommons économie,
signifie, ici, économie de 'opérativité, c’est-a-dire la puissance exposée et exercée d’un agir
(ergein) et surtout celle d’une zoé poiétiké, d’une vie productive, d’'une vie de I'ceuvrement,
d’une vie ouvrée, d’une vie tendue dans la puissance d’'un poématique. Ce que nous nommons
alors économie de I'inopérativité devrait sopposer terme a terme a ce que nous avons nommé
économie de 'opérativité : il s'agit de la puissance exposée et exercée — C’est bien [a le paradoxe
— d’un agir suspendu, d’un argos et celle, non plus d’une zoé poiétiké, mais d une zoé théorétike,
d’un vie théorétique, d’une vie du désceuvrement, d’une vie tendue dans la puissance d’une
non-négociation, d’une skolé. Notre hypothese est double : premi¢rement il y a une nécessité
dialectique a I'existence des deux, mais en un sens bien particulier, celui d’une zoé poiétike
qui, pour exister en tant que telle, ne peut le faire sans une économie de I'inopérativité, sans
une zoé thédrétiké (cela suppose que 'on ne puisse assumer l'ordre inverse), secondement,
cette économie de I'inopérativité se structure autour de trois données, de trois faits : intensité,
désceuvrement et viduité. Clest expérience méme de I'étre-dans-la-festivité et c’est 'objet
méme de son espionnabilité.

érativité et inopérativité sont donc deux dispositifs économiques, c’est-a-dire deux
Opérativité et tivit t donc deux d tif; q

manieres d’étre dans 'espace commun. Il ne peut donc y avoir que coexistence de 'une et de



CONCLUSION 327

lautre. Par ailleurs, ce que nous nommons économie reléve d’un double dispositif, celui d'un
Jactum pluralitatis qui détermine notre existence commune et collective et un factum loquendi,
un fait de langue qui détermine notre existence doxique. Economie signifie donc I'espace,
Poikésis ot s'établiront les régimes doxiques, ce que Giorgio Agamben saisit dans la puissance
du doxazesthai (la glorification), ce que Roland Barthes appréhende dans la puissance de
Pendoxa et ce que nous avons déterminé & partir du concept de configuration. Léconomie
de Popérativité releve du maintien de la puissance du doxazesthai et de la configuration;
Iéconomie de I'inopérativité reléve, quand a elle, de la puissance de la suspension, de la
configuration et du maintien comme « signal » (un Wink et un Blick heideggerien) de la
figure dans la puissance de ce que nous nommerons la tessérisation. C’est pour cette raison
que la figure de 'espion en kataskopos peut se transformer en speculator (en épiskopos) : seul
le guetteur maintient une économie de I'inopérativité, tandis que le veilleur la transforme en
économie spéculative.

Il y a une opposition évidente entre opérativité et inopérativité, entre ergein et argos.
Linopérativité doit s'entendre, a la lettre, comme un désceuvrement, un kaz-argos, une
désactivation momentanée de la vie productive et de la doxa. Linopérativité est alors la figure
de la satisfaction, acquiescientia, spinozienne et d’une vacatio, d’'un espace rendu, un temps,
vacant. Inopérativité et désceuvrement ne signifie donc pas inertie et oisiveté, mais bien
une activité de désactivation et d’actualisation a 'intérieur de laquelle I'étre s'expose dans la
puissance de son devenir épocal. Le temps de I'inopérativité est alors ce double espace de la
célébration et d’une expérience politique dont la festivité est le lieu paradigmatique.

Il y a une trés ancienne question posée par Aristote, dans les Et/az'ques, celle de 'ceuvre
et de notre fonction. Si pour Aristote nous n‘avons pas de fonction en ce sens quelle est
indéfinissable, nous sommes alors identifiable, non par un ergon précis, non par une fonction
précise, mais bien par une absence de fonction précise : ce qui nous est en propre c’est I'argos,
Cest 'inopérativité. Si, en somme, notre fonction est de ne pas en avoir, quelle est alors la
mesure de notre agir ? est-il lié a 'inopérativité comme repos ? Si Aristote distingue dans le
désceuvrement, les figures de la cessation et du divertissement (anapausis et diagogé) et celle
de 'observation (skolé et thébria), Cest qUil tente de saisir ce qui serait en mesure de garantir
notre bonheur (ex zen), cest-a-dire une vie de loisir comme vie théorétique, comme vie de
vacance, comme vie sabbatique. Reste alors a déterminer ce qui constitue la matérialité de
la vie théorétique. Pour cela nous avons retracé une archéologie, sélective, du concept de
suspension. Le modele de la suspension est théologique dans la forme ancienne du sabbat :

sabbat qui n'est pas, au sens propre, un repos, mais bien 'opérativité d’un suspens, d’un



328

abstenir : sabbat est la célébration de I'ultime figure de la création, I'inopérativité. Le sabbat,
dans les pensées juive et chrétienne, livre donc 'occident a son plus grand paradoxe qui est
la figure du travail, de 'ceuvre et de Popérativité : si le travail est une peine (une punition) et
qu’il livre ’homme 2 la figure de la souffrance — il est ponountos, agonizomenos, athlios — il n’y
aurait comme figure du salut que 'espace sabbatique, que notre puissance a devenir dimanche.
Paradoxe saisissant qui fut déconstruit par le luthérianisme et le protestantisme dans une
théologisation du travail et une figure salvatrice et rédemptrice de la vocation (k/ésis) comme
opérativité. Le sabbat serait alors le reste, le reliquat de notre puissance a 'inopérativité.

Au dela du modele théologique, il y a un grand nombre de modéles philosophiques dont
nous avons retracé une archéologie : il y a le modele de la suspension de I'assentiment chez
les sceptiques en vue de qu’ils nomment la tranquillité (azaraxian). La figure majeure de la
suspension dans la pensée sceptique est la figure de I'époké saisie comme rythme par Giorgio
Agamben et comme perception des intensités par Roland Barthes : I'époké est alors la figure
du maintenant, du temps kairologique. Il y a, bien str, le modele du temps compacté, du
temps kairologique chez Paul dans la premiére Epitre aux Corinthiens, cest-a-dire le modele
du temps messianique, celui de la figure du monde qui passe, a condition dit-il, que nous en
soyons comme ininquiétés. Il y a le modele de la satisfaction ou de I'acquiescentia chez Spinoza
qui est la figure de la joie et du bonheur : satisfaction de soi-méme dans I'observation de soi et
de sa propre puissance d’agir. La contemplation de la puissance d’agir est un désceuvrement
qui ne tend pas vers une production particuliére mais vers une puissance maintenue comme
telle qui livre I'étre a ce que Giorgio Agamben nomme une vivabilité. Il y a encore le modele
de la temporalité chez Alfred North Whitehead, comme s/zb, comme bloc : le temps n'est
pas une linéarité continue mais une succession de blocs dont les bords effrangés donnent a
saisir la mesure de la durée. Il y aussi le concept benjaminien de suspension du continuun
historique et le concept jesien de suspension du temps historique, 'un et l'autre dans la
distinction d’un temps de la révolution et d’'un temps de la révolte, d’'une temporalité des
faits et d’une temporalité de 'action ou encore, ce qui reléve de notre étude d’une temporalité
de la féte et d’'une temporalité de la festivité. Enfin il a fallu présenté les modeles du temps
sténosique de Gustave Guillaume et le concept d’ennui profond de Martin Heidegger.

Cependant parmi 'ensemble de ces modéles philosophiques, il en est un, particuliérement
important, celui de la suspension théorétique dans la pensée aristotélicienne des Et/oz'ques. Si
Aristote pose quil n’y a pas de fonction de ’homme sinon I'a7gos ou mesure du désceuvrement,
il ouvre ce temps suspensif du désceuvrement a une forme du loisir déterminée par la double

figure de la skolé comme temps du loisir (les guetteurs) et de la #hééria comme temps de la



CONCLUSION 329

configuration de ce loisir. Nous avons rappelé le sens, complexe, de I'étymologie des termes
thébria et thédrétikos : la racine théa signifie la vision et la thédria signifie alors, doublement,
une suspension de l'activité (suspension de l'askolia en skolé, ou, sans doute, rétablissement
de laskolia en skolé) pour saisir un temps de 'observation et de la féte. Notre hypothése a
consisté & soutenir que la modernité du sens de la zoé théorétiké aristotélicienne tenait dans le
concept du guetteur et dans celui de I'étre-dans-la-festivité. Pour cela nous avons développé
une double analyse, d’'une part de 'argumentation qu’Aristote produit pour justifier la vie
théorétique et, d’autre part, I'analyse d’un fragment antérieur dans ' Ethique & Eudéme. Pour
Aristote la vie théorétique se justifie de huit maniéres; C’est en lien avec l'intellect, c’est une

. . ’ . bl ’ bl . . . . . 71 7 . b
activité continue, c’est agréable, Cest une activité inconditionnelle et entéléchique, Cest la
figure méme du bonheur, c’est une activité qui « immortalise » et enfin, simplement, parce que
Cest la vie méme. Le huiti¢me argument aristotélicien, la vie méme (auzo bios) est essentielle,

e . bl . . 7 7 YR bl . . bl . . \ . .
parce qu’il signale que l'activité théorétique nest ni la garantie d’une vie vraie, aléthinos bios
(métaphysique), ni la garantie d’une vie autre, allos bios (exemplaire). Nous avons relevé,
d’une part, linsistance aristotélicienne a la figure essentielle du bonheur et, d’autre part, sur
la problématique interprétation du septieme argument, ce qui rend « immortel ». Nous avons

7 b . ’ . Ja B . bl \ Va .
proposé d’y lire, dans la pensée aristotélicienne, une sorte d’attachement & une pensée qui
soutiendrait 'impossibilité, méme momentanée, de la mort de I'intentio. Notre modernité
se sépare, ici, radicalement de la pensée d’Aristote et soutient qu'a 'inverse du septieme
argument la puissance de l'activité théorétique est, tendanciellement, la possibilité de la
mort de l'intentio. Cest ainsi que nous somme alors en mesure d’affirmer que le concept
d’inconditionnalité (autarchéia) de la vie théorétique, s’il est justifiable — en ce sens qu’il n’est
pas une activité de dépendance — est sans doute plus pertinent si nous sommes capables de
I'entendre a partir du concept de lintransitivité. Ce qui détermine la vie théorétique cest

q q

qu’elle est, tendanciellement, intransitive.

Pour clore I'analyse de la pensée aristotélicienne, nous avons proposé une lecture d’un
fragment de I Ethique a Eudéme, important, qui explicite, justement, le concept de U'autarchéia
et de I'inconditionnalité. Cexpérience du vivre en commun, dit Aristote, est soit une action,
soit une passion, soit autre chose. Quelle est cette autre chose ? Ce que propose Aristote et ce

5. ’ R ,
que nous entendons dans le concept de I'inopérativité et du désceuvrement, en somme ce que
nous entendons dans le concept de vie théoretique : Aristote semble préciser que ce vivre en
commun — qui ne serait ni, simplement, une passion ni une action — est une double activité,
comme temps d’étude, sunthéérein et temps de la festivité, sunéudkbesthai. Observation

commune du monde (les guetteurs) et partage commun d’un temps de la célébration (I'étre-



330

dans-la-festivité). Il est cependant important d’ajouter qu'Aristote précise que ce temps
d’étude et de festivité ne peut étre lié ni a la question de la nutrition ni 4 la question de la
nécessité. Ce qui pourrait alors signifier que ce que nous nommons temps de I'inopérativité
ou vie théorétique ne peut exister que dans la figure de la réserve ou de 'abondance. L'étre-
dans-la-festivité expérimente les figures de I'intensité.

Nous retrouvons dans I'Ethique de Spinoza la méme proposition : nous savons que, dans
le chapitre sur les affects, Spinoza défend l'idée que le corps ne peut déterminer esprit, et
inversement, ni au mouvement (motus) ni au repos (quies) ni a quelque chose d’autre, dit-il
si cela existe (si quid est) : nous supposons que ce « quelque chose d’autre », que Spinoza
n'explicite pas, trouve sa résolution, a la proposition cinquante-deux de ce livre, dans la
formule de 'acquiescentia, de la satisfaction, qui n’est rien d’autre qu'une figure du bonheur,
de se voir (contemplare, thésrein) soi-méme et sa puissance d’agir. Ce qui définit la festivité est
donc « activité » de désceuvrement et d’observation.

Cependant nous savons encore que la modernité, celle d'Hegel et de Marx, pour des raisons
parfaitement justifiables, a démontré — la dialectique du maitre et de 'esclave — que l'idée
méme d’une vie théorétique, d’une vie de loisir, d’'une vie livrée a I'inopérativité, c’est-a-dire
a une activité de guet et de participation, suppose que des membres de la communauté n'y
participent pas afin de subvenir, cette fois-ci, aux nécessités. Nous connaissons nos deux
derniers siecles d’histoire et le triomphe, non de I'égale possibilité a la participation a cette vie
théorétique, mais de la récupération factice, comme féte permanente et creuse du temps de
loisir. Le temps libre annoncé dans la conclusion du Capital de Karl Marx n’est devenu qu'un
temps du négoce et qu'un temps de I'exposition d’un post festum.

Il est alors assez évident, a partir des analyses de Giorgio Agamben, que le désocuvrement
est la substance politique et philosophique de I'Occident. Il est cet espace oll nous ne sommes
livrés qu'a nous méme et a la possibilité de désceuvrer toute chose, il est aussi la promesse
— la lecture du temps messianique benjaminien — d’'un bonheur. 1l serait alors évident, si
le désceuvrement est la substance politique et philosophique de 'Occident de considérer
qu’il est aussi la substance poiétique et artistique de notre pensée. Nous proposons comme
hypothése de considérer que 'inopérativité est un modele essentiel, celui du désceuvrement
de toute chose, cest-a-dire celui de la viduité et de 'asémanticité. Si nous observons avec
difficulté le temps de notre contemporain qui est celui du négoce et d’une féte permanente
creuse, nous assumons de poser qu’il est de notre tAche philosophique et politique de récuser
la féte permanente et de supposer I'existence d’une festivité comme espace possible de ce

désceuvrement de toute chose. Ce modele avait été décelé par Giorgio Agamben dans le Régne



CONCLUSION 331

et la gloire, avec 'analyse de 'hymnologie, c’est-a-dire, la forme du langage qui se vide, sa

. 4 . Je J& . .
puissance kénosique : ce qu'il nous est alors donné a analyser ce sont les figures conjointes de
la festivité et du poématique et saisir dans les structures constitutives du poétique, les traces,
les échardes, les tesseres de notre puissance d’inopérativité que nous serons alors en mesure de
joindre a 'expérience de la festivité.

La tiche de 'observation minutieuse de I’étre-dans-la-festivité est de saisir, dans I'effort
N . . . ). . . Cre, .
qu’il fait pour maintenir un temps du maintenant, qu'il peut se livrer a la viduité des objets
et quil peut désceuvrer, activement toute chose : ce serait alors la formule de ce que nous
appelons un désceuvrement actif parce que notre vie est, singuli¢rement, une vie désceuvrée,

. 7’ 7. . . /7 A bl . \ /4
une vie théorétique, une vie livrée a I'argia. Nous avons eu recours a deux figures de la pensée,
celles de Furio Jesi et celle de Walter Benjamin et & deux concepts, respectivement le concept
de « noyau asémantique » des objets et le concept de « prose intégrale ». Pour Jesi, si nous
sommes livrés A cette argia, nous avons alors un rapport singulier, immanent, matériel,
substantiel & I'ceuvre qui fait que nous n'en cherchons pas forcément le sens, mais bien une
sorte de puissance asémantique, une sorte de silence, une herméneutique matérielle, un
strapassement du sens, ce que Jean-Luc Nancy appelle une « adoration » matérielle, résiduelle,
doxologique : une parole « décantée de tout contenu » dit Jesi afin qu’elle ait une possibilité
de ne pas immédiatement shistoriciser, mais qu’elle puisse, cependant, se maintenir dans
son instanciation, dans son exposition. La these de Walter Benjamin est, sans doute, plus
singuliere et complexe et consiste en la définition du temps messianique qui n'est autre,
matériellement que le temps d’une féte sans solennité, précisément une féte sans chant ot
se réalise, dit-il, une « prose intégrale ». Une féte sans chant signifie 'impossibilité de la féte
comme féte et 'hypothese que la festivité soit cet espace matériel ou s’expose une langue de
«Pactualité », dit Benjamin, une langue qui ne puisse pas accéder a la fonction hymnologique
du poétique, du productif : la langue se maintient alors, tendanciellement, comme prose
qui va toujours tout droit (prorsus) sans jamais pouvoir et devoir s'échoir dans la facticité du
récité et du préparé. Lexpérience de I'étre-dans-la-festivité est cette expérience ot il n’est plus
possible de maintenir 'ceuvre comme ceuvre mais de la saisir comme un objet possiblement

. 7\ . . ’ b ’ . dA . . 7 b
restitué a la puissance de la prose intégrale : I'expérience de I'étre-dans-la-festivité n'est pas, ne
peut pas étre, le poétique, Cest ce que nous nommerons perversite.

Pour saisir ce mécanisme, pour saisir « I'affirmation du noyau asémantique de la parole » nous
avons eu recours a une analyse des concepts foucaldien et jesien des « machines », Cest-a-dire les
mécanismes endoxiques et mythogénétiques. Il y a au cceur de ces dispositifs un vide, une sorte

d’inapparence, une sorte de secret. Le vide, ici, ne signifie pas autre chose que ce qui ressemble a



332

du creux, ce qui le figure, apparemment, ce qui est invisible, ou du moins ce qui n’est pas rendu
visible, ce qui est énigmatique, c’est-a-dire ce qui est ouvert aux spéculations et, enfin, ce qui est
non-rempli et ce qui est invérifiable. Ce que nous avons tenter de signaler, est que la perception
des objets releéve de la perception de ces mécanismes endoxiques et creux; 'analyse de Zeorema
de Pier Paolo Pasolini nous a montrer que ce que nous voyons n'est que la bordure active, vivante
des mécanismes, tandis que son centre vide n'est que 'exposition parodique des mécanismes,
de la doxa avec lesquels nous existons, avec lesquels nous construisons historiquement notre
mondain. Clest précisément ce que Furio Jesi nomme les « machines mythologiques »,
Cest-a-dire quelque chose qui semble fonctionner automatiquement et qui est le lieu méme
de notre espion, qui est le lieu méme de cette activité kataskopique, dirigée vers son centre ou
dirigée vers sa bordure effrangée. Lobservation assidue du centre des machines est cette tentative
de saisie des figures parodiques de leur fonctionnement, tandis que I'observation assidue de
leurs bordures, est 'observation du vivant propulsé en ses limites, mais surtout observation des
bordures effrangées des machines, desquelles, comme une usure, comme une indétermination,
peut se saisir de ces zones de suspens. Ces structures produisent, mythogénétiquement, deux
mécanismes, deux relations, I'une que nous nommons — au pluriel — relata comme simple figure
de répétition et 'autre que nous nommons — au pluriel — relatus, cette fois comme construction
d’une narration et d’un récit.

Nous avons assumé de choisir trois concepts qui semblent, justement, saisir ces relations
— comme répétition et récits constitués — entre festivité, désceuvrement et viduité : il sagit
du concept d’ennui comme étre-laissé-vide, du concept de kénose et d’asémanticité et du
concept d’ivresse. Martin Heidegger précise que la formule de 'étre-laissé-vide ne signifie pas
'absence mais bien au contraire « se trouver étre-1a ». Cette expérience est celle de 'ennui qui
prend chez Heidegger trois formes, celle d’étre ennuyé par, celle de s'ennuyer a et enfin celle
plus complexe de 'ennui profond. Cennui profond cest I'inapparent, mais c’est aussi ce qui
envolte I'étre entierement pour le « faire entrer dans l'instant » dit Heidegger, c’est-a-dire
dans le moment ou I'étre se concentre, intégralement, non sur son existence, mais sur son
existant, sur son étre-1a : c’est ce que Martin Heidegger appelle le « se tenir a soi » qui est, en
somme, une attente déterminée par une interrogation de 'existant sur lui-méme. Nous avons
alors proposé de lire la these heideggerienne du « se tenir a soi » comme la formule moderne
de ces énigmatiques activités chez Aristote et Spinoza, ce « quelque chose d’autre ». Heidegger
précise que « se tenir a soi » signifie « ne pas agir a 'encontre », c’est-a-dire une présence qui ne
répondrait ni & l'appel de 'opérativité ni  celle de la pure passivité. « Se tenir a soi » n’est pas

une attente, c’est une présence entiere et c’est, sans doute, la figure de I'étre-dans-la-festivité.



CONCLUSION 333

Ce qui se situe en deca de l'activité et de la non-activité, ce n'est pas 'étre-désceuvré mais
bien I'étre qui désceuvre, I'étre du désceuvrement, en somme livrer le monde a la viduité et se
laisser-vider dans la figure fulgurante de I'actuel.

Il y a donc bien une figure de I'étre-laissé-vide, non de sa présence, mais bien du reste.
Cette figure serait alors la facies moderne du concept de kénose dans la pensée chrétienne et
paulinienne. Nous avons proposé une analyse matérielle de la kénose — sur le modeéle paulinien
— a partir du concept rhétorique grec de la glaphura comme creusement et évidement. Nous
avons, en somme, opéré une solution de continuité entre la viduité comme fait et I'évidement
comme acte, comme acte central d’un désceuvrement actif. Le lieu de cette opération n'est
autre, matériellement, que la festivité et n'est autre, factuellement, que le poétique, une
poétique, selon I'expression de Giorgio Agamben, « qui n’a rien a dire », « che non a nulla da
dire ». Nous avons, enfin, appréhendé la figure de cet étre-laissé-vide — comme figure matérielle
de I'étre-dans-la-festivité — avec le concept d’ivresse chez Martin Heidegger, chez Theodor
W. Adorno et chez Avital Ronell. Létre-dans-la-festivité comme étre-laissé-vide, c’est-a-dire
disposé a sa présence, est ouvert a la puissance de ce quon nomme ivresse, mais une ivresse
singuliere, celle bien stir qui reléve de notre étre-addicté, mais qui se constitue essentiellement,
d’une part, comme seule possibilité d’un rapport jubilatoire a 'ceuvre, c’est la these d’Adorno,
mais comme rapport vraisemblable, cest-a-dire qui suppose ce rapport d’adhésion, cette
intransitivité, et, d’autre part, comme une paradoxale et saisissante figure de I'étre concentré
dans l'ivresse mais une ivresse — et cest la these d’Heidegger — de la sobriété : une ivresse qui
renforce nos fonctions kataskopiques, mais en revanche qui ne peut étre ni une ivresse qui
assaille et qui nous relégue alors a la simple posture d’un épikospos, d’un surveillant inefficace et
abandonné ni une ivresse qui nous plonge dans une narcose, dans le sommeil d’Argos (Hermes
est alors une figure essentielle de Iivresse). Cette expérience de I'ivresse adornienne est a la
lettre, ce qu'il figure comme un « tenir bon » et qui reléve du paradoxe saisissant de tout ceuvre
qui veut en méme temps se maintenir dans le temps historique et pouvoir exister, en puissance,
dans le temps de I'instanciation : I'ivresse est I'expérience de ce paradoxe. Livresse est alors une
expérience esthétique de I'ceuvre, en somme, ce qui la rend publique, ce qui I'expose, ce qui lui
donne forme et apparition.

Nous sommes, ici, parvenus sur un seuil. Il est possible de présenter sous forme de theses
les éléments fondamentaux de notre recherche sur la festivité et le désceuvrement, ce qui trace
une sorte d’archéologie du concept d’inopérativité :

1. La féte est le lieu singulier ol 'économie des dispositifs assument, stratégiquement, la

question de I'inopérativité. La féte est la loi ol s'inscrit le souvenir d’'un devenir sabbatique.



334

La festivité quant a elle, en échappant aux régimes de la féte, assume la puissance de notre
devenir sabbatique en instaurant une mesure temporelle qui excéde — qui explose — les
mesures calendaires et répétitives. Cependant, nous avons déterminé, que la féte, comme
figure calendaire, doit pouvoir — et cest notre visée éthique — nous fournir une « conscience de
Paction ». Il ne s’agit pas de souvenir, ni de ressouvenir, mais de la conscience de notre activité
alors méme que nous sommes livrés 2 Uinopérativité. La festivité est la figure, le figmentum
de cette potentialité dans un temps de 'actualité que Walter Benjamin avait nommé le temps
messianique ou le temps de I'actualité intégrale.

2. La figure du désceuvrement est assumée, de fagon stratégique, par le fonctionnement des
machines et des dispositifs. En cela la féte est un dispositif vide et inactuel, tandis que la
festivité ne réussit pas a devenir un dispositif. Nous avons appréhendé le concept de viduité
comme état propre de nos dispositifs entre ce qui est laissé vide et ce qui offre un sentiment de
manque. Notre hypothése est donc que le festif est bien au centre des régimes collectifs mais
sur la bordure externe des machines; la ou le temps est actualité et non immobilité, 1a ot le
temps est flagrance et fulgurance.

3. Si les machines assument une viduité, I'étre alors au cceur des machines est un étre-laissé-
vide. Mais selon la pensée de Martin Heidegger, ce laissé-vide trouve une figure fondamentale
et essentielle dans la Stimmung de Vennui profond. Lennui profond n’est, en somme, pas
autre chose qu'un maintien comme étre-envo(ité dans le temps de I'instant, dans le temps de
Pactualité intégrale. La figure essentielle est alors le se-tenir-a-soi comme figure de I'activité
théorétique — appréhendée chez Aristote — et comme figure de I'étre-dans-la-festivité. Seul
Iétre qui se laisse envotiter dans 'actualité intégrale peut saisir la puissance de son étre comme
conscience de laction et de I'inopérativité et comme conscience de la densité du présent
débarrassé des scories du passé; tout se compacte dans ce temps de I'a présent, dans le temps
de Pétroitesse que nous nommons la szénose. Nous avons tenté de poser comme hypothese
que le lieu, le véritable lieu, de cette double expérience du désceuvrement et de la densité est
la festivité. Létre qui accede a ce maintien — sans toutefois pouvoir y demeurer — est I'étre-
dans-la-festivité.

4. A partir du concept de viduité et de I'étre-laissé-vide, nous avons tenté de développer une
pensée, non plus exactement de la viduité, mais de I'évidement, comme creusement a partir
de la figure chrétienne et paulinienne de la £énose. En somme I'étre qui a fait 'expérience de
Iétroitesse du temps présent (szénose) est un étre laissé-vide (kénose). Nous avons convoqué
deux modeles qui nous semblaient étre les paradigmes de la kénose : d’abord le concept

d’asémanticité chez Furio Jesi et le concept de parataxe chez Theodor W. Adorno. Nous



CONCLUSION 335§

pouvons alors essayer de proposer comme these que la figure absolue du désceuvrement,
comme expérience de la suspension de l'activité, ouvre I'étre & deux modéles fondamentaux.
D’une part, que toute ceuvre ne peut étre saisie que dans sa densité et non dans sa signification,
et, d’autre part, que toute ceuvre est dés lors livrée au flot discontinu de la lecture, livrée a sa
puissance paratactique. Il y aurait alors deux formes de temps, deux temporalités, celle du
signe, grammaticale, et celle de la sortie du signe, épocale.

5. Enfin nous avons tenté de proposer une analyse du concept d’ivresse. Livresse est I'expérience
de I'étre-dans-la-festivité et expérience de I'étre-envotté dans le temps du maintenant.
Livresse est alors la seule pensée possible qui désigne le rapport que nous entretenons avec
les ceuvres et qui n'est en aucun cas quelque chose de 'ordre de la jouissance. Livresse doit
sentendre comme 'expérience singuli¢re et essentielle, non plus exactement, d’un se-tenir-
a-soi mais d’un zenir-bon. Livresse est la figure de I'étre dans I'instant ot il saisit la puissance
de son inopérativité.

A partir de ces cing théses, qui synthétisent ici le coeur de notre recherche, nous sommes
alors en mesure de proposer nos derniéres recherches qui ont consisté & proposer une théorie
de la féte. Ceci nous a permis d’établir un modeéle d’analyse herméneutique fondé sur la figure
de I'étre-dans-la-festivité et de proposer, enfin, une réflexion sur le modele du désceuvrement
actif & partir des concepts de relation silencieuse, de perversité et de post festum.

Nous avons procédé, en derniere analyse, a l'exposition d’une théorie de la festivité qui
nous a permis d’élaborer des modeles d’analyse herméneutique. Ce systéme integre, en partie,
une théorie de la festivité et permet, alors, de proposer un certain nombre de théses quant a
la lecture des objets dits artistiques. Nous avons congu six modeles d’analyse herméneutique;
les trois premiers — le niveau singulier — reprennent canoniquement les questions de
grammaticalité, le modele évident de la corruptibilité et enfin un modeéle dialectique qui
maintient en tension les deux premiers et qui marque l'opérativité des langages. Les trois
derniers modeles — le niveau collectif — posent structurellement lexistence d’'un modele
« économique » comme participation aux dispositifs et aux régimes doxiques, puis I'existence
d’un modele de la festivité comme figure de 'inopérativité et du désceuvrement actif et enfin
un dernier modéle, celui d’une dialectique négative, C’est-a-dire un systeme fondé sur une
contradiction majeure, celle que ’herméneutique n’est possiblement pas fondée sur le sens
mais sur une asémanticité. Ce dernier modeéle offre la possibilité de justifier et de proposer
ce que Georges Molinié nomme une herméneutique matérielle. Il y aurait alors des modeles
inscrits dans cette possibilité d’'une herméneutique matérielle : nous les avons appréhendés,

sous la terminologie générale de 'asémanticité, comme relation silencieuse et perversité.



336

La relation silencieuse signifie techniquement la disparition ou l'inopérativité des outils
de la relation — comme liens techniques et comme propriéeés stylistiques — et signifie
philosophiquement le devenir inapparent de la grammaticalité. La langue s'expose alors dans
sa puissance comme pro-vocation, C’est-a-dire comme appel a une participation et comme
saisie dans la puissance de la configuration. Il faut précisément entendre la configuration,
d’une part avec la méthode benjaminienne du montage et avec son concept de Gestaltung, en
somme d’actualisation de la tension interne et externe de tout objet et, d’autre part, il faut
encore entendre, dans le terme configuration, une tension dialectique, fondamentale, entre
ce que nous avons nommé figuration (mimésis) et défiguration (katharsis).

Nous défendons, depuis longtemps maintenant, 'hypothese que le poétique est pervers.
Traditionnellement le vers, comme mesure contraignante de la langue, signale le poétique.
Or la modernité a relayé le vers a4 une forme muette et insignifiante. Nous proposons de
saisir le poétique comme une langue qui aurait dépassé le vers (versus), qui se refuse a la
prose (prorsus, pro-versus), ¢ est-a-dire qui refuse le « droit devant » et qui préfere la possibilité
d’un demi-tour (per-versus) qui constitue alors des unités maintenues et suspendues. Nous
proposons de comprendre que seul le poétique comme perversité est la mesure pour penser
notre modernité et nos langages. Il va cependant de soi que cette hypoyhese géneérent
un certain nombre de problématiques. Il faut repenser la question du poématique — du
Gedichrete heideggerien, benjaminien et adornien — a partir de la question de la configuration
(Gestaltung) et déterminer que le travail qui avait été fait sur la tAiche du poématique comme
saisie d’une vérité contenue dans le dire du poeme, n'est plus possible. Nous avons proposé
d’opérer un renversement : si 'élégie — la plainte de ce qui ne peut se maintenir et de ce qui
résiste a la configuration — a été la tAche de ce poématique et si nous reconnaissons que la
tache d’un bios philosophikos a été de tenter de saisir quelques concepts qui relevent de la
vérité et si, enfin, nous reconnaissons qu’il ne peut y avoir de pensée de la vérité, alors il faut
céder cette vaine tAche de la vérité a la poésie et il faut que la philosophie se charge de cette
tache essentielle, de la plainte. Il s'agit plus que jamais d’une tiche politique. Nous avons
aussi proposé — aux quatre pactes établis par Michel Foucault dans son analyse de la parrhésie
— d’en ajouter un que nous avons nommé le pacte parrhésiastique du poe¢matique et de
Pentendre comme I'engagement de cette tiche double du poématique et du philosophique. Si
toute langue s’expose dans la possibilité de son mode festif, c’est-a-dire sans doxologie et sans
liturgie — sans grammaticalité — alors tout poématique s'expose dans cette tension paradoxale
et problématique de tendre vers la prose intégrale : la parrhésie du poématique, la tiche de

tout poe¢me est d’assumer que cette mesure de la perversité, qui lui est constitutif, tend vers



CONCLUSION 337

la prose, que le per-versus du poéme tend, tendanciellement, vers un pro-versus (tout en se
maintenant per-versus). La puissance du poématique est alors vide, singulie¢rement creuse
puisqu’enti¢rement occupée & ce mouvement, entiérement occupée a devenir cette féte sans
chant, selon 'expression de Benjamin, a devenir cette festivité saisissante. Nous avons alors
reconnu quil y avait des traces de cette tension dans certaines des ceuvres avec lesquelles
nous vivons. C’est pour cette raison que nous avons ponctué cette recherche de quelques
o0ssia, comme ﬁgures adjacentes a notre propos, qui conﬁguraient ainsi une seconde trame
analytique et théorétique : nous y avons laissé a 'observation — chez Musil, chez Hocquard,
chez Albertet de Sisteron, chez Deller, chez Pasolini, chez Kinmont, chez Mallamé, etc. —
la possibilité de saisir cette tiche singuliére, ce pacte parrhésiastique du poématique. Cette
tiche du poématique est techniquement réalisée par deux mécanismes qu'avait repérés avec
précision Theodor W. Adorno, le mécanisme de I'intermittence et celui de la parataxe. Clest
la tiche méme de I'étre-dans-la-festivité qui s’expose comme espion, comme guetteur de ces
phénomenes. Lassignation du poématique a la parataxe tient a ce que nous avons analysé avec
la relation silencieuse comme principe de juxtaposition, comme phénomeéne de constellation
et surtout comme possibilité, chére a Benjamin d’un suspens de la dialectique. La parataxe est
un antiprincipe qui maintient la langue dans son inopérativité et la désceuvre. Elle fait tendre
la langue dans un devenir exposition, celui de la parole, celui de la prose intégrale. C’est dans
cette temporalité, saisissante, de la parataxe, qu’a lieu I'ceuvre, dans ce paradoxe et dans cette
intermittence.

Nous avons avancé que I'ceuvre nest pas le centre de 'activité de '’homme mais que c’est
bien le désceuvrement de I'ceuvre qui en est le centre. Nous avons nommé cet état 'irrésolution
de I'ceuvre et avons institué comme premier modéle matériel de ce principe d’asémanticité
et de viduité. Nous pouvons saisir cette hypothése avec les éléments suivants : irrésolution
de 'ceuvre parce que notre rapport  elle est résolu par la thése de Pierre-Damien Huyghe de
Iex-ergue, du hors d’ceuvre. Irrésolution de 'ccuvre parce qu'elle échoit dans I'ivresse de I'étre-
dans-la-festivité. Irrésolution de I'ceuvre parce quelle est la figure adornienne d’un « tenir
bon », parce quelle est la figure d’une puissance inchoative. Irrésolution de I'ceuvre parce
qu’elle n’existe pas : seule existe la puissance du désceuvrement.

Stéphane Mallarmé en est évidement l'autre modele; Cest & partir du Coup de dé et de
Crise de vers que nous avons proposé le concept de la tessérisation. Si la zessera latine est
a la fois un petit fragment, une tessére hospitaliere — autrement dit un symbole — et une
tessére a jouer — autrement dit un dé — alors il est possible de supposer que nous sommes en

mesure de construire un systéme qui intégre a la fois la puissance de ce que nous nommons



338

configuration et la puissance de ce qui reléve de la contingence, de ce qui reléve des figures
surgissantes dans I'instant, dans le zun kairos, dans le maintenant, dans I'instant du danger de
Iinstanciation. Seul alors le temps de la festivité peut étre occupé de cette irrésolution.

Il nous restait a entrevoir la matérialisation de cette irrésolution de 'ceuvre. La premiere
donnée matérielle de cette irrésolution est l'intransitivité qui assure 'incommensurabilité
des langages, leur noyau asémantique, leur inopérativité et surtout la jubilation d’une langue
instantanée, inconditionnelle et qui ne cesse d’étre inchoative. Le poématique n’est, en somme
que lexposition possible de cette viduité jubilatoire et le poete est celui qui 'assume parce
que la langue poétique, sa puissance hymnique — autrement dit la viduité du poématique —
n'existe que dans cette tension a devenir prose intégrale, a devenir une féte sans chant. En
ce cas I'étre-dans-la-festivité est un étre qui n‘accede pas autrement a la lecture que comme
instant de danger : il est un étre qui ne relit pas, il est un étre négligent.

Nous avons — sous forme de conclusion et d’ouverture — opposé 'étre-dans-la-féte comme
un étre legibus solutus, comme un étre dégagé de la loi mais non de la tension d’un posz festum, a
I’étre-dans-la-festivité qui ne s’expose pas comme un étre legibus solutus, mais legibus exsolutus :
il est alors la figure de ce que nous nommons un ens neglectus. Un étre négligent signifie qui
ne se dégage pas volontairement ou involontairement de la loi, mais qu’il la suspend dans une
pratique négligente. En suspendant la figure de la loi, qui ne disparait donc pas, I'ens neglectus
ne connait pas de post festum. 1l saisit une élasticité du temps qui le dispose de maniére
différente. Nous assumons de penser et de proposer que la figure de I'étre négligent est une
figure politique et éthique. Nous avons proposé trois concepts qui relévent, nous semble-t-il,
de cette tiche politique et éthique et qui sont livrés par le modéle de I'étre-dans-la-festivité
et de I'étre-de-la-négligence. La puissance du concept d’inopérativité et de désceuvrement
est qu'il repose intégralement sur cette possibilité que I'étre soit « tout entierement occupé ».
Nous avons précisé que la vie tout entiére occupée, signifie, précisément, qu’elle est occupée
intransitivement. Le concept de l'intransitivité des langages de Georges Molinié, nous sert ici
a définir ce qulest, en fait une vie de loisir, une vie théorétique, une vie livrée a la figure de
Pinopérativité : une vie tout enti¢re occupée. Nous précisons encore — comme le fait Georges
Molinié — que cette vie tout entiere occupée est, tendanciellement, intransitive ; Cest-a-dire qu’il
sagit bien d'un mouvement vers, d’'une intention, en somme, d’'un mouvement prosaigue.
Lexpérience de 'inopérativité, dont le paradigme est I'étre-dans-la-festivité, est I'expérience
d’une vie prosaique et inqualifiable. Le vivre inqualifiable, tel qu’il est pensé dans 'expression
« vie tout entiére occupée », signifie que la vie ne releve pas de la qualité, Cest-a-dire d’une

quelconque qualification, mais d’une tension ad-verbiale, d’une tension vers la parole comme



CONCLUSION 339

prose intégrale, selon I'expression de Benjamin. Ethiquement et philosophiquement la vie
inqualifiable est I'expérience d’une vie, qui dans l'instant qui la dispose a étre n'est pas une
vie du nom mais du verbe comme puissance d’exposition de la parole. Pour accéder a cette
expérience Pétre se présente comme un étre négligent, désceuvré et intransitivement occupé.

Si nous sommes en mesure de proposer une théorie de la féte, elle signale éthiquement
Pimpossibilité de la féte, si ce n'est comme figure du ressouvenir, et la possibilité, éthique et
politique, de la festivité comme exposition de cette négligence de I'étre qui le dispose a ce que
nous avons nommé un désceuvrement actif.

Nous devrions, alors, étre en mesure de proposer, comme achévement de cette recherche
sur les modalités de la festivité, une théorie de la négligence. Il est de notre tiche philosophique
et politique d’en constituer les lignes les plus essentielles et de montrer sa puissance. Ce travail
reste a faire.

La figure archaique et moderne de notre occident est celle du désceuvrement et celle de
Pirrésolution de 'ceuvre. Nous avons tenté de montrer que la festivité est la figure centrale
de notre pensée et quelle est, par excellence la marque de notre puissance sabbatique. La
festivité, dont le noyau est 'inopérativité et le désocuvrement actif, est la substance politique
et éthique de notre culture comme mani¢re d’étre et comme rapport aux objets et comme
rapport aux objets d’art. Cette substance politique et éthique est matérielle, résiduelle, et
jubilatoire. Nous assumons de penser que chaque ceuvre, chaque ceuvre d’art, dans son
impossible et paradoxale permanence, ne fait qu'exposer cette substance politique et ne fait
quattendre que nous la livrions au désceuvrement. Il est donc de notre tiche d’assurer que
cette substance politique ne soit pas uniquement la trace utopique et idéologique d’une figure
de la féte comme économie de l'oisiveté, comme temps de la négociation, mais la figure
matérielle, désirable, jubilatoire de la festivité : une festivité comme expérience d’un vivre
en tant que tel, d’un vivre prosaique, inqualifiable et négligent. Constituer une théorie de la

festivité c’est assumer notre devenir dimanche.






ANNEXES 341

ANNEXES



342

ANNEXE 1

Furio Jesi. La féte et la machine mythologique
éditions M1x. 2008, traduit de I'italien par Fabien Vallos

CH. 2. Lespionnabilité des différents.

Nous avons observé une situation paradoxale. Persuadé de 'impossibilité actuelle d’une féte
collective non cruelle, Proust organise des fétes contemporaines a son contexte narratif, et pour
s’y immerger comme un espion — pour sen emparer, pour I'incorporer — il prend le réle du
protagoniste de la féte d’hier : de la féte du xviir© siecle qui, a la limite extréme de la crise, était
pourtant encore quelque chose qui ressemblait  la vraie féte. Ne croyant pas a la possibilité de la
féte actuelle, Proust croit cependant utile de s'identifier au participant d’une féte plus ou moins
vraie; et de cette identification il obtient un avantage, au point de convergence entre le temps
historique présent et 'actualité immobile anhistorique, qui est le lieu de son existence opérante.

En accord avec la situation paradoxale de 'opération artistique, le comportement de Proust
est tres proche de celui d’une grande partie des ethnologues modernes devant les fétes des
différents : il ne se réjouit cependant pas de la perspective justifiante de '« art » et prend donc
continuellement le risque de tomber dans I'incohérence et dans I'arbitraire superficiel. Face a
ces fétes des différents ces ethnologues assument le masque, 'inconnu et le travestissement : de
Pextérieur (vers les différents avec lesquels ils sont en contact, en travaillant « sur le terrain »)
ce sont des simulacres d’identité avec les « primitifs », tandis que de l'intérieur (vers le je et
les autres de la communauté « civile ») ils sont conscients d’'une humanité commune, d’une
solidarité méme dans la différence, et ignorants du je qui devient le protagoniste d’un bal
masqué a I'instant ol 'on accepte de devenir protagoniste d’'une connaissance objective — qui
ne court pas le risque de trahir ce masque, puisque ce masque, cette « connaissance objective »
simpose souveraine et coercitive pour qui 'assume : « ... Nous ne devons pas craindre que
quelqu’un parle ou se comportement faussement avec le costume qu'il porte; le costume
lui-méme le rend impossible !... ».

« LCimportant n'est plus le jeu » : ici il ne s'agit pas de compter sur I'équivalence objective
du masque de I'ethnologue déguisé en « primitif » avec le masque du « primitif » qui endosse
I'apparence du bison ou de U'esprit de la forét — et il ne s’agit pas plus d’une vraie confiance
dans la possibilité pour I'ethnologue de s'accepter et de se faire accepter comme celui qui

doit « jouer » la féte. Cimportant nest pas le jeu mais a I'inverse le « se déplacer sans étre vu,



ANNEXES 343

espionner, étre reconnu en se cachant ». LCimportant pour 'ethnologue est de se déplacer sans
étre vu au milieu des différents, de les espionner, de devenir visible a leurs yeux comme un
« différent » qui feint d’étre identique et qui peut étre accepté dans sa fonction. Il est donc
nécessaire pour un ethnologue qui travaille « sur le terrain » d’étre invisible et visible. Il doit
pouvoir étre un observateur invisible, un espion invisible de la diversité des différents et en
méme temps un homme que les différents croient étre différent d’eux mais ayant légitimement
Papparence de leur étre identique : un étranger qui peut légitimement assumer son apparence
intrinséque.

Le modele de cette facies, assumée par le travail « sur le terrain », n'est pas, d’ailleurs une
pure conséquence des caractéristiques objectives de la situation des différents avec lesquels
'ethnologue entend avoir un rapport et spécialement au moment des fétes. Clest plutdt le
résultat de I'interaction paradoxale entre deux différences : celle caractéristique des « sauvages »
et celle caractéristique de I'ethnologue « civil ». Etranger a la féte des différents, I'ethnologue
ne peut pas faire autrement que de les appréhender avec 'opérativité de la connaissance
scientifique selon des modeles gnoséologiques qui interagissent justement avec la diversité
des différents. Cest un espion, mais dans une sphere que lui-méme compose et ordonne selon
un modeéle gnoséologique déterminé a I'instant ot il y accede. Clest donc un espion dans
une sphere qu’il a lui-méme organisée : une sphere déterminée, organisée mais seulement a
partir du moment ou il y pénétre comme espion. Dans cette sphére, I'unique matériau de
organiser/espionner de I'ethnologue est la diversité des différents : le fait que les différents
peuvent objectivement étre espionnés. La diversité et 'espionnabilité des différents sont deux
choses identiques. Il est bien stir impossible d’épier autre chose que ce qui est différent. Il n'est
pas possible de pénétrer incognito dans la sphere de I'identique sans étre reconnu : ce qui
signifie qU’il n’est pas possible d’épier en cachette son propre je et ce qui est identique 2 soi.

Mais il faut revenir aux traités sur les fétes du xvimre© siecle relevés par Jean Starobinski.
Ici il est important non seulement d’« espionner » et « de se déplacer sans étre vu » mais
aussi « d’étre reconnu en se cachant ». Lethnologue moderne qui se confronte aux fétes des
différents se trouve dans une situation identique, méme si nous voulons reconnaitre en amont
ou a proximité de son rapport avec les « sauvages », son propre rapport avec ses semblables.
S’il y a a lorigine de la recherche ethnographique et ethnologique, & un niveau plus ou
moins conscient, la nécessité d’affronter d’un point de vue gnoséologique le je en lui-méme
et le rapport de ce je avec ses semblables, les enquétes autour des fétes des « sauvages » sont
satisfaisantes dans la mesure ou elles permettent au je d’entrer en relation gnoséologique

avec les autres, lesquels servent de doublures soit au je soit aux semblables qui disent « je ».



344

Les « sauvages » sont dans la féte, différents, et C'est ici qu'ils atteignent la plus grande densité
de leur propre différence. Mais, parce que la féte est justement 'acmé de leur particularité
humaine, dans la féte ils possedent et exhibent aussi la plus grande densité et concentration
de leur humanité universelle. Ils sont en fait, exceptionnellement « homme comme tous les
autres » dans le moment méme ou ils sont plus différents que jamais. Chumanité dans sa plus
grande concentration coincide paradoxalement avec 'acmé de la différence. Il s'agit de sortir
incognito au milieu des différents dans la féte, comme a l'intérieur de son propre moi — et
d’étre un espion visible/invisible. Mais, comme nous I'avons vu, chaque sortie incognito
dans son propre moi est destinée a étre démasquée par le moi. Cette katabasis particuliere
permet d’éviter un violent démasquage et de rester dans la situation d’un espion incognito
méme s'il est reconnu pendant qu’il se cache; ainsi il ne cesse pas d’étre incognito puisque les
« sauvages » dans la féte sont aussi les doublures des égazx — non des égaux dans 'absolu mais
des égaux i I'ethnologue moderne, lequel manquant d’expériences collectives non cruelles, ne
contrdle pas vraiment les égaux mais seulement les ex-égaux devenus différents. Les différents
(« sauvages ») dans la féte ont permis a ’homme moderne d’épier, a travers eux, leurs propres
ex-égaux.

La féte épiée chez les « sauvages » sert donc a restaurer le rapport direct avec les ex-égaux;
chez les « sauvages » dans la féte, Thomme moderne « civil » s’est apprété a retrouver les
mémes « civils » devenus différents. Dans 'expérience collective de la féte non cruelle des
« sauvages », 'ethnologue a retrouvé la possibilité d’un rapport avec I'expérience collective qui
lui manquait dans la confrontation avec ses propres semblables, ex-« égaux », non égaux. En
méme temps et selon un procédé inverse, dans la féte non cruelle des « sauvages », il a trouvé
une occasion de prendre quelques distances quant a son propre je, d’épier son propre je, dans
la mesure ol 'identification de ce je avec les ex-égaux — par 'intermédiaire de la doublure
des « sauvages » — lui a permis de déclarer « je est un autre » en se référant & une expérience
concrete.

Cependant ce que nous avons dit de I'extranéité de I'ethnologue dans la confrontation
avec la féte des différents et des « sauvages », peut aussi permettre de renverser les propositions
précédentes. Depuis la sphere des différents, la féte ne serait une situation que dans la rencontre
avec 'ethnologue qui lui permet de profiter des différents comme de doubler les ex-égaux et le
je; ce serait aussi la situation dans laquelle 'ethnologue immerge les différents pour pouvoir
se servir d’eux afin d’y retrouver aussi bien la solidarité avec ses semblables que sa propre
libération de la solidarité avec le je. Ces deux interprétations sont-elles dialectiquement

représentables ? quel sens peut-il y avoir a les représenter dialectiquement (et trouver la limite



ANNEXES 345

de connaissance de la féte dans la tension entre les deux modeles opposés, sinon dans leur
improbable synthese) ?

Dans notre essai La féte et la machine mythologique, nous avons cherché a répondre a
ces interrogations en les formulant par des références spécifiques (et non arbitraires) a la
problématique du mythe et en inscrivant les réponses qui découlaient mécaniquement du fait
de poser ce probleme dans ce cadre. Les réponses, par leurs caractéristiques, ont 'avantage
de montrer leurs interrelations organiques pour composer le modéle gnoséologique de la
« machine mythologique » dans lequel il est possible de retrouver le plus grand nombre de
dénominateurs communs entre les multiples disciples des « sciences du mythe » ou « de la
mythologie ».

Il reste alors a voir si, en ne limitant pas la formulation de nos interrogations autour
de la féte a I'ensemble des références propres a la problématique du mythe, mais en les
reproposant dans le cadre général — anthropologique au sens large — des sciences humaines,
sil y a la possibilité (et s'il est utile) de configurer la tension entre les deux modeles opposés
dans le modele de la « machine anthropologique » (et nous tenterons de voir si la « machine
anthropologique » est une des acceptions de la « machine mythologique », ou bien si les deux
sont les acceptions d’une unique « machine gnoséologique » ou enfin si les deux « machines »

ne sont pas seulement et superficiellement similaires).



346

ANNEXE 2

Furio Jesi, Spartakus. Symbolique de la révolte
Chapitre 1. La suspension du temps historique

Trad. de l'italien par Fabien Vallos, publié in revue MIR n°2 juin 2009.

A la condamnation morale du capitalisme, la doctrine marxiste a ajouté la certitude que les
lois de fer de 'économie sont destinées a déterminer dans une certaine limite temporelle
la désagrégation et I'effondrement du capitalisme. Ce n'est pas un hasard si on a observé
que Marx est resté fidéle a ses origines juives en transposant I'image du peuple élu dans le
prolétariat mondial et le pacte d’Abraham avec Dieu dans la fatalité des lois économiques. La
comparaison pourrait aussi étre valable avec la perspective eschatologique du christianisme
si le Christ n'avait pas explicitement affirmé que son régne « n'est pas de ce monde ». En
revanche la Terre promise appartient a ce monde, méme si c’est pour le moins blasphématoire
de l'identifier a la Palestine qui peut étre conquise et qui est conquise, aujourd’hui. Il est vrai
aussi, d’autre part, que le paralléle entre 'inévitable avenir meilleur annoncé par le marxisme
et celui dont se « souvenaient » les prophetes juifs ne peut étre que partiel. On ne peut pas
conquérir la Terre promise au moyen d’une lutte contre d’autres hommes, ce qui confirmerait
une prédestination de son appartenance, alors que I'état de bien-étre et de justice prévu par
le marxisme peut étre simplement atteint si, aux conséquences fatales des lois économiques,
sajoute la lutte des exploités contre les exploiteurs. Marx semble avoir été convaincu de son
inévitabilité mais aussi de ce second aspect de la métamorphose économique et sociale. Face
a 'augmentation croissante de la misere, de 'oppression, de I'exploitation, devait forcément
correspondre l'augmentation de la résistance des classes travailleuses, « toujours plus
disciplinées, unies et organisées dans le mécanisme méme de la production capitalistique’ ».
Lavenement du socialisme devrait, selon toute vraisemblance, trouver ses prémices dans
le capitalisme et saffirmer en regard de la progressive et inévitable accentuation de ses
contradictions internes. Les revers, les véritables défaites des classes exploitées ne pourraient
aucunement changer la direction d’un processus profondément dramatique mais inaltérable
et inévitable. Dans le méme temps, la stratégie des organisations de la classe laborieuse

devrait étre fondée sur une évaluation attentive de 'évolution des rapports de forces qui

1 Karl Marx, Le capital, livre 1, section 8, chap. 28.



ANNEXES 347

correspondaient a des situations déterminées dans la dialectique interne du capitalisme, pour
ne pas laisser échapper les occasions de se saisir du pouvoir quand ce sera possible, mais aussi
pour éviter de mener vainement a la ruine les forces et les structures organisatrices quand
n'existe pas cette possibilité.

Il sagit, en somme, d’une part, d’une évaluation correcte des temps, fondée sur I'analyse des
conditions économico-sociales et des rapports de forces qui y sont présents, et, d’autre part,
d’un travail progressif de mutation et d’organisation de la classe exploitée afin qu’elle ne se
trouve pas mal préparée au moment de 'affrontement.

Cette orientation politique et la philosophie de histoire qui lui correspond rencontrent un
grave obstacle dans le phénomene de la révolte. Nous utilisons le terme de révolte pour
désigner un mouvement insurrectionnel différent de la révolution. La différence entre révolte
et révolution ne tient pas aux objectifs de I'une ou de l'autre; elles peuvent avoir le méme
objectif : se saisir du pouvoir. Ce qui distingue fondamentalement la révolte de la révolution
est une expérience différente du temps. Si on s'appuie sur le sens courant de ces deux termes,
la révolte est une explosion insurrectionnelle improvisée qui peut sinsérer dans un projet
stratégique mais qui en elle-méme n'implique pas une stratégie a long terme, la révolution
est inversement un ensemble stratégique de mouvements insurrectionnels coordonnés et
orientés sur une échéance relativement longue vers des objectifs définis. On pourrait dire
que la révolte suspend le temps historique et instaure subitement un temps dans lequel tout
ce qui saccomplit vaut en tant que tel, indépendamment des conséquences et des rapports
avec 'ensemble des phénomenes a caractére transitoire ou pérenne qui définit lhistoire. La
révolution serait, en revanche, entierement et délibérément calée dans le temps historique.
Létude de la genese et du développement de I'insurrection spartakiste permettra soit de
vérifier 'exactitude de cette distinction, soit de mieux préciser I'expérience particuliére du

temps caractéristique de la révolte.

Durant les quinze premiers jours de janvier 1919, a Berlin, I'expérience du temps a changé.
Durant quatre ans, la guerre avait suspendu le rythme coutumier de la vie, chaque heure
était devenue attente : attente de la prochaine manceuvre — la sienne ou celle de 'ennemi —
et méme une plus grande attente, celle de la victoire. Dans les premiéres journées de janvier
1919, cette attente murie durant quatre ans semble comblée par I'apparition subite et trés
bréve d’un temps inhabituel, dans lequel tout ce qui arrivait — avec une extréme rapidité
— semblait arriver pour toujours. Il ne sagissait plus de vivre ni d’agir dans le cadre de la

tactique ou de la stratégie, dans lequel les objectifs intermédiaires pouvaient étre trés éloignés
q g q ) p g



348

de lobjectif final, en le préfigurant — plus grande était la distance et plus anxieuse 'attente.
« Maintenant ou jamais ! » Il sagissait d’agir une fois pour toutes, et le résultat de I'action
était contenu dans I'action méme. Tout choix décisif, toute action irrévocable, signifiait étre
en accord avec le temps; toute hésitation, étre en dehors du temps. Quand tout cessa, certains
des protagonistes furent éjectés pour toujours.

Le 31 décembre 1918 le Spartakusbund (Ligue de Spartakus) avait son propre congres
national®. Avant cela les spartakistes ne s'étaient pas dissociés du Parti socialiste indépendant,
lequel participait désormais au gouvernement social-démocratique d’Ebert et Scheidemann.
Pour faire face et bloquer les compromis des dirigeants socialistes indépendants avec les
sociaux-démocrates, les spartakistes demanderent plusieurs fois durant hiver 1918 la
convocation du congres du Parti socialiste indépendant : ils pouvaient espérer rassembler
sur leurs positions toute l'aile gauche du parti, qui polémiquait alors ouvertement avec les
dirigeants du gouvernement. Pour les mémes raisons, la direction du parti réussit & empécher
la convocation du congres. Il savérait donc impossible pour les spartakistes de soutenir la
tactique alors pronée par Rosa Luxemburg dans les articles du journal Der Kampfde Duisburg :
adhérer au Parti socialiste indépendant — conservant ainsi intacte leur propre autonomie de
programme et d’action — pour profiter de la remarquable structure organisatrice du parti et
pour maintenir le rapport avec les masses qu’il pouvait garantir. Rester a I'intérieur du Parti
socialiste indépendant signifiait désormais pour les spartakistes avaliser implicitement une
participation au gouvernement social-démocrate, sans réussir a disposer de I'organisation du
parti pour préparer la lutte des classes. A ce moment-13, en Allemagne, un parti de classe
n'existait plus. La concrete présence d’'un parti de classe semble indispensable a la poursuite
de la lutte : ce nouveau parti aurait rassemblé, en plus des spartakistes, les soi-disant radicaux
de gauche qui avaient toujours refusé d’adhérer au Parti socialiste indépendant, et une partie
de laile gauche des socialistes indépendants. Pour ces raisons, la premiére délibération du
congres des spartakistes, le 31 décembre 1918, futla fondation du Parti communiste allemand.
Les radicaux de gauche qui se trouvérent réunis ce méme jour décidérent d’y adhérer.

Au congres du Spartakusbund, devenu désormais, formellement, le congres du Parti

communiste allemand, se posait avant tout le probléme de la participation ou non aux

2 Les sources principales dont nous nous sommes servis pour la reconstitution des événements sont d’une part
les écrits de Rosa Luxemburg dont on trouve une bibliographie détaillée dans les volumes des Scritti politici
réalisés par L. Basso (Riuniti, 1967) et d’autre part les deux fondamentales bibliographies sur Rosa Luxemburg
de P Frolich (UHarmattan, 1991) et de J.P. Nettl (Oxford University Press, vol. 2, 1966). Voir aussi E. Waldman,
The Spartacist Uprising of 1919 and the Crisis of German Social Movement (Marquette University Press, 1958).



ANNEXES 349

élections pour I’Assemblée nationale. La direction du Spartakusbund, en particulier Rosa
Luxemburg, fut favorable a ces élections et a la participation a I’Assemblée nationale pour
« attaquer et abattre ce bastion. [...] Dénoncer sans hésitation et a haute voix toutes les
manigances et tous les maneges d’une si digne assemblée, démasquer peu a peu son activité
contre-révolutionnaire devant les masses, appeler les masses a se décider et a s'engager ». Mais,
malgré attitude de la direction, les délégués au congres voterent contre la participation aux
élections. Inutilement Rosa Luxemburg avait averti le ler janvier : « Nous n'avons pas le
droit de répéter les illusions de la premiére phase de la révolution, celle du 9 novembre; de
croire, en somme, qu’il est suffisant pour la victoire de la révolution socialiste de renverser le
gouvernement capitaliste et de le substituer par un autre. » La plupart des délégués étaient
convaincus que la premiere tiche du nouveau parti consistait simplement en I'élimination
immédiate des obstacles a la révolution et surtout du gouvernement social-démocrate. Ces
obstacles étaient considérés comme des tétes a abattre. Beaucoup de tétes : les sociaux-
démocrates, les capitalistes, les militaires. Toujours que des tétes a abattre, symboles du
pouvoir & conquérir; bataille, affrontement immédiat et direct, donc, puisqu’il ne devait
plus y avoir de batailles quand la victoire définitive dépendait seulement d’une épreuve de
force et puisqu’ils étaient convaincus d’étre assez forts. Les délégués étaient convaincus d’étre
forts : non pas parce qu’ils avaient tenu compte des préoccupations de Rosa Luxemburg
quant au manque de structures révolutionnaires dans les campagnes, mais plutdt parce qu'ils
possédaient la certitude que la conquéte des symboles du pouvoir — et surtout la conquéte de
Berlin — leur aurait assuré la victoire totale.

A Berlin, les forces révolutionnaires étaient assez considérables. Mais le 27 décembre, avant
méme que ne se conclue le congres du Spartakusbund, on avait commencé, aux abords de
la capitale, a concentrer les troupes sous les ordres du gouvernement social-démocrate. Le
4 janvier, Ebert et Noske passérent a 'inspection, aux portes de la ville, la section Liittwitz,
composée de la division des chasseurs & cheval, de la 17¢ et de la 31° division d’infanterie,
du corps provincial des chasseurs et du corps franc Hiilsen. A 'aube de la méme journée,
le ministre de 'Intérieur destituait d’autorité le préfet de police Eichhorn, un socialiste
indépendant contre lequel, depuis le ler janvier, le journal social-démocrate Politisch-
Parlamentarische Nachrichten avait lancé une campagne de calomnie en I'accusant d’avoir
usé des deniers publics pour préparer la guerre civile. Eichhorn, en tant que préfet de police,
ne dépendait pas du ministre de I'Intérieur mais du Conseil exécutif de Berlin. Il refusa
d’accepter sa destitution et se dit prét a se soumettre aux décisions du Conseil central des

conseillers des ouvriers et des soldats. Bien que les socialistes eussent la majorité au Conseil



350

central, le gouvernement refusa. A ce moment, le Parti socialiste indépendant’ annonga
pour le s janvier une manifestation en faveur d’Eichhorn, lequel adhérait alors au Parti
communiste. Des centaines de milliers de manifestants se rassemblérent sous les fenétres
de la préfecture de police et exhortérent Eichhorn a rester a son poste, se tenant préts a le
défendre. Simultanément eut lieu une réunion de la direction du Parti socialiste indépendant,
des délégués révolutionnaires et des représentants du Parti communiste, Karl Liebknecht et
Wilhelm Pieck. La réunion se termina sur la décision de défendre Eichhorn mais aussi de
renverser le gouvernement social-démocrate d’Ebert-Scheidemann. Il venait de constituer un
comité révolutionnaire présidé par Karl Liebknecht, Paul Scholze et Georg Ledebour.

En moins d’une semaine, la révolte adoptée pour programme par la majorité des délégués
au congreés du Spartakusbund, incluant le refus de participer aux élections, était devenue
immédiatement réalité. Nous disons révolte et non révolution en se fondant sur la distinction
que nous avons déja relevée. Le terme révolution désigne précisément le complexe d’actions
a longue et breve échéances qui sont faites par celui qui est conscient de vouloir changer
dans le temps historique une situation politique, sociale, économique et qui élabore ses
propres plans tactiques et stratégiques en analysant constamment dans le temps historique
les rapports de cause a effet, dans la perspective la plus longue possible. Le premier janvier
1919 Rosa Luxemburg avait précisé : « J’ai cherché & démontrer que la révolution du 9
novembre avait été avant tout politique alors qu'elle devait essentiellement devenir une
révolution économique. [...] Chistoire rend notre tAche plus difficile que celle des révolutions
bourgeoises puisqu’il était suffisant de renverser le pouvoir central et de placer la quelques
hommes ou quelques dizaines d’hommes nouveaux. Nous devons travailler depuis la base :
et ceci correspond exactement au caractére de masse de notre révolution, dont les objectifs
tendent aux fondements mémes de la structure sociale [...]. A la base, 13 ot1 le patron seul
affronte son esclave salarié¢; a la base, 1a ol tous les organes exécutifs du pouvoir exécutif
affrontent les objets de ce pouvoir; les masses, nous devons petit a petit arracher a ceux qui
les détiennent les instruments du pouvoir et les prendre dans nos mains. »

Toute révolte peut inversement se décrire comme une suspension du temps historique. La
plupart des participants 4 une révolte choisissent d’engager leur propre individualité dans
une action dont ils ne peuvent ni connaitre ni prévoir les conséquences. Au moment de

laffrontement, seule une petite minorité est consciente du projet stratégique dans lequel se

3 Le Parti socialiste indépendant avait été pratiquement forcé 4 abandonner le gouvernement 4 la fin de 'année 1918 face aux
demandes inacceptables des sociaux-démocrates (restitution du commandement aux généraux de 'armée impériale, reprise
&

de la guerre contre la Pologne et la Russie).



ANNEXES  3§I

place cet affrontement (méme si un tel projet existe) qui se déroule comme une précise et
hypothétique concaténation de causes et d’effets. Dans 'affrontement de la révolte se dégagent
les composants symboliques de I'idéologie qui ont mis en ceuvre la stratégie, et seulement
ceux-ci sont percus par les combattants. Lopposant, 4 ce moment, devient véritablement
I'ennemi; le fusil, le baton ou la chaine de vélo deviennent véritablement 'arme; la victoire
du moment — partielle ou totale — devient vraiment, en soi, un acte juste et bon pour la
défense de la liberté, la défense de sa propre classe, I'ergonomie de sa propre classe.

Toute révolte est bataille, mais une bataille a laquelle on a délibérément choisi de participer.
Linstant de la révolte détermine la fulgurante autoréalisation et objectivation de soi comme
partie de la collectivité. La bataille entre le bien et le mal, entre la survie et la mort, entre
réussite et échec, dans laquelle chaque jour chacun est individuellement engagé, s'identifie
avec la bataille de toute la collectivité : tous ont les mémes armes, tous affrontent les mémes
obstacles, le méme ennemi. Tous expérimentent I'épiphanie des mémes symboles : I'espace
individuel de chacun, dominé par les symboles personnels, le refuge hors du temps historique
que chacun retrouve dans sa propre symbolique et dans sa propre mythologie individuelle. Ce
refuge samplifie, devenant 'espace symbolique commun a une collectivité enti¢re, le refuge
hors du temps historique dans lequel une collectivité enti¢re trouve son salut.

Toute révolte est circonscrite dans les limites précises du temps historique et de I'espace
historique. Avant et apres cela s’étend un vide et la vie de chacun des individus qui en font
des batailles individuelles. Le concept de révolution permanente révele — plutét qu'une
ininterrompue durée de la révolte dans le temps historique — la volonté de pouvoir, dans
chaque moment, suspendre le temps historique pour trouver un refuge collectif dans I'espace
et dans le temps symbolique de la révolte. Un instant avant 'affrontement ou 'action prévue
pour commencer la révolte, le révolté potentiel vit dans sa maison ou dans son abri, souvent
avec ses proches; la résidence et le milieu sont provisoires, précaires et conditionnés par la
révolte imminente, jusqu'a ce que la révolte commence ils sont alors le siege d’une bataille
individuelle, plus ou moins solitaire, qui continue d’étre identique a ces journées ou la révolte
n'est pas imminente: la bataille individuelle entre le bien et le mal, entre survie et mort,
entre réussite et échec. Le sommeil avant la révolte — admettons que la révolte commence a
'aube ! — pourra étre calme comme celui du prince de Condé, mais ne possede pas la quiétude
paradoxale de I'instant de I'affrontement. Dans le meilleur des cas, c’est une heure de tréve
pour l'individu qui s’est endormi sans cesser de penser a cet instant.

On peut aimer une ville, on peut reconnaitre les maisons, les rues dans sa lointaine et sa

tendre mémoire; mais c’est seulement a 'heure de la révolte qu'on appréhende vraiment la



352

ville comme sa ville : elle est en méme temps sa propre ville et celle des « autres » ; parce quelle
est champ de bataille choisi par soi et par la collectivité ; parce quelle est un espace circonscrit
dans lequel le temps historique est circonscrit et dans lequel chaque acte vaut pour soi, dans
ses conséquences absolument immédiates. On s'approprie davantage une ville en la fuyant ou
en s’y exposant quen jouant, enfant, dans ses rues ou qu'en s’y promenant plus tard avec une
fille. A I'heure de la révolte on nest plus seul dans la ville.

Mais quand la révolte est passée, indépendamment de son existence, chacun redevient un
individu dans une société meilleure, pire ou identique a la premicere. Quand 'affrontement est
fini — on peut étre en prison, dans un cachette ou tranquillement a la maison — recommencent
les batailles quotidiennes individuelles. Si le temps historique n’est ultérieurement suspendu
par des circonstances ou pour des raisons qui peuvent étre étrangeres a la révolte, on évalue

chaque événement et chaque action en fonction de leurs conséquences affirmées ou présumées.

La fondation du Parti communiste allemand avait précédé de quelques jours seulement
Péclatement de la révolte spartakiste. Déja lors de la premiére délibération du congres du
parti on pouvait reconnaitre — indubitablement avec le bon sens en plus — la plus grave
contradiction idéologique et stratégique qui révélait alors avec la plus grande évidence I'échec
de la révolte. Par 62 votes contre 23, les délégués du congres refuserent la participation du
parti aux élections de I’Assemblée nationale. Rosa Luxemburg s'effor¢a de reconnaitre dans
ce choix, qui lui semblait erroné et contre lequel elle s'était battue, 'erreur presque évidente
et réparable d’une organisation encore balbutiante : « Il est naturel qu'un nouveau-né crie. »
Il semble, en revanche, que Leo Jogiches ait été particulierement choqué par le putsch du
congres et ait estimé que la fondation du parti avait été prématurée.

En réalité, il semble aujourd’hui que la fondation du parti, plutdt que prématurée avait surtout
été inconsistante. Le tout nouveau Parti communiste allemand n’était pas — nous devrions dire :
n’était pas encore — un parti. Son instrumentalisation par I'adversaire qui I'entraina dans la
révolte, trouva peu d’obstacles, parce qu'il ne s’agissait pas encore d’un parti, mais, au-dela des
apparences formelles, d’'un regroupement d’hommes qui exprimait une plus forte conscience
de classe et de volonté de lutte. Quand les circonstances, soigneusement préparées, porterent la
tension a son point de rupture, ce ne fut plus un parti mais un drapeau de la révolte.

Léchec de la révolte spartakiste (voire les débuts de la révolte) fut caractérisé par une trés
grave crise de l'organisation et de la direction politique. Débuter la révolte constituait déja
une erreur, mais une faiblesse autrement plus grave se manifesta dans 'incapacité que le parti

présentait a limiter la portée de la défaite.



ANNEXES 353

Dans la distinction entre révolte et révolution, on peut ajouter ici 'observation d’une
contradiction de fond entre parti et révolte. Le Parti communiste allemand ne manquait pas
de dirigeants capables et sincérement révolutionnaires. Dans sa presque totalité, la direction
du parti était d’accord avec Rosa Luxemburg sur l'utilité de se présenter aux élections de
I’Assemblée nationale afin de la décomposer de lintérieur et de l'utiliser comme tribune
pour appeler les masses & une plus grande et plus efficace maturité politique. Faut-il accuser
les dirigeants d’avoir sacrifié leur ligne de conduite a des scrupules démocratiques ? d’avoir
proposé au vote, plutot que d’affirmer d’autorité, le programme qu’ils considéraient comme
efficace ?

La contradiction entre parti et révolte met a jour les termes de la tres grave crise que les partis
traversent depuis cinquante ans au coeur de I'idée de lutte des classes. Il ne semblait pas réaliste
non plus de proposer un changement de la direction politique du parti comme manifestation
pure et simple de la volonté de lutte chez les insurgés. En de multiples circonstances les partis
des classes exploitées ne sont en mesure ni de promouvoir la maturité révolutionnaire de ces
classes, ni de conduire dans ce processus de maturation la puissance de la lutte destinée a
aboutir non dans la révolution mais dans la révolte.

En 1919 le Parti communiste allemand n’avait pas eu le temps de mener a son terme sa
politique de classe, puisque quelques jours apres sa fondation la révolte avait déja éclatée. Il
faut alors analyser les raisons qui ont conduit ce parti a ne pas avoir pu — donc étre — un parti,
mais seulement le regroupement d’une classe d’insurgés.

Il 'est pas rare qu'un parti politique soit hostile & 'imminence de la révolte désirée par
une partie de ses membres ou au moins a ceux qui professent une idéologie formellement
identique. Cette réalité collective, un parti (peut-étre faut-il préciser : un parti de classe), peut
se trouver en concurrence avec la réalité collective déterminée dans la révolte.

Partis et syndicats de classe sont des réalités collectives autant qu'objectives : de telles réalités
sont collectives en tant qu'elles constituent objectivement les structures de 'ensemble des
relations existantes a 'intérieur et a 'extérieur de la classe. Ainsi les « relations » de ces réalités
épuisent intégralement le domaine d’activité de la classe vers l'intérieur et vers I'extérieur.
Ne laissant aucune place au doute, les partis et les syndicats de classe peuvent se révéler
hostiles 2 'imminence de la révolte. Dans la révolte, en fait, il se manifeste une réalité qui
est tour a tour objective, collective, convaincante, exclusive. Partis et syndicats sont rejetés
par la révolte dans « lavant » et dans « I'apres » de la révolte elle-méme. Ou ils acceptent de
suspendre temporairement la valeur de leur conscience d’eux-mémes, ou bien ils se trouvent

alors en concurrence ouverte avec la révolte. Dans la révolte, partis et syndicats n’existent



354

plus : existent seulement des groupes contestataires. Les organisations structurelles des partis
et des syndicats peuvent aussi étre utilisées par ceux qui préparent la révolte : mais quand la
révolte a commencé, ils deviennent les instruments garants de 'affirmation des valeurs qui
ne sont pas celles du parti ni du syndicat mais seulement les valeurs intrinseques 2 la révolte.
Les idéologies des partis et des syndicats peuvent étre celles des insurgés, mais dans I'instant
de la révolte les insurgés percoivent uniquement les éléments symboliques. Ceci ne se produit
que lorsque les partis et les syndicats agissent de la sorte. Dans la vie du parti ou du syndicat,
les éléments symboliques de 'idéologie ne manquent pas de poids mais ne deviennent jamais
le seul élément idéologique : partis et syndicats de classe sont des structures inscrites dans le
temps et 'espace historiques — la révolte est suspension du temps et de I'espace historiques.
Nous disons précisément suspension et non évasion, puisque par habitude on entend par
évasion un choix imposé par la fatalité de la faiblesse devant les douleurs de I'histoire, alors
que la révolte — la suspension du temps et de 'espace historiques — peut correspondre a un
choix stratégique précis. Nous voulons dire, donc, que la révolte peut aussi étre évasion, mais
pas seulement évasion.

La participation a la vie du parti ou du syndicat de classe est déterminée par le choix d’une
série ininterrompue d’actions dans laquelle on pense que s'exprime la conscience de classe. La
participation a la révolte est déterminée par le choix d’une action qui s'achéve d’elle-méme, et
qui pourra, de I'extérieur, étre percue comme insérée dans un contexte stratégique, mais qui,
de lintérieur, apparaitra absolument autonome, isolée, valide pour elle seule, indépendante
de ses conséquences non immédiates.

Les membres d’un parti ou d’un syndicat de classe peuvent, en tant que tels, décider de
Popportunité stratégique d’une révolte : casignifie qu'ils décident de suspendre temporairement
la vie du parti ou du syndicat. Une telle décision peut étre motivée par les conséquences
présumées de la révolte, vue de I'extérieur, dans un contexte stratégique, non comme une
action achevée mais comme une cause d’effets présumés et déterminés. Mais parce que cela
signifie choisir la révolte, non comme réalité interne mais comme réalité externe, un tel choix
instrumentalise les possibles insurgés dans la mesure ot il est effectué par une minorité. Qui
ne fait pas le choix stratégique d’une révolte mais se trouve devant 'occasion de la révolte —
occasion fournie a celui qui en a fait le choix — est instrumentalisé. Ses actions dans la révolte
sont hypothéquées et utilisées par ceux qui ont décidé stratégiquement la révolte. Linsurgé
qui appartient a un parti ou a un syndicat et dont les cadres dirigeants ont décidé la révolte est
instrumentalisé; la participation a un parti ou a un syndicat n’implique pas la participation

a I'éventuel choix stratégique de la révolte qui peut étre fait par la direction du parti ou du



ANNEXES 355§

syndicat, ou méme par certains dirigeants. Parti ou syndicat d’'un coté, révolte de I'autre sont
deux réalités intrinsequement autonomes. De facon analogue, on peut dire que le choix de
la révolte par les membres d’un parti ou d’un syndicat (et non par le parti ou par le syndicat,
Cest-a-dire par leurs cadres dirigeants) n'oblige pas le parti ni le syndicat. Cette athrmation
semble cependant peu réaliste, puisqu’un tel choix pourrait ne pas engager la responsabilité
du parti ou du syndicat a décider de la révolte, et cependant — aux vues des conséquences
historiques — impliquerait aussi dans la révolte les non-consentants, les non-responsables, les
structures organisatrices du parti ou du syndicat. Un parti ni un syndicat de classe ne peuvent
pas étre impliqués dans une révolte puisque leur dimension, leur réalité collective, leur valeur,
ne peuvent pas étre celles de la révolte. Il s'agit ici d’un point de vue théorique. Tout en n'étant
pas impliqués de cette maniere, parti et syndicat de classe sont fatalement obligés de subir les
conséquences de la révolte si elle a lieu. Mais pas seulement : le déclenchement de la révolte
pose aux membres les plus importants des probléemes et des contradictions extrémement
graves, devant lesquels tout choix a des conséquences déterminantes pour la vie future du
parti ou du syndicat et pour la lutte des classes. On peut dire que, au moment de la révolte,
les responsables du parti ou du syndicat doivent choisir de favoriser une révolte non voulue,
pour exercer énergiquement contre elle leur critique.

La révolte spartakiste a échoué. Les insurgés ne réussirent pas 2 maitriser les symboles du
pouvoir ni méme leurs instruments. Il devint évident, quand la révolte fut terminée, qu'elle
avait, en fait, considérablement servi le pouvoir contre lequel elle s'était attaquée. D’une
part, parce qu'en dix jours de combats, le prolétariat berlinois avait perdu un grand nombre
de ses activistes et la quasi-totalité de ses dirigeants, et d’autre part, parce que les structures
organisatrices des classes avaient cessé d’exister; aussi parce que les insurgés avaient accompli
cette suspension du temps historique, et cet arrét indispensable & ceux qui détiennent le
pouvoir de rétablir le temps normal, suspendu pendant les quatre années de guerre.

Une trop longue attente risque de devenir spasmodique; une action trop éloignée dans le
temps de ses conséquences risque de provoquer une attente prolongée et dramatique a partir
de laquelle peut naitre des bouleversements. Dans de telles circonstances, c’est une bonne
politique pour qui détient le pouvoir de faire en sorte que I'excitation d’une attente trop
longue se libére en temps voulu et dans une forme voulue. On peut dire, encore, que la tension
accumulée, mene, 4 lopposé d’une révolte, a une révolution. On peut dire, aussi, que — si
on ne provoque pas délibérément cet arrét — la tension de l'attente se transforme en énergie
révolutionnaire organisée. Dans ce cas, sans doute, 'affrontement direct viendra beaucoup

lus tard — mais sera beaucoup plus dangereux, parce qu’'un long travail de consolidation des
g q g



356

formes révolutionnaires, menagant non seulement pour les symboles du pouvoir mais aussi
pour les structures économiques et sociales de I'Etat capitaliste, 'aura précédé.

C’est pour cette raison que la révolte spartakiste fut utile au pouvoir contre lequel elle s’était
battue. Il était indispensable pour le pouvoir de restituer le temps normal; et c’est seulement
avec l'aide de la révolte et de la chute que le zemps normal pouvait étre restitué.

Le temps normal est non seulement un concept bourgeois, mais il est aussi le résultat d'une
manipulation bourgeoise du temps. Il garantit a la société bourgeoise une existence tranquille.
Mais il peut délibérément étre suspendu quand c’est nécessaire : les seigneurs de la guerre ont
toujours besoin d’une suspension du temps normal pour pouvoir organiser leurs manceuvres
meurtrieres. Les plans de mobilisation prévoient, précisément, une suspension du temps
normal et la venue tres rapide — de 'ordre de quelques jours — d’une autre expérience du temps
nécessaire aux intéréts politiques et économiques d’une guerre. Tant que durera la guerre les
hommes seront placés dans un temps différent et ils seront contraints d’avoir une expérience
différente du temps. Pour les soldats, les heures se mesurent en fonction des tours de garde, des
cadences rigoureuses des marches, de la réalisation des retranchements et des fortifications, des
attaques, des destructions des cibles. La cuisine mobile du camp (on se réfere ici principalement
au temps que nous évoquons et au temps de la Premiére Guerre mondiale) avec ses apparitions
réguli¢res confirme I'importance des changements de rythme. Lapprovisionnement en vivres,
conditionné par I'organisation militaire et la situation du front, altere de facon profonde le
rythme de la journée. On ne mange pas quand « le paysan revient fatigué a la ferme » ni quand
les ouvriers, au son de la siréne, se dirigent vers la cantine, mais quand la cuisine du camp
apparait avec ses richesses fumantes ou froides. On ne mange pas la nourriture préparée a la
maison toujours pauvre ou riche, mais la nourriture que les circonstances — et donc le temps
— ont permis de préparer. Mais pas seulement, le facteur temps est encore plus lugubrement
déterminant : dans la cuisine du camp on mange des quantités de nourriture plus grandes
quand, dans le méme temps, le nombre de morts croit.

Pendant la guerre le temps habituel ne se maintient pas. Pour les soldats, I'alternance de
lumiere et d’ombre vaut pour la fin des opérations belliqueuses; ils se déplacent de nuit,
ils se reposent le jour... Clest la Premiere Guerre mondiale, et les civils restés 4 la maison
ne subiront pas ces contraintes comme les habitants des villes durant la Seconde Guerre
mondiale : loffensive aérienne en est a ses débuts. Les habitants des villes et des campagnes,
les civils expérimenteront aussi — durant la Premiere Guerre mondiale — un temps différent.
Beaucoup de bourgeois ont, a la maison, une carte géographique sur laquelle ils indiquent

avec des petits drapeaux ou des épingles a téte colorée les mouvements des troupes. Ils savent



ANNEXES 357

tous que ce qu'ils font, tant que dure la guerre, ne vaut qu’en fonction de la guerre. Dans les
usines on travaille pour la guerre, dans les maisons on vit au rythme de la guerre. En plus le
mari, le pére ou le frére sont au front. Toute décision importante est remise a I'apres-guerre.
Dans les foyers on mesure le temps comme dans les états-majors. Une des plus importantes
modalités de perception du temps, l'attente, est profondément altérée par 'attente forcée a
laquelle les états-majors consacrent toute leur attention.

Une fois la guerre terminée, cette attente de quatre années doit trouver son exutoire. Pendant
quatre ans on a attendu quelque chose. Ce « quelque chose » n’est pas la victoire. On a besoin
de donner un exutoire a I'attente, on a besoin de transformer 'expérience du temps. « Temps
de paix, sainte nuit.» Cependant la sainte nuit, indispensable, n’est pas suffisamment comblée
par la révolution de novembre 1919. Philipp Scheidemann qui proclame la République dans
le palais de Berlin est le trop modeste annonciateur d’une trop modeste bonne nouvelle.
Lannonciateur et I'annonce ne suffisent pas a changer vraiment I'expérience du temps. Il
faut quelque chose de plus : tout profond changement de 'expérience du temps est un rituel
qui réclame des victimes humaines. Hérode est passé a la postérité comme un bourreau : le
massacre des Innocents. Mais ici il ne s’agit pas seulement d’un sacrifice sanglant : ici — a la fin
de la Premi¢re Guerre mondiale — I'expérience du temps ne peut changer qu’avec un sacrifice
sanglant particulier. « Tout choix, toute action, signiﬁait étre en accord avec son temps...
Quand tout s'acheva, certain des vrais protagonistes ont été sortis de la scene pour toujours. »
A la fin de la manifestation en faveur de Eichhorn, des groupes de travailleurs avaient occupé
les bureaux et les ateliers typographiques du journal socialiste Vorwdrss et de tous les quotidiens
importants de la capitale. Le matin suivant, le 6 janvier, 'imprimerie nationale, ol étaient
imprimés les billets de banque, fut occupée par les ouvriers. Des témoignages dignes de foi
ont prouvé que l'initiative d’occuper les journaux et les imprimeries avait été favorisée par des
agents de la kommandantur de Berlin.

Le méme jour, le comité révolutionnaire distribuait aux insurgés des armes et tenta d’occuper
le ministere de la Guerre. Des groupes d’ouvriers, de leur propre initiative, occuperent les
gares. Alors que la lutte était presque ininterrompue sur les routes, le comité révolutionnaire
faisait de trés longues réunions : lors de ces exténuantes discussions, les membres du comité
étaient parvenus a la conclusion qu’il fallait négocier avec 'adversaire. En méme temps, a
Diisseldorf et 2 Bréme, les conseils des travailleurs et des soldats semparérent du pouvoir, en
revanche en Rhénanie les troupes révolutionnaires avaient été battues. A Berlin, cependant,
des milliers de combattants ouvriers se sacrifierent dans la défense des positions stratégiques

qui, désormais — comme si 'heure était encore a la lutte — ne pouvaient plus étre tenues



358

longtemps (et Berlin représentait le véritable centre de la lutte des classes). Dans la nuit du
8 au 9 janvier les troupes contre-révolutionnaires prirent, sous le feu des mitrailleuses, la
rédaction de la Rote Fahne sur la Wilhelmstrasse et tentérent un assaut quils retardérent par
la crainte (injustifiée) d’un piege. Le 9 la rédaction fut abandonnée. Au soir du 10 janvier,
alors qu’étaient encore en cours des tractations entre le gouvernement social-démocrate et le
Parti socialiste indépendant qui avait initiée la révolte, la kommandantur de Berlin réussit,
brusquement, a arréter un certain nombre des dirigeants socialistes indépendants et des
communistes, parmi lesquels Georg Ledebour et Ernst Meyer. Ledebour était alors un des
délégués des négociations. A I'aube du 11 janvier cette négociation était finie, vainement,
comme elle avait commencé. Dans les mémes heures commenca le bombardement a
Partillerie lourde du siege du Vorwirts occupé par les ouvriers. Ils repoussérent une premiére
attaque des troupes; mais aprés deux heures de bombardements, les trois cents survivants
furent obligés d’accepter la reddition sans conditions. Les troupes démolirent le siege du Parti
communiste de la Friedrichstrasse et arréterent Leo Jogiches et Hugo Eberlein. Le soir il y
eut une longue réunion, avec Liebknecht, dans 'appartement, a coté de la porte des Halles,
dans lequel s'était réfugiée Rosa Luxemburg apres avoir abandonné la rédaction de la Rore
Fabne sur la Wilhelmstrasse. Puisque cette zone était alors le centre des combats, Liebknecht
et Luxemburg partirent immédiatement chez une famille ouvriére dans le quartier ouvrier de
Neukslln ou les troupes contre-révolutionniares n'osaient pas encore entrer de force. Dans
le méme temps tous les parlementaires (sauf un), dépéchés avant la reddition des ouvriers
qui occupaient le Vorwirts, furent tués. Le 13 janvier une information probablement fausse
demandait & Liebknecht et & Luxemburg d’abandonner I'appartement pas assez str de
Neukslln pour rejoindre des amis & Wilmersdorf. Ils avaient auparavant violemment refusé
de chercher un refuge stir 3 Francfort suite 4 une exhortation qui leur avait été adressée. A
Wilmersdorf, Liebknecht et Luxemburg écrivirent quelques articles afin de « faire le bilan
de ce qui avait échoué et d’évaluer les événements et leurs résultats sur la grande échelle de
Phistoire ». A 9 heures le 15 janvier, Liebknecht, Luxemburg et Pieck furent arrétés dans
leur refuge et conduit & 'hotel Eden. Quelques heures plus tard le cadavre de Liebknecht
fut porté — comme un inconnu — a un poste de premier secours; celui de Rosa Luxemburg
fut jeté du pont du Liechtenstein dans le canal Landwehr, duquel il refit surface cinq mois
plus tard. La révolte continuait a suspendre le temps historique : durant le printemps 1919
dans les quartiers ouvriers de Berlin circulait la légende que Rosa Luxemburg n’avait pas été
tuée, quelle avait échappé aux troupes et qu’elle reviendrait — le moment venu — 2 la téte des

combattants pour les guider vers la victoire.



ANNEXES 359

ANNEXE 3

Aristote, Et/oique a Eudeéme

Livre vi1, 12, 1245a35 - 1245b9g

GAL o00év Tte MrTov Povheton Gomep [35] ovTOC SLawpetodg elvar 6 pihoc.
autrement rien moins 4 soubaiterait comme — méme divisé étre | ami.

Cependant un ami désire exister comme un soi-méme divisé.

10 0UV T0oD Ppihov aicOdvecbol TO avTod mwe Avayxn aiocddveodol eivar, xol TO
le fait I ami  percevoir le méme quelque nécessité percevoir ~ étre et le

Ainsi percevoir un ami c’est nécessairement se percevoir et

<tov ¢lhov yvwellewv TO> aUTOV g YvwEilewv. ®OoTe ®al TA GOQTIRAL
(I ami connaitre le) méme quelque connaitre.  Ainsi et la grossiéreté

se connaitre soi-méme. Ainsi partager des plaisir grossiers

puev  ovvndeoBor xnai ovCiv Tt Pthw MOV  eVAOYwg (oupPalver  yaQ
donc se réjouir avec et vivie avec I’ ami  plaisir raisonnable (est daccord pour

et vivre ces plaisirs avec un ami c’est raisonnable (car la perception de soi

énelvov Quo.  aioBnowg del), polhov 0¢ tog Oeotépag Mdovdgs. aitov
ensemble toujours sensation) trés  mais les  divinités  plaisirs responsable

saccorde toujours simultanément) comme partager des plaisirs plus divins, parce

& 6T el 100V Eautov BemEElv év T Peltiovt Ayadd.
mais que tjs plaisir soi-méme assister dans le  plus  bon

qu’il est toujours plus plaisant d’assiter a ce qU’il y a de mieux.

[1245b] TOoDTO O £0Tiv OT¢ pev maGbog, Ote O¢ mEalg, Ote O £teQdv T,
ceci mais est  tantot passion, tantdt action, tantot autre chose.

Clest tantot une passion, tantdt une action, tantdt quelque chose d’autre.



360

el Oavtov ey Cfv, ol oltw =xal Tov ¢idov, év d¢ T® ovliy,
si mais soi-méme bien vivre, et ainsi et  [ami, dans mais le vivre ensemble

Mais si on doit bien vivre ainsi que son ami, dans le vivre en commun

ovveQyelv 1 xowovia TOV  év Téher  pdhotd  ye. O <det>  [s]
travailler ensemble, l'association le dans but certes. donc

comme dans I'agir en commun, I'association aura évidemment une fin. Il faut donc

ovvBempelv xal ovvevwyeloBor, ov TA O TEOPNV RAlL TA AvVAyROlo:
étudier ensemble et féter ensemble  non pasla  nowrriture mais la  nécessité;

faire des études et des fétes qui ne sont pas celles de la nourriture et des nécessités de la vie;

ai  towadtow  Owhicr  doxodow elvar, GAAG  dmolaboelg. GAN Exaotog
car elles  relations semblent étre, mais  réjouissances.  mais chacun

car elles semblent étre des rencontres mais ne sont que des réjouissances. Cependant

ov SdOvatar Tuyxdveww Téhovg, €v tolTe Polhetar ouvlhv: el 8¢ A,
lui  peut  parvemir  fin  dans celui-ci veutr vivre avec;  sinon

pour chacun la fin est celle par laquelle il peut vivre avec d’autres sinon

nol  molely  ev ®ol  mAoYEWY VO TOV  GlAov  aigodvtal  pdiloTa.
et pouvoir bien et avoir sous ' ami  choisir  trés

on préfére de beaucoup pOUVOiI‘ étre heureux avec ses amis.



ANNEXES 361

ANNEXE 1V

Furio Jesi. Gastronomie mythologique. Comment servir en cuisine l'animal d’un Bestiaire

traduit de litalien par Fabien Vallos

J’ai appelé « machine mythologique » un modéle qui rassemble, au moins en apparence,
les habitudes des sciences naturelles. Ce modele doit servir a configurer soit les objets
historiquement vérifiables, soit les objets historiquement hypothétiques qui sont sur la table
de la science du mythe et de la mythologie. Configurer ces objets signifie les mettre en rapport
entre eux et les observer avec une visée gnoséologique. Mais, dans le milieu des mythes et de
la mythologique, celui qui construit un mode¢le risque toujours de composer ou de combiner
entre eux les matériaux mythologiques : de devenir lui-méme un mythographe plutoét qu'un
mythologue. En effet — cest un lieu commun, un concept prévisible sinon une trivialité — les
matériaux mythologiques qu'on trouve dans Ihistoire présentent presque toujours une forte
tendance a devenir modeles, images, exemples; et toute opération gnoséologique visant a les
mettre en rapport entre eux, sans détruire les présomptions, peut entretenir une force nouvelle
a cette tendance. Composés, combinés ensemble en modele, les matériaux mythologiques
céderont leur caractere exemplaire , qu'ils sarrogent, au modéle méme qui les réunis tous. De
cette maniére 'instrument gnoséologique, qui devrait étre le modele, devient de lui-méme
un matériau mythologique. La « machine mythologique » est ainsi mythologique parce qu’elle
entre dans les matériaux de la mythologie et non parce quelle sert a les connaitre.

Dans des travaux précédents’, j’ai proposé le modele « machine mythologique » comme
un mécanisme qui produit des matériaux mythologique — qui produit, en fait, des objets
historiquement vérifiables —; mécanisme qui affirme (sans qu’il soit nécessaire d’y croire)
cacher en son sein une chambre secrete, aux parois impénétrables, dans laquelle il héberge le
mythe, son moteur central invisible, et, non vérifiable par 'histoire.

Ce modele peut avoir une certaine utilité, en permettant de résoudre des problemes
épistémologiques quant aux rapports entre les mythes et les matériaux mythologiques : entre
objet latent, qui n'est pas vérifiable par histoire, qui n’est pas prévisible comme existence

ou non-existence historique (c’est-a-dire le mythe), et les objets que j’ai appelé «matériaux

1 Voir La féte et la machine mythologique, op. cit.



362

mythologiques (Cest-a-dire /2 mythologie ou Jes mythologies, desquelles nous trouvons des
traces dans lhistoire). Le modele «machine mythologique» présente 'avantage de ne pas
poser la question « qu’est-ce que le mythe ? » ou au moins de déclarer cette question mal
posée, faux probleme parce qu’il n’est pas possible de dire des choses sur 'objet qui s’anéantit
de lui-méme quand on déclare son existence ou sa non-existence.

Ces faits exposés nous ne renongons pas a notre modele. Ne pouvant cependant pas cacher
que ce modele est lui-méme mythologique, j’ai renoncé subitement a le considérer comme un
instrument froid et lucide et je me propose de réduire, petit a petit, les marges d’erreur dans
son application, soulignant certains aspects proprement gastronomiques du fonctionnement
de la machine mythologique, per¢ue comme recette pour satisfaire dans le milieu de la science
la faim des mythes. Un modele est toujours quelque chose de semblable & une recette. 1l
n'est pas possible de séparer le modéle « machine mythologique », je dirai méme les zermes
« machine mythologique», d’'une autre formule lexicale. Nous ne pouvons prononcer ces
termes sans produire dans les oreilles de celui qui écoute, un phonéme spectral et peut-étre
méme aux yeux de celui qui écoute une sorte d’ectoplasme : phonéme spectral, ectoplasme
que les allemands appellent « der Hunger nach dem Mythos », la faim des mythes (fame di
miti)*. Evoquer cet ectoplame signifie se situer au point de fugue ot celle qui a été nommée
science du mythe ou science de la mythologique s'anéantit d’elle-méme.

Quand j’ai lu pour la premicre fois cet essai, en francais, j’ai di remercier la langue frangaise
parce que sa phonétique devenait la possibilité d’une appréciation de I'ectoplasme, a I'instant
ou l'on traduit en frangais le nom de I'ectoplasme, « des Hunger nach dem Mythos ». En
francais, «la faim des mythes. La prononciation francaise fait que la « faim » s'indentifie avec
la « fin », la «fame » avec la « fine », « Hunger » avec « Ende ». Point de fugue, certes, mais
aussi point de jugement historique d’un rapport avec le mythe que je me figure comme une
recherche, non seulement capable de détruire, mais obligée de détruire son objet : comme
une croisade qui ne pourrait conquérir le Saint Sépulcre sans I'avoir au préalable détruit.
Le modele «machine mythologique» est avant tout une machine de guerre qui conquiert
tandis qu'elle détruit le stratagéme qui connait ses objectifs en I'anéantissant. Avoir faim des
mythes : cela veut dire se préparer 3 manger les mythes quand on les a débarrassé de leur
carapaces. Sinon ils sont immangeables. Il s'agit de décortiquer des écrevisses, déja cuites

au feu de la recherche afin qu'elles prennent en cuisant la couleur rouge qui est le véritable

2. Voir T. Ziolowski, Der Hunger nach dem Mythos. Zur seelischen GAstronomie der Deutschen in den Zwanziger
Jabren, in Die sogenannten Zwanziger Jahre, sous la direction de R. Grimm et J. Hermand, Gehlen-Verlag, Bad

Homburg-Berlin-Zurich, 1970, p. 270 sq.



ANNEXES 363

objet de notre faim. Cette couleur rouge est la couleur de ce qui est mort, et, en mourant,
il prend la couleur de ce qui est vivant, mar, agréablement comestible. Le but de la science
moderne du mythe ou de la mythologie, le but des mythologues modernes est ceci : avoir sur
la table quelque chose de trés appétissant, qui sans exister semble vivant, mais qui est mort
et qui, quand il était vivant, ne possédait une couleur aussi agréable. La couleur de la vie
n'est pas une prérogative tres fréquente pour ce qui et vivant. Ce qui est vivant n’est pas tres
souvent comestible pour nous, et la couleur de la vie est a nos yeux la couleur de ce que nous
mangeons avec satisfaction.

Le modele « machine mythologique » — je I'ai déja dit — est une recette utile pour rendre les
matériaux mythologiques agréablement morts, irrigués des couleurs de la vie et délicieusement
comestibles. Il faut ajouter en fait, que si ce qui est vivant n’est pas trés souvent comestible
pour nous, ce qui est mort et apparemment mort n'est pas trés appétissant. La « machine
mythologique » est la recette pour préparer les matériaux mythologiques afin quils
apparaissent sur notre table scientifique bien morts, mais aussi trés appétissants. Et pour
souligner ses aspects et ses vertus gastronomiques, on me permettra se faire remarquer qu’il
y a une coincidence presque parfaite entre les regles qui composent le modéle « machine
mythologique » et celles qui composent un autre modeéle plus célebre, le passage du Guide
Culinaire d’ Auguste Escoffier a propos de la préparation des écrevisses®. Ce texte est doté de
toutes les qualités pour en faire un livre de chevet* pour mythologues : « quel que soit leur
apprét, les écrevisses doivent toujours étre bien lavées et chitrées... » — On me permettra
ici, de prendre la parole au maitre de la gastronomie un instant et de faire noter 'exactitude
de son enseignement, non seulement pour ces crustacés mais aussi pour les mythes. Sur la
table du laboratoire de la science du mythe, les mythes, quel que soit '« apprét » qui leur sera
réservé «doivent toujours étre bien lavés et chatrés. Cependant, bien qu’il ne soit pas trop
difficile de comprendre ce que signifie « bien laver » les mythes, c'est-a-dire les soumettre 2
I'eau du laboratoire, les libérer ainsi de la boue de leur hypostase historique en se gardant
naturellement de pouvoir passer plus tard ce terreau au crible philologique —, il reste alors a
savoir ce que signifie « chatrer » les mythes. Le mythologue pourrait avancer des hypotheéses,
peu probantes. Mais il y a une explication précise. Qui se trouve dans I'explication d’Escofhier.
Voici : chatrer les mythes, veut dire « les débarrasser du boyau intestinal dont 'extrémité se

trouve sous le milieu de la queue, ce qui se fait en saisissant cette extrémité avec la pointe d'un

3 A. Escoffier, avec Ph. Gilbert et E. Fetu, Le guide culinaire. Aide-mémoire de cuisine pratique. Flammarion,

1921, p. 372.
* En francais dans le texte.



364

petit couteau et en le retirant doucement pour ne pas le briser ». Mais pas seulement. Il y a
encore plus d’esprit de finesse™, encore plus de savoir faire* méthodologique chez Escofhier. Il
précise en fait que « laissé dans les mythes, ce boyau risquerait, principalement au moment
du frai, de leur donner de 'amertume ». Il faut remarquer que les mythes sont presque
toujours « au moment du frai ». Maitre Escoffier énonce encore une autre régle teinté de la
méthodologie de la science du mythe. « Copération de chétrer les mythes », dit-il « ne doit se
faire qu'au dernier moment, et les mythes doivent étre mis immédiatement dans la cuisson,
sinon leur eau s’échappe par orifice de cette blessure, et ils se vident ».

Cependant, les paroles de maitre Escoflier m'ont tellement hypnotisé avec leur précision,
avec I'exactitude des regles méthodologiques quelles préconisent, elles m’ont fait commettre
une erreur trés grave. La compétence de ce maitre m’a tant fasciné qu'elle m’a fait oublier
mes propres normes méthodologiques : j’ai dit « mythes » [a ot j’aurai dt dire « matériaux
mythologiques ». J’ai honteusement rasé les parois qui devraient toujours se tenir entre le
mythe, non vérifiable par 'histoire, non prévisible quant a son existence ou sa non-existence, et
les matériaux mythologiques, vérifiables par I'histoire, et dont I'existence ne fait aucun doute.
Jai dit — cest un lapsus treés éloquent et tres révélateur, certainement trés ambigu — chétrer
les mythes, et non les matériaux mythologiques. Trés probablement, cela signifie que la qualité
mythologique de mon modéle, la qualité mythologique de la « machine mythologique», a
pris le dessus et a produit cette ambiguité. Impossible d’y échapper. Les scrupules les plus
louables, I'inquiétude de la plus grande conscience épistémologique, ont été submergés par
notre gourmandise. La rigueur ne dure qu'un instant.

En guise d’exemple, je voudrai montrer un seul cas d’application de la « machine mythologique »
et d’abord au coeur méme d’un mythe de la machine.

Dans un récent essai, qu'intégre son livre 1/ mito della macchina, Roberto Tessari* propose
de reconnaitre dans 'aphorisme du futurisme de 1909, « une automobile de course est plus
belle que la Victoire de Samotrace », la premiére ligne « d’'un surprenant roman d’amour : le
conte courtois d’un héros moderne fils de la Déesse-Usine, qui rend hommage au culte d’'une
nouvelle Dame [la machine] et compose pour elle des madrigaux passionnés ». Lamour du
pocte futuriste et de la machine, lesquels « semblent s'enfuir vers la forét enchantée de I'Art
et du Mythe », serait un amour coupable de lése vassalité, et d’adultere, dans les rapports

d’un systtme économique souverain du pocte et de I'époux légitime de la machine. Un

4 R. Tessari, 7/ mito della macchina. Letteratura e insdustria nel primo Novecento italiano, Mursia, Milano, 1973
(en particulier les pages 211 sq, 222 sq, 264 sq; Idem, Le futurisme et la machine : un mythe d amour tristanique,
in Europe, année L1 (1975), n°ss1 (Les futuristes, p. 48-53).



ANNEXES 365§

syst¢tme économique - le roi Marc, une machine-Iseult, un pocte futuriste - Tristan, pour
suivre l'interprétation de Tessari. Il note cependant, que la vénération des futuristes pour
la machine, au lieu de rompre avec une tradition littéraire séculaire, retombe «dans le plus
caractéristique des lieux communs de I'érotisme occidental » : le mythe de Tristan. « Marinetti
et ses disciples ne sont pas les apotres d'une dimension humaine révolutionnaire, mais les
épigones d’une culture bourgeoise européenne qui, en affirmant de préférence, sous forme de
mythologie érotique ses différents niveaux de conscience des contradictions historiques, joue
constamment ses chances sur I'antithése entre Eros et Agapé, passion manichéenne et mariage
catholique... » L4 ou elle devient Yseult, la machine apparemment sauve ’homme moderne
de I'enfer économique; mais en réalité toutes les vertus dont la machine-Iseult est dépositaire
dans le roman courtois futuriste coincident avec les « valeurs les plus chéres a chaque systeme
capitaliste ». Ces matériaux mythologiques peuvent seulement tromper, feindre une séparation
entre machine et syst¢me économique : « histoire et le mythe (offensés, 'une par 'outrance
de I'idéalisme, 'autre par la grossi¢re destitution de I'idole féminine) se vengent des futuristes
en décevant toutes leurs velléités révolutionnaires et en les entrainant dans les plus obscures
implications de la logique industrielle bourgeoise et de l'archétype tristanique ». Nous
aurions ainsi, non seulement, les ornements de I'dAme « vulgairement “tristanique” » du petit-
bourgeois moderne (sentimentalisme et « luxure » frustrée) dans le culte de 'automobile et de
la motocyclette, mais aussi 'apparition de cette tonalité du manichéisme et de la religion de
la mort (horreur de la dame symbole de la terre/nature, et sa substitution d’avec la machine;
souffrance dans le cycle de naissance et de mort qui emprisonne « esprit »; culte des armes
et de la guerre), que Tessari, a la suite de Denis de Rougemont, déclarait présents dans les
rapports entre mythe tristanique et les hérésies du Moyen-Age.

Mais, pour celui qui voudrait reconnaitre au modeéle « machine mythologique », ce soit-
disant manichéisme des matériaux mythologiques du moyen-4ge et du futurisme, change
immédiatement de physionomie. Si on considere la genése du roman courtois futuriste et ses
interprétations, trés incertaines, de Denis de Rougemont, comme production de la machine
mythologique, les murs impénétrables qui scellent le moteur immobile de la machine
surgissent et obligent & garder & proximité les produits, le producteur, et non les mouvements
plus mystérieux et incertains du supposé producteur lointain, mais ceux explicites du
producteur immédiat. Non pas le mythe de 'archétype, non prévisible ni dans son existence,
ni dans sa non-existence et quon peut tranquillement mettre entre parenthese ou identifier
avec le vide, mais les liaisons opérantes de la machine mythologique. Les éléments de ces

mythes d’amour du moyen-ige qui conduisirent Denis de Rougemont a lier ces « mythes »



366

avec le manichéisme, sont les produits d’une cuisine non pas médiévale, mais moyenigeuse.
Ce sont des aliments préparés sur la table du laboratoire philologique du x1x° siecle, selon la
recette de la machine mythologique. Les pages d’un grand chef comme Gaston Paris nous
permettent d’étudier in flagranti ces manipulations. Gaston Paris et ses illustres collegues
gotterent les tétes et, des mythes, ils donneérent une interprétation trés savoureuse selon
une recette bourgeoise, et manichéenne, parce que bourgeoise. Ils plongerent les matériaux
mythologiques dans le bouillon bouillant et ils resterent fascinés par la couleur rouge des
écrevisses. Voici ce que dit Gaston Paris : « cette épopée celtique, morte elle-méme en
créant sa postérité, n'a pas seulement charmé le moyen 4ge : la poésie moderne est encore
imprégnée de son esprit et lui doit deux de ses éléments essentiels : I'aventure et 'amour,
Cest-a-dire la recherche du bonheur sous les deux formes de la supériorité individuelle et
de la possession absolue d’un autre étre’ ». Si on note bien « supériorité individuelle » et
« possession absolue ». Le Moyen-Age est trés loin; le bourgeois du x1x° est trés proche.
Est trés proche aussi 'expert en gastronomie. Gaston Paris a écrit : « cette épopée celtique,
morte elle-méme en créant sa postérité ». Je dirais : ces matériaux mythologiques, bien lavés,
chatrés et plongés immédiatement dans I'eau bouillante sur le fourneau : stir qu’ils ne sont
plus vivants mais qu’ils ont encore la couleur de la boue, alors maintenant, plongés dans
ardeur de la recherche, ils devraient prendre une belle couleur, appétissante, de la vie. Ou du
moins de la vie comestible : puisque qu’il ne s’agit pas toujours de la couleur rouge de la vie :
bien souvent il sagit seulement du rose de la « possession absolue d’un autre étre » comme
dans les feuillerons* qui n’apprécient pas la brutalité de cannibale. La machine mythologique
fonctionne imperturbablement dans les plus insipides cabinets séparés™ et dans les ténebres
d’une Histoire d’O. Ce sont des terriers et des salons, des villas et des manoirs. Il y a au centre
de la machine mythologique, une chambre secréte : celle qui se trouve dans les réves et qui
probablement est vide. Les garcons qui, sans cesse, vont et viennent, de loin, avec des plateaux
pleins, feignent de ne pas étre autres que des garcons, alors qu’ils sont vraisemblablement des
cuisiniers. Et quand nous disons « les mythes » au lieu « des matériaux mythologiques », nous
feignons nous aussi de croire a ce piege.

On peut se demander, maintenant, si la machine mythologique peut étre vraiment utile, étant
donné qu’elle nous impose un piége : piege auquel nous feignons de croire. Nous pourrions
répondre : oui, il peut étre utile comme modele gnoséologique, car il transpose au niveau de

ce piege mécanique, de ce piege fonctionnel et normatif, le piege que Karoly Kerényi appelait

s G. Paris, Tristan et Iseut, déja publiée dans la Revue de Paris (1894), puis reprise in Poémes et Légendes du
Moyen-Age, Société d’éditions artistiques, 1900, p. 120.



ANNEXES 367

la « technicisation du mythe ». Ainsi la machine mythologique livre entre nos mains, et en
méme temps, un modele gnosélogique et un miroir de notre piege. Ambiguité, certes. Mais
devant cette accoutumance forcée du lecteur au langage de la gastronomie, il serait utile de
rappeler qu'en francais « ambigu » veut dire aussi « repas froid ot 'on sert a la fois tous les
mets et les desserts », repas dans lequel « les parfums, les couleurs et les sons se répondent ».
Le lecteur pardonnera lirruption de cet Ambigu comique dans un cadre scientifique qui est

tant éloigné de la comédie.



368

ANNEXE V

Bégayer. Le poétique est pervers, éditions MIx., 2006 p. 68.

1. Bégayer signifie parler avec difficultés en répétant des syllabes plusieurs fois; il supplante,
en se confondant avec, le sens du verbe latin balbare (balbutier, bégayer, parler confusément).

Bégayer produit une énonciation discontinue qui ne suit pas le rythme logique (habituel
et conventionnel) et qui nest pas dans la mécanique logique du langage (efhicacité et
communication) : cela produit donc une parole et un espace discontinu, suspendu et accentué.

Répéter un méme segment (syllabe, voyelle, son, note, etc.) produit donc une discontinuité
dans le langage et hache la parole, rompant ainsi la nécessaire (et désirée) fluidité propre a
une communication réussie, et fait apparaitre des déséquilibres dans le son et le sens de
'énoncé. Cette discontinuité opére un certain nombre de changements dans la nature méme
du langage. D’abord en rendant moins slire, moins autoritaire et moins fixe I'énonciation,
laissant la parole dans le suspens de son « en train de se dire » : Georges Didi-Huberman
'a exprimé autrement (Gestes dair et de pierre, p. 20, éditions de Minuit, 2005) : « [...] la
pensée ne prenait sens que du cheminement lui-méme plutdt que de linstallation en un
lieu et de sa cloture par le propriétaire. » Lenclos « Habiter, étre mis en stireté, veut dire :
rester enclos (eingefreidet) dans ce qui est parent (in das Frye) » (Martin Heidegger, Essais
et conférences, p. 176, Gallimard, 1958), signifie ce qui est en propre au langage comme
habitudes et usages, I'ordre normatif du langage et de ses codes. D’autre part, en rendant le
langage littéralement moins pressé, moins rapide, bégayer produit des intervalles, des trous,
des creux, des répétitions, des hoquets. La parole (la substance du contenu) prend dés lors
sens, dans cette solution de continuité, avec les blancs, avec les silences, avec les trous, avec les
répétitions. Enfin cette étonnante discontinuité fait perdre au langage son strict statut
énonciatif et lui donne alors celui de langage suspendu, celui d’accent et celui de geste.

Il faut encore entendre le bégaiement comme cette saisissante parole peu encline a suivre le
rythme du langage mais prise du souflle haletant du désir : le hoquet, la pulsion, le saccadé, la
pulsation, le heurté, le thymique (Georges Molinié, Hermés mutilé, p. 109, Champion, 2005
et Georges Didi-Huberman, ibid. p. 37).

Bégayer suspend (épéchein) la parole et le sens pour celui qui parle comme pour celui
qui écoute, obligeant A une attention trés forte : on est suspendu a ce souffle entrecoupé qui

entrecoupe le sens de 'énoncé. Cela produit littéralement un énoncé inspiré.



ANNEXES 369

Lénoncé, le dire, le vers et le sens suspendus, sont a la lettre la découverte de la poésie
par Mallarmé : la langue qui s'interrompt, qui se rompt, qui rime, qui ne signifie pas ou qui
sur-signifie, qui se com-plexifie. Et Cest en ce sens encore qu’il faut relire « Idée de la césure »
de Giorgio Agamben (Idée de la prose, p. 25-27, Bourgois, 1998, voir aussi La fin du poéme,
p. 132, Circé, 2002) : « Le transport rythmique, qui donne au vers son élan, est vide, il n’est
que le transport de lui-méme. Et Cest ce vide que la césure pense et tient en suspens, en tant
que parole pure, pendant le bref instant ou s'arréte le cheval de la poésie. » Tout poématisé
est alors bien ce bégaiement du réel dans le bégaiement des langages; parce qu'il s’agit bien
de cela, il faut « faire bégayer la langue en tant que telle », et Gilles Deleuze ajoute Critigue et
clinique, « Bégaya-t-il... », p. 135, éditions de Minuit, 1993 « Un langage affectif, intensif, et
non plus une affection de celui qui parle ». Ce qui signifie tres clairement que ce déplacement
de la langue comme « cheminement » singulier, comme geste est le moyen de rendre au
langage, dans la parole, cet aimable, cette mesure du troublant et du dilectoire. Faire en sorte
que le langage se confonde, un temps, peut-étre, a la parole, parce qu'il n'existe pas autrement

que dans cet exercice strictement singulier (son usage maintenant, ses aises) :
Faire bégayer la langue : est-ce possible sans la confondre avec la parole ? Tout dépend plutdt de la
maniére dont on considére la langue : si I'on extrait celle-ci comme un syst¢me homogene en équilibre,
ou proche de I'équilibre, défini par des termes et des rapports constants, il est évident que les déséquilibres
ou les variations n'affecteront que les paroles (variations non-pertinentes du type intonations...). Mais
si le systéme apparait en perpétuel déséquilibre, en bifurcation, avec des termes dont chacun parcourt
a son tour une zone de variation continue, alors la langue elle-méme se met a vibrer, a bégayer, sans
se confondre pourtant avec la parole qui n‘assume jamais qu'une position variable parmi d’autres ou
ne prend qu'une direction. Si la langue se confond avec la parole C’est seulement avec une parole tres
spéciale, parole poétique qui effectue toute la puissance de bifurcation et de variation, d’hétérogenese et

de modulation propre a la langue. (/bid., p. 136.)

Bégayer enfin accentue : accentue le langage, la parole, le dire, le sens, C’est-a-dire faire
devenir le dire un désir, le lier dans la parole a celui qui le regoit. Georges Didi-Huberman
Gestes dair et de pierre, p. 9, dit : « Accentuer les mots pour faire danser les manques et leur
donner puissance, consistance de milieu en mouvement. Accentuer les manques pour faire
danser les mots et leur donner puissance, consistance de corpsen mouvement. », ¢ est-a-dire
faire en sorte que par ce bégaiement (les manques), le langage devienne un geste : comme
événement, comme singularité, comme moment, comme aise. Faire bégayer la langue dans
ce qui lui est si singulier, si propre, qu’il en advienne un geste : un des exemples les plus
frappants reste cette étonnante carte intitulée Gemelli adressée & so personnes en 1968 par

Alighiero Boetti qui a ce moment-la devient Alighiero £ Boetti.



370

On peut entrevoir encore d’'une autre maniere cette accentuation produite par les
mécanismes du bégaiement. Si on observe la piece Sequenza 111 per voce femminile de Luciano
Berio composée en 1965 pour Cathy Berberian, (Deutsche Grammophon, 1998) on
remarque, dans cette piece pour voix seule, que la polyphonie est non seulement suggérée
(elle est bien stir impossible) par un jeu d’interactions entre les composantes de la piece, mais
encore elle devient au sens propre un simple styleme : ce qui permet a 'intérieur de la piece
des sauts, des hoquets, des accentuations permanentes entre du bruit et du chant, entre du
son et du musical. Ce saut incessant entre voix et signifié (stylemes, sens, enjeux esthétiques,

etc.) est proprement un bégaiement.

11. Il s’agit maintenant de préciser quelques fondements sur les trois notions de répétitions,
tautologie et bégaiement. Répéter Cest re-dire, faire une tautologie c’est re-dire la méme chose
mais en provoquant une surprise. Bégayer c’est dire différemment dans le discontinu, c’est-a-
dire provoquer un autre type de surprise, une autre attention. Si on examine dans le trés beau
monologue d’Ottavia de L7ncoronazione di Poppea de Claudio Monteverdi 1642, (Nikolaus
Harnoncourt, Teldec, 1974, voir aussi le commentaire de Georges Didi-Huberman, Geszes
dair et de pierre, p. 45), le premier mot chanté soupiré Adio, on sapergoit qu’il est bien stir

répété mais surtout qu'il est comme bégayé (A-A-A-dio) suspendu et accentué.

1. On doit sefforcer de relire 'ensemble avec une visée éthique et comprendre le
bégaiement comme un enjeu fondamentalement parodique. D’abord parce que le bégaiement
est structurellement para-logique (a cote du dire). Si le bégaiement dit le langage méme
segmenté, suspendu, accentué (ce qui est a la lettre le para-logos et le para-odos) déformé,
il est donc en tant que tel parodique. Il est la marque méme du rire et en méme temps de
lattention. Il est balbutiement, donc re-formulation de la langue. Il est donc parodie de la
parole dans la langue (dans le langage). 1l est parole parodiée et parodique dans le langage.

Il est donc parodie du langage (comme tel, dans son ainsi). Il est donc parodie de 'ensemble
du systeme langagier et grammatical (nomination, temporalité, énonciation, communication,
efficacité). Il est donc ré-énonciation du langage et ré-énonciation confuse (dans les deux sens
du terme) de ce langage, donc affective et effective. Il est alors le modéle méme du linguistique
dans cette énonciation surprenante parce que surgissante et dans cette énonciation attentive
parce quont été répétés des segments, des bouts asemes. Il serait alors possible de faire une
re-lecture anthropologique et éthique de I'art avec le bégaiement comme le modéle parodique

le plus achevé (empiries d’arts) de la faute, du pouvoir et de I'histoire. En somme, il faut



ANNEXES 371

entendre ce bégaiement comme notre propre inconfort (mal-aise) dans la langue et dans les
langages : faire bégayer notre langue c’est nous donner une raison d’ostranenie, autrement
dit d’exterritorialité et de « dé-paysement » (ne plus étre enclos) d’abord pour étre comme un
étranger dans sa propre langue et pour se réapproprier la discontinuité du réel. Les exemples
sont nombreux et parmi les plus frappants citons Orion aveugle de Claude Simon (1970), La
divine comédie de Dante Alighieri (1321), Noé de Stefan Wul (1977), Passion de Jean-Luc
Godard (1982) ou encore A-Ronne de Luciano Berio (1975) et 'hallucinant bégaiement de
I'ange du diable dans un des derniers sonnets de Pier Paolo Pasolini 1975, « Postilla in versi »

in Lettere luterane (Einaudi, 2003, trad. de 'auteur) :
Papa, nous avons vu ’Ange du Diable
qui bégayait comme le Nonce des Innocents,
bégayait. « Ga, ga, gamin — dit-il —
dddddebout ! qu’a-a-a-attends-tu ?
Tu, tu, tu, tu, dois faire la gréve ! Fais !
Dede-demain a doudou-douze heures tu, tu, tu, dois
croiserlesbras ! Le Didi-diable m’a ordonné
de-de, de, de le dire. M-marre de la tolérance, au ddddiable !
M-marre de la p-permissivité : vousdevezprétendre
000000-0béir comme vos ppppp-papas ! »
Papa, marre de 'Hédonisme, nous voulons
L’Agape, marre du bien, nous voulons
les chaines... Le baton, papa, le baton,

papa sil te plait, au moins un peu, le baton !

On peut tenter une relecture intégrale. En 1968 Pier Paolo Pasolini réalise Zeorema qu’il
est alors possible d'interpréter comme la lecture bégayante de I'histoire qui bégaie : la couleur
arrive en méme temps qu’arrive le télégramme ol est écrit « arrivo domani », puis plan suivant,
la soirée, il est 12 au fond et une amie demande a la fille de la maison « — Who’s that boy ? — A
boy. » Et voila ¢a se répéte et ¢a bégaie (dans le langage, dans le geste, dans I'histoire). Zeorema
serait, possiblement, la démonstration que Ihistoire, comme politique, bégaie (I'attente)
en faisant et re-produisant des classes de petits-bourgeois qui re-produisent comme modele
historique la faute (tragique et comique) et qui re-produisent comme modéle psychologique
la schizé, Cest-a-dire la fabrication des syst¢emes métaphoriques et symboliques.

Tout bégaie sauf a assumer de ne pas le considérer.






373

BIBLIOGRAPHIE

BIBLIOGRAPHIE DES OUVRAGES THEORIQUES

AA.VV., Stoicorum Veterum Fragmenta (S.V.F.), édi. par Hans Friedrich von Arnim, 4 vol.
Leipzig, 1903-1924 & Stoici antichi, tutti i frammenti (seondo la raccolta di Hans von
Armim), trad. Roberto Radiche, Milan, Bompiani, 2002

AAVV., Art conceptuel, une entologie (sous la direction de G. Herrmann, E Reymond & E
Vallos), éditions M1x., 2008

AA.VV.,, Digeste, in Corpus iuris civilis, www.intratext.com/X/L.AT0866.HTM

AA.VV,, La Bible, Bayard, 2001

AANVV., Les apophtegmes des Péres, 3 vol., trad. Jean-Claude Guy, Cerf, 1993-2005
ApoRrNO, THEODOR W. ADORNO,
Dialectique négative, trad. du College de Philosphie, Payot, 1978-2003
Notes sur la littérature, trad. S. Muller, Flammarion, 1984
Lart et les arts, trad. col., Desclée de Brouwer, 2002
Théorie esthétique, trad. M. Jimenez, Klincksieck, 2004
ADORNO, THEODOR W. ADORNO & HORHKEIMER, Max HORHKEIMER,
La dialectique de la raison, trad. Fliane Kaufholz, Paris, Gallimard, 1974
AGAMBEN, GIORGIO AGAMBEN,
La communauté qui vient, trad. M. Raiola, Seuil, 1990
Stanze, trad. Y. Hersant, Payot Rivages, 1994
Moyen sans fins, notes sur la politique, Payot Rivages, 1995-2002
L'Homme sans contenu, trad. C. Walter, Circé, 1996
Le temps qui reste, trad. J. Revel, Payot Rivage, 2000
Etat d exception, Homo Sacer, 11, 1, trad. J. Gayraud, Seuil, 2003
Image et mémoire, trad. col., Desclée de Brouwer, 2004 & Ninfe, Turin Bollati
Boringhieri, 2007
Profanations, trad. M. Rueff, Rivages, 2005
La puissance de la pensée, trad. ]. Gayraud & M. Rueff, Payot Rivages, 2006
1l regno e la gloria, Neri Pozza, Vicenza, 2007 & Le régne et la gloire, Homo sacer, 11, 2,

trad. J. Gayraud & M. Rueff, Seuil, 2008



374

Qu'est-ce que le contemporain ?, trad. M. Rueff, Payot Rivages, 2008
Signatura rerum (sur la méthode), trad, J. Gayraud, Vrin, 2008
Nudités, trad. M. Rueff, Rivages, 2009
Le sacrement du langage, archéologie du serment, Homo sacer 11, 3 , trad. ]. Gayraud, Vrin,
2009
ALFERI, PIERRE ALFERI,
Guillaume d’Ockham, le singulier, les éditions de Minuit, 1989
THOMAS D’AQUIN,
Sententia libri Ethicorum, in Opera Omnia, edita cura et studio Fratrum Praedicatorum,

t. xvir, Cerf, 1969 & http://www.corpusthomisticum.org/

ARISTOTE
Catégories, trad. E Ildefonse & ]J. Lallot, Seuil 2000 & Catégories de linterprétation
(Organon 1 & 1) trad. J. Tricot, librairie philosophique Vrin, 2008
Seconds analytiques, trad. P. Pellegrin, Flammarion, 2005
Physique, trad. A. Stevens, Vrin, 1999-2008
De Anima, texte et trad. Edmond Barbotin, Les Belles Lettres, 2001
Métaphysique 1 & 11, texte et trad. Jules Tricot, librairie philisophique Vrin, 2007
Ethique & Eudéme, trad. Vianney Décarie, librairie philosophique Vrin, 1978
Et/]ique a Nicomagque, trad. Jules Tricot, librairie philosophique Vrin, 1990
La politique, texte et trad. Jules Tricot, librairie philosophique Vrin, 1995
La poétique, texte et trad. Barbara Gernez, Les Belles Lettres, 2002
La rhétorique, texte et trad. Médéric Dufour, Gallimard, 1998
Aupi, PauL Aupi,
Jubiler, Bourgois, 2009
Créer, Verdier, 2010
AuGUSTIN D’HIPPONE,

De civitate Dei contra paganos, www.augustinus.it/latino/cdd/index2.htm

BACHOFEN, JOHANN JAKOB BACHOFEN,
Versuch iiber die Gribersymbolik der Alten, Basel, Bahnmaier’s Buchhandlung 1859
BARTHES, ROLAND BARTHES,
Le bruissement de la langue, Seuil, 1984
Le neutre, Cours au College de France, 1977-1978, texte établi par Thomas Clerc,
Seuil, 2002

Btcout, BrRucke BEGour,



375

Le phénoméne et son ombre, Les Editions de la Transparences, 2008
BeLHA] KACEM, MEDHI BELHA] KACEM
Inesthétique & minésis, Lignes, 2010
BENjAMIN, WALTER BENJAMIN,
Origine du drame baroque allemand, 1925, trad. Sybille Muller, Flammarion, 1974
Ecrits frangais, Paris Gallimard, 1991
(Euuvres, trad. divers, Gallimard, 2000
Paris capitale du xix° siécle, trad. ]. Lacoste, Cerf, 2006
BENVENISTE, EMILE BENVENISTE,
Le vocabulaire des institutions indo-européennes, les éditions de Minuit 1969
BLocH, ErnsT Broch,
Lesprit de [utopie, trad., A.-M. Lang & C. Piron-Audard, Gallimard, 1977
BoiLeau, Nicoras BorLeau,
(Euvres diverses, Denys Thierry, 1674
BroxToN ONIANS, RicHARD BroxTON ONIANS,
Les origines de la pensée europénne (Sur le corps, l'esprit, ldme, le monde et le destin), trad. B.
Cassin, A. Debru, M. Narcy, Seuil 1999
CaiLLors, RoGer CarLLo1s,
« Le sacré de transgression : théorie de la féte », in Lhomme et le sacré, Leroux-PUF,
1939 et in (Euwres, Paris, Gallimard, 2008
CAUQUELIN, ANNE CAUQUELIN,
Fréquenter les incorporels, Puf, 2006
CoMPAGNON, ANTOINE COMPAGNON,
Le démon de la théorie, Points, 1998-2001
DANTE ALIGHIERI
Convivio, Rizzoli, 1993
DAREMBERG, CHARLES DAREMBERG et 4.,
Dictionnaire des antiquités grecques et romaines, t. 11, vol. 2, Paris, Hachette, 1919
DEMETRIOS DE PHALERE,
Péri Herménéias (Du style), trad. P. Chiron, Belles lettres, 1993
DENYS D’HALICARNASSE,
Opuscules rhétoriques, texte et trad, G. Aujac, t. 1, Belles lettres, 1993
DERRIDA, JACQUES DERRIDA,

Lécriture de la différence, Seuil, 1967



376

De la grammatologie, éditions de Minuit, 1967
La dissémination, Seuil, 1972
Marges de la philosophie, éd. de Minuit, 1998
DELEUZE, GILLES DELEUZE,
Limage-mouvement, éditions de Minuit, 1983
Critique et clinique, éditions de Minuit, 1993
Dip1-HuBerMAN, GEORGES DipI-HUBERMAN,
Phasmes, éditions de Minuit, 1998
Devant le temps, éditions de Minuit, 2000
La survivance des lucioles, éditions de Minuit, 2009
DumEziL, GEORGES DUMEZIL,
Le moyne dedans Varenne — Sotie nostradamique, Gallimard, 1984
Mythe et épopée, Paris, Gallimard, 1995
Eco, UmBerTO EcCoO et 4/,
Interprétation et surinterprétation, Puf 2001
EPICTETE,
Entretiens, trad. J. Souilhé, Gallimard, 1983
ERHMANN, SABINE ERHMANN,
Laisser voir : contemplation et photographie, thése sous la direction de Pierre-Damien
Huyghe, Paris-Sorbonne (Paris 1), 2007
Festus, SexTus PompEIUS FESTUS,
De significatione verborum, trad. A. Savagner, Panckoucke, 1846
FoucauLt, MicHEL Foucautr,
Archéologie du savoir, Gallimard, 1969
Herméneutique du sujet, Gallimard, 2001
Le courage de la vérité, Gallimard, 2009
FronTO, MARCUS CORNELIUS FRONTO,
Correspondances, trad. P. Fleury, Les Belles Lettres, 2003 & E/oge de la négligence, trad.
N. Waquet, Payot & Rivages, 2007
GENETTE, GERARD (GENETTE,
Palimpsest, la littérature au second degré, Seuil, 1982
GINZBURG, CARLO GINZBURG,
Miti emblemi spie, Einaudi, Turin, 1986

GUILLAUME, GUSTAVE (GUILLAUME,



377

Temps et verbe. Théorie des aspects, des modes et des temps, Champion, 1970
Langage et science du langage, Nizet et Presses de 'Université de Laval, 1994
HEeGEL, GEORG WILHELM FRIEDRICH HEGEL,
Phénoménologie de l'esprit, (1806-1807), t.1, trad. J. Hyppolite, éd. Aubier Montaigne, 1941
Encyclopédie des sciences philosophiques, trad. B. Bourgeois, Vrin, 1970
HEIDEGGER, MARTIN HEIDEGGER,
Essais et conférences, trad. A. Préau, Gallimard, 1958
Approche de Holderlin, trad. H. Corbin, M. Deguy, F. Fédier & J. Launay, Gallimard, 1962
Nietzsche 1, trad. Pierre Klossowki, Gallimard, 1971
Etre et temps, trad. F. Vezin, Gallimard, 1986
Les concepts fondamentaux de la métaphysique, trad. D. Panis, Gallimard, 1992
Chemins qui ne ménent nulle part, trad. W. Brokmeier, 1962-2006
La logique comme question en quéte de la pleine essence du langage, trad. F Bernard,
Gallimard, 2008
HENAFF, MARCEL HENAFF,
Le prix de la vérité, Seuil, 2002
HjeLMmsLEv, Louls HjELMSLEY,
Prolégoménes a une théorie du langage, les éditions de Minuit, 1968-1971
HirscH, Eric DonaLp HirscH,
Validity of Interpretation, Yale U.P. 1967
HEermES TRISMEGISTE,
Corpus hermeticum, t. 1 : Poimandyes, texte et trad. A.D. Nock et A.J. Festugiére, Belles
lettres, 2002 & Corpus hermeticum, a cura di Ilaria Ramelli, Milan, Bompiani, 2005
HOLDERLIN, FRIEDRICH HOLDERLIN,
Simtliche Werke, (dite « édition de Stuttgart »), éditée par E Beiflner, et A. Beck. 8
volumes, Stuttgart, Kohlhammer, 1983-1985
Euvre poétique compléte, trad. F. Garrigue, La Différence, 2005 et (Euwvres, trad. P.
Jaccottet, Gallimard, 2007
HORHKEIMER, MAX HORHKEIMER & ADORNO, THEODOR W. ADORNO,
La dialectique de la raison, trad. Eliane Kaufholz, Gallimard, 1974
HurcaeoN, Linpa HuTtcHEON,
A Theory of Parody: The Teachings of Twentieth-Century Art Forms, Uni. of Illinois Press, 2001
Huizinga, JouaNn HuiziNga,

Homo ludens, Gallimard, 1951



378

HuyYGHE, PiErRRE-DamiEN HUYGHE,
Le différend esthétique, Circé, 2004
Eloge de laspect, éditions MIx., 2006
Faire place, éditions MIx., 2006-2009
Modernes sans modernité, Lignes, 2009
Jes1, Furio JEst,
« Simbolo e silenzio » in Arte oggi, anno vi11, n° 28, 1966 et Letteratura e mito, Turin
Einaudi, 2002
Materiali mitologici (Mito e antropologia nella cultura mitteleuropa), Turin, Einaudi,
1979-2001
« Rilke, Elegie di Duino. Scheda introduttiva » in Cultura tedesca, 12, 1999
Letteratura e mito, Turin, Einaudi, 1968 et 2002
La féte et la machine mythologique, trad. Fabien Vallos, Paris, éditions Mix., 2008
Spartakus, Simbologia della rivolta, Turin, Bollati Boringhieri, 2000, (chapitre 1 en
francais, « Suspension du temps historique », revue MIR, n°2, trad. E Vallos)
JUNGER, ERNST JUNGER,
Approches, drogues et ivresse, trad. H. Plard, Gallimard, 1973
Kant, EMMANUEL KANT,
Critique de la faculté de jugement, 1790, in (Euvres, Gallimard, 1989
KerEnyr, Karory KERENYI,
La religione antica nelle sue linee fondamentali, Rome, Astrolabio, 1950
(avec Carl Gustav Jung) Introduction a lessence de la mythologie, Paris, Payot, 2001
Nel labirinto, Turin, Bollati Boringhieri, 1983,
Miti e misteri, Bollati Boringhieri, 2000
KEereny1, Karory Kerénvyt & JEsi, Furio Jesr,
Demone e mito. Carteggio (1964-1968), Macerata, Quodlibet, 1999
Kumagal, Kensuke Kumagal,
La « Féte » chez Stéphane Mallarmé, Th. Paris 1v Sorbonne, 2006
LACOUE-LABARTHE, PHILIPPE LACOUE-LABARTHE,
La poésie comme expérience, Bourgois, 1986
LAFARGUE, PauL LAFARGUE,
Le droit & la paresse, éd. Alia, 1999
LATOUR, BRUNO LATOUR,

Nous wavons jamais été modernes, La découverte, 2005



379

LEsSsSING, THEODOR LESSING,
Geschichte als Sinngebung des Sinnlosen (1919), Miinchen, Matthes & Seitz, 1993
LuTHER, MARTIN LUTHER,
(Euvres, trad. col, Gallimard, 1999
Marx, KArRL MARX,
Theses sur Feuerbach, in (Euvres, éd. de M. Rubel, Gallimard, 2007
Le capital, édition de Maximilien Rubel, Gallimard, 2008
MATE, REYES MATE,
Minuit dans Uhistoire, trad. Aurélien Talbot, éditions MI1x. 2009
Mauss, MAaRCEL MAuss,
Sociologie et anthropologie, PUE, 1950-2006
MOoLINIE, GEORGES MOLINIE,
Dictionnaire de rhérorique, Lgf, 1997
Sémiostylistique - Leffet de l'art, Puf, 1998
Hermés mutilé, Vers une herméneutique matérielle, Champion, 2006
MONDZAIN, MARIE-JOSE MONDZAIN,
Image, icone, économie, Seuil, 1996
MonTi, VINCENZO MoONTT,
Proposta di alcune correzioni ed aggiungere al Vocabulario della Crusca, Milano, Antonio
Fontana, 1829
MURET, PIERRE M URET,
Traité des festins, éd. Guillaume Desprez, 1682
NAancy, Jean-Luc Nancy,
L'« ily a » du rapport sexuel, Galilée, 2001
Déconstruction du christianisme, 1, La déclosion, Galilée, 2005
Déconstruction du christianisme, 2, Ladoration, Galilée, 2010
NICEPHORE LE PATRIARCHE,
Antirrhétiques, trad. Marie-José Mondzain, Kincksieck, 1990
NIETZSCHE, FRIEDRICH NIETZSCHE,
La naissance de la tragédie (1872), in (Euvres Philosophiques, Gallimard, 2000
Le gai savoir (1882), in (Euvres Philosophiques, Gallimard, 2000
Le crépuscule des dieux (1889), in (Buvres Philosophiques, Gallimard, 2000
Volonté de puissance, in (Euvres Philosophigues, Gallimard, 2000

PauL



380

Epz'tre aux Romains, Epitres aux Corinthiens & Epz’tre aux Philippiens
PETRONE, CA1US PETRONIUS ARBITER,
Le Satyricon, trad. Olivier Sers, Les Belles Lettres, 2001
PLUTARQUE,
Vies, trad. R. Flaceli¢re, E. Chambry, Les Belles Lettres, 2003
PHILODEME DE GADARA,
Peri parrésias (On frank criticism), édité par D. Konstan, D. Clay, C. Glad, J. Thom &
J. Ware, SBL, Scholar Press, Atlanta, Georgia, 2007
PLATON,
Ménon, in (Euvres compleétes, trad. A. Choiset, tome 11, Les Belles Lettres 1996
Phédon, in (Euvres complétes, trad. L. Robin, tome 1v, Les Belles Lettres 1936
Le banquet, trad. P. Vicaire, Les Belles Lettres, 2010
La République, in (Euvres complétes, trad. E. Chambry, t. v et vi1, Les Belles Lettres 2003
Parménide, in (Euvres complétes, trad. A. Dies, tome vi11, Les Belles Lettres 2003
PORPHYRE,
Introduction aux Catégories, éd. par Busse : In Aristotelis Categorias expositio per
interrogationem et responsionem, coll. CAG, Berlin, t. 1v, 1, 1887
Pseupo-LoNGIN,
Du sublime, trad. Jackie Pigeaud, Rivages, 1991-1993
QuENEAU, RAyMOND QUENEAU,
préface & Bouvard et Pécuchet de Gustave Flaubert, Gallimard, 1999
QUIGNARD, PascaL QUIGNARD,
Rhérorique spéculative, Gallimard, 1995
QuincEey, THoMAS DE QUINCEY,
Les confessions d’un mangeur d'opium anglais, trad. P. Leyris, Gallimard, 1962-1990
QUINTILIEN, MARCUs FaBIUS QUINTILIANUS
De linstitution oratoire, trad. Jean Cousin, Les belles lettres, 1975-1980
RONELL, AviTAL RONELL,
Telephone book (Ilechnologie, schizophrénie et langue électrique), trad. Daniel Loayza,
Bayard, 2006
Addict, trad. Daniel Loayza, Bayard, 2009
RousauD, JacQues Rousaup,
La fleur inverse, Belles lettres, 2009

RousseAu, JEaN-JacQUEs Rousseau,



381

Euvres complétes, Gallimard, 1995
SAINT GIRONS, BALDINE SAINT (GIRONS,
Le sublime, Desjonqueres, 2005
SANGSUE, DANIEL SANGSUE,
La relation parodique, Corti, 2007
SCHLEIERMACHER, FRIEDRICH DANIEL ERNST SCHLEIERMACHER,
L’Herméneutique générale, 1809-1810, trad. Christian Berner, cerf/pul, 1987
Sextus EMPIRICUS,
Esquisses Pyrrhoniennes, trad. P. Pellegrin, Seuil 1997
SriNozA, BARUCH SrINOZA,
Ethique, trad. Bernard Pautrat, Seuil, 1988-1999
STAROBINSKI, JEAN STAROBINSKI,
Jean-Jacques Rousseau : la transparence et [obstacle, Gallimard, 1971
STIRNER, MAX STIRNER,
Lunique et sa propriété, Labor, 2006
TaEON, ALius THEON,
Progymnasmata, trad. M. Patillon et G. Bolognesi, Les belles lettres, 1997
VALLOS, FABIEN VALLOS,
Le poétique est pervers, Paris, éditions Mix., 2006
« Or le verbe photographier (la contemplation comme mesure du désceuvrement) », in
Infia Mince, n°4, Arles, Actes Sud - Ecole nationale supérieure de photographie, 2008
VALLOS, FABIEN VALLOS & BABONI SCHILINGI, JAcOPO BABONI SCHILINGT,
Six modeéles d’analyse herméneutique, éditions Mix., 2008
VARRON, MARCUS TERENTIUS VARRO,
De lingua latina, trad. P. Flobert, Les Belles Lettres, 198
WARBURG, ABY WARBURG,
Arte e astrologia nel palazzo Schifanoja di Ferrara, Abscondita, 2006
Essais florentins, trad., Sybille Muller, Klincksieck, 2003
WEBER, Max WEBER,
Léthique protestante et ['esprit du capitalisme, trad. ].-P. Grossein, Gallimard, 2003
WHITEHFAD, ALFRED NORTH WHITEHEAD,
Le concept de nature, trad. ]. Douchement, Paris, Vrin, 2006
Z1MA, P1ERRE V. Z1MA,

Critique littéraire et esthétique, Lharmattan, 2004



382

BIBLIOGRAPHIE DES (BUVRES

BAUDELAIRE, CHARLES BAUDELAIRE,
(Euvres, Paris , Bibliothéque de la Pléiade, 1956
Beccarrumi, DoMENICO BECCcAFFUMI,
Annonciation (1546, Sarteano) & catalogue raisonné (Pascale Dubus), Adam Biro, 2000
CapioT, OLiviEr CADIOT,
Futur, ancien, fugitif, PO.L, 1993
Un nid pour quoi faire, p. PO.L, 2007
CoLONNA, FrancEsco COLONNA,
Hypnerotomachia Polifili, Milano, Adelphi edizioni, 1994, (Le songe de Poliphile), trad.
J. Martin, Imprimerie nationale, 1994, Bibliotheque municipale d’Auxerre, 2000
Cossa, FrancEsco pDEL Cossa,
fresques du Salone dei mesi (1470-1472), Palazzo Schifanoia, Ferrarra
DELLER, JEREMY DELLER,
D'une révolution a lautre, exposition, Palais de Tokyo et Folk Archive, catalogue
d’exposition, BookWorks, 2008.
FARKAS, JEAN-BAPTISTE FARKAS,
Des modes d'emploi et des passages a l'acte, éditions M1x., 2010
FLAUBERT, GUSTAVE FLAUBERT,
Madame Bovary (1856), in (Euvres, Gallimard, 2007
Hocquarp, EMMANUEL HOCQUARD,
ma haie, P.O.L, 2001
LInvention du verre, PO.L, 2003
Conditions de lumiére, PO.L, 2007
Une grammaire & Tanger, Spectre familier, Cipm, 2007
Meéditations philosophiques sur lidée simple de nudité, P.O.L, 2009
HuyGHE, PiErrE HUYGHE,
Celebration park, catalogue d’exposition, Paris musées, 2006
KinMoONT, BEN KINMONT,
http://benkinmont.com
Prospectus 1988-2002 — Thirty-one works, Presses du réel, 2002
LaNDI, STEFANO LANDI,

La morte d’Orfeo (1618), dir. Frangoise Lasserre, Akadémia, 2007



383

LiroN, Yannick LIRON,
Lannonciation, P.O.L, 2004
Lowry, MaLcoLm LowRry,
Au-dessous du volcan, trad. col., Gallimard, 1973
MALLARME, STEPHANE MALLARME,
Euvres complétes, Gallimard, 1945-2003
MELVILLE, HERMAN MELVILLE
Bartleby the scrivener, trad. Pierre Leyris, Gallimard, 2003
MORANTE, ErsA MORANTE,
Lisola di Arturo, Giulio Einaudi editore, 1957
Lile d’Arthur, trad. M. Arnaud, Gallimard, 1963
MusiL, RoBERT MuUsIL,
Der Mann ohne Eigenschaften Hamburg, Rowohlt Verlag 1995 & Lhomme sans qualité,
trad. Philippe Jacottet, Seuil, 1956
PasoLini, P1Er-PaoLo PasoLini,
Lettere luterane, Einaudi, 1994 & Lettres luthériennes, Seuil, 2000.
Teorema, (avec Terence Stamp et Silvana Mangago), film, 1968.
PoNTORMO, JACOPO DA PONTORMO,
journal (1554-1557), trad. Fabien Vallos, éd. Mix., 2006-2008.
ProusT, MARCEL PRrOUST,
A la recherche du temps perdu, Gallimard, 1988
RiLKE, RAINER MARIA RILKE,
Elégies de Duino, trad. J.-P. Lefebvre & M. Regnaut, Gallimard, 1994
ScHUTZ, HEINRICH SCcHUTZ,
Symphonia sacre (1647), dir. Benoit Haller, La chapelle rhénane, K617, 2004
SiMoN, CLAUDE SIMON,
La route des Flandres, éd. de Minuit, 1982
STERNE, LAURENCE STERNE,
Vie et opinions de Tristam Shandy, gentilhomme (1760), trad. G. Jouvet, Tristram, 2004
VALERY, PAUL VALERY,

(Euvres, Gallimard, 1960



384

REPERTOIRE DES SITES

www.perseus. tufts.edu/hopper/

www.intratext.com/

www.univ-paris8.fr

www.augustinus.it/latino/

www.corpusthomisticum.org/

hetp://adilfadilf.fr/df hem

www.lexilogos.com/

http://books.google.fr/books

hetp://gallica.bnf.fr/
www.wga.hu/



385

INDEX NOMINUM

Les chiffres en romain renvoient au corps du texte, ceux en

italique aux notes €t ceux entre COCthS aux annexes.

ACHILLE : 93

Theodor W. ADORNO : 18, 20, 22, 35, 70, 90,
II1, 137, 138, 215, 219, 236, 239-241, 243,
245, 248, 274-275, 277, 279-283, 285-286,
290-291, 333, 334, 337

Giorgio AGAMBEN : 30, 31, 32, 37, 41, 49, 55,
56, 60, 61, 65, 70, 71, 73, 74, 91, 103-104,
107, 108, 112, 113, 116, 118-120, 124-125,
128, 131, 132, 133, 137, 146-147, 149-150,
152, 155, 157, 159, 163-165, 167, 169, 171,
173, 175, 177-178, 180, 193, 194, 199-200,
205, 209, 2IT, 212, 213, 220, 223, 23-235, 240,
242, 253, 257, 258, 259-2061, 263, 264, 272,
273, 276, 277, 285, 290, 292, 295, 296, 299,
301, 308, 314-315, 319, 324, 326-328, 330,
333, [369]

Vincenzo AGNETTI : 293-294

ATHANASIUS D’ALEXANDRIE : 128

Pierre ALFERI : 56

ARGOS : 120, 155, 333

ARISTOTE : 35, 48-50, 52-54, 58-59, 66, 71,
94, I12-113, 117, 120, 125, 128, 130, 132,
157, 159-163, 164, 166, 1668, 177, 181-183,
184, 185-188, 189, 224, 227-228, 232, 241,
247, 255, 257-258, 263, 266-269, 271-272,
277, 279, 283, 296, 304, 310-311, 313, 314,

324, 327-330, 332, 334, [359]

ART & LANGUAGE (Ian Burn & Mel Ramsden) :
293

AuUGUSTIN D’ IPPONE : 162

Jacopo BABONI SCHILINGTI : 50, 25T

Johan Jacob BAcHOFEN : 1§

Roland BARTHES : 16, 30, 31, 32, 56, 59,
113, 115-116, 136, 158, 167, 208, 253, 256,
265, 291, 294, 327-328

Charles BAUDELAIRE : 23

Domenico BEccarruMmi : 35

Mehdi Bernay Kacem : 241

Domenico BELLr : 231

Walter BENJAMIN : 22, 30, 36, 39, 40, 61-
62, 70, 71, 77, 93, 97, 100, 106, 107-106,
109-110, III, 116, 120, 124, 129, 131, I36,
137-141, 154, 159, 171-172, 174, 181, 193,
195, 201-204, 213, 215, 220, 223, 235-236,
242, 244, 247, 253, 259, 265-266, 270, 273,
274-281, 283, 290, 295-297, 299, 300, 302,
308, 323-325, 328, 330-331, 334, 336-337,
339

Emile BENVENISTE : 55

Cathy BERBERIAN : [370]

Luciano Ber1o : [370]

Laura BETTI : 209

Alighiero E BoErTr : [370]

Nicolas BorLeau : 129

Ernst BLocH : 191



386

Borso D’ESTE : 218, 219

Agnolo BrRoNzINO : 90

Victor BURGIN : 293

Giulio CAccINT : 231

Olivier CADIOT : 102-103, 116

Roger CarLro1s : 17-20

Francois de CALLIERES : 155§

Renaud Camus : 291

Giuseppe CAPECELATRO : 20

Anne CAUQUELIN : 37

Francois René de CHATEAUBRIAND : 18
CHRisT (Messie) : 61, 170-171, 178, 180, 229,
230

CHRYSIPPE DE SOLES : 130

JEAN CHRYSOSTOME : 194

Antoine COMPAGNON : 136, 137
Francesco DeL Cossa : 218

CosME 1 DE MEDECI : 89, 90

CRITON : 310

Andres José CrUZ : 209

DANTE ALIGUIERI : 104, 116, 180, [373]
Charles Victor DAREMBERG : 26
Ninetto Davotr : 209

Gilles DELEUZE : 273, 289, [371]
Jeremy DELLER : 96, 116, 306-307
DEMETRIOS DE PHALERE : 207, 232, 309
Jacques DERRIDA : 88-89, 322, 325
Georges DIpI-HUBERMAN : 70, 73, 107, 300
DioNysos : 206, 231, 243
Jacques-Antoine DULAURE : [20]
Georges DUMEZIL : 27, 33, 177, 310
Hugo EBERLEIN : [358]

Friedriech EBERT : [348-350]

Umberto Eco : 75, 136

SExTUS EMPIRICUS : §9, 166-167

EPICTETE : 114, 275

Sabine ERHMANN : 183

Auguste ESCOFFIER : [363]

EvAGRE LE PONTIQUE : 109

EZECHIEL : 210

Patricia FALGUIERES : 277, 291

Jean-Baptiste FARKAS : 122

Felix FENEON : 122

Sextus Pomperus FesTus : 26

Gustave FLAUBERT : 93, 237

Massimo Firro : 9o

Michel Foucautrr : 15, 16, 25, 28, 29, 36, 42,
§7, IS, 117, 134, 147, 178, 2II, 212, 230, 239,
269, 276, 290, 292, 294, 300, 309, 310, 311,
314, 322, 326, 336

Marcus CorNELIUS FRONTO : 289, 313
Jérémie GAULIN : 287

Arnold GENNEP : 20

Gérard GENETTE : 211

Evaristo GHERARDI : 15§

Carlo GINZBURG : 92

Matthieu GIrarr : 277

Massimo GIROTTI : 209

Jean-Luc GODARD : [371]

Dan GrAHAM : 293

Gustave GUILLAUME : 22, 173-174, 195, 226,
301, 328

Joseph HAEKEL : 20

Ed HaLL : 306

DENYS D’HALICARNASSE : 129, 232-233
Nikolaus HARNONCOURT : [370]

Georg Wilhelm Friedrich HEGEL : 190, 195,
258, 303, 325, 330



Martin HEIDEGGER : 22, 35, 48, 59, 62, 64,
92, 108, 125, 132, 147-148, I5I, I54, 164,
174, 175, 203, 206, 216-218, 220-223, 225-
229, 235, 237, 238, 241, 244-247, 274, 275,
285-287, 304, 310, 312, 327, 328, 332-334,
336, [368]

Marcel HENAFE : 67, 261

HEeRrMES : 48 (Trismégiste), 305 (Occupo), 333
HerMmEs TRISMEGISTE : (48)

Gauthier HERRMANN : 291

Eric Donald Hirsch : 137

Louis HJELMSLEV : 78, 254

Emmanuel HocQUARD : 116-119, 140, 268,
273, 337

Friedrich HOLDERLIN : 164, 236, 274, 275,
277,278, 280-283, 297
HoMERE : 93

Max HORKHEIMER : 18, 20
Johan Huizinga : 20
Linda HuTcHEON : 211
Pierre HUYGHE : 192, 307
Pierre-Damien HUYGHE : 88, 108, 115, 128,
132, 133-135, 148, 154, 165, 187, 189, 237,
277, 285-286, 302, 322, 324-325, 337

JEAN XX11 : 240

Furio Jest : 15, 16, 18, 20 23, 24-25, 29, 31-
32, 37, 42-43, 61, 64, 68, 79, 85-88, 94-97,
99, 105, 113, IT4-II5, 116, 124, 150, I3, 159,
172, 193, 200, 205-207, 212-213; 215-216,
234-235, 243, 248, 253, 255-256, 260, 264,
266, 297, 322, 328, 331-332, 334, [342],
[346], [361]

Leo JoGIcHEs : [352], [358]

Josut : 201

387

Carl Gustav JunG : 20

Ernst JONGER : 88

Alan KANE : 306

Emmanuel KanT : 184, 241

Sigfried Rafael KARSTEN : 20

Karoly KErENYI : 20, 95, 264

Scott KING : 306

Ben KiINMONT : 122-126, 337

Max KOMMERELL : 74

Kensuke Kumargar : 23

Lapy GaGA : 13

D10GENE LAERCE : 207

Paul LAFARGUE : 191

Joseph-Frangois LAFITAU : 20

Stefano LANDI : 231

Francoise LASSERRE : 231

Bruno LATOUR : 106

Elisabeth LEBOVICI : 201

Georg LEDEBOUR : [350], [358]

Theodor LESSING : 302

Karl LiEBKNECHT : [350], [358]

Yannick LiroN : 35

Pseupo LoNGIN : 55, 123, 129-130, 131, 132,
271, 278, 288, 309, 313

Caius Lucrerius CARuS : 23§

Martin LUTHER : 178-179, 325

Rosa LUXEMBURG : [348-350], [352-353],
[358]

Stéphane MALLARME : 23, 193-194, 234, 276-
277, 288-289, 297, 337, [369]

Silvana MANGANO : 209

Filippo Tommaso MARINETTI : [365]

Karl MARx : 61-61, 67, 166, 171, 172, 173,
180-181, 190-192, 195, 202, 330, [346]



388

Reyes MATE : 109, 111, 131, 139-140, I73,
181, 201-202

Herman MELVILLE : 162

MICHELANGELO BUONARROTTI : 90

Georges MOLINIE : 25, 38, 50, 52, 64-65, 67-
72, 74, 76, 78-79, 103, 187, 240, 241, 252-
254, 260-201, 264, 269, 271, 304, 3006, 308,
321, 335, 338, [368]

Marie-Josée MONDZAIN : 128, 272

Claudio MONTEVERDI : 231, [370]

Elsa MORANTE : 180, 211

Pierre MURET : 125§

Robert MusiL : 100-102, 337

Jean-Luc NaNcy : 73, 331

NICEPHORE LE PATRIARCHE : 272

Friedrich NIETZSCHE : 48, 108, 132, 237, 241,
244-245

GREGOIRE DE NYSSE : 128

Richard Bruxton ON1ANS : 22, 53, 78, 79
RaAmMBAUT D’ORANGE : 297-298

ORPHEE : 231-232, 243

Gaston PaRris : [366]

Philippe PARRENO : 192, 307

Pier Paolo PasoLINT : 180, 209-211, 227, 332,
337, [371]

PauL : 56, 60-61, 70, 109, 133, 156, 170-171,
178, 180, 195, 204, 205, 209, 224, 228-230,
248, 262, 289, 298-299, 308

Caius PETRONTUS ARBITER : 305§

Jacopo PEr1 : 231

PHILODEME DE (GADARA : 269

Domenico Da P1acenza : 209, 264
Wilhelm Pieck : [350], [358]

Giuseppe PITRE : 20

PLATON : 48, §3, 93, I06, 112, 114, 128, I3I,
138, 183, 218, 238, 241, 242, 278, 282, 295, 309,
310, 311, 314

PLUTARQUE : 57

Jacopo Da PoNTORMO : 89-90, 230
PORPHYRE DE TYR : 224

Matt PRICE : 306

Marcel ProUST : 93, 99-101, 244, [342]
Raymond QUENEAU : ¢3

Pascal QUIGNARD : 313

Marcus Fabius QUINTILIANUS : 130, 271
Fabrice REYMOND : 291

Rainer Maria RILKE : 193, 234, 297

Ercole DA RoBERTI : 218

Avital RONELL : 237, 246, 300, 333

Jacques RouBaub : 297

Denis DE ROUGEMONT : [365]

Jean-Jacques Rousseau : 18, 20, 89

Baldine SaiNnT GIRONS : 130

Daniel SANGSUE : 211

Philipp Heinrich ScHEIDEMANN : [348],

(3501, [357]

Friedrich Daniel Ernst SCHLEIERMACHER :
252, 284, 313

Paul ScHOLZE : [350]

William Scorr : 306

Claude S1MON : 116, 244, [371]

Andrei SMIRNOV : 306

Albertet DE SISTERON : 297-298

SOCRATE : 309-310

Baruch Srinoza : 48, 5o, 52, 6o, 66, 88, 111,
157, 168-169, 188, 195, 227-228, 241, 305,
308, 328, 330, 332

Terence STEMP : 209



389

Max STIRNER : 172

Roberto TessART : 209

Alius THEON : 132, 134, 324
André THEVET : 20

THOMAS D’AQUIN : 162

Marc ToucHE : 306

Jules TricoT : 126

Cosme Tura : 218

Domitius ULPIANUS : 301
ULYSSE : 93

Juan de VALDES : 90

Paul VALERY : 219-220

Marcus Terentius VARRO : 26
Marc-Olivier WAHLER : 109
Aby WARBURG : 71, 109, 218, 219, 256
Max WEBER : 178-179

WaITE COLUMNS : 306

Alfred North WHITEHEAD : 24, 34, 35-36,
60-61, 169-171, 184, 227, 328
Anne WIAZEMSKY : 209
Edmund WiLsoN : 99

Stefan Wur : [371]

Pierre V. ZIMA : 236

Theodore ZioLowsKi : [362]






391

INDEX OPERUM

AA.VV. (Ercole Da Roserti, Francesco DEL Cossa & Cosme TuRrA), Palazzo Schifanoia
(1471) : 218-220

Vncenzo AGNETTI, A voi che non siete encora nati (1972) : 293 ; Trasduzione e sub-valore
(1972) : 294

ALBERTET DE SISTERON, « Farai un vers de dreit nien » : 297-298

ART & LANGUAGE, 7he grammarian (1970) : 293

Charles BAUDELAIRE, (Euvres : 23

Domenico BEccarruMi, Annonciation (1546) : 35

Domenico BELL1, Orfeo dolente (1608) : 231

Victor Burgin, Any Moment (1970) : 293

Giulio Caccini, Euridice (1600) : 231

Olivier CADIOT, Futur, ancien, fugitif (1993) : 102 ; Un nid pour quoi faire (2007) : 102-103

Renaud Camus, Tricks (1979) : 291

Miguel pE CERVANTES, E/ Ingenioso Hidalgo Don Quijote de la Mancha (1605-1615) : 244

Francois René de CHATEAUBRIAND, Le génie du christianisme (1802) : 18

Francesco CoLONNA, Hypnerotomachia Polifili (1499) : 93

DANTE ALIGHIERI, Convivio (1304-1307) : 104, 116; Divine Comédie (1314-1321) : 180

Jeremy DELLER, D'une révolution & l'autre, (exposition, 2009) : 96, 306

D.L.M., Les originaux (1683, in Le thédtre italien d’Evaristo Gherardi) : 155

Jean-Baptiste Farkas, Des modes d’emploi et des passages a I'acte (2010) : 122

Felix FENEON, La plastique culinaire (1922) : 122

Gustave FLAUBERT, Madame Bovary (1857) : 93, 180, 237; Bouvard et Pécucher (1881): 93

Dan GRAHAM, Schema (march 1966) : 293

Emmanuel HocQUARD, ma haie (2001) : 117, 268 ; Linvention du verre (2003) : 116, 117, 268 ;
Une grammaire & langer (2007) : 140; Conditions de lumiére (2007) : 116-120

Friedrich HOLDERLIN, (Fuvre : 164, 236, 274, 281, 283

HowMmEre, lliade : 935 Hymnes homériques : 305

Pierre HUYGHE, Association des temps libérés (avec Philippe Parreno, 1995) : 192; Celebration



392

Park (exposition, 2006) : 192

Ben KinmoNT, On becoming something else (2009) : 122-127

Stefano LaNDI, La morte d’'Orfeo (1619) : 231

Yannick LiroN, Lannonciation (2004) : 35

Malcolm Lowry, Under the Volcano (1947) : 93

Titus Lucretius Carus, De rerum nature (1° siecle av. J.C.) : 235

Stéphane MALLARME, (Enwres : 235 Crise de vers : 194, 287-289; Un coup de dé jamais wabolira
le hasard (1914) : 276

Herman MELVILLE, Bartleby the Scrivener (1853) : 162

MICHELANGELO BUONARROTI, Jugement dernier (1539) : 90

MouitRrE, Don Juan (1665) : 180; Le Bourgois gentilhonne (1670) : 180

Claudio MoNTEVERDI, L'Orfeo (1607) : 231

Elsa MORANTE, [sola di Arturo (1957) : 211

Wolfgang Amadeus Mozart, Don Giovanni (1787) : 180

Pierre MURET, Le traité des festin (1682) : 125

Robert MusiL, Lhomme sans qualité (1930-1932) : 100, 180

Pier Paolo PasoLiNt, Teorema (1968) : 209-211

Jacopo PER1, Euridice (1600) : 231

Caius PETRONTUS ARBITER (Pseudo-Pétrone, début 11° siécle), Satiricon : 180, 305

Jacopo da PonTORMO, (Euwre : 89-90

Marcel ProuUST, La recherche du temps perdu (1913-1927) : 93, 180, 244

RammBAUT D’ORANGE, « Escotatz mas no say que s’es » : 297-298

Rainer Maria RiLKE, Elégies de Duino (1922) : 193, 234, 297

Claude StmMON, La route des Flandres (1960) : 93, 244

Laurence STERNE, Vie et opinions de Tristam Shandy, gentilhomme (1760) : 93, 244

Juan de VaLDEs, Alfabeto Cristiano (1546) : 90

Fabien VaLros, Via (2007) : 35, 73

Marc-Olivier WAHLER, Chasing Napoléon (exposition 2009-2010) : 109

Edmund WiLsoN, Axels Castle: A Study in the Imaginative Literature of 1870-1930, (1931) : 99



393

INDEX RERUM

ACEDIE

105, 109, 179, 193, 220

ACQUIESCENTIA (SATISFACTION)

60, 156-157, 168-169, 175, 195, 228,
235, 240-241, 266, 303, 305, 308, 328,
330 — comme acquiescement, 156-157,
186, 303, 308 — comme repos (voir
REPOS) — comme ininquiétude, 179, 300,
303, 308, 328 — comme amnérismos,

179, 303, 308, 312

AcTION

27-28, 31, 33, 52, 78, 97, 130, 148, 157,
171, 174, 177, 185, 188, 191, 200, 230,
273, 328-329 — comme conscience de
laction, 173, 202, 247, 334 — comme
temps de l'action, 16, 23, 35-36, 320 —
comme praxis (selon Aristote), 28, 49, 66,
122, 187, 227, 283 — comme ergon (selon
Aristote), 50, 58, 186, 189 — comme
trans-action, 150, 194 — comme « Action

paralléle », To1

ArGos

42, 108, 146, 155-157, 159-160, 162,
182, 195, 199, 222, 255, 266-267, 326-
328 — comme kat-argos, 146, 325, 327

— comme Argos (divinité), 120, 155, 333

ASEMANTICITE

43, 199, 229, 234, 238, 248, 251, 267-

268, 276, 284, 296, 320, 330, 332, 334-
335,337

ASKoLIA

182, 303-304, 325, 329

BERUF

178-179

BoNHEUR

19, 50-52, 60, 101, 109, 132, 154, 157,
159-160, 167, 181-186, 190, 192, 195,
202, 210, 217, 239, 243, 267, 286,
290, 300-301, 304, 308, 321, 327-330
— comme eu zen, 35, 51, 93, 154, 157,
161, 163, 188, 195, 267, 327 — comme
eudaimonia, 37, 53, 160-163, 183, 185,
303 — ET hédoné (PLAISIR), 37, 50, 160,
183, 185 — comme jouissance, 14, 2I-
22, 24, 51-52, 76, 94, 190-191, 193, 239~
243, 248, 253, 257, 262-263, 288, 360
— comme plaisir, 21, 24, 26, 37-38, 47-
48, 50-52, 57, 65, 78, 160, 185-187, 239,
253, 257, 262-263, 288, 291-292, 204,
321 — comme plaisir désintéressé (Kant),

241-242

CELEBRATION

2», 29, 35-36, 69, 124, 133-134, ISI,
158-159, 165, 177, 188, 191, 193, 19§,
200-202, 234, 263, 266, 277, 325, 327-

329 — comme festivité (voir FESTIVITE)



394

CONFIGURATION
40, I12, 124, 129, 218, 236, 274-275, 278-
280, 282, 312-314, 320, 324-325, 327,
329, 336, 338 — comme Gestaltung, 27 4-
275,278, 336

CONSTELLATION
13, 20, 155, 224, 228, 276, 288, 337 —
selon Benjamin, 106, 111, 116, 140 —

selon Adorno, 136, 282

CONTEMPLATION
27-28, 39-40, S§1-52, 10I, 107-108,
119, 137-139, 154, 157-158, 161, 163,
182-185, 200, 224, 241, 290, 311 — €t
gloire, 156 — et kavod, 189 — comme
contemplare, 168-169, 330 — selon
Spinoza, 168-169, 228

DES®EUVREMENT
41-43, 97, I08, 116, 124-125, 127,

133, 141, 145, 155-166, 169, 175-176,
181, 185, 189, 192, 194-195, 199, 203-
204, 216-218, 228-229, 237-238, 247,
251, 255, 258-259, 262, 266-267, 277,

284, 294, 296, 300, 301, 302, 304, 312,

315, 319-32I, 325-339 — comme

désceuvrement actif, 43, 189, 199, 229,
248, 251, 267, 301, 303, 307, 331, 333,
335,339

Di1FFERENCE
passim — comme différend, 88, 322,
comme différance, 88-89, 322 — comme
espionnabilité des différents, 88, 342 sgq
— comme non-identique, 89 — comme
non-identité, 89-90, 96, 109, 136, 145

DispOSITIF

passim — selon Foucault, 20, 147, 326 —
selon Agamben, 146-151

Doxa
23, 29, 33, 56, 71, 78, 99, 103-104, 131,
133, 158, 177, 215, 261, 263, 194, 310
— comme doxazein, 57, 74, 108, 121-
122, 150, 153, 235, 242, 261-263, 266
— comme doxazesthai, 124, 156, 285,
324, 327 — comme endoxa, 29, 56, 208-
209, 211, 214, 215 (endoxos) — doxiques
(voir REGIMES DOXIQUES) — doxologie (voir
DOoX0LOGIE)

Dox1QUEs (REGIMES)
23, 38, 54, 57, 80, 86, 92, 99, 103-105,
122, 136, 146, 150-151, 208, 255, 260-
263, 265-266, 320, 322, 327, 335 —
comme régimes symbolico-doxiques, 72
— comme régime mythico-doxiques, 94

DoxoLoGIe
29, 32, 37-38, 56, 150, 180, 193-194,
203, 208, 234, 277, 336

Encomium
124, 132-135, 246, 271, 277, 300, 301,
324 — encomiastique, 324

Ennur
19, 43, 50, 62, 109, 148, 154, 174, 245,
247, 262, 305-307, 312-313 — selon
Heidegger, 216-229, — comme ennui
profond, 35, 153, 206, 218, 220, 224-225,
227-229, 247, 265, 305, 328, 332, 334 —
comme étre-laissé-vide, 43, 248, 332-334

EPMELEIA (soucr / ADMINISTRATION)
133, 147,238,294, 308, 309-310, 311-312

— et améléia, 133, 279, 304, 308



Eroki
59, 113-114, 126, 167, 176, 328

ErGon
165, 178-179, 327 — comme acte, 133,
187, 189 — comme ergonomie, 351 —
comme a-ergon, 177 — COmMmMe oOcUVre,
189, 190, 235 — comme activité, 202,
273 — comme ex-ergon, 286-287 —
comme en-ergon, 287

EsPrONNABILITE
21, 23, 25, 42, 76, 85-86, 88, 91, 94-95,
97, 99-100, 102-104, 106, 109, 113, 121,
135-136, 141, 145-146, 153, 161, 163,
165, 211, 216, 219, 225, 244, 246, 262,
264, 285, 301, 320, 321, 322, 323, 326,
342-342

ETRE-DANS-LA-FESTIVITE
42, 70, 86-89, 91-92, 94, 96, 99, 103-
104, 132-133, 135-136, 141, 145, 153-
154, 163, 184, 186, 199-200, 202-203,
206-208, 213, 217, 219, 222-223, 226,
228-229, 237, 246-248, 271, 276, 280,
287, 300, 303-305, 308, 314, 323-326,
329-338

EXERGUE
210, 237 — SELON P-D. HuvGHE, 237,
286-287, 324, 337

FEsTIVITE
passim— comme sunéudkhesthai (célébrer),
124-125, 186, 188-189, 329 — comme
festin, 26, 51, 124-125, 132, 176, 188, 231
— comme encomium (voir ENCOMIUM) —
comme étre-dans-la-festivité (vorr ETrE-

DANS-LA-FESTIVITE)

395

FipDELITE

134-135, 153, 277, 285-286, 324 —
seLoN P-D. HuvGHg, 88, 133, 186, 237,

322 — comme hommage, 88, 123-124,
133-135 — comme célébration (voir
CELEBRATION)

GLOIRE / GLORIFICATION
29, 32, 52, §6-57, 102, 122-123, 13A, 132-
133, 146, 150-15I, 156-158, 168-169,
194-195, 200, 297, 230, 234-235, 261,
299, 327, 331 — comme doxa (voir DOxA)

GUETTEUR
42, 63, 93, 104-106, 109, III, II3-
116, 119-120, 154, 211, 264-265, 322-
323, 327-328, 329,

kataskopos (voir KATASKOPIQUE) — comme

337 — comme

observation (voir OBSERVATION)
HERMENEUTIQUE
13, I15-16, 20, 29, 3!, 43, 50, I11, 113,
119, 146, 149, ISI, 234, 239, 242, 245,
248, 252, 254, 257, 259, 262-263, 265-
267, 293, 296, 309, 319-322 — comme
herméneutique matérielle, 43, 75, 236,
264, 295, 306, 320, 331, 335 — comme
selon

cercle  herméneutique,

137,
Schleiermacher, 252, 284, 313
HymMNoOLOGIE
150, 193, 203, 299, 303, 331
IMAGE DIALECTIQUE
31; 105-106, 110-I11, 137, 141, 215,
223, 242, 279, 280 — comme Dialektisches
Bild, 31, 106, 110, 137, 223

INOPERATIVITE

14, 16, 23, 28, 35, 38, 41, 58, 66, 97,



396

126, 136, 145-146, 151, 154, 156, 158,
163, 165-166, 175, 177, 180, 182, 189,
195, 199-200, 202-203, 211, 225, 227,
237, 247, 248, 251, 262, 266, 280-281,
283-287, 290, 296, 299, 302-303, 307,
312, 319-321, 325-339 — économie de
Iinopérativité, 42 sq, 326-327 — comme
activité d’'inopérativité, 163, 307
INQUALIFIABLE (VIE)
157, 307, 313-315, 338, 339 — comme
auto bios, 183, 314, 329 — comme vie
méme, 183, 304, 310, 314, 329
INTENTIO
136-137, 139, 215 — comme mort, 77,
135-137, 140, 163, 215, 329
INTERMITTENCE
39, 94, 235, 280-281, 285, 288-290, 296,
302, 337
INTRANSITIVITE
42, 50, 74-77, 80-81, 121, 126, 131, I183-
184, 185, 187-188, 228, 295-296, 303-
305, 308, 314-315, 321, 329, 333, 338-
339 — selon G. Molinié, 74-76 — comme
occupation intransitive, 304-305, 315, 339
— comme opérativité intransitive, 321 —
comme « vie tout enticre occupée », I83,
303-305, 307, 314, 338
IVRESSE
43, 88, 92, 94, 125, 132, 199, 230, 248,
254, 287, 305, 332-333, 335, 337 —
selon Heidegger et Adorno, 237-246 —
comme Rausch, 245, comme Trunkenbeit,
sobriété

comme ivresse de la

245,
(Niichternbeit), 125, 246, 287, 333

KA4IROS | KAIROLOGIE
22, 51, 76-77, 97, 91, 107, 109, 140,
163, 171, 180-181, 222, 224, 270, 325-
326, 329, 338

KATARGEIN
156, 258, 262, 325 — katargesthai, 195 —
katargos, 146, 325, 327

KATASKOPIQUE
219, 305, 322-323, 332-333 — comme
kataskopos, 114, 327

K£Nose
43, 199, 229-230, 234, 248, 299, 332-
334 — comme dia-kénose, 302

K1Esis
178-179, 228

LEGIBUS SOLUTUS
55> 97> 301, 303, 338

LITURGIE
34, 150, 180-181, 193-194, 205, 230,
234, 277, 299, 308, 336

Lorsir
35, 59, 120, 133-134, 160-163, 166, 178,
180, 182-183, 185, 189-192, 195, 219,
302-305, 307, 308, 314, 325, 327-330, 328
— comme classe de loisir, 97 — comme
anapausis, 108, 125, 156, 159-161, IS,
176, 182, 185, 194, 200, 202, 266, 327
— comme diagogé (divertissement), 160-
161, 182-183, 191, 221, 308 — comme
paidia (jeu), 185 — comme skolé (voir
SkorE) — comme divertissement, 185,
191, 219, 301, 327 — comme hobby, 191,
— comme MufSe, 308 — comme otium,

133, 182, 308



397

MErakra | MENUKHA 115, 230, 270, 276-277, 300, 309-3I0
176 — comme pacte parrhesiastique du
NEGLIGENCE poématique, 276-277, 300, 336-337

109, 133, 179, 181, 279, 299-300, 303-305, PARTICIPATION

307-313, 338-339 — comme neglectio,
303, 305, 307-308, 313, 338 — et
épiméléia, 133, 147, 238, 294, 308, 309-
310, 311-312 — comme améléia, 133, 279,
304, 308 — comme ens neglectus, 305,

308,313, 338

NEGoTIUM

133, 182, 308, 325 — et négociation, 133-

134, 182, 302, 326, 330, 339

OBSERVATION

13, 17, 23-25, 27-30, 33, 34, 37, 42,
47, 56, 58, 71, 73, 86, 91-92, 95, 97-
101, 104, 106, 111, 115-116, II9-
120, 128, 134, 136, 154N I56-157,
160-161, 183, 185-186, 188, 189,
199, 209, 211, 214, 225, 264-265,
267, 285, 296, 300-301, 307, 32I,
323, 327-332, 337 — comme phroura,
114, 119 — comme poste de guet,
114, — comme visée kataskopique,
219, 322, — comme thébria (voir
THEORIA) — comme espionnage (voir
ESPIONNABILITE) — comme guetteur
(voir GUETTEUR) — comme speculator,
154-155, 180, 199, 327 — comme

épiskopos (surveillant), 327

OPERATIVITE

(voir INOPERATIVITE) — comme méta-

opérativité, 126, 242

PARRHESIE

23, 42-43, 53-54, 57-58, 62-64, 70-71,
74-77, 85-86, 121-123, 126-127, 131-
132, 135-136, I5I, 153-154, 158-160,
163, 172, 180, 184, 186-197, 200, 202,
204, 214, 221-223, 240, 263-267, 271,
303, 307, 321-325, 330, 335-336 —
comme koindnos, 53, 74, 122, 127, 126,
188 — comme métexis, 53, 74, 122 —
comme adhésion, 55, — et nomos, 55 —
comme métousia (co-existence), 74, 127-
128, 130, 132, 139-140, 324-325 — et

intensité (participation intensive), 57, 86

PatrHOS

— et met-oikos, 122 — et théorein, 186-
188
187, 271, 288, 311 — comme dunamis

tou pathein, 107, 187, 228, 230, 284 —
comme Pathosformel, 71, 109, 256 —
comme empathie, 105, 109-110, 195, 203,

243, 265 — comme pathétique, 79, 129

PARATAXE

234, 236, 248, 281-284, 286-289, 301,
334, 337 — comme intermittence, 39,
94, 235, 280-281, 285, 288-290, 296,
302, 337 — comme grammaire de bloc,
113, 268-270 — comme juxtaposition,
118, 234, 236, 255, 268-269, 271-272,
281, 288-289, 291, 301, 337 — comme

relation silencieuse, 113, 268-270, 289,

335-337



398

PArRODIE
102-103, 180, 209, 266, 269, 298, 370 —
comme parodie sérieuse, 180, 211
PERVERSITE (LE POETIQUE EST PERVERS)
37,48, 103, 154, 158, 205, 267-268, 272-
276, 280-283, 295, 299, 331, 335-336 —

comme perversus, 205, 273, 276
POEMATIQUE
67, 230, 275-277, 280-282, 288-289,

291, 294-295, 297-300, 325-326, 331,
336-338 274,
277, 295, 336 — / poématicité, 275 —

— comme Gedichtete,

/ poietique, 99, 165, 303-304, 313 — /
étho-poiétique, 57, 300, 303, 320 — et
z0é poictikeé, 67, 147, 164, 183, 304, 326
— comme pacte parrhesiastique (voir
PARRHESIE) — et poétologie, 230

Post FEsTUM
135, 208, 232, 281, 301-303, 330, 335,
338

Ponos
178, 179, 185, 328 (ponountos)

Praxis
64, 66-68, 72, 77-78, 86, 103, 148, 150,
157, 169, 182, 187, 191, 260, 267, 173,
321

PRrOFANATION
147, 155, 202, 308

Prose
40, 121, 204-205, 276, 281-282, 289,
292, 336, 339 — prosaique, 40, 286,
338-339 — comme prorsus (pro-versus),
204-205, 273, 276, 299, 331, 336, —

comme prose intégrale (Benjamin), 202-

204, 213, 235, 243-244, 246, 259, 273,
275-276, 280, 283-284, 290, 331, 336-
339 — opposé a versus, 204-205, 273,
276, 289, 336 — et in-versus, 283 — et
ad-versus, 88, 273 — et per-versus (voir
PERVERSITE)
Reros

19, 21, 26, 33, 35-37, 42, 50-51, 58-60,
62, 66, 91, 95, 102, 108, 156-157, 159-
160, 162-163, 166, 168-169, 175-177,
181-188, 200, 228, 241, 266, 295-296,
313, 327,

qualitatif (Aristote), 313 — comme

320, 330 — comme repos

activit¢ d’immobilité, so-s1, 95, 163,
187-188, 202, 208, 227-228 — et quies,
60, 66, 156, 168, 188, 228, 330

RESSOUVENIR
107, 124, 138, 171, 173, 199, 208,
247N 280, 323, 334, 339 — comme
Eingedenken, 124, 171, 173 — comme
commémoration, 23, 34, 36-37, 92, 98,
110, 124, 153, 199, 201, 263, 280, 285
— comme anamnese, 106, 138, 311

RyTHME
24, 39-40, 55, 94, 98-99, 105, 112-116,
120, 145, 165, 200, 204, 209, 218, 220,
224, 254, 268, 280, 283, 296, 302, 323,
347 — comme contre-rythme, 107, 166
— comme époké, 113-114, 328 — comme
stréphein, 119 — comme rythme total
(Mallarmé), 288 sQ — comme ruthmos,
112 — comme arruthmos, 112, 264

SABBAT

59, 156-159, 166, 169, 175-177, 176,



180, 188-190, 194, 200, 247, 266-267,
315,327-328, 333-334, 339

SKOLE

137, 139, 160-163, 182-183, 183, 185,
189-190, 325-329 — comme askolia (voir

TRAVAIL)

STENOSE

174, 247-248, 300, 328, 334

SUSPENSION

28, 40, 42, 55, $8-59, 61-62, 97, 108,
125-126, 135, 161, 163, 166, 199, 203,
219, 243, 248, 272, 280, 282, 284, 286,
288-289, 294, 304, 311, 312, 312-322,
325-327, 329, 335, 346, 350, 354-336
— de lactivité cognitive (ataraxie), 39,
60, 167, 169-170, 174, 185, 328 — de la
dialectique, 134 — selon Jesi, 61, 172, 328
— et quies (selon Spinoza) 168-169 — et
sabbat (voir SABBAT) — et messianisme,
170-171 — selon Benjamin, 172-173, 300
— comme suspension théologique, 175-
181 — comme suspension théorétique,

181-189

THEORETIQUE

39-40, 42, 50-51, 163, 166, 177, 182-
186, 188, 224, 229, 235, 238, 243, 247,
303, 312 — comme nous thédrétikos, 49
— comme vie théorétique, 161, 180, 183,
185, 300-301, 304 — comme suspension
théorétique, 181 — comme thédria, 27,
41, 63, 66-67, 139, 181, 183-184, 224,
325, 327-329 — comme thédrein, 28,
183, 188, 330 — comme théa (vision),

183, 186, 329 — comme théaomai, 275

399

— comme théorétikos, 27, 183, 224, 329
— comme zoé thébrétiké, 301, 326 —
comme thédros, 28 — comme théatos,
183 — comme théama, 183 — comme
sun-théoria, 41, 51, 186-188, 329 —
contemplation (voir CONTEMPLATION) —
comme thébréma, 209, 210 — comme
visée théorématique, 209

TraVAIL
16, 19, 21, 37, 42, 75, 102, 123, I25,
161-162, 177, 178-180, 189-192, 194-
195, 200, 219, 260, 275, 302, 306-307 —
comme temps de travail, 22, 26, 42, 97,
166, 177, 180, 192, 195, 203 — et dies
festus et nefastus, 27 — comme action, 28
— comme épreuve, 178, 190, 328 —
comme doulos, 178, 190 — comme
bouffon, 179 — comme ponos (voir ponos)
— comme avoda, 175§ — comme cessation
de travail, 185 — comme askolia, 182, 185
— comme théologisation, 178, 180, 190
— comme klésis et Beruf, 178-179, 195

VERITE
77, 93, 110, 114, II5, 137, 139-140, 207,
215, 275-277, 294, 309-310, 311-312,
336 — comme aléthéia, 93, 114, IS, 131,
183, 279, 294, 309, 314, 329 — comme
évidence (visée apodictique), 236, 281-
282, 284, 325

VIDUITE
42, 97, 101, 104, 121, 151, 153, 193,
95, 199, 207, 211, 214, 216-217, 221-
222, 225, 227, 229-230, 237-238, 247-

248, 252, 262, 265-266, 276, 284, 287,



400

287, 295, 297, 299, 301-302, 320, 322,
325-326, 330, 331-334, 337-338 —
comme kénose (voir KENOSE) — comme
évidement, 108, 207, 230, 232-234, 237,

248, 266, 272, 278, 333-334, 337



TABLE DES MATIERES

INTRODUCTION GENERALE AU CONCEPT DE FESTIVITE
1. PRESENTATION
2. CRITIQUE ET APPREHENSION DU CONCEPT DE FETE ET DE FESTIVITE
3. ANALYSE ET PRESENTATION DU CONCEPT DE FETE ET DE FESTIVITE
4. ARCHEOLOGIE DU CONCEPT DE FETE ET DE FESTIVITE

5. LECTURE EPISTEMO-CRITIQUE ET PROPOSITIONS

CHAPITRE I. : POUR UNE ANALYSE SEMIOTIQUE DU CONCEPT DE FESTIVITE
1. ETUDE SEMANTIQUE

1.1 NOTION DU JOUIR
$ 1. La mesure du désir
§ 2. La mesure du plaisir
§ 3. Mesure de la joie

1.2 NOTION DU COLLECTIF
§ 1. Mesure de l'expérience collective
§ 2. Mesure de la doxa
§ 3. Mesure de ['éthicité

1.3 NOTION DE PERIODICITE
§ 1. Mesure de la suspension
§ 2. Mesure de l'observation
§ 3. Mesure du spectaculaire

2. ANALYSE SEMIOTIQUE

§ 1. La féte est un acte social
§ 2. La féte devrait étre une praxis
§ 3. La fére est une empirie sociale
§ 4. Contingence et substantialité
§ 5. Matérialité et substance du festif
§ 6. Valeurs du festif
$ 7. Tripartition
§ 8 Questions & hypothéses

401

II
13
15
21
28
38

45

47

SO

SI

53
56

57

58
62
63

64

68
69
72
74

77
80



402

CHAPITRE II. : LA FETE ET LE CONCEPT D’ESPIONNABILITE
1. CONCEPT D’ESPIONNABILITE
2. CONNAISSABILITE ET NON-CONNAISSABILITE DE LA FETE
3. LES GUETTEURS

4. REGIMES DE LA PARTICIPATION

5. CONCLUSION. COMMENTAIRES SUR « LA MORT DE L'INTENTIO »

CHAPITRE III. : LA FETE ET L’ECONOMIE DE L’ INOPERATIVITE

I. ECONOMIE ET FESTIVITE
§ 1. La féte vide
§ 2. Economie de la fére

2. MESURE DU DESGEUVREMENT

3. ARGOS ET DESGEUVREMENT

4. MESURE DE LA SUSPENSION
§ 1. Mesure de la suspension
§ 2. Modele de la suspension théologique
§ 3. Modeéle de la suspension théorétique
§ 4. Modeéle du déscenvrement

5. CONCLUSION

CHAPITRE IV. : FETE, DESCEUVREMENT ET VIDUITE
I. FETE ET DESGEUVREMENT
2. LA FETE VIDE ET LES MACHINES VIDES
§ 1. La féte est un concept vide
§ 2. La machine mythologique
3. VIDUITE : L' ETRE-LAISSE-VIDE ET L'ENNUI
4. KENOSE & ASEMANTICITE
5. CETRE-JETE ET L'IVRESSE

6. CONCLUSION

CHAPITRE V. : THEORIE DE LA FETE : MODELES HERMENEUTIQUES
1. FESTIVITE. MODELES HERMENEUTIQUES

§ 1. La notion de grammaticalité

83
85
94
104

I21

135

143

I51
155
159
165
166
175
181
189
193

197

200

205§

216
229
238
247

249

251

255



§ 2. La notion de corruptibilité
§ 3. La notion de dialectique

§ 4. L'économie

§'s. Les régimes de la festivité

§ 6. Dialectique négative

2. FESTIVITE ET ASEMANTICITE

3. MESURE DU DESGEUVREMENT ACTIF : POST FESTUM

CONCLUSION

ANNEXES

1. Furio Jesi, La féte et la machine mythologique (1977)
2. Furio Jesi, Spartakus, Symbolique de la révolte (1980)
3. Aristote, Ethique & Eudéme (124523 5-b9)

4. Furio Jesi, Gastronomie mythologique (1977)

§ 1. La relation silencieuse
§ 2. Le poétique est pervers

§ 3. Asémanticité et viduité

5. Fabien Vallos, Bégayer (2006)

BIBLIOGRAPHIE

INDEX NOMINUM

INDEX OPERUM

INDEX RERUM

403

256
257
261
262

265

268
272
284

301

317

341

342

346
359

361

368

373

385

391

393



404

TABLE DES OSSIAS

Jacopo da Pontormo 89
Robert Musil 100
Olivier Cadiot 102
Emmanuel Hocquard 116
Ben Kinmont 122
Stéphane Mallarmé 193
Pier Paolo Pasolini 209
Francesco del Cossa (Palazzo Schifanoia) 218
Stefano Landi 231
Art conceptuel & Dan Graham 291
Albertet de Sisteron 297

Jeremy Deller 306



405

TABLE DES ILLUSTRATIONS

PoNTORMO, Jacoro DA PONTORMO, 90
dessin préparatoire aux fresques de la basilique San Lorenzo, Florence, mine de plomb sur

papier, dessin n°6753F, © Galleria degli Uffizi, Firenze

PasoLiNI, P1ER PaoLo PasoLINI 210

image extraite du film 7eorema (Terence Stemp et Laura Betti)

Cossa, FRancEsco DEL Cossa, 219

Mois de mars (vir niger), Salone dei mesi, Palazzo Schifanoia, Ferrara

© Palazzo Schifanoia.

DELLER, JEREMY DELLER, 307

D’une révolution a l'autre, Palais de Tokyo, 2008-2009

© Palais de Tokyo












