
I

I n t r o d u c t i o n 

Dans le cadre d’activités de recherche, 
j’explore depuis presque dix années le 
concept d’œuvre et la relation que celle-

ci entretient avec la pensée et avec ce que nous 
appelons plus communément la philosophie. Or 
il y a plusieurs indices qui tentent de montrer 
que cette interrogation est propre à une actualité 
récente de l’histoire de l’être, à savoir celle issue 
des débuts du xixe siècle, celle issue de ce que 
nous pouvons indiquer comme « modernité », 
celle issue de cette crise de l’activité de l’être, 
irréparable en ce qu’elle induit la destruction 
du vivant et la confiscation de la vivabilité. 
Ces indices sont, à mon sens, au moins triples : 
d’abord l’idée que le problème de la pensée 
occidentale est d’avoir « installé » l’être dans une 
dimension morale et technique de l’opérativité 
le privant ainsi de toute possibilité de penser 
et d’intégrer l’inopérativité. Ensuite l’idée 
centrale que nous devons achever de penser la 
philosophie comme une métaphysique, c’est-à-
dire comme une technique consistant à penser 
ce que nous sommes uniquement à partir de 
fondations et de valeurs, nous privant ainsi 
de toute épreuve de l’agir et du présent. Cette 
achèvement de la métaphysique est le point 
central du projet SVOLTA, en ce qu’il tente, 

communément et collectivement d’en penser 
la puissance et l’actualité. Enfin, le troisième 
indice, consiste à penser que – au cœur de cette 
crise de l’opérativité et de la métaphysique – les 
activités artistique, poétique et philosophique 
se soient intéressées à interpréter avec 
attention ce que le terme grec ancien poièsis 
signifie, en tant qu’il montre et qu’il pointe 
quelque chose de central dans l’activité de l’être 
comme un « faire sortir », un « faire advenir », 
un « faire exposer ». Or les structures de la 
pensée métaphysique ont cherché dans les 
fondations ce qui pouvait ontologiquement 
et techniquement « séparer » (au sens propre 
ce que nous nommons un absolu) les activités 
et donc séparer et abaisser les niveaux de 
connaissances. Les êtres ont été séparés entre 
ceux qui connaissent et ceux qui ne connaissent 
pas, puis ils ont été enfin séparés entre ceux qui 
ne connaissent pas, ceux qui connaissent mais 
qui sont isolés dans les sphères silencieuses de 
la tekhnè et ceux qui ne connaissent pas mais 
qui exercent une transfiguration de la tekhnè en 
gouvernance : ceci a été indiqué d’abord comme 
une cybernétique (au sens grec d’une kubernetikè 
tekhnè, d’une technique de la gouvernance) 
puis au sens plus trivial d’une technocratie, 
c’est-à-dire d’une autorité de cette technique 
de la gouvernance). D’autre part, ces mêmes 
structures de la métaphysique ont « assis » cette 
puissance non pas sur une « connaissance en 

S V O L T A
textes & commentaires



II III

O u v e r t u r e 

Chercher consiste à émettre des hypothèses et pour qu’elles prennent 
corps, cela consiste alors à ouvrir, déplacer, entasser des documents. Cela 

produit une image, celle des va-et-vient de la pensée, celle des retraits et des 
accumulations, celle des essais, jusqu’à celle où prend forme ce qui avait été 
présenti et ce qui avait été attendu. L’hypothèse ici, aussi ténue soit-elle, ouvre 
un champ de recherche et de travail. Ce qui est montré en est une partie : 
l’image qui a été produite et présentée indique ces lectures et ces mises en liens. 
Elle contient une réserve qui ouvrira à d’autres gloses. 

Encore d’autres gloses, qui viennent se construire autour du présent texte, 
comme autant de marginalia écrites par des amis. C’est-à-dire ceux qui font 
du liens et ceux qui écrivent et formulent les liens de la pensée. En somme 
ce que l’on nomme philosophie. Nous avons choisi pour cela un ouvrage du 

xvie siècle, publié en 
1573 chez l’imprimeur 
Sessa à Venise : il 
s’agit de l’ouvrage de 
Giovanni Fabrini da 
Fighine (1516-1580), 
la traduction de l’œuvre 
du poète latin Horace 
en langue vulgaire. Ce 
qui est ici fascinant est 
la manière avec laquelle 
les commentaires ne 
cesse de contouner et 
de carresser le texte, 
jusqu’à presque le faire 
disparaître. Ce qui est 
fascinant encore est la 
manière avec laquelle le 
commentaire ne cesse 
d’ajouter des niveaux de 
complexité : en somme 
commenter et expliquer 
c’est complexifier, en 
somme écrire, produire 
des liens c’est fabriquer 
cette image de la 
compléxité. Parce que la 
complexité est la seule 
forme possible, entre 
nous, du respect. ◊ 

quelque chose » (sens antique de la tekhnè), non 
pas sur une manière de penser les relations (sens 
de la philosophie), non pas sur une manière 
de « faire exposer » les choses (au sens ancien 
et moderne de la poièsis), mais uniquement à 
partir de la fondation originelle : cela consiste à 
déterminer des principes (arkhè) et les figures de 
ces principes (archétypes) en tant que la forme 
d’autorité ne s’impose (ni dans la technique ni 
dans la philosophie ni dans l’œuvre) mais dans 
sa seule fondation (un « ordre » n’est donné 
que parce qu’il y a un « ordre » pré-établi). Or 
cette situation ouvre l’histoire de l’être à une 
hyper-saturation de la métaphysique. C’est cela 
l’indication de la pensée moderne. D’autre part 
enfin, ces mêmes structures de la métaphysique 
ont affirmé les fondations des pratiques dites 
« artistiques », de la poièsis donc, en les absorbant 
dans les méandres abscons de l’esthétique, de 
l’ontologie des pratiques et de la séparation 
des pratiques. L’œuvre est alors assujettie à la 
technique ou au pouvoir : elle est un processus 
clos et formel de représentation. Ce qui signifie 
alors pour l’histoire de l’être, une privation de 
la politique et une privation de l’interprétation 
de l’opérativité. Or nous estimons que la crise 
centrale de la « modernité » est l’interrogation 
de ces processus occultants et l’interrogation 
des relations entre la pensée et la poièsis (c’est-
à-dire l’œuvre). C’est précisément ceci que 
nous nommons être moderne, en tant que 
s’interroger sur nos modes d’existence dans la 
relation pensée et poièsis (que nous en soyons 
privés ou non). Notre hypothèse, ici pour le 
projet SVOLTA, est que les années 1960 ont 
été un moment d’intense activité quant à 
cette interrogation. En somme que les années 
1960 ont été le centre de cette préoccupation 
à partir de la possibilité de penser la fin de 
la métaphysique et à partir de la possibilité 
d’ouvrir les pratiques à ce qui été nommé « art 
conceptuel ». Pour cela nous saisissons deux 
événements, qui ont eu lieu en même temps 
en avril 1964, la première exposition de Marcel 
Broodthaers qui parodie un passage de l’activité 
de poète à celui d’artiste, et la conférence de 
Martin Heidegger sur la « fin de la philosophie 

et la tâche de la pensée ». C’est cette tâche de la 
pensée que nous tentons d’indiquer, de montrer 
et de commenter. ◊

&  e x p o s i t i o n

SVOLTA est une exposition et une édition 
conçues et réalisées par Fabien Vallos. 
La première édition a été réalisée en mai 

2018 & la deuxième en septembre 2018.  

Il s’agit de rendre visible l’hypothèse d’une 
relation entre deux événements advenus 
en avril 1964 : la première exposition de 

Marcel Broodthaers à Bruxelles et la conférence 
de Martin Heidegger à Paris lors du colloque 
Kierkegaard vivant. La première indiquait une 
crise entre le poétique et les arts plastiques qui 
ne trouve de résolution que dans la parodie et 
l’insincérité. La seconde indiquait la nécessité 
d’un tournant comme achèvement de la 
métaphysique et comme tâche de la pensée vers 
l’interprétation du poétique.

L’édition présente 
archives, œuvres 
et commentaires 

autour d’un texte augmenté 
de ces marginalia produites, 
par principe d’hospitalité et 
de partage d’un commun, 
par des amis. ◊ 

E x p o s i t i o n

La première édition de SVOLTA a eu lieu 
en mai 2018 à Arles  : au centre de la page 
un texte écrit en avril 2018 qui ne cesse de se 

réduire en fonction de 
l’augmentation des 
commentaires des amis 
invités  : écrits, dessins, 
schémas, interventions 
s’accumulent pages après pages pour proposer 
une lecture de cette hypothèse. Ici il s’agit de la 
deuxième version du projet, éditée sur un format 
journal et avec l’ajout possible d’interventions.

◊

Fabien Vallos

Nous avons proposé et initié une archéologie 
des relations arts et langages (pour parvenir 
à exposer cette hypothèse) et pour saisir 

que ces relations n’étaient pas en soi complexes, 
mais qu’elles ont été rendues complexes par des 
processus d’occultation. Ces processus qui ont 
rendus silencieuses les relations entre philosophie 
et poésie, proviennent du fonctionnement de la 
métaphysique occidentale . C’est précisément pour 
cette raison que nous proposons de les penser à 
partir du moment où les penseurs ont signalé qu’il 
fallait interpréter l’achèvement de la métaphysique 
et donc l’achèvement d’une forme particulière de 
la philosophie (et par conséquent de la philosophie 
de l’œuvre) . Or il semble que ce moment a été 
d’une intensité maximale dans les années 1960 et 
particulièrement en cette date d’avril 1964. Et c’est 
cette hypothèse qui se déploie ainsi sur ces pages 
avec les commentaires, les ajouts que nous faisons et 
que nous laissons faire aux amis, aux philoi. 

◊

Jean-Baptiste Carobolante

Il y a quelques années, Giorgio Agamben faisait 
paraître son essai « Qu’est-ce que l’acte de 
création ? » dans le recueil Le feu et le récit (trad. 

M. Rueff, Rivages, 
2015). Dans ce texte, 
le philosophe italien 
reprenait la conférence 
que Gilles Deleuze a 

tenue à la Fémis le 17 mai 1987 sur l’acte de création 
considéré comme acte de résistance. Agamben pose 
alors la question de la résistance, non de l’artiste, mais 
de l’œuvre elle-même. Qu’est-ce qui résiste dans 
l’œuvre ? Le moment le plus intense de sa réflexion 
adviendra vers la fin du texte lorsqu’il affirmera : « la 
praxis proprement humaine est celle qui, désœuvrant 
les œuvres en fonctions spécifiques du vivant, les fait, 
pour ainsi dire, tourner à vide, et, de cette manière, 
les ouvre au possible ». Puis, il continuera ainsi  : 
« contemplation et désœuvrement sont, en ce sens, les 
opérateurs métaphysiques de l’anthropogenèse, qui, 
libérant l’homme vivant de tout destin biologique 
ou social et de toute tâche prédéterminée, le rendent 
disponible pour cette absence d’œuvre particulière 
que nous avons l’habitude d’appeler “politique” et 
“art” ».

Pour Giorgio Agamben, « l’absence d’œuvre », 
le désœuvrement, semble être la caractéristique 
essentielle de ce qui constitue l’homme. C’est 
pourquoi ce désœuvrement est constitutif des 
agissements humains les plus valorisés : la politique 
et l’art. Or, il nous semble que ce désœuvrement est 
pourtant chose rare. Nous comprenons cette absence 
d’œuvre inhérente à l’œuvre, cette puissance-de-
ne-pas-œuvrer que contient l’œuvre par le biais du 
terme qui titre son premier ouvrage, paru en Italie en 
1977 : Stanze. La stanza, c’est la chambre, mais c’est 

   mettons l ’hypothèse que dans l ’histoire de l ’œuvre 
soit advenue une crise inégalée et qu’elle ait eu lieu 
dans les années 1960. Posons alors que cette crise 

S V O L T A
textes & commentaires

Nous posons 
trois 

hypothèses quant à 
la possibilité d’une 

déconstruction 
d’une relation 

silencieuse 
idéologique entre 

texte et image, 
entre art et 

langage. Ces trois 
hypothèses sont 
1. déconstruire 
l’interprétation 

de la facticité des 
agir, 2. maintenir 
une vigilance sur 

les systèmes de 
production et sur 

les hyper-systèmes 
et enfin 3. penser 

la possibilité 
d’une historialité 

de l’art (et non 
d’une histoire 

de l’art). Ce qui 
signifie alors que 1. déconstruire l’interprétation de la facticité des agir 

suppose penser l’interprétation d’une vie facticielle et des conséquences 
sur l’opérativité et sur l’œuvre ; 2. maintenir une vigilance signifie 

penser l’héritage d’un modèle platonicien mais aussi la déconstruction 
systématique de la pharmakéia (en tant qu’elle est une entreprise de 

la production des reproductions). Enfin 3. cela signifie de modifier les 
schémas d’interprétation c’est-à-dire ne plus penser un schéma historique. ◊ 

T entative d’interprétation de ce que nous nommons la rupture technique dans 
l ’épreuve moderne de l ’œuvre. Mais pour cela nous devons reposer l’idée de 

ce que signifie un continuum idéologique entre poièsis et tekné. Ce continuum a été fixé 
d’abord d’un point de vue théorique dès lors qu’il faut penser une catégorisation des 

agir et leur justification métaphysique et politique. Il a été ensuite fixé d’un point de vue 
logique comme conséquence d’une « augmentation » du dispositif par la teknè. La teknè est 

alors entendue comme un s’y « connaître particulier en agir » de sorte que nous puisons 
augmenter la puissance manquante au poiètique. Par conséquent il y eut (et se maintient) 

un arraisonnement systématique de la poétique à la technique de sorte même que nous 
en oublions le terme qui dit et pense l’œuvre pour ne garder que le terme qui dit la teknè 

(ars). Dès lors et en conséquence de ce que nous nommons l’oubli du poétique a eu lieu une 
hyper technicisation du poétique comme système de contraintes imposé à la fois sur les 

agir poétiques, plastiques et iconiques. Enfin et en conséquence de cet oubli du poétique 
et de l’épreuve d’une ontologie des contraintes, s’ouvrent alors pour la pensée occidentale 

ce que nous nommons économie, à savoir une économie poétique, une économie plastique 
et surtout une économie iconique. En ce sens l ’histoire de l ’art se scelle alors dans l ’oubli 

de l ’œuvre comme transformation 
en dispositif technique et en système 

économique. L’oubli du poétique 
signifie que le cheminement de 
la pensée occidentale a donc été 
l’occultation volontaire du sens 

du poétique comme manière 
particulière d’interroger le réel par 

le pro-duire en le transformant 
définitivement soit en production 
(c’est-à-dire le calcul de ce qui est 
obtenu par la transformation) soit 

en système clos de contraintes 
(on calcule alors la quantité et la 

puissance de ces contraintes).
		 Le concept d’ontologie des 

contraintes signifie qu’il a été placé 
au cœur des dispositifs de l’agir une 
propriété fondatrice et archétypale 

des contraintes. L’histoire de 
la pensée et l’histoire de l’art 

devient alors une interminable 
interprétation et un interminable 

calcul de l’effectivité des contraintes. 
Mais dans ce travail s’opère un 

oubli double, celui de la puissance 
de la pensée et de l’agir (théôria 

de la technicisation de l’œuvre et de son absorption dans un dispositif économique. Est 
moderne une tentative de déconstruction de l’oubli du poétique. Pour cela est moderne 

une tentative d’interruption de la technicisation de l’œuvre. Elle fonctionne alors à partir 
de trois cheminements conjoints : une tentative de l’épreuve de la poièsis et de

l’épos, l’épreuve de l’inachèvement comme rupture technique et enfin l’épreuve d’un 
inaccomplissement technique et de rupture d’une instrumentalisation. La tentative de 

l’épreuve de la poièsis et de l’épos signifie qu’il s’agit pour la pensée moderne de repenser

« […] tout comme la relation 
entre penser et poétiser qui n’est 
encore nommée que par cet “et”, 

conjonction plurivoque qui ne fait 
rien voir d’emblée »

Martin Heidegger, Achèvement de 
la métaphysique et poésie, 

p. 163. 

Antoine 
Dufeu, 

Bonhomme 
de neige, 

2018

Fabien 
Vallos, 

SVOLTA I,
carton 

d’exposition,
mai 2018. 
(« Natura 

maiora 
facit » in 

Paolo Giovo, 
Dialoguo 

dell ’imprese 
militari e 
amorose, 

Lyon, 1574.)

et poièsis).
Le concept 
d’économie, 

poétique, 
plastique et 

iconique, 
signifie qu’il 

faut faire entrer 
l’épreuve de 

l’œuvre dans 
un dispositif 

de gestion du 
calcul et de 
l’effectivité. 
L’arraison-
nement des 

trois comme 
oubli du 

poétique est 
le lieu de 
la pensée 

moderne de la 
déconstruction 

et des crises 
propres de 

l’histoire 
moderne de 
l’art. Ce que 

nous nommons 
modernité 

consiste 
précisément 

en la tentative 
d’un abandon 

deux choses essentielles : d’abord le sens originel du terme poièsis comme un processus 
illimité d’interrogation sur l’événementialité du monde. Poièô c’est fabriquer par soi-même 
et prendre en compte un poios, c’est-à-dire une interrogation. C’est précisément cela le sens 
du concept d’oubli du poétique, c’est l’occultation de ce processus illimité de fabrique par 
la technique. Il s’agît encore pour la pensée moderne de repenser le sens de la différence 
fondamentale entre les termes logos, muthos et épos, qui disent tous les trois quelque choses 
de l’épreuve de la parole dans une tension dynamique entre arraisonnement, discursivité 
et expressivité. C’est l’ensemble de ces termes qui fonde l’épreuve de la langue et qui fonde 
l’épreuve de l’œuvre dite poétique. Or plutôt que de laisser advenir l’expérience dynamique 
de cette différenciation, nous avons préféré tenir l’ensemble dans des conduites spéciales 
et techniques. Ce qui est alors moderne est cette tentative de faire à nouveau l’épreuve de 
cette dynamique à partir de l’expérience de l’œuvre. 
		 L’épreuve de l’inachèvement signifie qu’est moderne ce qui présuppose ce rapport, en ce 
qu’il permet ne pas faire cesser la puissance illimitée de ce qui est pensé comme poétique. 
Il est alors possible d’admettre cinq formes :
		 - inachèvement technique (rupture du processus technique) : le processus créatif 

ne « conduit » pas idéalement les 
dispositifs techniques « admis » 
comme nécessaire à finaliser l’œuvre.
	 - inachèvement sous la forme 
de l’incomplétude (versionnabilité 
et variation) : le processus créatif 
prend le parti d’une « conduit » par 
version ou variation de l’œuvre de 
sorte qu’elle ne puisse advenir à une 
stabilité. Il faudrait par ailleurs noter 
que ce principe est certainement 
le plus ancien et plus utilisé dans 
l’histoire, de manière parfaitement 
lisible ou au contraire de manière 
particulièrement cryptée (du trobar 
clus au variation de l’œuvre baroque)
	 - inachèvement comme rupture 
(cessation ou destruction) : le 
processus créatif est simplement 
volontairement ou non interrompu.
- inachèvement conceptuel (réclame 
une opérativité modale tierce) : 
le processus créatif réclame dans 
sa conduite (mais ne se fait pas 
imposer comme il est classiquement 
pensé) une opérativité tierce qui 
vient non pas « achever » l’œuvre 
mais la « réaliser » pour un temps 
défini sous un mode particulier. cela 
ouvre alors à une profonde pensée 
modale de l’œuvre. Elle n’acquiert 
jamais de stabilité mais différents 
« modes » de réalisation en fonction 
des opérateurs. Ce qui signifie alors 
que le concept d’art n’existe pas, 
mais qu’existe alors une gradualité 
des conduites (artistisation, non 
activation, des-artistisation et ré-
artistisation), qu’existe une puissance 
ontologie modale et enfin qu’existe 
une phénoménologie des intensités 
essentielle pour la compréhension du 
processus de réception.
	 - inachèvement projetant 
(performativité) : le processus créatif 
est projeté dans l’épreuve d’une 
performance pour, possiblement, 
avoir lieu. Ce processus en somme 
résume et absorbe les quatre 
précédent. En revanche il ouvre à 
une conclusion fondamentale qui 
est que la teneur de l’œuvre ne se 
situe au fond pas ailleurs que dans 
la modalité et la performativité. 

L’erreur de la pensée occidentale aura été de vouloir penser l’œuvre à partir d’une ontologie 
classique, c’est-à-dire à partir d’une pensée métaphysique de l’être stable du poème. Or 
si l’on advient à une fin de la métaphysique il faut alors advenir à une fin du poème pour 
pouvoir comprendre ce qui a été nommé « oublie du poétique ». C’est cette faille qui 
fonde – c’est notre hypothèse – la modernité, et sa première crise a consisté à destabiliser 
l’ontologie technique qui a été incrustée dans l’œuvre. Pour cela il nous faut penser ce que 
peut être une ontologie modale de l’œuvre. ◊

Caroline Bernard 

Fabien, j’ai écrit tout l’été sur 
du papier quadrillé. Des 

notes, des amorces de poèmes, la 
liste des courses, des mots-clés, des 

lettres pour la clinique. Elles sont 
bloquées maintenant mes lettres 

pour la clinique. Trop à la marge, 
trop insensées pour les autorités 
compétentes. Puis j’ai rédigé les 

discours du mariage, celui qui 
succède à l’enterrement. Puis, je 

me suis lancée dans un brouillon à 
l’essai sur les systèmes asymétriques, 

les aéroports et les prisons et les 
cliniques. Puis, j’ai lu pas mal, 

beaucoup. Le comte Dracula oblige 
Mrs. Mina à lécher le sang de son 

torse pour la rendre télépathe, prise 
directe de cerveau à cerveau. Dans 
cette histoire, les femmes sont ces 

toutes petites choses à secourir. 
Je préfère les striges… Je cherche 

l’émancipation. Je ne trouve pas 
d’ancrage dans le débat sur ce qui 

fait art ou ne le fait pas. Je ne trouve 
plus jamais la juste distance, je ne 

prends plus de hauteur, j’y suis, j’y 
reste. Je ne suis bien que sur des 

parkings ou dans les chambres des 
filles à les écouter parler puis à 

écrire sur du papier quadrillé. Je ne 
suis bien que dans la confrontation 

à l’autre, à le vampiriser jusqu’à le 
crever, la « faim » justifie les moyens. 

Et je lisse tout dans ce carnet de 
papier quadrillé. Sans folioter. En 
vrac, les mots en vrac, les sens en 

vrac, la poésie et l’adrénaline… C’est 
tout.



IV V

d’un auteur ou même à un livre, le matériau qu’on a à 
traiter dans sa neutralité première, c’est une population 
d’événements dans l’espace du discours en général. 
(Michel Foucault, Archéologie du savoir, p. 38)

La deuxième indication consiste à supposer 
un rapport très fort à l’intentionnalité à la fois dans 
la configuration du 
dispositif mais aussi 
et surtout dans la 
réception de ce 
dispositif. 

Puis la troisième indication laisse entendre 
qu’il y a une intention de mettre fin à tous les 
principes archaïques de l’esthétique et notamment 
l’ontologie des supports et l’ontologie d’une relation 
trop ancienne au dicible et au visible. En soi ni le 
support ni le primat du dicible ni celui du visible sont 
essentiels à la réalisation de l’œuvre. 

Enfin la quatrième indication laisse alors 
supposer la nécessité d’un rapport à ce que nous 
nommons une résistance ou même encore à ce 
que nous nommons une révolte. 

◊

Fabien Vallos		

Comprendre le concept que nous nommons 
« pacte d’insincérité » demande une 
compréhension du travail de Marcel 

Broodthaers. Il s’agit pour lui, « d’inventer quelque 
chose d’insincère ». 
L’équation morale de 
l’œuvre réclame une 
invention à partir d’un 
pacte de sincérité. 

Qu’est-ce qu’un pacte de sincérité ? Il est ce qui rend 
conforme moralement (à partir de règles précises, 
établies et validées) le réel et sa représentation. 
Le pacte d ’insincérité signifie alors ce qui ne rend 
pas conforme le réel et sa ou ses représentations. 
Il y a donc un hiatus ou ce que l’on nomme une 
inadæquatio (une inadéquation entre le réel et sa 
représentation, donc, par voie de conséquence, 
entre le réel et la réalité). Cela supposerait alors 
que l’œuvre d’art moderne soit saisie dans cette 
inadéquation. 

cette exposition intitulée Svolta, nous voudrions montrer 
l ’épreuve, hasardeuse ou non, de deux événements qui ont 
eu lieu en avril 1964 : à savoir la première exposition de 

Marcel 
Brood-
thaers, 
Carton 
d’invitation 
de l’exposi-
tion 
du 10 au 
25 avril 
1964 à la 
Galerie Saint 
Laurent à 
Bruxelles.
© estate M. 
Broodthaers.

aussi ce moment de latence qui sépare deux vers dans 
un poème. Le blanc, la respiration, la suspension. 
Si nous devions traduire fidèlement le terme, nous 
emploierons le français 
aître, qui dit le feu 
qui réchauffe mais 
également l’atrium 
où se déroule l’action publique. À la fois lieu de 
latence et de désœuvrement dans le sens politique 
du terme. Ainsi la stanza, cette chambre symbolique 
qui re-cueille l’être, serait ce désœuvrement indis-
pensable à toute œuvre, à toute action politique, et à 
tout humain. Sans ce vide indispensable, il n’y aurait 
qu’animalité.

Or, ce terme d’aître est justement celui que 
Gérard Guest a choisi pour traduire le concept 
heideggérien de Wesen. Si le Wesen est l’« essence » de 
l’être, il ne l’est finalement qu’en tant que stanza : c’est-
à-dire en temps que vide désœuvrant et recueillant. 
Ce n’est que parce que l’être est essentiellement 
désœuvré qu’il peut exister et recueillir le monde, se 
« constituer » en tant qu’être.

L’art qui naît dans les années soixante, de Carl 
Andre à Lawrence Weiner, est peut-être l’avènement 
artistique récent le plus exemplaire à ce sujet. L’œuvre 
d’art cesse d’être une puissance frontale s’ouvrant à 
l’éblouissement, mais devient négativité permettant 
ce juste recueillement. L’art n’est plus ce qui fait face, 
ce qui ordonne l’admiration, mais ce qui oblige le 
désintérêt, dans le sens étymologique de ce qui est 
de-inter-esse, ce qui évide l’être. Ce n’est pas parce 
qu’elle est pauvre esthétiquement que l’œuvre est 
désœuvrée, mais parce qu’elle refuse d’être habitée 
par autre chose que par la convergence de deux 
spéculations : celle de l’artiste et celle du spectateur. 
L’idée qu’un individu puisse être « créateur » 
est finalement l’héritage le plus dramatique de 
l’occident.

◊

E x p o s i t i o n

Le tournant de la philosophie s’indique de 
manière manifeste en 1949 lorsque Martin 
Heidegger prononce la quatrième des quatre 

conférences de Brème. Elle porte de titre Die Kehre 

et indique ce que nous traduisons par un tournant 
ou par una svolta. Gesamtausgabe 79, Bremer und 
Freiburger Vorträge, 1994 (Bremer Vorträge 1949: 

Das Ding / Das Ge-
stell / Die Gefahr / 
Die Kehre). Édition 
française in Question 

III & IV, trad. J. Lauxerois et C. Roëls, Gallimard, 
1966, p. 307-322. 

◊

Fabien Vallos

On date l’art dit conceptuel des années 
1960 : Erase De Kooning Drawing de Robert 
Rauschenberg, 1953, en 1960 stanley brown 

déclare que les magasins de chaussure d’Amsterdam 
font partie de son travail, A box with the sound of its 
one making,de Robert Morris, 1961, le texte Concept 
Art de Henry Flynt, 1963, l’exposition de Marcel 
Broodthaers de 1964 que je considère importante 
pour la compréhension de l’art conceptuel, Untitled 
Painting de Art & Language (Michael Baldwin), 1965, 
Working drawings and other visible things on paper not 
necessarily meant to be viewed as art de Mel Bochner, 
1966, The Air Conditioning Show de Art & Language, 
1966, Tube n°150/30/45/1000, projection et sculpture de 
Bernar Venet, 1966, Schema de Dan Graham, 1968, 
Musée d’art moderne, Département des aigles de Marcel 
Broodthaers, 1968, revue Art-Language, 1968,  Art 
after Philosophy de Joseph Kosuth, 1969, Statement of 
Intent de Lawrence Weiner, 1969, etc. 

Lors d’une séance de travail avec les étudiants 
du laboratoire Fig., nous avons établi une série de 
quatre propositions pour – non pas définir – mais 
indiquer quelque chose du sens de l’art conceptuel. 
Le premier élément consistait à dire qu’il s’agit d’une 
pratique qui réclame la présence d’un énoncé qu’il 
faut entendre au sens foucaldien d’un « événement 
discursif » : 

Une fois suspendues toutes les formes immédiates 
de continuité, tout un domaine se trouve libéré. Un 
domaine immense, mais qu’on peut définir : il est 
constitué par l’ensemble de tous les énoncés effectifs 
(qu’ils aient été parlés ou écrits), dans leur dispersion 
d’événements et dans l’instance qui est propre à chacun. 
Avant d’avoir affaire, en toute certitude, à une science, ou 
à des romans, ou à des discours politiques, ou à l’œuvre 

soit déterminée à la fois par le tournant de la métaphysique 
et par l ’apparition d’un art dit conceptuel et critique. Pour 

Le premier élément à consisté à 
déterminer qu’il pourrait s’agir 

d’une relation contiguë entre le faire 
et l’interprétation de ce faire. Entre 
poièsis et poien. Peut-être que l’une 
des premières définitions consiste 
à proposer cette relation complexe 
entre poièsis et poien. Dans l’espace 
traditionnel de l’histoire de l’œuvre, 
l’œuvre (la poièsis) est pensée de 
manière autonome comme un objet 
plus ou moins stable mais d’une 
certaine manière autotélique. Dans 
l’épreuve de la pensée conceptuelle 
l’œuvre ne peut se séparer d’une 
interprétation continue de sa 
propre « fabrique ». L’art conceptuel 
est donc bien ce qui maintient 
cette relation entre poiésis et poien. 
C’est pour cette raison que nous 
proposons d’entendre que les œuvres 
suivantes sont des prototypes de ce 
que nous nommons art conceptuel 
parce qu’elles 
ne cessent 
d’exposer au 
creux de l’œuvre 
les processus 
de production. 
Puis bien sûr 
les ready made 
duchampiens, 
la boîte de 
Robert Barry, 
l’exposition de 
Marcel Broodthaers, les classeurs de 
Mel Bochner, les miroirs de Art & 
Language, Schema de Dan Graham, 
etc. La liste pourrait être beaucoup 

plus longue. Ce qui semble certain c’est d’afficher et d’exposer en même temps que l’œuvre 
une partie des processus qui ont permis sa réalisation, qui ont permis sa production. 
L’œuvre conceptuelle est une réflexion sur la production, est une réflexion sur la poièsis 
de manière à ce que la poièsis ne soit pas autotélique mais qu’elle puisse entretenir une 
relation plus ou moins évidente avec le réel et ses usages. 
		 Le deuxième élément consiste à dire qu’il s’agit d’une pratique qui réclame la 
présence d’un énoncé qu’il faut entendre au sens foucaldien d’un « événement discursif ». 
L’épreuve de l’art conceptuel consiste alors à accompagner l’œuvre de cette « population 
d’événements » parce qu’il s’agit d’une activité humaine, mais aussi parce que l’œuvre ne 
s’arrête jamais comme fiction mais ne cesse infiniment de se transformer en fonction 
des événements, du contexte, des discours, des usages, des pensées, des manières d’être et 
des manières de recevoir. Est dit « art conceptuel », pour ce que nous en proposons, une 
activité de création et une activité de discours sur cette création et sur l’entourage de cette 
création. C’est pour cette raison que l’art dit conceptuel est si profondément politique. Il 
est celui qui intégre l’événement politique dans la création autant que dans la réception. 

La troisième indication consiste à supposer un rapport à l’intentionalité dans la 
configuration du dispositif mais aussi dans sa réception. Il faut entendre cette 

intentionnalité comme « intention », c’est-à-dire un processus de commentaire de ce qu’est 
l’activité de création, et comme la figure opposée de l’autotélisme. En somme, il y a pour 
l’œuvre dite conceptuelle une intention fondamentale à une extériorité et une intention à 
rompre cette idée que l’œuvre est en soi auto-suffisante (d’un point de vue de la réception 
et d’un point de vue politique). Par ailleurs cette intentionnalité est une affirmation forte 
d’une nécessité à prendre en compte l’ensemble des événements du vivant (de l’entropie à 

la politique aux drames sociaux et anthropologiques) pour qu’une expérience de l’œuvre 
ait lieu. Cet avoir lieu ne peut 

plus se situer exclusivement dans 
l’épreuve autarcique de l’œuvre et de 

sa réception. 
		 La quatrième indication laisse 

entendre qu’il y a une intention 
de mettre fin à tous les principes 

archaïques de l’esthétique et 
notamment l’ontologie des supports 

et l’ontologie d’une relation trop 
ancienne au dicible et au visible. 
En soi ni le support ni le primat 

du dicible ni celui du visible sont 
essentiels à la réalisation de l’œuvre. 

La quatrième indication est une 
conséquence des précédentes. 
Elle suppose dans la prise en 

compte de l’épreuve de l’œuvre que 
nous puissions saisir le processus 

historique de l’inscription de 
l’œuvre mais aussi la fabrication 

des processus idéologiques de cette 
lecture. En somme pour que l’œuvre 

soit auto-suffisante il faut alors 
construire l’ensemble des données 

idéologiques à cette réception. 
Ce qui est propre à l’œuvre dite 

conceptuelle est qu’elle contient les 
indicateurs de la déconstruction 

de ces processus interprétatifs 
que nous nommons esthétique. 

Il est possible d’en repérer 
trois : l’ontologie des supports, 

l’opposition ontologique dicible et 
visible et bien sûr la construction 
de l’idéologie, à savoir des modes 

autoritaires de réception. 
		 Enfin la cinquième indication 

laisse alors supposer la nécessité 
d’un rapport à ce que nous 

nommons une résistance ou même 
encore à une 

révolte. Pour le 
dire autrement, 

la somme 
des quatre 

précédentes 
indications 
– relation 

poièsis-poien 
ininterrompue, 

présence de 
l’énoncé, 

intentionnalité 
et rupture des processus ontologiques – sont ce que je pourrais 

nommer une résistance au sens où il a été et où il est nécessaire d’opérer un tournant dans 
les modes de relation, de regard et de garde à l’œuvre. ◊

• F. Hölderlin, Œuvre 
poétique complète, édition 
la Différence, 2005
• S. Mallarmé, Œuvre 
complète, Gallimard, 1945
•Édouard Manet, huile 
sur toile, 16x21, 1880, 
Musée d’Orsay, Paris. 
• Robert Musil, L’Homme 
sans qualité (Der Mann 
ohne Eigenschaften), 1943
• André Gide, Les Faux-
monnayeurs et le Journal 
des Faux-monnayers, 1925

Voir à ce propos 
le commentaire de 

Jean-Baptiste 
Carobolante, p. III 

et la conférence de 
Gilles Deleuze à la 
Femis le 15 avril 1987 

où il dit : « Tout acte de 
résistance n’est pas une 

œuvre d’art bien que, 
d’une certaine manière 

elle en soit. Toute œuvre 
d’art n’est pas un acte de 

résistance et pourtant, 
d’une certaine manière, 

elle l’est. ».



VI VII

ce qui refuse d’adopter le règne fondamentale d’une 
adæquatio rei et intellectus. Il faut noter qu’ici le 
terme le plus important est l’adjectif fondamentale 
parce qu’il ne s’agit pas 
de le penser comme 
une cause première ni 
comme un fondement 
(comme une arkhè). 
	

L’insincérité ouvre alors à une autre conséquence 
qui est celle de la crise moderne de l’art. L’art est 
insincère parce qu’il pense en terme d’objets (ce qui 
se vend) et non en terme de processus (ce qui se fait). 
C’est ce que la poésie (dans son acception moderne) 
pouvait garantir puisqu’elle ne parvient ni à produire 
des objets ni à vendre : elle est la puissance du 
processus, la puissance de l’opérativité, la puissance du 
désintéressement. C’est aussi cela qui est nommé chez 
Broodthaers quand il dit qu’il lui vient l’idée d’inventer 
quelque chose d’insincère. 
		 C’est cela qui est le processus induit dans le rapport 
entre poésie et art plastique : l’insincérité. Comment 
peut-on entendre cet énoncé ? D’une part parce 
qu’il est nécessaire de se séparer d’une histoire des 
représentations (la modernité critique) ; d’autre part 
parce qu’il faut élaborer une critique de l’art comme objet 
(et c’est précisément la position broodthaersienne) ; 
enfin parce qu’il convient d’élaborer une critique de 
l’idéologie, c’est-à-dire de l’art transformé en idée 
(séparation de l’histoire des représentiatons, critique 
de l’objet et critique de l’idéologie. Nous avons donc 
ici les trois grandes crises de l’histoire de l’art et de 
l’histoire de l’œuvre  : élaborer une critique de l’art 
transformer en représentation, en objet et en idée. L’art 
peut en soi advenir comme représentation, objet ou 

idée, mais ils ne sont ni fondations ni fins en soi de 
l’art. L’erreur archétypale de l’histoire de l’œuvre est de 
les avoir systématiquement pensés comme fondations 

et comme finalités. 
◊

E x p o s i t i o n 

Colloque Kierkegaard vivant, Unesco Paris, 
les 21-23 avril 1964. Ouvrage collectif de 
Jean Beaufret, Lucien Goldmann, Martin 

Heidegger, Jeanne Hersch, Karl Jaspers, Gabriel 
Marcel, Enzo Paci, Jean-Paul Sartre, Niels Thulstrup 
et de Jean Wahl. Allocution de René Maheu. 
Première édition, Gallimard, 1966. 

◊

Nicholas Knight (p. viii-ix)

I f It Turns Out (Propositions for SVOLTA), 
2018, ink and white-out on 2 sheets 
11 x 8,5 inches each.

Marcel Broodthaers à la galerie Saint-Laurent à Bruxelles 
(du 10 au 25 avril 1964) et la conférence de Martin 
Heidegger donnée à Paris le 21 avril 1964 dans le cadre 
du colloque Kierkegaard vivant (du 21 au 23 avril). La 

		 Si l’on suit la pensée broodthaersienne, il est 
possible d’entendre que cette tentative d’adéquation 
entre le réel et sa représentation appartient à un 
processus idéologique. Celui-ci se dénonce chez 
Broodthaers dans le rapport entre art et objet d’art. 
C’est précisément ici que se situe l’emprise de cette 
idéologie puisqu’il s’agit de faire « tenir » quelque 
chose d’idéologiquement stable dans l’objet afin 
de le bloquer. Le travail de l’artiste consiste alors 
à tenter de démasquer l’idéologie. En cela il s’agit 
alors de s’attacher à démasquer à la fois l’auteur 
(l’intention de l’idéologie) et le spectateur (le désir 
de l’idéologie). L’insincérité est alors le rapport 
d’inadéquation entre un objet et l’idée de l’objet. En 
ce sens « inventer quelque chose d’insincère » signifie 
alors fondamentalement trois choses  : 1. rompre 
une longue histoire de l’art et de la représentation 
(morale et esthétique) ; 2. déconstruire le principe 
de l’adéquation entre objet et idéologie (en tant 
que l’objet est la concentration de la puissance 
objectivante) ; 3. et donc par renversement, 
déconstruire l’histoire moderne de l’art (en tant 
qu’elle est toujours une tentative d’idéologisation  : 
historicité et valeur). En somme c’est à partir du 
moment où l’on devient un artiste insincère que 
l’on est en mesure de saisir l’insincérité occultée de 
l’histoire de l’art. C’est cela que nous nommerons 
désormais principe d’insincérité. 

		 À partir de cela il nous faut être en mesure de 
comprendre que ceci aura pour conséquences ce 
que nous identifions comme cinq changements 
fondamentaux de paradigmes. Le premier est 
un changement de paradigme économique  : 
l’insincérité consiste à faire remarquer que l’œuvre 
advient en tant que valeur et qu’elle s’expose dès lors 
au régime presque infini de la spéculation. L’absolue 
parodie consiste alors à faire de l’art, parce que c’est 
des objets et parce que le poétique n’étant pas des 
objets, il n’acquiert pas de valeur. Le deuxième est un 
changement de paradigme de destin. Parodiquement 
le destin de l’œuvre d’art est alors d’être presque 
exclusivement un objet de spéculation : il faut alors 
avoir recours à l’insincérité pour démasquer ce 
dispositif et ce destin et le bloquer dans des formes 
parodiques d’inappropriation. La plus exemplaire 
est celle qui fut l’œuvre encomiastique ou processus 

de l’adresse. Le troisième est un changement de 
paradigme pratique : cela signifie la fin d’une 
séparation archaïque et idéologique entre le poétique 
et le pratique. C’est cette séparation qui fonde 
la modernité. Aucun autre paradigme n’est plus 
essentiel que celui-ci et plus complexe à analyser. 
Le quatrième paradigme est artistico-poétique  : 
c’est-à-dire qu’il établit une relation d’évidence 
entre l’achèvement de l’objet et la fin du poème et 
la mise en place d’une relation non-dualiste entre 
le poétique et l’artistique. Ce qui signifie alors 
qu’il n’y pas de sens autre qu’idéologique à leur 
séparation. Enfin dernier changement le paradigme 
philosophique : celle d’une interprétation moderne 
de la poièsis. 

Et il y a des conséquences profondes à ces 
changements de paradigmes. Dans un premier temps 
celui de transformer de manière fondamentale les 
relations entre poièsis et art. Que signifie ici de faire 
une relecture à partir du concept d’inadéquation ? 
Cela signifie que le concept d’art n’entretient pas de 
relation de sincérité comme fondation morale au 
réel. Il entretient d’autres types de relation comme 
celle, par exemple, de la séparation (le ready made 
duchampien en ce qu’il n’est pas une représentation 
adéquate du réel mais le réel lui-même laissé en 
suspens dans la possibilité de son usage), comme 
celui du non-sens, comme celui de la rupture 
absolue avec le réel (l’abstraction) ou enfin comme 
celui du pacte d’insincérité. L’insincérité est une 
forme exemplaire pour le xxe siècle pour parvenir 
à une séparation d’avec la fondation morale de 
l’adéquation. Dans notre cas il faudrait proposer la 
formule adæquatio rei et repræsentationum comme 
adéquation entre la chose et ses représentations 
fondée sur un ensemble de règles (morales) qui 
n’ont d’autres fondements que des décisions 
idéologiques, mais en aucun cas une quelconque 
fondation originelle ou absolue. En revanche 
il importe ici de noter la nécessité du pluriel 
(représentations). Nous nous souvenons que pour 
Aristote l’artiste doit représenter ce qui a existé, 
ce qui existe et ce qui existera : c’est l’établissement 
de la preuve de l’existence qui fonde le principe 
d’adéquation. La rupture de ce champ consiste à 
énoncer une modernité qui affirme : est insincère 

Le tournant de la philosophie est une manière de réclamer pour la pensée la fin de la 
métaphysique, autrement dit la fin d’une manière de penser philosophiquement les 

objets du monde et leurs relations. Nous lirons cette problématique chez Martin Heidegger 
et nous tenterons d’en proposer pour notre contemporain quelques lignes fondamentales. 

Nous avons ainsi proposé une archéologie des relations arts et langages pour saisir 
qu’elles n’étaient pas en soi complexes, mais qu’elles ont été rendues complexes par des 
processus d’occultation. Ces processus qui ont rendu silencieuses les relations entre arts et 
langages proviennent du fonctionnement de la métaphysique occidentale. C’est pour cette 
raison que nous proposons de les penser à partir du moment où les penseurs ont signalé 
qu’il fallait interpréter l’achèvement de la métaphysique et donc l’achèvement d’une forme 
particulière de la philosophie (et par conséquent de la philosophie de l’œuvre). 

Puis il y a l’ouverture d’une œuvre étrange et emblématique de l’écrivain et artiste 
Marcel Broodthaers qui s’intitule Musée d’art moderne, Département des 
aigles. L’œuvre commence en 1968 et s’achève en 1973. L’année de son 
ouverture, Marcel Broodthaers publie et envoie des « lettres ouvertes » 
dont celle du 7 septembre 1968. À l’intérieur d’un processus parodique 

complexe il énonce : 
premièrement que 
ce nouveau musée 
éprouve une formule 
de séduction nommée 
« désintéressement 
et admiration » et 
que cette formule, parodiquement, 
adjoint à la fois la théorie 
kantienne du plaisir désintéressé 
(uninteressirten Wohlgefallen in 
Critique de la faculté de juger, § 5-6) 
et la théorie aristotélicienne du 
plaisir charismatique 
ou admiratif (la kharis 
in Poétique, 1448b), 
et secondement que 
ce nouveau musée 
permettra que poésie 
et art plastique se 
tiennent « main dans la main », 
supposant alors qu’elles ne pouvaient 
le faire avant et supposant que 
quelque chose dès lors le permet. 
L’hypothèse est la suivante : il se 
peut qu’à un moment de l’histoire 
matérielle de l’être et de l’opérativité, 
ait été possible d’affirmer cette 
« affection » entre art et langage, 
entre poésie et pensée. Mais 
alors pourquoi ? Il se peut qu’à ce 
moment de l’histoire nous ayons 
eu conscience que cette relation ait 
été occultée. Mais alors pourquoi ? 
Il se peut que deux réponses aient 
été affirmées conjointement par la 
philosophie et par les artistes : celle 
de l’achèvement de la métaphysique 
et celle de la parodie de l’œuvre. 

Pour comprendre ces hypothèses 
il faut procéder à quelques 
clarifications (non pas définir, mais 
de proposer des clarifications pour 
la pensée). Nous ferons référence 
au texte de Martin Heidegger 
Achèvement de la métaphysique et 
poésie 1944-1945. 

Le penseur 
allemand indique : 
« en tant qu’être 
humain qui pense en 
gardant mémoire, l’être philosophe ». 
Philosopher serait donc rien d’autre 
que la forme d’un « penser en 

gardant mémoire » (p. 103). Dès lors – et c’est le sens de la modernité que nous proposons 
ici, à savoir que la modernité est ce qui concerne nos « modes d’être » : en ce sens est 
moderne celui qui s’intéresse aux modes d’être – il s’agit en cela que nos modes d’être 
soient de penser et de poétiser ce qui est maintenant. L’hypothèse centrale de Martin 
Heidegger (p. 118) est que « si ce poétiser est nécessaire il indique alors l’accomplissement 
de la métaphysique occidentale ». 

L’épreuve de la philosophie comme poétiser a commencé dès les premiers instants de 
la philosophie, à la fois avec un Platon thaumaturge qui préfère l’aléthurgie (autrement 
dit un Platon de l’écriture poétique du théâtre à celui de l’écriture de l’épreuve de la vérité, 
de l’alèthè, le non-occulté) mais aussi avec un Platon qui poétise les mythes (ceux de 
l’Atlantide, d’Er le Pamphilien ou de la caverne, etc. ) jusqu’à la poétisation du présent 
chez le penseur Friedrich Nietzsche (avec la figure de Zarathoustra et celle de l’éternel 
retour du même). Nietzsche serait alors la figure qui comprend l’importance fondamentale 
du poétiser pour la pensée. La philosophie réclame une relation co-existentiale avec 
l’œuvre et avec l’art (ce que nous nommons ici le poiétique ). 

Marcel Broodthaers, 
Galerie nationale 
du Jeu de paume, 
1992 ; Marcel 
Broodthaers, 
Collected Writings, 
(dir. B. Pelzer, G. 
Moure), Poligrafa, 
2013 ; Jean-
Philippe Antoine, 
Marcel Broodthaers 
– Moule, Muse, 
Méduse, Les Presses 
du réel, 2015

Aristote, 
Poétique, 1448b8, 
« kaˆ tÕ ca…rein 

to‹j mim»masi 

p£ntaj (tous 
trouvent du 
plaisir aux 
imitations) ».

Martin Heidegger, 
Gesamtausgabe 50, 
Klostermann 1990, 
Gallimard 2005, 
traduction Adeline 
Froidecourt.

Il faut insister sur cette hypothèse : si le poétiser est nécessaire il indique alors 
un accomplissement de la métaphysique. Accordons-nous pour penser ce qu’est la 

métaphysique : elle est une logique de l’étant (de l’être) comme théorie de ses prédicats, 
de ses qualités et de son essence : c’est-à-dire ce que techniquement nous nommons une 

onto-logie. Ce qui signifie que la pensée occidentale ne cesse de séparer être et étant et en 
somme produit une imprécision fondamentale entre les deux. Or il est évident que l’étant 

projeté dans le maintenant entre en conflit avec la logique de l’être, c’est-à-dire avec la 
science de l’être et que la conscience de ce choc produit la nécessité de l’interprétation de 
nos modes d’être et de la modernité. Est moderne celui qui saisit que le présent de l’être 

entre en conflit avec la logique de l’être. Notre hypothèse consiste à affirmer que cette 
conscience à lieu conjointement dans l’épreuve moderne de la philosophie et de l’œuvre. 

Il faut comprendre qu’il y a un soulèvement, une insurrection, une 
révolte dans le maintenant que l’on peut saisir comme mémoire (c’est-à-
dire la pensée comme conscience historique), comme accomplissement 

de la métaphysique et enfin comme poétiser. Vouloir lever cette 
imprécision, vouloir assumer cette insurrection et donc achever la 

métaphysique 
est le travail 

de la pensée et 
de l’art à partir 

des années 1960 : c’est l’épreuve 
moderne de leur co-existentialité. 

Que signifie penser ? Cela 
signifie garder en mémoire et, 

en ce cas, penser est une épreuve 
vers le maintenant, une épreuve 
en tant que garde qui réclame le 

maintenant et le présent. 
Que signifie poétiser ? Il signifie 
selon l’indication de la pensée et 
de la langue grecque « faire » : et 
en ce cas faire est au sens propre 
se maintenir dans le maintenant. 

Si poétiser signifie ce que nous 
faisons et notre relation au faire 

(mettre en mouvement les choses, 
les ouvrir à l’entropie, transformer 

les choses pour les faire entrer dans 
l’épreuve d’un présent et d’une 

présentification, faire advenir et 
produire une « représentation » des 
choses, de leur présentation, de la 

production et de la présentification) 
il est évident que le maintenant 
de l’être (la modernité) pensé à 

partir du poétique s’oppose à un 
maintenant pensé à partir du 

déploiement du travail. 
Les deux concepts s’opposent 
brutalement. Ceci équivaut à 

l’espace de ce que nous vivons dans 
l’espace politique contemporain. 

C’est en cela la crise majeur de 
la modernité depuis Karl Marx 
et depuis le renversement d’un 

maintenant pensé à partir du 
déploiement d’un faire comme 

poièsis en un 
déploiement 

d’un maintenant 
pensé à partir 

du travail. 
Cela signifie 
que l’histoire 

de l’être aurait 
pu ouvrir nos 

existences dans 
un déploiement 

de notre faire, 
de nos opérativités comme poièsis ; 

mais au lieu de cela l’histoire de l’être a celé nos existences dans un déploiement de notre 
faire et de nos opérativités exclusivement comme travail et comme valeur. C’est ce que 

nous nommons une relation silencieuse. C’est ce qui se joue comme crise irrésolue dans 
l’épreuve de la modernité de l’art. En ce sens l’art doit décider s’il entretient une relation 

au poétiser (faire) ou plutôt au travail (produire). Art contemporain est le nom de ce 
qui indique cette crise. Est art contemporain l’indication de cette crise dans l’œuvre de 

Marcel Broodthaers qui se « sépare » ironiquement du poétique en 1964 (principe avoué 
d’insincérité) et avec la fondation d’un nouveau musée pour qu’en 1968 art plastique 
et poésie se tiennent « main dans la main », pour qu’ils adviennent à une épreuve co-

existentiale. Il y avait donc bien dans ce texte – dans cette lettre – une indication vers une 
relation co-existantiale entre un penser et un faire, autrement dit entre un philosopher et 

un poétiser. Nous pensons que cette relation qui avait été occultée par la métaphysique 
(occultée par l’ontologie ou la science de l’être et par le travail ou la technicisation morale 
de la production des valeurs) est l’épreuve soudaine de la modernité des années 1960. Et 

c’est cela que nous nommons une insurrection. 

Heidegger écrit in 
Achèvement de la 

métaphysique et poésie, 
p. 125 : « l’insurrection 

de l’homme des 
temps nouveaux 

dans sa relation avec 
l’objectivation est 

l’origine métaphysique 
de l’histoire de l’homme 

des temps nouveaux ». 

Heidegger écrit p. 128 : 
« Cette brève indication sur 
la po…hsij chez les Grecs a 

pour but de signifier ceci : 
marquer l’aître de l’homme 

à partir du déploiement 
créateur du travail 

appartient, comme ce qui le 
dis-tingue de tout le reste, 
à l’âge mondial des temps 
nouveaux et rien qu’à lui. 

Cette caractéristique était 
parfaitement étrangère aux 

époques qui l’ont précédé 
[…] ».

C’est ce que nous nommons un tournant à partir de l’indication de la conférence que 
Heidegger a donné en 1949 à Brème. Il faut penser le tournant en tant que conscience 
historique de l’oubli de l’être (métaphysique) mais aussi conscience de l’histoire (comme garder 
mémoire). Il faut ajouter la conférence La fin de la philosophie et la tâche de la pensée donnée 
à Paris le 21 avril 1964. Elle a eu lieu en même temps que l’exposition de Broodthaers à 
Bruxelles. La proposition de Heidegger est d’entendre que philosopher (la métaphysique) c’est 
trouver une « fondation » à l’étant. Cela signifie qu’il faut produire des arkhè (des relations que 
Giorgio Agamben nomme du commencement au commandement et que je nomme de l’ordre à 
l’ordre : assurer la puissance des objets et des sujets par leur fondation). 

Heidegger rappelle que cette fondation s’ancre dans l’effectué (autrement dit l’avoir 
eu lieu) dans l’objectivité des objets et le rapport qu’ils entretiennent à l’absolu et donc 
enfin dans les valeurs (de ce qui est effectué et de ce qui est objectivisé). Et c’est cela 
qui entre en crise avec l’idée d’une épreuve d’un maintenant du penser et du poétiser. 
C’est en cela qu’il s’agit de mettre fin à la philosophie comme métaphysique (comme 
interprétation de l’effectué, de l’objectivité, de l’absolu et de la valeur) pour interpréter 
les relations co-existantiales entre pensée et poésie de sorte que nous soyons amenés à 

saisir dans le maintenant ce qui 
n’est pas la négation de l’effectué, 
de l’objectivité et de la valeur, 
mais leur renversement : je 
nomme ce renversement puissance 
de l ’actantialité, de la chosité et 
de l ’intensité. Parce qu’il est 
évident que si nous inversons une 
proposition métaphysique (effectué-
objectivité-valeur) en son contraire 
(effectuation-subjectivité-non-
valeur), nous ne faisons que produire 
une autre forme de métaphysique. Il 
importe donc de penser les relations 
de l’être à l’effectué-objectivité-
valeur, mais aussi et surtout à 
l’actantialité-chosité-intensité. 

Qu’est-ce que cela signifie ? 
L’effectué est ce qui a eu lieu. 
L’objectivité est la fixation de l’avoir 
eu lieu en objet (en définition). 
La valeur est la détermination des 
qualités en fonction de l’effectué 
et de l’objectivité. En revanche 
l’actantialité est ce qui a lieu en 
tant que factivité (ce qui se fait), la 
chosité est la possibilité de ne pas 
accorder toute ou partie des qualités 
aux choses et enfin l’intensité est la 
mesure des événements non en tant 
que qualité mais en tant qu’épreuve. 

 Nous émettons l’hypothèse 
d’une relation co-existantiale entre 
arts et langages comme épreuve 
de notre modernité philosophique 
et artistique. Nous proposons que 
l’épreuve contemporaine de ces 
relations soient l’opportunité la plus 
importante dans l’histoire de l’être 
d’achever la métaphysique et pour 
saisir la conscience d’une histoire 
éthique du penser (philosophie) 
et du faire (poésie). Ce que nous 
nommons ici poésie ou poièsis est 
l’épreuve de cette co-existantialité 
moderne de ce que nous nommons 
art comme possibilité éthique 
donc, politique et historique de 
l’actantialité, de la chosité et de 
l’intensité. C’est l’affaire propre de la 
pensée et de la poésie, c’est-à-dire de 
la philosophie et de l’art. ◊



VIII IX



X XI

Certaines galeries prennent 75 %. 
Ce que c’est ? 
En fait, des objets !

L’œuvre ouvre alors 
à quatre paradigmes 
importants : 1. la poésie 
n’est pas rentable, 2. l’art 
consiste à faire des objets et c’est rentable, 3. faire de 
l’art est donc insincère, 4. cela ouvre à un principe 
d’interdit (de la lecture). Nous ne discuterons pas 
ici de la non rentabilité de la poésie et donc de son 
achèvement parodique  : la poésie s’achève parce 
qu’elle est, du point de vue de l’histoire moderne de 
la « production », non rentable. 

En revanche, pour Broodthaers, ce qu’on appelle 
« faire de l’art », n’est « en fait » que « produire » des 
« objets ». Rien de plus que ce qu’il nomme « quelque 
chose d’insincère ». Mais c’est lié à une histoire de la 
production et cela permet de « réussir dans la vie ». 
Ce que nous nommons « principe d’insincérité ». 

La même année, 1964, Broodthaers commence 
à s’intéresser aux moules. Il travailla sur des 
compositions avec des coquilles vides ou pleines de 
moules jusqu’en 1966. En 1964 il réalise Casserole 
avec moules fermées. Broodthaers déclare : « l’ouverture 
des moules dans la casserole ne suit pas les lois de 
l’ébullition, elle suit les lois de l’artifice et aboutit 
à la construction d’une forme abstraite ». L’enjeu 
pour Broodthaers est double : 1. continuer une 
expérimentation avec les objets et particulièrement 
ceux qui appartiennent au vernaculaire et à la vie 
quotidienne, ceux donc qui n’ont pas ou peu de 
valeur et ceux enfin qui sont en mesure de parodier 
la fascination pour le pop art. 2. ouvrir alors à un 
régime plus complexe de l’œuvre où l’objet, ici la 
moule, en plus d’être un objet est un « support » 
pour réaffirmer la puissance indispensable du 
littéraire (artifice) et la puissance indispensable de la 
modernité (abstraction). 

En 1966 Broodthaers réalise à Anvers 
l’exposition Moules œufs frites pots charbon. Dans la 
plaquette ou catalogue de l’exposition il écrit sur 
trois niveaux d’interprétation ce rapport à l’objet : la 
rhétorique, le poème, le théorème : 

Ma Rhétorique. Moi Je dis Je Moi Je dis Je / le Roi des 
Moules Moi Tu dis Tu / Je tautologue. Je conserve : Je 
sociologue. / Je manifeste manifestement. Au niveau 

a proposition de Marcel Broodthaers consiste à 
celer dans le plâtre cinquante exemplaires d’un 
recueil de poésie intitulé Pense-Bête et de faire 

de / mer des moules, j’ai perdu le temps perdu. / Je dis 
je, le Roi des Moules, la parole / des Moules.

Poème. Tout est œufs. Le 
monde est œuf. Le monde 
est né du grand jaune, le 
soleil. Notre mère, la lune, 
est écailleuse. En écaille 

d’œuf pilées, la lune. Poussières d’œuf, les étoiles. 
Tout, œufs morts et perdus. En dépit des gardes, ce 
monde-soleil, cette lune, étoiles de trains entiers. 
Vides. D’œufs vides.

Théorèmes. 1. Une moule cache un moule et vice-
versa. 2. La pipe de Magritte est le moule de la fumée. 
Une fabrique est le moule ancien de la fumée. 3. Tout 
objet est victime de sa nature, même dans un tableau 
transparent la couleur cache la toile, et la moulure, 
le cadre. 4. Un objet est invisible quand sa forme est 
parfaite. Exemples: l’œuf, la moule, les frites.

Que faut-il entendre ici ? D’abord que la moule 
est un prétexte à plusieurs réflexions :

1. déconstruire parodiquement la fascination 
moderne pour les objets (ce n’est pas l’artefact mais 
l’objet de la nature) et la fascination pour le pop art. 

2. montrer un schéma propre à l’activité 
moderne  : rhétorique - poème - théorème. Qu’est-ce 
que cela signifie ? De l’usage politique de la langue, 
à l’usage poétique de la langue (chez Broodthaers 

Nicolas Giraud

Ibidem.

E x p o s i t i o n

Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des 
Denkens est le titre original de la conférence 
de Martin 

Heidegger. Elle fut 
donc donnée le 21 
avril 1964 et publiée 
en 1966 dans les 
actes du colloque 
Kierkegaard vivant, 
p. 165 sq. Elle est 
ensuite publiée dans le volume Questions III & IV, 
Gallimard, 1966 et 1976, p. 277 sq. La traduction a 
été assurée par Jean Beaufret et François Fédier. 

◊

 Fabien Vallos 

Il n’y a pas de hasard. Des contingences.Autrement 
dit que les choses peuvent advenir, ou plus 
brutalement « tomber ». En somme les choses n’ont 

pas de qualités, ou plus exactement elles devraient 
pouvoir demeurer sans qualité. La seule puissance 
que nous pouvons percevoir d’elles, est la « possibilité » 
qu’elles ont d’« arriver ». Parce que nous ne sommes pas 
en mesure d’en percecoir plus. 

conférence, lue par Jean Beaufret, porte le titre La Fin de la 
philosophie et la tâche de la pensée. J’émets l ’hypothèse, 
et même s’il s’agit sans doute d’un hasard, qu’il y a un lien 
puissant mais occulté entre le principe d’un art dit conceptuel 
et le principe d’une philosophie qui propose d’achever la 
métaphysique. 

Nicolas Giraud

Due svolte, photographie noir et blanc, 
2018

Ce que je montre ici est la puissance d’advenir 
de deux événements. Il ne peut plus s’agir d’un 
hasard, c’est une contingence. Ce qui nous intéresse 
est de produire une image non fondatrice de ce qui 

est advenu. Deux 
événements qui malgré 
tout se font face, parce 
qu’ils persistent dans 
l’histoire de ce qui est 
à notre disposition 
et de ce qui nous est 
parvenu. Je n’ai pas 

d’autre ambition que de montrer l’image d’une 
possibilité, sans jamais vouloir montrer l’image d’une 
qualité quelconque. SVOLTA est cette image. Elle est 
la tentative de montrer des images sans qualité mais 
est la tentative de montrer des images de ce que nous 
pourrions nommer des possibilités. L’œuvre n’a pas 
de qualité. Elle n’advient que comme ouverture au 
mouvement et à l’actualité. Elle est cette réclamation 
à l’ouverture en tant que tâche de l’agir et de la pensée.  

◊

Fabien Vallos 

Avril 1964 Marcel Broodthaers (1924-1976) 
inaugure (du 5 au 25) une exposition à la 
librairie galerie Saint-Laurent tenue par 

Philippe-Édouard Toussaint. Il a alors quarante 
ans. Il réalise pour cette exposition une œuvre pour 
laquelle il utilise les cinquante derniers exemplaires 
de son livre de poésie Pense-Bête auxquels il 
ajoute une sphère de plastique et qu’il colle dans du 
plâtre. L’artiste déclare sur le carton d’invitation 
(sérigraphie sur feuille de papier journal) : 

Moi aussi je me suis demandé si je ne pouvais pas 
vendre quelque chose et réussir dans la vie. Cela fait 
un moment que je ne suis bon à rien. Je suis âgé de 
quarante ans… 
L’idée enfin d’inventer quelque chose d’insincère me 
traversa l’esprit et je me suis mis aussitôt au travail. 
Au bout de trois mois, je montrai ma production à 
Ph. Édouard Toussaint le propriétaire de la Galerie 
Saint-Laurent. 
Mais c’est de l’art, dit-il, et j’exposerai volontiers tout ça. 
D’accord lui répondis-je. 
Si je vends quelque chose il prendra 30 %. 
Ce sont paraît-il des conditions normales. 

Ce texte 
« Moule : 
tout à fait 
pop » a été 
donné en  
conférence le  
6 mai 2018 
pour The 
Shaten par A 
Constructed 
World.

M.B, 
Panneau de 
moules, 1966, 
photo Maria 
Gilissen, 
carte. 

« En quoi consiste 
l’inspiration soudaine ici 
mise en jeu ? En l’idée 
de vendre, par le biais 
d’un intermédiaire qui 
prélèvera au passage 

une importante commission, 
des « objets » dont le statut 
artistique, qui ne va pas de soi 
pour leur producteur, sera garanti 
auprès de ses clients par ce même 
intermédiaire : le propriétaire de la 
galerie. Et cela sans que soit pour 
autant levé un doute persistant sur 
le bien-fondé de ce statut : “Ce que 
c’est ? En fait, des objets”. »
Jean-Philippe Antoine, Moule, 
Muse, Méduse, Les presses du réel, 
2006, p. 7. 

« Qu’est-ce que l’art ? Depuis le xixe siècle, la question est sans cesse posée tant à l’artiste, 
qu’au directeur de Musée, qu’à l’amateur. En fait, je ne crois pas qu’il soit sérieux de définir 
l’Art et de considérer la question sérieusement, sinon au travers d’une constante, à savoir 
la transformation de l’art en marchandise. Ce processus s’accélère de nos jours au point 
qu’il y a superposition des valeurs artistiques et commerciales. S’il s’agit du phénomène 
de la réification, l’Art serait la représentation singulière de ce phénomène, une sorte de 
tautologie. »
M. Broodthaers, version originale de « To be a straight thinker or not to be. To be blind » , in 
Le privilège de l ’art, Museum of Modern Art, Oxford, 1975, p. 268.

M. Brood-
thaers, 

Pense-Bête, 
1963-64, 
(29,5 x 22 

cm)



XII XIII

Que signifie l’idée d’inventer quelque chose de manière insincère ? Que signifie la présence 
du concept d’insinsérité dans le processus artistique ? Il signifie un renvoi à une histoire 

précise d’un concept qui fonde la relation que l’être doit en même temps entretenir au réel et à 
la production, mais surtout au rapport que l’on entretient au véridique et au langage. Ou plus 
exactement à la puissance que le langage a d’énoncer le véridique. Ceci porte le nom de parrhèsie. 
Le pacte parrhèsiastique est à la fois un risque pratique et une exigence morale (M. Foucault, 
Le Courage de la vérité, 1964). Il s’agit d’un pacte de sincérité et de franchise politique sous quatre 
formes : le pacte parrhèsiastique ontologique (affirmer le vrai quant à ce qui a été), celui du politique, 
celui de la prophétie et celui de la connaissance. 

Mais il y a une autre manière d’entendre ce pacte de la sincérité. Il est possible de la lire chez 
Aristote (Éthique à Nicomaque, 1127a24) parmi les qualités de l’être à se tenir dans un juste milieu. La 
sincérité consiste d’une part à être franc (alétheutikos) sur les événements de sa vie (bios), mais surtout 
dans son propos (logos). Cette sincérité se nomme authekastos qui signifie (autos ekastos : soi-même) celui 
qui « appelle les choses de leur vrai nom ». Être sincère signifie être en mesure d’appeler les choses de 
leur vrai nom, c’est-à-dire sans erreur, sans déplacements (sans tropes) et sans ambiguïté. Être insincère 
pourrait alors signifier appeler les choses d’un autre nom. Comme jeu sur la nomination et sur la qualité 
des choses et des objets. Être insincère signifie récuser de facto la qualité des êtres et des choses. 

Plus intéressant encore, la place 
que le pacte de la sincérité a occupé 
dans les sphères de la littérature et de 
l’œuvre. Il tient à la fois à un pacte de 
la vraisemblance et de l’autobiographie 
aussi pour énoncer le juste, le politique, 
la fiction et le récit de soi. Il s’agit donc 
d’un pacte moral. On en trouve les traces 
dans toute l’histoire de la littérature. 
Citons pour cela l’auteur les Essais de 
Montaigne, Le Neveu de Rameau de 
Diderot et surtout Les Confessions de 
Rousseau. Il s’agit du pacte de sincérité 
comme pacte autobiographique et comme 
pacte poético-morale. Il y a alors une 
histoire affirmée de ce pacte en ce qu’il 
récuse toute possibilité de fausseté, mais 
surtout en ce qu’il tend à remédier de 
manière radicale à la séparation entre 
être et paraître. La faille de l’esthétique 
occidentale se situe ici : faire en sorte 
qu’il n’y ait pas disjonction entre l’être 
et le paraître. S’il devait y en avoir, cela 
relèverait d’une faille morale. La sincérité 
est alors la condition d’accès à une 
expérience morale authentique et à un 
risque pratique et matériel pour l’être. 

Par ailleurs si l’on a énoncé que la 
sincérité (sincerus latin) signifie ce qui est 
sans cire (sine cera), il serait aussi possible 
d’entendre que la racine puisse provenir 
du verbe crescere (croître). Ce qui signifie 
alors croître sans mélange. Quoi qu’il en 
soit il s’agit toujours d’un problème de 
pureté et de protection de ce qui pourrait 
venir entacher la chose. Inventer quelque 
chose d’insincère pourrait vouloir dire 
rompre la relation entre l’être et le paraître 
(du poète et du poème) et inventer 
quelque chose qui entache l’unité, ici, de 
l’œuvre poétique. Inventer quelque chose 
d’insincère signifie inventer ce qui vient 
rompre la relation catégorique qui permet 
la définition de l’œuvre et son absorption 
dans le destin de l’exposition (comme 
forme fixe, comme marchandise, comme 
objet séparé de l’usage). Est insincère ce 
qui déplace le nom des choses et qui ferait 
placer le livre à une nomination autre, 
celle de la sculpture : ceci est le processus 
d’insincérité de Broodthaers. L’insincérité 
est un problème de placement des 
éléments de la création. 

Enfin, l’insincérité prend acte comme 
déconstruction parodique du pacte 
littéraire de sincérité. Il ne s’agit pas de 
dire « l’homme dans toute la vérité de sa 
nature », mais de dire – avec sincérité – 
« moi aussi je me suis demandé si je ne 

pouvais pas vendre quelque chose et réussir dans la vie. Cela fait un moment déjà que je ne suis bon 
à rien. Je suis âgé de quarante ans…». Cependant si le pacte autobiographie est ici supposément 
sincère, le dispositif ne l’est pas, puisqu’il s’agit d’inventer quelque chose qui permette de faire entrer 
l’auteur (et l’artiste) dans un processus marchand et commercial.

Il s’agit alors de proposer l’hypothèse suivante : si le pacte de sincérité est définitoire du littéraire 
il conduit l’être à être un bon à rien, tandis que le pacte d’insincérité de l’œuvre plastique (qui consiste 
à déplacer le nom et le lieu des choses) permet à l’être de ‘réussir dans la vie’. Il y a dans le pacte 
d’insincérité la possibilité du déplacement infiniment parodique des éléments. C’est cela qu’il nous 
faudra maintenant comprendre. ◊

Fabien Vallos 

C’est précisément ce qui se joue comme 
crise irrésolue 
dans l’épreuve 

de la modernité de l’art. 
En ce sens l’art doit décider s’il entretient une 
relation au poétiser (faire) ou plutôt au travail. Art 
contemporain est le nom de ce qui indique cette crise. 
Est art contemporain l’indication de cette crise dans 
l’œuvre de Marcel Broodthaers qui premièrement se 
« sépare » ironiquement du poétique en 1964 (avec 
son principe avoué d’insincérité) et secondement 
avec la fondation d’un nouveau musée pour qu’en 
1968 art plastique et poésie se tiennent main dans 
la main, pour qu’ils adviennent à une épreuve 

co-existentiale. Il y avait donc bien dans l’œuvre 
de Broodthaers (de Pense-Bête au Département 
des aigles) une indication fondamentale vers une 

relation co-existantiale 
entre un penser et un 
faire, un philosopher 

et un poétiser. Il semblerait que cette relation qui 
avait été occultée par la métaphysique (occultée par 
l’ontologie ou la science de l’être et par le travail ou 
la technicisation morale) soit l’épreuve soudaine 
de la modernité des années 1960. Et c’est cela que 
nous nommons une insurrection. Et c’est aussi ce que 
nous nommons un tournant à partir de l’indication 
de Martin Heidegger (de la conférence de Brême à 
celle de Paris). 

◊

la nommons « principe d’insincérité », fondamentale à la 

Aurélie Pétrel 

12052018-SVOLTA-7235, 
photographie, 2018 

il s’agit du passage de l’affirmation de soi à 
l’affirmation de l’objet) à l’usage théorématique de la 
langue. Le théorème est issue de l’activité théorique. 
Leur racine est en 
grec ancien le terme 
theâ qui signifie la 
vue. Or si la théorie 
consiste à regarder, 
le théorématique 
consiste à donner une image (le théorème). Or 
on connait (théorème n° 2) la fascination de 
Broodthaers pour Magritte et pour la Trahison des 
images, tableau de 1929. 

3. il y a donc un double problème : la trahison des 
images et l’insincérité des objets 

4. il faut alors faire l’épreuve dans le poétique, 
de la tautologie : mais une tautologie double. La 
première est une tautologie linguistique  : moule et 
moule. La seconde est une tautologie formelle qui 
coniste à rendre invisible sa « nature ». Or pour 
Broodthaers la moule (comme l’œuf et la frite) est 
invisible, c’est-à-dire qu’elle a réussi à ne plus être 
victime de sa nature. 

5. Qu’est-ce qu’être victime de sa nature ? C’est 
ce qui clôt l’objet dans une fonction idéologique 
assignée et qui la prive de toute possibilité de 
poétique. Et puisque la moule sait se rendre invisible 
à sa nature elle est ouverte à la poésie. 

6. Le travail qui a suivi (ouverture en septembre 
1968) est le Département des aigles. Autrement dit 
l’objet qui sait le moins se rendre invisible à sa nature. 
Donc l’objet le moins poétique, le plus assigné et le 
plus idéologique. Département des aigles, musée d’art 
moderne occupa Broodthaers de 1968 à 1973. 

7. enfin le problème central de « l’interdit de la 
lecture » (entretien avec Irmeline Leeber en 1974 
in Catalogue-catalogus). Ce qui a été la révélation 
de Broodthaers dans son activité artistique est ce 
qu’il nomme interdit de la lecture. L’œuvre celée 
dans le plâtre signifiait l’interdit de la lecture du 

poème. Soit on lit le poème et on détruit l’œuvre : 
soit on garde l’œuvre et on détruit le poème. Voici 
ce qui est au cœur des dispositifs de la création. 

Ce qui nous est adressée 
est ici une interrogation 
paradoxale sur notre 
relation à l ’interdit de la 
lecture et en somme sur 
notre relation à l’interdit 

de l’œuvre. Jusqu’où et comment l’acceptons-
nous ? Jusqu’où et comment acceptons-nous 
silencieusement d’en être privé ? C’est ce qu’il 
nomme ici les objets vides. Et cela induit alors 
pour nous la réclamation d’une lecture à la fois 
conceptuelle et politique à l’œuvre.

◊

Pierluigi Lanfranchi

Carmina non dant panem, sed labor et industria. 
Ce n’est pas la poésie, mais le travail et 
l’activité qui procurent le pain. Ce proverbe 

est souvent présenté comme un ancien dicton 
romain, mais il s’agit d’une expression typique de 
la mentalité bourgeoise et philistine du xixe siècle 
déguisée en langue latine, qui oppose la poésie à 
l’activité productive. Les anciens, eux, savaient bien 
que la poésie est une activité productive, un « faire ». 
La poésie donne rarement à vivre, elle ne procure 
pas de pain matériel. Elle peut donner, en revanche, 
ce que Dante appelle le « pain des anges », le pain 
de la connaissance, dont on n’est jamais rassasié 
(Paradis II, 10-12 : « pan de li angeli, del quale / 
vivesi in terra ma non sen vien satollo »). Variante 
du même proverbe : Carmina non dant panem, sed 
aliquando famem. La poésie ne donne pas de pain, 
elle donne parfois de la faim. Il faut juste remplacer 
« aliquando » par « semper ».

◊

ainsi passer le statut d’une œuvre poétique à celui d’une 
œuvre plastique. Ce changement de paradigme est justifié 
par Marcel Broodthaers par un problème d’économie parce 
que le poétique ne fait pas « vivre ». Cette justification nous 

		  fig.

Ceci est	 	 1 	 adieu aux muses
Ceci n’est pas 	 9 	 ni insidieux mais le tournant démuselé
Ceci n’est pas	 6 	 amusant mais quelle coïncidence sacredieu !
Ceci est	 	 4 	 foi en un, studieux musée

Quentin Carrierre 

L a fin de la métaphysique signifie la possibilité de penser l’achèvement 
d’une manière de voir les objets, leurs modes de transfert en data et 

en archives et les relations que nous y entretenons. Or cette manière de voir 
est fondée sur quatre modes 

de fondations : il s’agit de 
penser à partir de l’effectué 

(et non à partir du présent), 
de l’objectivité des objets, 

du processus 
historique de 
la production 

(et non de 
l’historialité) et 
de l’institution 

de valeurs. 
Autrement 

dit établir un 
ordre technicisé. 

Cela signifie 
alors que nous 

vivons un espace 
démesurément 

saturé de 
l’effectué (data) 

en tant qu’il nous 
contraint à exister 

à partir du passé 
en vue d’une 

projection mais 
dans un abandon 

du présent et 
de son actualité. 

C’est ceci que 
nous nommons 

métaphysique 
et que nous 

voulons éprouver. 
Or il nous 

semble que la 
pensée moderne 

a opéré une 
réclamation vers 

une ouverture, 
vers l’épreuve 

d’un autre mode 
d’existence avec 
les objets, leurs 

données et leurs 
archives. Ce 

mode est ce que 
nous nommons 

une « actualité » et 
qu’il nous faudra 

penser pour 
théoriser l’œuvre 
contemporaine, 
les pratiques de 

la photographie, 
les pratiques 
artistiques et 

politiques quant 
aux data et 

surtout quant 
à la lente et 
irréversible 

transformation 
d’un ordre 

technicisé en un ordre technocratique. Il nous semble que ceci est à la fois 
l’affaire de la pensée et celle de l’œuvre. ◊ 

« La société moderne est donc fondée 
sur un “principe d’insincérité” ».

Lionel Trilling, Sincérité et authenticité 
(1972), Grasset, 1994

Aurélie Pétrel & Fabien Vallos

L’ère numérique a fait apparaître une nouvelle impulsion dans le champ de 
la conceptualisation et de la production de l’image. Il s’agit de mesurer 

les écarts entre prises de vues et prises de données, afin de re-définir les scènes et les champs 
d’action des pratiques de l’image. Des spéculations théoriques et artistiques tentent de 

mesurer les écarts et les crises avec la pensée théorique moderne et avec les pratiques 
contemporaines. La mesure des écarts permet d’établir des seuils et d’étudier comment 

diverses pratiques 
co-existent et 

réinventent 
une relation au 

médium (ce qui 
est vu) et à son 
archive (ce qui 

est donné). Les 
nouveaux outils 

et usages de la 
photographie 

créent une 
discipline 

additionnelle 
à la pratique 

historique. Une 
pré-histoire de 

la photographie 
apparaît, 

provoquant un 
changement 

de paradigme 
d’iconique à 
relationnel.

Cette ère des 
« données » entre 

cependant en crise 
avec la philosophie 

moderne, à savoir 
celle de la fin de 
la métaphysique. 

En somme 
l’histoire de la 

pensée occidentale 
est celle d’une 
relation, plus 

ou moins 
déséquilibrée, 

entre « ce qui est 
vu » et « ce qui 
est transformé 
en données ». 

Cette relation se 
nomme la pensée 

théorématique. 
Il faut réaliser 

la première 
archéologie de 

cette relation 
historique et 

théorique entre 
ce que nous 

nommons « prises 
de vues » et « prises 

de données ». 
Il faut encore 

montrer comme 
les formes hyper-

contemporaines 
de cette relation 
entrent en crise 

avec la philosophie 
la plus récente à 

savoir la fin de 
la métaphysique, avec l’art conceptuel et avec les pratiques les plus récentes issues d’une 
rupture depuis l’économie iconique à la puissances des processus. Il nous faut constituer 

une archéologique depuis l’épreuve artistique et depuis la pensée théorique. L’archéologie 
des relations entre prises de vues et prises de données à partir de l’histoire de l’art et de la 

philosophie contemporaine n’a, à ce jour, jamais été réalisé. Il faut palier à ce manque. ◊



XIV XV

Étienne Helmer

Interdit de la lecture ? N’est-ce pas plutôt que la 
poésie et le poétique se sont déplacés des mots 
aux images (matérielles), devenues ou redevenues 

le support et le vecteur des constructions symboliques 
d’une grande partie du 
monde ? Si c’est bien le 
cas, la lecture n’a pas 
disparu  : elle a changé 
d’objets et de méthodes. 
Elle ne parcourt plus 
des lignes de mots, elle appréhende des surfaces 
signifiantes qui se réfléchissent les unes les autres, 
sur lesquelles elle circule pour en produire d’autres. 
Une « iconolexie » pour débusquer le poétique post-
moderne ?

◊

Marcel Broodthaers 
(cité par Alexandre Quoi)

«Avez-vous fait de l ’art engagé ? 
Auparavant. Et c’était des poèmes, signes concrets 
d’engagement, car sans récompense. Mon travail 

consistait alors à en écrire 
le moins possible. Avec 
l’art plastique, je n’ai pu 
m’engager que chez mes 
adversaires. Les architectes 
sont dans la même 

situation, quand ils travaillent à leur compte. J’essaie 
autant qu’il m’est permis de circonscrire ce problème 
en proposant peu et de l’indifférent. L’espace ne peut 
conduire qu’au paradis.

Il y aurait une différence entre l ’art plastique et un 
engagement désintéressé ?

… (Silence).

À partir de quel moment fait-on de l ’art indifférent ?
À partir du moment où l’on est moins artiste, où 

la nécessité du faire ne plonge ses racines que dans le 
souvenir. Je crois que mes expositions ont dépendu, 
et dépendent encore des souvenirs de l’époque où 
j’assumais la situation créatrice sous une forme héroïque 
et solitaire. Autrement dit – Autrefois : Lisez, regardez 
– Aujourd’hui  : Permettez-moi de vous présenter… 
L’activité artistique – précisons  : dans le contexte d’une 
circulation dans les galeries, les collections et les musées, 
c’est-à-dire quand les autres en prennent connaissance 
– serait le comble de l’inauthenticité ? L’on retrouve, 
peut-être, dans la tactique choisie pour engager la 
manœuvre sur le terrain, une forme authentique de 
remise en question de l’art, de sa circulation, etc. Ce 
qui, indistinctement à tous les points de vue, justifie la 
continuité et l’expansion de la production. Reste, l’art 
comme production. 

in « Dix mille francs de récompense », in Irmeline 
Lebeer, L’Art ? C’est une meilleure idée. Entretiens 1972-
1984, Nîmes, éditions Jacqueline Chambon, 1997, p. 155.

◊

insincère) entre le poème et l ’œuvre plastique. Cette 
tension est nommée par Broodthaers « interdit de 
la lecture » (dans un entretien avec I. Lebeer en 
1974) : cela suppose que si l ’on veut lire le poème il 

Gregory Lang 

Les armes et la phrase équivoque 
de Marcel Broodthaers
 

Dans Pense Bête, Marcel Broodthaers écrit : « Je 
déclare la guerre, je sors mon automatique » 

En 1964 il décide 
d’ensevelir des exem-
plaires dans le plâtre, 
tel un autodafé. Est-ce 
un repentir ? 

Aurait-il découvert le lien ou la ressemblance 
avec la source de cette expression ? La phrase 
originale « Quand j’entends le mot culture, je sors 
mon revolver », de Baldur von Schirach, est souvent 
attribuée à Hermann Goering et Joseph Goebbels, 

mais est inspirée de la réplique « Quand j’entends 
le mot culture, j’ôte le cran de sûreté de mon 
Browning ! » dans une pièce sur l’ancien combattant 
Albert Léo Schlageter, après la défaite allemande de 
1918, jouée en 1933.

ABCD – Arme – Art – Assassin – Autodafé – 
Automatique – Breton 
– Broodthaers – Canon 
– Corbeau – Coups 
– Décor – Douze 

– Ensevelir – Fusils – Goebbels – Guerre – Livre – 
Manufacture – Minuit – Nicht – Pipe – Pistolet – 
Plâtre – Poe – Poésie – Rauchen – Renard – Repentir 
– Revolver – Rimbaud – Sonne – Sonnet – Verlaine

compréhension de ce que peut être ce tournant. L’œuvre met 
en jeu une relation dialectique irrésolue (mais certainement 

Sources des 
images 
© The Estate 
of Marcel 
Broodthaers 
c/o SABAM, 
Belgium, 
Courtesy 
Michael 
Werner gallery, 
and private 
collections.

Marcel Broodthaers

« Je crois que le résultat qui est atteint est une mise 
en question de l’art au travers de l’objet d’art qui est 

aigle. Aigle et art sont ici confondus. En somme mon 
système d’inscription, plus l’atmosphère générale due 
à la répétition de l’objet, plus la confrontation avec la 
projection publicitaire invite je crois à regarder un objet 
d’art c’est-à-dire un aigle, je dirai un aigle c’est-à-dire 
un objet d’art, selon une vue vraiment analytique, c’est-
à-dire séparer dans un objet ce qui est art et ce qui est 
idéologique. Je veux montrer l’idéologie telle qu’elle 
est et empêcher que l’art serve à rendre cette idéologie 
inapparente, c’est-à-dire efficace. Parce que je crois que 
dans un objet d’art quand on en montre l’idéologie 
en même temps on la démasque, et en même temps 

on respecte sa valeur artistique, son 
jeu des formes et des couleurs. Je 
n’attaque pas la musique en quelque 
sorte, j’attaque les musiciens et le 
public. » 
in Musée d’art moderne, Section des 
figures, 1972, Dusseldorf, .

Étienne Helmer

Q uel sens donner à cet « interdit de la lecture » évoqué par Marcel 
Broodthaers, qui semble obstruer, jusqu’à le rendre impossible, le 

rapport au sens des œuvres et, plus largement, du réel ? N’est-ce pas plutôt une 
autre manière de lire que la post-modernité convoque ? Une hypothèse serait 
que la poésie et le poétique se sont déplacés des mots aux images matérielles, 

ainsi devenues (ou redevenues) le support et le vecteur de la construction 
symbolique dans une 

large partie du monde. 
Si tel est le cas, la lecture 

n’a donc pas disparu : elle 
a changé d’objet et doit 

réinventer ses méthodes. 
Cette « iconolexie » en 

quête du poétique post-
moderne ne parcourt 

plus des lignes de mots : 
elle appréhende des 

surfaces signifiantes qui 
se réfléchissent les unes 
les autres, sur lesquelles 

et entre lesquelles le 
regard doit circuler pour 

en comprendre et en 
imaginer d’autres.

Marcel Broodthaers

Le livre est l’objet qui me 
fascine, car il est pour moi 

l’objet d’une interdiction. Ma toute 
première proposition artistique 
porte l’empreinte de ce maléfice. Le 
solde d’une édition de poèmes, par 
moi écrits, m’a servi de matériau 
pour une sculpture. J’ai plâtré à 
moitié un paquet de cinquante 
exemplaires d’un recueil, le Pense-
Bête. Le papier d’emballage déchiré 
laisse voir, dans la partie supérieure 
de la « sculpture », les tranches des 
livres (la partie inférieure étant donc 
cachée par le plâtre). On ne peut, 
ici, lire le livre sans détruire l’aspect 
plastique. Ce geste concret renvoyait 
l’interdiction au spectateur, enfin 
je le croyais. Mais à ma surprise, la 
réaction de celui-ci fut tout autre 
que celle que j’imaginai. Quel qu’il 
fût, jusqu’à présent, il perçut l’objet 
ou comme une expression artistique 
ou comme une curiosité. « Tiens, 
des livres dans du plâtre ! » Aucun 
n’eut la curiosité du texte, ignorant 
s’il s’agissait de l’enterrement d’une 
prose, d’une poésie, de tristesse ou 
de plaisir. Aucun ne s’est ému de 
l’interdit. Jusqu’à ce moment, je vivais 
pratiquement isolé du point de vue 
de la communication, mon public 
étant fictif. Soudain, il devint réel, à 
ce niveau où il est question d’espace 
et de conquête…  

in « Dix mille francs de récompense », 
in Irmeline Lebeer, L’Art ? C’est une 
meilleure idée. Entretiens 1972-1984, 
Nîmes, éditions Jacqueline Chambon, 
1997, p. 155.

Marcel Broodthaers

« – inconsciemment le plus
souvent – chacun répondait

à ces questions avec plus ou
moins de passion, d’esprit
d’analyse, de bonne foi,
de mauvaise foi, à côté
parfois de la question essent- »
in Une Discussion inaugurale, 
1968, film noir et blanc, 16 mm.

Marcel Broodthaers

Miroir. La signature de l ’artiste, 1972, 
coll. MAMC+, Saint-Étienne, (détails).



XVI XVII

Élisabeth Lemercier 

entretien
f.v. – Je t’ai invitée à participer à cette 
exposition et à cette édition, puisqu’elle 

consiste à exposer une 
hypothèse théorique : 
à savoir les liens entre 
une exposition de 
Marcel Broodthaers 
et une conférence 
de Martin Heidegger en 1964. L’une met en 
crise le poétique, tandis que l’autre appelle à une 
« ouverture » en direction du poétique. Le poétique 
n’étant en somme que l’activité artistique. Qu’est-ce 
que cela indique pour toi ?

é.l. – BrooDthaers, un poète 
qui fait de l’art. Oui cher Fabien, je te 
remercie pour cette invitation qui m’a permise de 
redécouvrir le travail de Marcel Broodthaers que 
je connaissais mal. Ce que j’ai compris, c’est qu’il 
est d’abord poète, comme son père et qu’en 1964 
il décide, alors qu’il a quarante ans, de se mettre à 
l’art pour gagner sa vie. C’est donc un POÈTE QUI 
FAIT DE L’ART. L’écrit est toujours présent mais 
toujours incomplet à travers LES MOTS QU’ON 
NE PEUT PAS LIRE, LA TYPOGRAPHIE 
COMME LANGAGE, LES LIVRES SANS 
MOT, LES PHRASES SANS SYNTAXE ; l’art, le 
statut de l’artiste et du récepteur, le fonctionnement 
du musée sont questionnés par le poète, mieux que 
ne pourrait le faire l’artiste lui-même.

Au fil des conférences et des films que j’ai pu 
faire défiler sur YouTube, je découvre ses principales 
références ; Stéphane Mallarmé, Kurt Schwitters, 
Marcel Duchamp, puis surgit une conférence de 
Dominique Gonzalez-Foerster à l’occasion d’une 
rétrospective au MoMA sur Broodthaers qui 
parle du portrait de Mallarmé par Degas qu’elle a 
découvert peu de temps auparavant. 

Et je pense à un texte de l’artiste Bridget Riley 
dans L’Esprit de l ’œil à propos de l’importance d’être 
fidèle à son médium et qui raconte que Degas et 
Mallarmé étaient effectivement amis et que Degas 
s’essayait à la poésie. Un jour, il se plaint à Mallarmé 
qu’il n’y parvient pas alors qu’il a plein d’idées, ce 

à quoi le poète répond que « LA POÉSIE ÇA 
N’EST PAS L’ART DES IDÉES MAIS L’ART 
DES MOTS ».

Oui Broadthaers s’empare de la matière, du 
film, de la photographie, du dessin mais toujours 

à travers le filtre des 
mots, de leur support, 
du sens. Un MÉTA-
ARTISTE en somme.

f.v. – Merci chère 
Élisabeth. M’intéresse beaucoup cette citation que 
tu utilises de Mallarmé en tant que la poésie n’est 
pas l’art des idées mais celui des mots. Si c’est cela, 
alors et malgré les apparences, cela pourrait indiquer 
que Broodthaers n’aurait, en fait, jamais, cessé 
d’être poète. Ce qui pourrait encore indiquer que 
l’intention du principe d’insincérité, ne soit jamais 
vraiment advenue. Mais alors en ce cas qu’elle serait 
la réelle différence entre un poète et un artiste ? L’art 
des mots face à un art des images ? Sommes-nous 
si certain de cela ? Je lis alors que tu proposes que 
Broodthaers soit un méta-artiste. Comment penser 
cette formule ? Qu’est-ce qu’elle indique ? Comment 
comprendre le méta- que tu utilises ici ? Comme une 
co-existence ou comme une succession ? Autrement dit 
ce qui participe ou ce qui vient après ? Cela pourrait 
alors signifier que Broodthaers est un artiste en tant 
qu’il co-existe avec le poète ou bien qu’il est ce qui 
vient après l’artiste. 

◊

Fabien Vallos

Peut-être que Marcel Broodthaers n’a jamais 
cessé d’être poéte, malgré l’annonce de 
sa première exposition en 1964. Si nous 

considérons qu’il s’agit d’un principe d’insincérité 
et si nous considérons que l’œuvre est parodique, 
alors cela signifie que derrière l’effet d’annonce « j’ai 
quarante ans, je suis bon à rien, je vais faire de l’art », 
il faudrait plutôt y lire « certes j’ai quarante ans et 
je vais faire de l’art, tout en ne cessant de le penser 
comme poésie ». C’est cela, semble-t-il la forme la 
plus profonde de la pensée broodthaersienne. Il serait 
ce qui est nommé ici un « poète qui fait de l’art ». 
Mais qu’est-ce que cela signifie ? Dans la version 

faille détruire l ’œuvre, cela suppose encore que si l ’on veut 
conserver l ’œuvre il faille détruire le poème. C’est cette 
tension qui est fondamentalement nouvelle et conceptuelle. 
Broodthaers indique encore que les « espaces » de l ’un et de 

Dieudonné Cartier

The Office of Gravitational Documents 
(Broodthaers - Heidegger - Températures 
maxi et mini), impression, bois, 2018. 



XVIII

Fabien Vallos 

Il faut repartir de l’hypothèse qui consiste à 
penser que la modernité est l’affirmation d’une 
fin de la philosophie comme achèvement de la 

métaphysique et tâche nouvelle de la pensée. Une 
fois encore qu’est-
ce que signifie le 
terme philosophie ? Il  
signifie au sens le plus 
radical l’interrogation 
sur les modes de 
l’agir et en même temps une mise en garde sur les 
modes de catégorisation (confiscation) de cet agir. 
Or nous le savons l’idée de la pensée occidentale a 
consisté à penser qu’il était nécessaire de déterminer 
à l’avance l’essence de l’être pour déterminer sa 
capacité à agir. Ce travail est celui de l’ontologie 
qui recueille les formes factices de l’être pour en 
déterminer son essence. C’est cette essence qui 
détermine ce que l’être peut ou ne pas faire. En 
somme il faut déterminer l’essence de l’être pour en 
déterminer son energeia. La pensée occidentale est la 
construction de ce rapport canonique entre essence 
et agir, entre fondation de l’essence de la puissance 
et la possibilité de l’agir. La fin de la philosophie 
consiste donc à se « débarrasser » de cette relation : 
non pas la renverser, ce qui n’aurait pas de sens, mais 
la « rompre » de sorte que l’agir de l’être ait lieu en 
dehors de toute essence. Dès lors il ne s’agit pas pour 
l’être de commencer par déterminer la teneur de son 
essence pour déterminer l’agir, mais de penser l’agir 
à partir de la teneur de son « avoir lieu ». Ce qui 
importe donc est la teneur d’une instance de l’œuvre. 
Que signifie le terme instance ? Il signifie une 
sollicitation. Il provient du latin instantia qui signifie 
une imminence, une demande. Le terme instans 
provient de insto (instare)  : sens intransitif se tenir 
sur ou au-dessus, s’appliquer à quelque chose ; sens 
transitif être sur, insister, presser l’accomplissement. 
Le verbe in-stare signifie que nous nous tenons 
debout dans l’imminence du geste et de l’agir. Son 
opposé est alors ce que nous nommons une ex-stase. 
Ex-stare signifie se tenir au-dessus mais en sorte de 
rendre visible la tenue de son être. Il y a donc une 
immense opposition entre rendre visible le geste 
et rendre visible la teneur existantiale et extatique 

de l’être. Il y a donc une relation complexe entre 
le concept de STASE, celui d’une INSTANCE 
et celui d’une EXTASE. C’est cette relation qui 
explique l’histoire du concept d’être, de l’ontologie 
et de l’oubli de l’interprétation de l’essence de l’agir. 
Comment entendre le concept d’extase ? En ce qu’il 

s’agit d’une manière de 
se tenir « au-dessus » 
de la forme du suspens 
et de l’arrêt. C’est cela 
le caractère extatique 
de l’être. Dès lors le 

caractère de l’instantiation est ce qui précède le 
caractère extatique puisqu’il s’agit pour l’être de se 
tenir comme en insistant sur ce qui tient à l’être 
(et non ce qui sort de l’être). Nous pourrions alors 
émettre l’hypothèse que le caractère de l’instantiation 
est ce qui tient de l’agir tandis que par conséquence 
le caractère extatique tient de l’être. Comment 
pouvons-nous définir le caractère de l’instantiation ? 
Il est la puissance de l’être à insister sur ce qui doit 
advenir par l’agir. Comment définir le caractère 
extatique ? Il est la puissance de l’être à exister et à 
faire advenir ce qui doit. Il y a donc une relation entre 
un insister et un exister. L’insister est une manière de 
se ternir ferme dans l’agir tandis que l’exister est une 
manière de sortir de l’agir pour advenir à l’être. Ceci 
est la forme dialectique propre à l’histoire de l’œuvre. 
Ce qui signifie alors que nous avons deux concepts 
apposés, l’instance et l’existence. L’une éprouve une 
insistance dans l’agir, tandis que l’autre éprouve la 
nécessité d’une sortie vers l’être (essence). À partir 
du moment où l’Occident a exclusivement privilégié 
l’interprétation de l’existence il a fallu analyser le 
point de départ (la stase) donc la nomenclature de 
ses qualités propres puis analyser la possibilité du 
mouvement en fonction d’un ratio entre essence et 
puissance. Puisque nous assumons avoir commencé 
une fin de la métaphysique il nous faut penser la 
teneur d’une philosophie qui pourrait alors se tenir à 
observer et penser le concept d’instance. Si l’instance 
est une manière de se tenir avec insistance sur le 
mouvement de l’être alors il s’agit bien d’en penser 
l’agir. Dans le concept d’instance il n’y a dès lors ni 
point de départ ni interprétation de la possibilité 
(puissance) mais l’épreuve d’une tension incrustée 
dans le temps matériel synthétique entre agir et se 

Broodthaers deux questions cruciales : en quoi s’achève 
pour la modernité l ’épreuve particulière de la poésie ? Dans 
l ’interdit de la lecture. En quoi une tâche particulière et 
nouvelle est-elle alors ouverte à la poétique ? 

la plus commune cela pourrait signifier quelqu’un 
qui travaille sur le langage et qui s’intéresse aux 
techniques qui ne sont pas propres aux langages 
verbaux. Dans une vesion plus moderne cela signifie 
– presque sous la forme d’une tautologie – quelqu’un 
qui s’intéresse aux 
dispositifs de l’opé-
rativité ou encore de 
la production à partir 
d’une interrogation 
sur la technique. Mais 
en ce cas il s’agit à la 
lettre d’une tautologie. 
Dans ce cas aussi ce 
qui est parodique 
est l’affirmation d’une distinction inéprouvée et 
injustifiée entre différentes opérativités poiètiques. 
Marcel Broodthaers serait donc parodiquement un 
poète qui fait de l’art. Mais pour quelles raisons ? Sans 
doute parce que la distinction est idéologique et qu’il 
faut la déconstruire, sans doute aussi parce qu’être 
moderne c’est ne pas pouvoir faire de distinction 
autant que de ne pas pouvoir faire autrement que 
de faire les deux activités, puisque très sincèrement, 
en tant qu’activités, il s’agit de la même chose. 
Maintenir dès lors une différence ontologique est 
l’origine de la crise de notre modernité. C’est pout 
cela qu’il nous faut penser longuement la teneur de 
cet engagment parodique. 

Tanguy Gatay 

Pour Marcel Duchamp, l’insincérité n’existe 
pas car tous les bandits et les menteurs 
sont sincères « les malins sont sincères et 

réussissent par leur 
malice mais tout leur 
être est fait de sincérité 
malicieuse 1 ». Les 
choses sont ce qu’elles 
sont et si l’artiste est 
insincère, il n’est pas 
même sincère avec 
son insincérité. Quand 
Marcel Broodthaers 

invite un public à sa première exposition, il parle 
d’inventer quelque chose d’insincère qu’il espère 
enfin pouvoir vendre. Il est donc tout à fait sincère, 
c’est son travail qui ne le serait pas (selon lui). L’œuvre 
devient le seul vecteur d’insincérité possible, ouverte 
comme Umberto Eco l’a défini : « l’œuvre “ouverte” 
entend en pleine lucidité donner une image de 
la discontinuité : elle ne la raconte pas, elle est la 
discontinuité 2 » C’est la possibilité d’être insincère 
dès sa création dont résulte cette discontinuité.

◊

1. Marcel Duchamp, Lettre à l ’art et ses alentours, 1916-
1956, L’Échoppe, 2006, p. 38.
2. Umberto Eco, L’Œuvre ouverte, Paris, Seuil, 1965, trad. 
C. Roux de Bézieux et A. Boucourechliev, p. 124.

l ’autre ont toujours été assigné d’un point de vue pratique et 
idéologique. Est alors profondément conceptuelle la non-
assignation précise des espaces de réception. Et cela est en 
fait l ’affirmation la plus radicale de la sincérité possible 
des formes contemporaines de l ’œuvre. Ce qui est insincère 
est l ’assignation de l ’œuvre à des espaces déterminés et 
idéologiques et à l ’économie. En somme s’exposent pour 

Tanguy Gatay

Si le musée est un espace de réception parmi les 
plus précis, alors que sont les espaces sans réception 
du musée, sinon des lieux de la discontinuité et des 
vides dans lesquels l’œuvre peut advenir.

La fin de la métaphysique
p Du point de vue de la philosophie, c’est-à-dire de l’histoire de la pensée, il s’agit : 

1. de penser la fin de l’hégémonie de l’ontologie en tant qu’elle est une technique 
d’interprétation de l’être à partir des ontoi, c’est-à-dire à partir de ce qui a été, à partir 

de l’effectué, présupposant ainsi une déconnexion entre l’actualité de l’interrogation et 
l’inactualité de l’interprétation, au profit d’une épreuve de ce que nous nommerons ici 

phénoménologie, en ce qu’il s’agit alors pour répondre à l’actualité de la demande (qu’est-
ce que ? comment ? il faut ! autrement dit la poièsis et le khrè) de s’intéresser à la fois aux 

événements (les phainomèna) et à l’entourage de ces événements, en soi leur contexte. 
2. de penser la fin du système des catégories, en ce que le relevé de ce qui a eu lieu (ontoi) 

n’appartenant pas à l’actualité, s’offre à la possibilité d’une production catégorisante 
du vivant, des phénomènes et des productions, au profit, ici encore, de ce que nous 

nommerons espace, à savoir le lieu où adviennent les choses. En somme si la pensée 
catégorisante (métaphysique comme mode de fondation) n’est pas tenable il faut aller 

chercher l’interrogation non plus sur ce qui a été mais sur le lieu où quelque chose advient. 
3. de penser la fin du processus qualifiant ou de la pensée de la qualité (et donc par 

conséquent des valeurs), en 
ce que si les choses ont été 

catégorisées et classées alors elles 
s’ouvrent nécessairement à une 

hiérarchisation, donc à l’évaluation 
de leur qualité, au profit de ce que 
nous nommons ici l’interprétation 

des objets du monde à partir de 
l’intensité. Ce qui signifie que la 

place, que l’espace qu’occupe une 
chose n’est pas lié à une qualité 
qui lui serait ontologique mais 

seulement à la tenue contextuelle 
d’une intensité. Cela suppose alors 

que cette intensité n’a aucune valeur 
à se tenir ni même à se maintenir. 

Cela signifie encore que tout 
événement, tout être qui tendrait 
à se maintenir absolument dans 

sa qualité, soit obligé de recourir 
à des processus idéologiques et 

à la violence de la hiérarchie. En 
somme il ne peut y avoir, pour nous 
modernes ni pensée de la qualité ni 
pensée de la valeur ni institution de 

la valeur. Or cette tâche est la plus 
complexe à faire advenir. 

4. de penser la fin de l’essence de 
l’être, en ce que l’essence signifie 

ici la conservation de ce qui a été 
comme institution de la valeur et de 

la qualité. Or la détermination de 
l’essence suppose que l’existence soit 
contrainte par ce qui a été affirmée 
comme essence : en cela la relation 

traditionnelle essence-existence 
est caduque. Si l’on cesse de penser 

l’essence de l’être, alors il faut 
advenir, selon la leçon d’Heidegger 

et dans la remarquable traduction 
française à ce que l’on nomme 

l’aître de l’être, c’est-à-dire l’espace 
laissé inoccupé et non catégorisé 

pour que l’être puisse exister. Sinon 
l’être n’existe pas dans son caractère 
existantiale mais uniquement dans 

la tenue de la contrainte. 
5. de penser la fin de la praxis au 

profit de ce que nous nommons la 
poièsis. Cela signifie d’achever la 
pensée de la praxis comme faire 
catégorisant puisque déterminé 

à son achèvement, mais aussi 
comme technicisation des relations 

au monde et des relations au vivant. La pensée occidentale est une affirmation de 
l’hégémonie de la praxis comme technicisation. Mais plus encore il faut cesser de penser 
à partir de la tripartition aristotélicienne de la poièsis, de la praxis et de la théoria pour ne 

supposer que le maintien de la poièsis comme production, historiale de l’être. La pensée 
moderne est d’abord passée par la critique de cette tripartition par Karl Marx supposant 
de ne maintenir que la praxis comme mode transformant et non comme technique, puis 

de passer à une critique à la fois radicale de la pensée aristotélicienne et la détermination, 
selon Heidegger, que le mode d’expérience du monde et le mode de production ne 

peuvent être que le poétique. 
		 pDu point de vue de la politique, c’est-à-dire de l ’histoire des êtres, il s’agit : 

6. de penser la fin de l’humanisme comme arraisonnement de l’être à partir des cinq 
modes de fondations précédents (l’effectué, les catégories, l’institution des valeurs, 

l’essence et la praxis). Cependant ces modes n’ouvrent qu’à une réduction de l’être et à une 
réduction des conditions de la vivabilité du fait du triomphe de la technique et surtout 

d’un « ordre social technicisé ».  L’humanisme est la plus grande falsification de l’histoire 

de l’être. Penser la fin de l’humanisme suppose alors de penser les conséquences de 
l’impérialisme, du colonialisme, du monothéisme et donc de penser ce qui lui serait opposé, 
ce que nous nommons à la fois la pensée du commun et celle de la coexistence. C’est la 
tâche la plus forte de la philosophie et de la politique que de tenter ce tournant. 
7. de penser l’achèvement non pas de la tekhnè mais de la technicisation du monde. Si 
la tekhnè est le mode particulier de la pensée occidentale en tant que s’y connaître en 
quelque chose mais à la condition de le partager, alors il faut maintenir l’épreuve de cette 
connaissance et concevoir qu’elle permet la réduction de l’ignorance. En revanche la 
technicisation ou ce que nous nommons hypostase de la tekhnè a conduit l’Occident aux 
failles que nous lui connaissons. L’achèvement de la métaphysique consiste donc à achever 
ce processus de technicisation du monde et des êtres. Pour cela il faut supposer la nécessité 
de ce que nous nommons une krisis, c’est-à-dire une manière de mettre en crise les données 
de cette hyper-technique en s’en détournant. Pour cela il faut abandonner la pensée 
métaphysique de la technique et venir ou revenir à une actualité de nos manières de s’y 
connaître en quelque chose et de les partager. 
8. de penser la fin de l’histoire en tant qu’elle n’est qu’une discipline de la sélection et 

de la représentation de l’être à 
partir d’une logique sélective de la 
puissance et de la valeur, au profit 
d’une historialité, au sens marxiste, 
d’une préoccupation à l’ensemble 
des activités des êtres. L’historialité 
ne doit pas signifier non plus un 
intérêt spectaculaire aux pratiques 
individuelles. L’historialité est 
l’interprétation et la saisie de ce 
que le commun est en mesure de 
produire. Il faut pour cela repenser 
intégralement une théorie de la 
liturgie, au sens de la leiturgia 
grecque (laios ergon)
9. de penser la fin du travail en tant 
qu’il est un dispositif technicisant 
aliénant et en tant qu’il est indexé 
sur le devoir (transformation du 
pouvoir faire en devoir faire issu 
de l’affirmation de la qualité et de 
l’essence), au profit d’une théorie 
essentielle du désœuvrement et 
de l’œuvre. La pensée occidentale 
a inscrit l’être dans le travail sans 
interroger ce qui devait être le 
désœuvrement (l’être n’est prédisposé 
en rien) et l’œuvrement (l’être trouve 
une satisfaction dans le faire). La 
fin de la métaphysique signifie 
donc, d’un point de vue politique 
et philosophique, une réaffirmation 
du principe de désœuvrement et 
d’œuvrement. Pour cela il faut 
procéder à une déconstruciton du 
concept de travail. 
10. de penser la fin de la doxa et 
des entreprises de la doxa (ce que 
Platon nommait pharmakéia), c’est-
à-dire l’ensemble des processus de 
fabrication de l’idéologie au profit 
de processus de déconstruction 
(politique, éthique et artistique). 
	 p Du point de vue de l ’esthétique, 
c’est-à-dire de l ’histoire des usages de la 
création, il s’agit : 
11. de penser la fin des catégories, à 
savoir l’ensemble des déterminants 
qui ont historiquement séparé les 
disciplines et leur ont assujetti 
des formes, des structures et des 
destins particuliers, au profit 
d’une redéfinition de ce que 
nous nommons poièsis, c’est-à-

dire l’ensemble des activités de créations dites artistiques qu’elles puissent avoir lieu à 
partir du langage verbal ou des langages non-verbaux. C’est une des tâches de la fin de 
la métaphysique que d’achever la théorisation de ces catégories pour pouvoir penser 
l’actualité de l’œuvre. Or cette actualité est le champ de la modernité et de ce que nous 
nommons art conceptuel : la suspension d’une pensée inefficiente des catégories. 
12. de penser ici encore la fin de l’ontologie, à savoir la fin d’une théorie qui consisterait 
à penser que l’œuvre est dotée d’une ontologie et d’une puissance métaphysique propre. 
Ce schéma à conduit à renforcer les formes toutes puissantes de l’histoire de l’art et de 
la conservation de l’œuvre. Or nous supposons, sans atteindre à l’œuvre comme support, 
qu’il est plus important de penser l’épreuve de l’œuvre plutôt que sa puissance ontologique. 
L’histoire moderne de l’art ne cesse d’être une longue opposition entre ce qui se nomme 
conservatisme ou pensée réactionnaire et ce qui persiste à maintenir l’idée d’une ontologie 
de l’œuvre et une pensée moderne qui s’interroge sur l’épreuve de la puissance (de 
l’intensité). La réception de l’œuvre est une épreuve en ce qu’elle est inscrite dans un espace 
et dans un temps. 



XXI

Alexandre Desson 

Penser en dehors de la métaphysique ne signifie 
pas abandonner ou rejeter son héritage, 
que sont notamment la catégorisation 

et l’ontologie – 
extrêmement utiles 
à la pensée – mais 
la considérer comme 
achevée et concentrer 
son attention sur 
le monde comme 
pur phénomène, avec une attention accrue à la 
singularité et à la contingence des formes. Au 
lieu d’ancrer les formes dans une histoire qui 
n’est au fond qu’autoréférencement, souligner 
leur contingence et comprendre que l’histoire 
n’est intelligible que comme maintenant qui a 
eu lieu. Penser en dehors de la métaphysique, 
c’est penser en dehors de ce qui fonde et qui 
toutefois est invisible. C’est donc une révolte 
contre les conditions de l’aliénation. C’est 
encore déporter son attention de l’institution 
au vernaculaire, de la séparation au continuum, 
à la gradualité infinie des usages, impossible 
sans une ouverture à l’indétermination. Un tel 
paradigme est difficilement acceptable dans le 
contexte culturel contemporain, marqué par 
la culmination de l’injonction à l’opérativité, 
précisément en cela qu’il ne débouche sur aucune 
opérativité particulière, prenant plutôt la vie 
comme une quête de la justesse et la plaçant du 
côté de la réception, donc de l’aventure. Un tel 
paradigme suppose également d’abandonner les 
idées unilatérales et aliénantes de progrès, de 
croissance, de péché et de dette qui perpétuent 
la métaphysique occidentale. La convergence 
de l’art conceptuel et de la philosophie dans les 
années 1960 s’articulerait autour de l’extraction 
de l’unilatéralité – l’interdiction de la lecture 
par Broodthaers serait ainsi une révolte contre 
la facticité de la lecture, l’illusion d’un sens par 
elle communiquée – et l’appel à une nouvelle 
poétique, non plus fondée sur une métrique, mais 
agir indéterminé et questionnant.

◊

E x p o s i t i o n 

S’il faut le dire encore autrement la métaphysique 
serait alors une série de cinq processus 
technicisé  : l’ontologie, la transcendance, 

l’absolutisme, le capi-
talisme, la loi. C’est une 
manière plus brutale de 
le dire, mais tout aussi 
efficiente. Or dans les 
processus technicisés de 
la métaphysique l’être 

est exclus, mis à l’extérieur des machines historiques 
et mythologiques qu’il contemple soit plein de 
terreur soit comme du divertissement. Mais nous 
n’avons jamais d’autre choix que d’en être extérieur 
et de ne pouvoir la modifier.

◊

Charlotte-Victoire Legrain

ce qui « fonde » (les choses dans les objets, les étants dans 
l ’être) : en cela la métaphysique justifie toute fondation dans 
l ’« effectué », dans l ’« objectivité », dans l ’« esprit absolu », 
dans le « processus historique de la production » et dans la 
« volonté de puissance instituant des valeurs ». La tâche de 

tenir. En somme la métaphysique est l’histoire de 
l’existence de l’être (comme essence) tandis que la fin 
de la métaphysique est l’épreuve de l’instance de l’être 
(comme agir). C’est alors pour cela que Heidegger 
pouvait affirmer que nous pensons insuffisamment 
l’essence de l’agir, 
c’est-à-dire le lieu 
de l’agir. Le lieu 
de l ’agir est cette 
manière de ce tenir 
avec insistance plutôt 
qu’une manière de 
penser une existence. 
Tandis que nous 
pensons l’existence 
nous occultons le lieu de l’agir. Or il s’avère que le 
moment précis où l’histoire de la métaphysique 
se clôt, s’ouvre une nouvelle histoire de l’œuvre. 
Ou pour le dire encore autrement, tandis que 
l’histoire de la pensée en Occident s’accorde à 
penser l’existence, l’histoire de l’œuvre se construit à 
partir d’une histoire théorique de la métrique et de 

la contrainte. C’est une manière de penser l’œuvre 
à partir de la formalisation d’une série presque 
infinie de contraintes (c’est-à-dire de mesures). 
Or, à partir du moment où l’histoire de l’Occident 
s’incruste lentement dans une histoire critique de 

la métaphysique, alors 
s’ouvre une réelle 
modernité de l’œuvre 
qui consiste à faire 
advenir l’œuvre à partir 
de l’instantiation et non 
à partir de l’existence. 
L’œuvre est alors 
instable, délégable 
et présentant un réel 

danger dans la lecture : celui de ne jamais pouvoir 
advenir une quelconque deuxième fois. Il nous faut 
insister dans la manière avec laquelle nous nous 
tenons et non dans l’idée de déterminer une essence 
de ce qui est : tandis que l’existence insiste sur l’être 
et oublie l’histoire de l’agir, l’instance insiste sur 
l’agir pour laisser être l’être. ◊

r à la même date à Paris, Jean Beaufret donnait 
lecture de la traduction d’une conférence de 
Martin Heidegger intitulée Das Ende der 

Philosophie und die Aufgabe des Denkens. Cette 
conférence s’ouvre sur deux questions cruciales : en quoi la 
philosophie comme métaphysique s’achève ? et quelle tâche 
alors demeure réservée à la pensée ? La métaphysique est 

E x p o s i t i o n 

13. de penser ici la fin des concepts de spectateur et d’auteur, pour leur préférer ceux de 
récepteurs et d’actorialité. Les conséquences d’une pensée du spectateur et de l’auteur 

ont été à la fois celles d’une détermination caricaturale de ce qu’ils sont (formes absolues, 
ontologisée, réduites à la question de la puissance romantique pour celles de l’auteur 

et réduire à ne devenir que public pour le spectateur) et d’un abaissement extrême des 
conditions de leurs relations. Pour cela on réduit les contenus, on fabrique un discours 

adapté, on produit de la médiatisation. Il faut penser à partir du schéma de la réception de 
l’actorialité et à partir de cela penser en terme de destin et d’adresse. 

14. de penser ici la fin du concept d’œuvre comme objet pour lui préférer celui d’un 
dispositif performatif. L’œuvre achevée, déterminée et à jamais stable n’est pas propice à 
la modernité des processus de réception et d’adresse. La fin de la métaphysique suppose 

alors, si nous cessons l’objectivité des objets, de nous poser la question de ce qu’est 
pour l’œuvre ce que nous nommons les dispositifs performatifs. Il s’agit en somme de 

plusieurs choses : d’abord le commentaire infini sur l’œuvre comme faisant partie d’elle-
même, la co-actorialité en tant que le récepteur produit dans sa lecture ou sa réception 
l’achèvement (momentanée) de 
l’œuvre, la performance en tant 
qu’elle signifie que l’œuvre n’est 

jamais qu’en-formation (per-
formare), la co-existence en tant que 

l’œuvre est produite par plusieurs 
personnes et enfin le contexte en 
tant que la teneur ambiantale est 

fondamentale à toute réception 
d’œuvre. En ce sens la modernité 

(la fin de la métaphysique) suppose 
alors qu’il n’y a pas d’art mais 

qu’il y a de l’artistisation (en tant 
que toute œuvre est artistisable, 

non-artistisable, désartistisable et 
réartistisable à tout moment). 

15. de penser ici la fin du concept de 
représentation au profit du concept 

de relation. La représentation est un 
concept archaïque qui suppose une 
séparation ontologique entre ce qui 
est présent et ce qui est re-présenté. 
Cette dialectique est le fondement 

de la pensée aristotélicienne et à 
conduit à déterminer que l’ontologie 

de l’être se situe dans la préférence 
de la représentation plutôt que 

l’inverse. Or la modernité est 
précisément l’affirmation qu’il faut 

cesser cette dialectique stérile. Il 
faut alors plutôt penser une relation 
plus complexe que nous nommons 
monde en tant qu’elle est la relation 

entre le réel et la réalité, c’est-à-dire 
en tant qu’elle est la relation entre 

ce qui produit et ce qui ne l’est pas, 
cependant que l’un et l’autre entre 
en relation dans la réception. Il y a 

quelque chose de neuf dans cette 
proposition en ce qu’elle indique 
que l’œuvre n’est pas dans l’objet 

mais dans la manière avec laquelle 
l’artiste ouvre à la possibilité d’une 
lecture des relations du monde. Par 

conséquent il faut alors envisager 
que la lecture des œuvres à partir 

des processus dit stylistiques micro-
structuraux (comme la métaphore) 

ne sont plus valables et qu’il faut 
leur préférer les processus macro-
structuraux (teneur ambiantale et 

hypotypose). 
		 p Du point de vue de la philologie, 

ou de l’histoire des langues, il s’agit :
16. de penser la fin de la mythologie pour lui préférer celle du mythe pensé comme 

mythogenèse. Si l’on se réfère à la pensée antique, le muthos est le langage quotidien, 
vernaculaire, non technicisée, ouvert à l’erreur, à l’imprécision, à la parrhésie, il est dès 

lors plus faible qu’un langage construit : dès lors il faut lui adjoindre la puissance du logos 
pour qu’il devienne mythologie pour qu’il devienne un langage arraisonné et idéologique. 

Pour cela il faut lui préférer ce que l’on nomme mythogenèse en tant qu’elle pense la 
construction de tout langage. 

17. de penser ici la fin du logocentrisme pour lui préférer l’instauration d’une nouvelle 
relation, tant attendue par l’histoire de l’être, entre logos et muthos. La pensée catégorique 

a déterminé que le logos (langage de l’arraisonnement) était ontologiquement supérieur 
et qu’il fallait dés lors construire le monde à partir de ce nous nommons logocentrisme. 
La modernité préfère indiquer que les conduites de la pensée devrait s’intéresser à une 

réconciliation du muthos et du logos. 
18. de penser ici la fin du concept de vérité pour lui préférer une relation philologique et 
une affirmation de la question de l’espace. La vérité est un concept exclusivement issu de 

la métaphysique, il en est même son corollaire, et la métaphysique n’existe que parce
qu’elle a inventé la vérité. Nous lui préférons la puissance du concept d’a-lèthéia en tant 
que simple non-déployé ou déployé : n’est vrai que ce qui philologiquement est déployé 
à un moment précis par le langage. Nous lui préférons ensuite, ce qui lui est corrélé, le 
concept d’espace, d’aître, au sens ou ce qui est vrai n’est rien d’autre que l’espace où prend 
place la chose au moment où nous lui faisons face. 
19. de penser la fin de l’histoire de l’œuvre au profit d’une historialité et d’une puissance de 
l’entropie. L’histoire de l’œuvre suppose une catégorisation et une fixation. S’il s’agit plus 
d’un espace et d’une question de relation, alors nous lui préférons le concept d’entropie en 
tant qu’il intègre la puissance de transformation à la fois de l’entourage et de l’œuvre. 
20. enfin de penser la fin de la philosophie pour lui préférer ce que nous pourrions 
nommer, en somme, une philosophie du langage. Si la fin de la philosophie suppose 
la fin de l’effectué, de l’objectivité, de la production et des valeurs, alors il y a une tâche 
pour la pensée. Cette tâche consiste à penser à partir de l’actualité et des conditions de la 
vivabilité. Donc d’abord à partir du langage. Il nous faut penser comme tâche de la pensée 

la constitution d’une philosophie du 
langage. 

Alexandre Desson

Inspiration, génie, création… Ces termes sont étranges en cela qu’ils résonnent 
contre tout le travail de la modernité, à savoir un démantèlement patient des 

structures d’aliénation et de la métaphysique. L’inspiration vient d’ailleurs ; le génie ne 
s’explique pas ; le créateur a l’autorité. Rien n’est plus éloigné d’une définition moderne 

de l’art et même de la poièsis. L’art désigne avant tout un processus de canalisation et 
de rétrécissement. Il s’agit d’une hypothèse permise par le Dictionnaire des institutions 
indo-européennes d’Emile Benveniste. Art serait familier de l’arme et de l’articulation : 
s’y inscrit avant tout la notion de courroie, de transmission et d’amplification*. Dans 

cette perspective, l’homme artiste est celui qui parvient à donner une forme à un flux, 
à diriger une matière vers une forme désirée. Cette définition est bien plus orientée 
vers la ductilité des matières et vers la capacité de l’homme à les travailler. Elle a le 

triple avantage de l’extraire d’une extériorité inspirante, de désacraliser (c’est-à-dire de 
dé-séparer, de réconcilier) l’acte 

poétique et de court-circuiter une 
partition des agir, par exemple 
aristotélicienne. Le mot d’art 
désigne toute mise en forme, 

réconciliant au passage l’artiste et 
l’artisan. Cette définition a aussi 
l’avantage d’ouvrir le champ de 

l’art à des modalités d’expressions, 
à des média toujours renouvelés, 

sans exiger d’eux une quelconque 
justification. Dans cette lumière, les 
beaux-arts apparaissent comme une 
catégorisation académique et rigide 

des agir, historiquement close. 
Les beaux-arts ont désormais le 

choix entre deux options : intégrer 
toutes les toujours-nouvelles 

formes d’expression artistique, ou 
périr comme forme historique 

achevée. De même, le mot d’art 
peut s’ouvrir à la richesse infinie de 
ses déclinaisons ou se décrédibiliser 

en cédant à la tentation de rejeter 
ce que ses catégories usuelles ne 

peuvent classer. Nous voulons 
moins définir l’art par son 

appartenance à une technique 
que par sa capacité à générer, par 

la maîtrise des techniques, un 
étonnement (thaumaturgie), une 

interrogation sur le réel (un des sens 
originels de poièsis), ou mieux, une 

négociation avec ses conditions. 
L’art conceptuel et l’art minimal 

nous intéressent alors grandement. 
Ce sont d’abord deux mots-valises, 
recouvrant une immense variété de 
pratiques, signe de la difficulté des 
champs universitaire et artistique 
même à penser ce qui s’y joue. Ce 
sont ensuite deux formes dont le 

mérite est d’avoir mis l’accent sur 
l’épreuve de l’œuvre, passant outre 

ou jouant avec l’histoire de l’art. Ils 
rappellent enfin, à notre sens, que 
le sens de l’art est dans la mise en 
forme, matérielle ou immatérielle, 

c’est-à-dire que le sens de l’art n’est 
pas création géniale ou inspirée, 

mais travail patient, tissage, 
augmentation, diversification, 

raffinement. Après ces propos, 
la théorie du génie ne peut plus 

être, qu’un effet de la mauvaise foi**. Le passage autoproclamé, fluide, de Broodthers du 
statut de poète au statut d’artiste, sa prétendue insincérité sont alors la revendication du 

caractère hautement volontaire de l’activité artistique et proclame en soi la fin de ce que la 
métaphysique a de plus aliénant.

* La définition freudienne de l’art, à savoir la transmutation des désirs en réalité, activité de 
l’homme énergique qui échappe ainsi à la névrose, oriente également dans cette direction. Cf. Freud, 

Cinq leçons sur la psychanalyse, cinquième leçon. 
** C’est ce que suggère Sartre dans L’être et le néant. Essai d’ontologie phénoménologique, Paris, 

Gallimard, « Bibliothèque des Idées », édition de 1965, p. 94-111 notamment. Sartre condamne 
comme erronées aussi bien la mauvaise foi que la sincérité, proposant l’authenticité. L’authenticité 

de Broodthaers est alors saisissante en allant jusqu’à son terme, c’est-à-dire jusqu’à proclamer sa 
propre insincérité.



XXII XXIII

Cédric Mazet Zaccardelli

Sensible d’abord – c’est-à-dire dans un premier 
temps, et non à plus forte raison – à une 
proximité de construction ; je mentionnerai ici, 

à titre de commentaire, 
une phrase de Jean-
François Lyotard : « et 
si l’enjeu de la pensée 
(?) était le différend plutôt que le consensus ? » (Le 
Différend, Paris, Minuit, 1983, p. 127). Il me semble 
que cette phrase, assumant elle aussi la valeur 
d’une proposition, n’est pas éloignée de l’énoncé 
auquel elle se trouve maintenant articulée. Afin de 
justifier ce rapport – le rapport entre deux phrases et 
l’opération de rapport (rapporter) effectuée –, qui ne 
se réduit donc pas à la seule proximité formelle que 
je viens d’évoquer, je souligne deux prémisses. D’une 
part, Lyotard mentionne lui-même Heidegger, et le 
« tournant langagier » de la philosophie occidentale, 
dans les premières pages de son ouvrage. Il le 
mentionne pour expliquer – déployer ou exposer – 
le « contexte » – c’est son mot – dans lequel il aura 
écrit Le Différend. Et d’autre part, Lyotard soutient 
que la pensée « est en jeu dans l’enchaînement d’une 
phrase sur une autre » (LD, p. 11) ; ce qui signifie 
que nous devrions, pour penser, faire l’épreuve de cet 
enchaînement. Cela demande alors de faire droit au 
différend naissant de l’enchaînement d’une phrase 
sur une autre. Cela demande de ne pas faire du 
langage un simple « instrument de communication », 
le moyen d’une fin prescrite (assignée) par un « genre 
de discours » (un espace déterminé). Et cela demande, 
enfin, d’« instituer de nouveaux destinataires, de 
nouvelles significations, de nouveaux référents » (LD, 
p. 29). Il y a dans ce texte l’indication d’un mouvement 
nécessaire. La défense d’une certaine incertitude, 
d’une attention à ce qui se fait, d’une « prudence » 
écrit Lyotard. Bataille expliquait dans La structure 
psychologique du fascisme que « la science a pour objet 
de fonder l’homogénéité des phénomènes ; elle est, 
en un certain sens, une des fonctions éminentes 
de l’homogénéité. Ainsi, les éléments hétérogènes qui 
sont exclus par cette dernière se trouvent également 
exclus du champ de l’attention scientifique : par 
principe même, la science ne peut pas connaître 
d’éléments hétérogènes en tant que tels ». Si faire droit 

au différend, c’est révéler – éprouver – l’hétérogénéité 
des « régimes de phrases », alors sans doute est-
ce insupportable pour la science. Mais revenons à 
Lyotard, et citons, sans rien ajouter pour l’instant, 
un dernier passage du Différend : « Adjointe à la 

précédente par et, 
une phrase surgit du 
néant et s’enchaîne 
à elle. La parataxe 

connote ainsi l’abîme de non-être qui s’ouvre entre 
les phrases, elle insiste sur l’étonnement que quelque 
chose commence quand ce qui est dit est dit. Le 
et est la conjonction qui laisse le plus menacer la 
discontinuité (ou l’oubli) constitutive du temps, 
tout en la défiant par la continuité (ou la rétention), 
également constitutive » (LD, p. 102).

◊

Alessandro De Francesco (p. xxiii)

Ensembles poé-, Intervention numérique sur 
texte, dimensions variables, 2018

la pensée consisterait alors à pouvoir penser en dehors de la 
métaphysique et de la science. Alors ce qui est le propre de la 

Martin 
Heidegger 
G. band 50
Achèvement 
de la méta-
physique et 
poésie (1944), 
Gallimard, 
2005.



XXIV XXV

« plein » qu’en donne Hopkins (comme « écho », 
comme « marque »), « sake » est un terme qui résume 
le propos de la poésie. Il dit le « litige » de deux voies, 
entre la voie de l’autre et celle du même dès l’ontologie 
parménidienne, entre les deux voies alternant la 
question de l’Être et celle du Non-Être programmant 
et renvoyant la poésie à ce qu’elle doit être et 
comprendre de l’Être. Dans ce jeu de coïncidence 
d y n a m i q u e , 
l’inhérence de la 
théorie à la pratique 
de la poésie rend 
compte des changements « physiques » des états et 
des qualités, et des expériences spécifiques de pensée 
que la poésie permet. Stricte application de l’emploi 
qui est celui de « sake » – le gage comme l’engagement 
complet – qui marque le fait que cette langue 
intérieure parle aussi à l’extérieur d’elle-même, ou 
plus exactement comme un logos qui assume et porte 
tous ses effets dans sa proportion même, y compris les 
effets du commentaire qui sont à la fois sa proportion 
et marque la possibilité même d’une « proportion de 
la disproportion », d’une délimitation pensée pour le 
sans-limite.

« For the sake of » est l’expression de l’intention 
ou de la finalité, traduite du « dia » du grec dans ces 
deux acceptions – comme préposition pour dire 
« en propre », « de part en part », « complètement », 
« jusqu’au plein succès » – pour dire la traversée 
« diamétrale » d’un élément ou d’un discours comme 
dans une dialectique qui porte l’impression jusqu’à 
sa fin. Le sake contient la traversée jusqu’au succès, 
le soi traversé triomphalement de l’Autre. On se 
souviendra que le « dia », dans le grec testamentaire, 
est utilisé pour traduire le but et la particule « maan » 
de l’hébreu, dont la racine est « anah », terme qui est 
traduit en anglais tantôt par « to dwell », tantôt par 
« to answer » ou « to sing » 1.

Plus généralement, cette racine primitive signifie 
chanter, crier, témoigner, annoncer, et lorsqu’elle est 
employée en lien avec les yeux, elle signifie « to have 
eyes for », « être attentif à », « rendre compte de », 
« observer avec attention » c’est-à-dire diriger son 
regard sur la marque qui fait un but qui est donc 

1. Cette racine agence les sens courants  : « répondre », 
« témoigner », « affirmer », « parler », « crier », « chanter », 
« prononcer mélodieusement », et enfin « exaucer ». 

le sens profond du « dwelling » dans la définition 
hopkisnienne de la poésie (« the inscape must be 
dwelt on »: il faut insister, demeurer, s’appesantir sur 
la forme. « Only I’ll have an eye/ To the sakes of him 
[...] » dit ce que « fait » le poète qui évoque le musicien 
Henry Purcell. La pulsion scopique liée à « sake » via 
le « maan » hébreu, est ce que le grec biblique traduit 
par « skopos », qui signifie le but visé et le champ de 

la vision, mais l’idée 
hébraïque du « regard 
chantant » semble bien 
dominer le tableau de 

toutes les « traces » de ce qui se dit et se pense.
Michèle Draper, extrait de Restitution de la 
poésie, la portée des écrits théoriques dans l ’œuvre de 
G.M. Hopkins , à paraître en 2019.

◊

Chloé Maillet 

« Conceptual artists are mystics rather than 
rationalists. They leap to conclusions that 
logic cannot reach. », Sol Lewitt chanté par 

John Baldessari, 1972.
◊

Grégoire d’Ablon 

SOMEHOW ANYHOW                                                             
– Hommage au consul et à Clément Rosset

Réactualiser ces deux événements concomitants 
d’avril 1964, nous indique, à la manière de Clément 
Rosset, que « [la perception de la réalité] peut toujours 
s’interpréter en termes de simple hasard ».

Clément Rosset nous a quitté le 27 mars 2018, 
ce penseur du tragique, de l’ivresse, de l’idiotie ou 
encore de la joie – sa « Force majeure » – a passé 
une grande partie de sa vie à s’extraire des systèmes 
métaphysiques. C’est en son hommage que nous 
avons créé ces deux tampons, objets symboliquement 
représentatifs de la catégorisation et de la domination 
de l’ontologie, pour réactualiser, au contraire, son 
interprétation du devenir. L’affaire de la pensée serait 
alors le non-retrait, serait la sollicitation dans le non-
retrait. Le non-retrait du monde qui nous entoure 
et qui advient « n’importe comment ».

des choses ». Cependant il ne s’agit pas de saisir le mouvement 
et l ’état à partir de l ’occultation de la métaphysique 

Michèle Draper (citée par Éric Dayre)

Dans sa correspondance, le poète anglais 
G.M.  Hopkins a proposé une expli-
cation du  terme  « sake », qui se rapporte 

à la question de la 
réputation, des qualités, 
des signes de la grâce, 
et à l’idée de la gloire visible  : « SAKE is a word I 
find convenient to use : I did not know when I did 
so first that it is common in German, in the form 
Sach. It is the sake of “for the sake of ”, “forsake”, 
“namesake”, “keepsake”. I mean by it the being a 
thing has outside itself, as a voice by its echo, a face 
by its reflection, a body by its shadow, a man by his 
name, fame or memory, and also that in the thing by 
virtue of which especially it has this being abroad, 
and that is something distinctive, marked, specially 
or individually speaking, as for a voice and echo 
clearness ; for a reflected image light, brightness ; for 
a shadow-casting body bulk ; for a man genius, great 
achievements, amiability, and so on. In this case it 
is, as the sonnet says, distinctive quality in genius. »

« Sake » c’est « Sache », étymologie de la chose 
même, de la « res », la chose même, le « génie » propre 
de la chose. Il exprime à la fois un principe qualitatif 
et un principe d’effet. Par le biais des étymologies, 
Hopkins souligne que sake déploie l’altérité dans le 
texte même. Il ne retient du sens de « sake » que la 
formule du renvoi à l’autre, y compris dans l’idée 
du deuil si proche de celle de don, dans « keepsake » 
(souvenir), « namesake » (homonyme), « for the sake of » 
(pour l’amour de), « forsake » (abandonner au sens de 
l’« ekdoton » , hapax biblique pour dire la Fils « livré », 
« abandonné » ), des termes qui renvoient autant au 
Christ en général. Sake désigne à la fois ce qui dans 
la chose échappe à la chose (l’écho, le reflet, l’ombre), 
ce qui détermine la chose à être un signe (c’est le 
statut de ce signe qu’il convient d’interroger), et le 
trait distinctif, la concentration unique, découpée ou 
« abrupte », qui se détache (« the thing by virtue of 
which especially it has this being abroad », toujours 
en liaison avec le grec testamentaire « ekdidômi », 
« donner hors de »). 

Sake est à la fois la marque et le manque, la 
projection et le déport. L’étymologie de sake renvoie 
au duel, à la différence marquée, à une pression, une 

extension de la chose. Skeat rapporte pour sa part le 
mot « sake » à « strife » (conflit), « dispute » (dispute, 
litige, conflit), « contention », « crime » (crime, délit), 
« law-suit » qui renvoie lui même à l’ancien « soke » 
qui signifie l’exercice du pouvoir judiciaire (ou de 

jugement délibératif 
ou  d’elective will ), 
d’où découle le jeu 

hopkinsien sur la « sentence », « l’exercice du pouvoir 
de juger » et « la phrase » 1, pour ne pas dire le 
« phrasé » et le « ton ». Par extension, le sens dérive 
vers la « franchise » (dans le sens déjà noté de droit, 
d’autorisation et d’une vérité particulièrement sans 
ambages du poème), et le passage par l’audition 
des « témoins » qui « argumentent » tout autant 
qu’ils « témoignent ». Le témoignage est toujours 
le diamètre, la vraie mesure tonale, la tonique de 
l’argument.

« Sake » signifie alors la cause, l’objet, l’affaire, le 
propos. Dans la double définition de « creux» et de 

1. C’est dans ce sens également que Heidegger l’emploie 
dans Identité et Différence au chapitre intitulé « La Consti-
tution Onto-théo-logique de la Métaphysique ». Il définit 
la cause de la pensée (en allemand « Sache ») en suivant la 
même étymologie  : « Cause », d’aprés la définition qu’on 
en donne, désigne la cas litigieux, le litige, et celui-ci ne 
peut être pour la pensée que le cas qui la concerne. Dans 
ce cas litigieux, le litige n’est aucunement imputable à 
la pensée, laquelle aurait saisi le premier prétexte venu 
pour le créer. La « cause » ou « l’affaire » de la pensée est 
un différend dans ce qu’il a de litigieux. Le sens principal 
de Streit, « litige » (en vieux haut allemand « Strit »), n’est 
pas « discorde », mais « pression », « contrainte » [appui et 
accent, stress, dirions-nous]. Le cas litigieux de la pensée 
contraint la pensée en ce qu’il conduit celle-ci d’abord à 
son propre cas et, de ce cas, à elle-même.

Le rapprochement entre Heidegger et Hopkins est 
d’autant plus intéressant que le premier met en rapport 
Husserl avec les théologiens du Moyen Âge, et qu’au début 
de sa carrière c’est avec Duns Scot qu’il aborde l’analyse de 
la structure du pensable intentionnel et des catégories de 
la signification capables de rendre compte de l’expérience. 
Enfin Hopkins a effectivement interrogé, dans la lettre 
grecque du texte de Parménide, la différence qui sépare 
l’être de l’étant, et de l’analyse de cette différence il a tiré 
ses deux concepts majeurs d’ « instress » et d’ « inscape » , et 
une ligne directrice pour l’ensemble de sa pensée et de son 
œuvre poétique. Le rapport entre Hopkins et Heidegger, 
est en particulier étudié dans l’ouvrage de Brian Willems, 
Hopkins and Heidegger, London & New York : Continuum 
Publishing Corporation, 2009.

pensée, son « affaire » (Sache), est le « mouvement » et l ’« état 



XXVI XXVII

« Nous disons  : toute réalité est nécessairement 
quelconque, à la fois déterminée et fortuite, donc 
insignifiante. Nous disons aussi : lorsqu’on attribue 
une signification au réel on lui prête une valeur 
imaginaire, valeur ajoutée à la perception de la 
réalité, laquelle peut 
toujours s’interpréter 
en termes de simple 
hasard. Nous disons 
encore : il n’y a pas de 
secret de l’Histoire, pas 
de mystère du devenir. 
Le devenir est sans 
mystère car il advient 
comme la démarche 
du Consul de Malcolm 
Lowry [Au-dessous du volcan], somehow anyhow : 
de toute façon d’une certaine façon, c’est-à-dire 
n’importe comment] – et il est étrange que tant 
d’énergie intellectuelle se dépense à vouloir percer 
à jour le sens du devenir et la raison de l’Histoire, 
c’est-à-dire le sens de ce qui n’a pas de sens. »

◊

Vanessa Theodoropoulou

Pourrait-on alors supposer, que ce « non 
retrait », ce « tournant » que tu désignes 
et identifies ici, serait une autre manière 

de nommer l’émergence du politique ? Un, ou le, 
tournant politique de la métaphysique (et donc 
de la philosophie), pensée désormais, et dans la 
lignée de la critique initiée par Karl Marx, comme 
« mouvement », comme « état des choses » ou 
« élément d’aventure » – tel que tu le qualifies –, voire 
comme pratique ?

Je voudrais évoquer ici, en guise de contribution 
à la discussion, un autre événement, très proche 
dans le temps de l’exposion de Broodthaers et de la 
conférence de Heidegger, et à mon sens de l’hypothèse 
que tu avances. En septembre 1961, lors d’une longue 
dérive dans les bars de Hambourg, Guy Debord, 
Attila Kotányi et Raoul Vaneigem, qui voyageaient 
alors sur le chemin du retour de la « Ve Conférence de 
l’Internationale Situationniste », tenue à Göteborg du 
28 au 30 août, rédigent une série de notes concernant 
le devenir des activités de leur groupe, intitulées les

« Thèses de Hambourg ». Leur contenu devait se 
résumer selon les situationnistes en une seule phrase, 
évoquant une célèbre formule de Marx en 1844 (dans 
sa Contribution à la critique de la philosophie du droit 
de Hegel) : « L’I.S. doit, maintenant, réaliser la 
philosophie ».

Deux ans plus tard, en 1963, lors de la dernière 
manifestation de type « exposition » organisée par 
le groupe à la galerie Exi à Odense du 22 juin au 
7 juillet 1963, intitulée Destruktion af R.S.G. 6 : En 
Kollektiv manifestation af Situationistik International 
(Destruction de R.S.G 6 : Une manifestation collective 
de l ’Internationale Situationniste), l’I.S. expose 
dans une ambiance d’abri anti-atomique une série 
d’œuvres plastiques, dont : une série de Cartographies 
thermonucléaires de J.V. Martin, réalisées sur des 
cartes géographiques en relief, en plâtre, couvertes 
de couleurs et de déchets, une série de Victoires de 
Michèle Bernstein, également réalisées sur une base 
de plâtre modelé et recouvert de déchets, où sont en 
plus incrustées des miniatures en plastique (soldats 
de plomb, voitures, tanks), et autres barbelés, et enfin, 
cinq tableaux intitulés Directives réalisés par Debord. 

(l ’effectué, l ’objectivité, le rationalisme, la production et 
l ’institution) mais à partir d’un mode de pensée comme 
« non-retrait ». L’affaire de la pensée serait alors le non-
retrait, serait la sollicitation dans le non-retrait. C’est 
cela que nous nommons le tournant.

uelles sont alors les conséquences pour la 
pensée de l ’œuvre ? L’affaire de la pensée tient 
lieu d’une crise qui consiste à se détourner 

Valentina Traïanova

V irage politique 2, 2018, 
trois dessins sur papier calque superposés.

Clément 
Rosset (1939-
2018), Le Réel. 

Traité de l’idiotie, 
Les éditions de 
Minuit, 1997/ 

2004, p. 39-40.



XXVIII XXIX

Yann Sérandour  (p. xxx)
Svolta (image), 2018.

◊

A Constructed World (p. xxxi)
Sans titre (Scolta), 2018

◊

Amaury Daurel & Victor Delestre

Broodthaers & Heidegger, peintures, 2018

Ces dernières se composent d’une toile encadrée et 
peinte en couleur muraille, sur laquelle est inscrite 
une phrase en lettres noires : « Dépassement de l’art », 
« Réalisation de la philosophie », « Tous contre le 
spectacle », « Non à tous 
les spécialistes du pouvoir. 
Les Conseils Ouvriers 
partout », « Abolition 
du travail aliéné ». 
Les cinq inscriptions 
sur toile sont alors considérées par leur auteur 
comme la « poésie mouvante » situationniste,

en oppositions aux « signes purs et 
incommunicables » d’une certaine peinture 
abstraite de l’époque. La cinquième inscription, 
qui m’intéresse  particulièrement ici, celle touchant 
à la question du travail, présente la particularité 
suivante  : elle est réalisée sur une toile composée 
d’un mètre de « peinture industrielle » (une 
invention du situationniste italien Pinot Gallizio) 
sur laquelle Debord a tracé son slogan, avec de la 
peinture blanche (en lettres blanches). Par leur 
volonté conceptuelle et volontairement extra-(et 

non pas anti-)picturale, ces fragments de langage 
que le « poète » décide d’extraire de leur mouvement 
et de fixer sur un support (la toile), les objectivant, 
leur donnant une dimension plastique – et ceci non 

pas pour évacuer leur 
sens politique, mais 
au contraire, pour les 
politiser autrement –, 
me semblent contribuer 
à ce même tournant 

évoqué dans ton texte. Le tournant du « non-retrait » 
de la pensée et de l’art. Dans cette contradiction 
apparente entre objet plastique (la peinture) et 
langage (poésie), nul(le) supprime l’autre, leur 
coprésence signant leur dépassement réciproque, 
dans la poésie devenue pratique, et l’art devenu 
langage parlant de sa propre condition d’existence, 
dans et contre l’économie.

◊
 

Martin Heidegger 

Philosophie, cela veut dire métaphysique. 
La métaphysique pense l’étant dans son 
tout – le monde, l’homme, Dieu – en 

regardant vers l’être, c’est-à-dire en tenant le 
regard fixé sur l’articulation de l’étant dans l’être. 
Elle pense l’étant, comme étant, sur le monde de 
la représentation dont la tâche est  : fonder. Car 
l’être de l’étant, depuis le début de la philosophie 
et dans ce début même, c’est manifesté comme 
Grund (¢rc», a‹tion, principe). Le Grund, le 
fond ou fondement, est ce d’où l’étant comme 
tel, dans son devenir, sa disparition et sa 
permanence, est ce qu’il est et comme il l’est, en 
tant que susceptible d’être connu, pris en main 
et élaboré. […] Le fondement, selon le type 
que revêt, en son temps, l’état de présence, a son 
caractère fondatif dans la causation ontique de 
l’effectué, dans la possibilisation transcendantale 
de l’objectivisation des objets, dans la médiation 
dialectique du mouvement de l’esprit absolu, du 
processus historique de la production, dans la 
volonté de puissance instituante des valeurs.
	 in Fin de la philosophie, op. cit. p. 282.

◊

de ce qui a été assigné comme espaces idéologiques (à 
savoir l ’effectué, l ’objectivité, la raison, la production 
et l ’institution des valeurs). Or c’est précisément le cas 
pour l ’œuvre de Broodthaers et c’est précisément ce qu’il 

Fig. 1, Guy 
Debord, 

Directive n°2, 
juin 1963, 

toile peinte 
couleur de 

muraille avec 
lettres noires, 

Fig 2, Guy 
Debord, 

Directive 
n°4, juin 

1963, lettres 
blanches sur 

un mètre 
de peiture 

industrielle 
(huile et 

résine 
plastique) 

de Gallizio 
(1958)

Martin Heidegger

Le mot « pensée » employé tout simplement, 
désigne cette pensée que portent à son 
accomplissement ceux que l’on nomme 

les « penseurs ». Leur ancien nom est filÒsofoi, 
les philosophes. La « pensée », tout simplement 
comprise, est la philosophie, filosof…a. Le mot 
« poétiser » peut certes aussi avoir une signification 
plus large et dire aussi bien : « inventer poétiquement » 
quelque chose [erdichten], trouver quelque chose en 
l’inventant [erfinden] de manière à feindre aussi 
quelque chose. Il reste que nous entendons de façon 
plus immédiate et plus habituelle le « poétiser » 
comme ce que font ceux que l’on nomme les 
« poètes ». Le « poétiser » compris tout simplement, 
voilà la « poésie ». Le mot est formé en suivant le 
verbe grec poie‹n qui signifie : producere, amener 
quelque chose à ressortir. Au lieu de « penser et 
poétiser » nous pouvons aussi dire « philosophie et 
poésie ». Que dans les anciens noms pour penser et 
poétiser, dans les noms de philosophie et de poésie, 
résonnent encore deux noms fondamentaux de 
l’être tel qu’il s’initie au matin de l’Occident, à savoir 
sof…a et poie‹n (cf. Héraclite, fragment 112), voilà 
qui ne saurait relever du seul hasard mais indique 
entre les deux une parenté sans pareille même si elle 
demeure pour nous largement en retrait. 

Martin Heidegger, Achèvement de la métaphysique 
et poésie, 1945 (p. 153).

◊



XXX XXXI



XXXII XXXIII

ne serait-ce que voir poindre le désir de changer 
quelque monde que ce soit, quel qu’il soit. 

Pour être en paix, nous avons et aurons besoin 
de havres. S’il est évidemment anachronique de 
nous localiser dans 
de naturels, nous 
en construirons ou 
nous en construisons 
concrètement d’adéquats à nos besoins du moment 
parce que nous sommes intelligents et que nous ne 
nous laisserons jamais opposer le souvenir de quelque 
massacre à nos entreprises politiques. Une fois ces 
havres constitués plutôt que institués nous pourrons 
former avec vous mais aussi avec nombre d’autres 
êtres que vous et nous des pays, de nouveaux pays. 

La paix est notre luxe. 
◊

Cédric Mazet Zaccardelli 

Posons alors que le « et », auquel nous renvoyait 
le texte de Lyotard, soit une aventure. 
Conjonction sans programme, elle fait venir 

deux parties. Elle les met, maintenant, en relation. 
Et cela, dans « la défection d’une cardinalité » 
(Pierre-Damien Huyghe, Faute d’appuis).

◊

Fabien Vallos

Le moment est venu de penser encore 
l’interprétation de ce court et sidérant 
paragraphe de la Lettre sur l ’humanisme. Il 

s’agit de comprendre ce que signifie la formule de 
Jean Beaufret, un « élément d’aventure » et à cela 

la réponse de Martin 
Heidegger. La formule 
est écrite en français, sans 
doute pour signifier ici 

que la langue française (et son étymologie latine) 
indique quelque chose que la langue allemande 
ici n’indique pas. Le terme aventure est dérivé 
d’adventurus le participe futur du verbe advenire 
au sens de qui peut arriver au plus prêt de l’être. 
Quant au terme élément il provient du latin elementa 
qui désigne à la fois les lettres de l’alphabet et les 
principes (en tant que ce qui commence). Un 
élément est donc de qui commence et s’indique 
comme tel. Ce qu’indique le terme grecque 
stoice‹on : la ligne, le caractère d’écriture, l’élément. 
L’élément d’aventure ici serait alors ce qui indique 
le commencement de ce qui peut nous arriver au plus 
proche. Cependant le Lateinisches Etymologisches 
Wörterbuch (A. Walde, 1910, p. 251) indique, même 
si elle est incertaine, la possibilité d’une relation entre 
les termes alimentum et elementum qui supposerait 
ainsi – je ne puis encore le démontrer – une racine 
commune à propos de la fourniture de ce qui est 
nécessaire à la fois pour la vie physique et pour la 
vie intellective. Aligner les lettres et les réserves 
de sortes que nous puissions nous « servir » pour 
pouvoir parler et manger. En ce sens alors la formule 
de Beaufret pourrait s’entendre de la manière 
suivante  : puisqu’il n’y pas d’humanisme possible 
pour l’être, y a-t-il encore pour lui « en réserve » quelque 
chose de disponible de sorte que quelque chose puisse nous 
arriver au plus proche de nous ? Voici comment il est 
possible d’entendre cet énoncé : quelque chose est-il 
encore en réserve pour l’homme de sorte qu’il puisse 
advenir à son historialité ? Si la réponse devait être 
non, alors nous serions enfermés dans un monde 
absolu et autoritaire de la métaphysique comme 
privation et oublie de notre historialité, c’est-à-dire 
de notre manière de faire advenir les choses. Or 
nous gardons en mémoire le sens grec de ce qui fait 
advenir les choses. Et c’est précisément la réponse de 
Heidegger. Ce qui est encore en réserve pour l’être, 

s’agit de penser ce qui tient d’un « élément d’aventure » 
pour nous ; et s’il s’agit de la poésie, c’est parce que la poésie 

Antoine Dufeu

[Extrait de Aventures, livre en cours] 

Sans impératif aucun, alors que je serai parti 
de Paris-en-France tu m’attendras en quelque 
rue de Rome-en-

Italie et nous nous y 
retrouverons. Toujours 
nous sommes quelque 
part ; toujours toi comme 
moi pouvons voir le site 
de notre présence effective désigné par un nom, 
connu ou non, donné ou inventé. Quelques minutes 
nous suffiront pour nous constituer deux sandwichs 
composés de roquette, de mortadelle, d’huile d’olive 
et de mozzarella di buffala dont la crème abondante, 
juteuse et débordante ne tardera pas à se répandre à 
la surface de nos pulls respectifs. Ainsi prendrons-
nous a posteriori conscience que ceux-là n’auront eu 
d’autre fonction que de nous servir de bavoir. Alors 
que nous pourrons les ôter, nous déshabiller au 
septième voire au huitième des possibilités offertes 
par la totalité des vêtements recouvrant nos corps 
émérites, nous finirons de les utiliser pour essuyer 
nos doigts presque trempés d’huile. Un vent somme 
toute léger aux caractéristiques relevant plutôt de 
celles de Zéphyr que de celles d’Auster s’introduira 
à l’intérieur de nos chemises ou de nos chemisiers 
ayant pour effet de caresser nos pour l’heure encore 
effectivement chastes poitrines. Reprenant non 
pas comme par enchantement une discussion que 
nous entretenons quasi quotidiennement à l’endroit 
des textes constitutionnels, lesquels sont devenus 
à ce point communs qu’ils peuvent demeurer 
entièrement ignorés de l’ultra-majorité des vivants 
qu’ils régissent, tu m’apprendras que l’actuel article 
premier de la République italienne stipule que 
« l’Italie est une République démocratique, fondée 
sur le travail » qui, comme le complète l’article 
quatrième « reconnaît à tous les citoyens le droit au 
travail et crée les conditions qui rendent ce droit 
effectif » et dont l’énoncé de la phrase seconde serait 
de nature à faire – si c’est Dieu possible ou pour ainsi 
dire et toute circonstance tenante – virtuellement 
s’enfoncer de quelques infimes millimètres 
supplémentaires le fessier du Christ Rédempteur 

de Michel-Ange en l’église de Santa Maria Sopra 
Minerva sur le pieu qui le soutient bien davantage 
que la croix pourtant nettement plus visible lequel 
précise donc que « tout citoyen a le devoir d’exercer, 
selon ses possibilités et selon son choix, une activité 
ou une fonction concourant au progrès matériel 

ou spirituel de la 
société ». Interloqué 
autant que choqué par 
la place fondamentale 
occupée par un 
concept – celui du 

travail – tout juste bon à fonder l’économie classique 
alors que nous serions toi et moi prêts à jouir à nouveau 
de l’Italie merveilleuse telle que nous la vivrions 
là, tu me lirais à partir de ton téléphone portable 
l’article premier de la constitution espagnole, lequel 
est établi en ces mots : « L’Espagne se constitue en 
un État de droit social et démocratique qui défend 
comme valeurs supérieures de son ordre juridique la 
liberté, la justice, l’égalité et le pluralisme politique. » 
Moi qui ne suis jamais parvenu à passer la moindre 
frontière étatique à l’aide d’une simple gommette 
resterai de nouveau coi au point de me demander s’il 
ne conviendrait pas, en l’état, de défaire l’ensemble 
des textes constitutionnels ou para-constitutionnels 
fondant les actuelles institutions internationales 
dont les existences sont tantôt anachroniques tantôt, 
à y regarder de près, liberticides. Existons-nous 
seulement ? 

[Extrait de Nous abstraire, livre en cours]  

Nous commençons et commencerons toute 
politique par la paix. 

Faire la paix ne signifie rien d’autre qu’être en 
paix ce qui signifie entre autres choses : identifier 
un territoire, connaître une géographie, disposer 
de ressources à portée ou non de main tout autant 
qu’en disposer, favoriser l’hospitalité puisque rien 
n’est moins étranger à la paix que l’inconnu. 

Faire la paix signifie souhaiter vivre, déployer 
et configurer nos êtres différemment sans jamais 

tente de montrer. Si l ’affaire de la pensée est de tenir la 
« barre » pour en maintenir le cap alors l ’œuvre est ouverte 
à la profonde insincérité de l ’occulté, de l ’économie et de la 
technique. Si l ’affaire de la pensée est le non-retrait alors il 

Valentina 
Traïanova,

Sans titre 
(flaque), 2018, 

deux dessins 
sur papiers 
superposés. 

Série des 
Virages 

politiques.

Martin Heidegger

Ici qu’il faut entendre la troisième question de votre lettre : comment sauver 
l ’élément d’aventure que comporte toute recherche sans faire de la philosophie une 

simple aventurière ? Ne nommons qu’en passant, pour le moment, la poésie 
(die Dichtung). Elle se situe devant la même question et de la même manière 

que la pensée. Mais 
demeure toujours valable 
le mot à peine remarqué 
d’Aristote dans sa Poétique, 
selon lequel la création 
poétique est plus vraie que 
l’exploration méthodique 
de l’étant. 

in Lettre sur 
l ’humanisme (1946), trad. 
Roger Munier (bil.), 
Aubier 1964, p. 169. 
◊

Etna (Sicile) éruption du 7 avril 1964, carte. 



XXXIV XXXV

Aristote (Poétique 1451)

φανερὸν δὲ ἐκ τῶν 
εἰρημένων καὶ ὅτι οὐ 
τὸ τὰ γενόμενα λέγειν, 

τοῦτο ποιητοῦ ἔργον ἐστίν, ἀλλ᾽ 
οἷα ἂν γένοιτο καὶ τὰ δυνατὰ 
κατὰ τὸ εἰκὸς ἢ τὸ ἀναγκαῖον. ὁ 
γὰρ ἱστορικὸς καὶ ὁ ποιητὴς οὐ 
τῷ ἢ ἔμμετρα λέγειν ἢ ἄμετρα 
διαφέρουσιν [1451β] (εἴη γὰρ ἂν 
τὰ Ἡροδότου εἰς μέτρα τεθῆναι 
καὶ οὐδὲν ἧττον ἂν εἴη ἱστορία τις 
μετὰ μέτρου ἢ ἄνευ μέτρων): ἀλλὰ 
τούτῳ διαφέρει, τῷ τὸν μὲν τὰ 
γενόμενα [5] λέγειν, τὸν δὲ οἷα ἂν 
γένοιτο. διὸ καὶ φιλοσοφώτερον 
καὶ σπουδαιότερον ποίησις 
ἱστορίας ἐστίν: ἡ μὲν γὰρ ποίησις 
μᾶλλον τὰ καθόλου, ἡ δ᾽ ἱστορία 
τὰ καθ᾽ ἕκαστον λέγει. ἔστιν δὲ 
καθόλου μέν, τῷ ποίῳ τὰ ποῖα 
ἄττα συμβαίνει λέγειν ἢ πράττειν 
κατὰ τὸ εἰκὸς ἢ τὸ ἀναγκαῖον, 
οὗ [10] στοχάζεται ἡ ποίησις 
ὀνόματα ἐπιτιθεμένη: τὸ δὲ καθ᾽ 
ἕκαστον, τί Ἀλκιβιάδης ἔπραξεν ἢ 
τί ἔπαθεν.
[…]
δῆλον οὖν ἐκ τούτων ὅτι τὸν 
ποιητὴν μᾶλλον τῶν μύθων 
εἶναι δεῖ ποιητὴν ἢ τῶν μέτρων, 
ὅσῳ ποιητὴς κατὰ τὴν μίμησίν 
ἐστιν, μιμεῖται δὲ τὰς πράξεις. 
κἂν ἄρα συμβῇ [30] γενόμενα 
ποιεῖν, οὐθὲν ἧττον ποιητής ἐστι: 
τῶν γὰρ γενομένων ἔνια οὐδὲν 
κωλύει τοιαῦτα εἶναι οἷα ἂν εἰκὸς 
γενέσθαι [καὶ δυνατὰ γενέσθαι], 
καθ᾽ ὃ ἐκεῖνος αὐτῶν ποιητής 
ἐστιν.

Tr a d u c t i o n

Il est clair, après ce que nous 
avons dit, que l’agir (ergon) du 
poète n’est pas de dire ce qui est 
advenu (genomena), mais ce qui 
pourrait advenir (genoito) et ce qui 
est possible (dunata p), selon le 
vraisemblable ou le nécessaire. En 
effet l’historien n’est pas le poète, 
non parce que l’un dit en vers 
(emmetra) tandis que l’autre fait de 
la prose (ametra p) [1451β] (on 
pourrait mettre Hérodote en vers 
que ce serait encore de l’histoire 
versifiée ou non versifiée), mais ils 
sont différents p car l’un dit ce 
qui est [5] advenu, l’autre ce qui 
pourrait advenir. C’est pourquoi 
la philosophie et la poésie sont 
plus appliquées (spoudaioteron p) 
que l’histoire. En effet la poésie 
dit le général  (katholon) tandis 
que l’histoire dit le particulier 
(ekaston) p. 
Le général c’est ce qu’il faut 
dire ou faire en fonction du 
vraisemblable et du nécessaire, 
[10] et c’est le but de la poésie en 
mettant des mots aux choses ; le 
particulier c’est ce qu’Alcibiade a 
fait ou fait. 
[…]
Il est alors évident que le poète 
(poiètèn) doit être le producteur 
(poiètèn) de discours (muthôn) 
plutôt que de vers, parce qu’il 
est poète en fonction de la 
représentation (mimèsin) et de 
ce qu’il représente des actions 
(praxeis) p. Et même s’il produit 
[30] avec ce qui est advenu, il 
reste poète : car tout cela peut être 
semblable à ce qui pourrait advenir 
selon le possible et ce qui pourrait 
advenir selon le vraisemblable ; il 
en est le producteur (poiètès). 

C o m m e n ta i r e s

p Les conditions de cet agir sont 
importantes : il s’agit (pour que l’œuvre 
du poète ait lieu) de faire à partir de 
ce qui est eikos c’est-à-dire de ce qui a 
capacité à advenir comme une image 
(vraisemblable et faire image) et ce qui est 
anankaios (le besoin et le nécessaire).

p Le vers n’est pas l’indicateur de ce que 
nous nommons poésie. Ainsi le vers est 
une donnée technique pour la lecture 
mais ne garantit aucunement le poétique. 

p La différence entre l’historien et le 
poète est un problème d’indication de 
regard. L’historien fixe l’effectué, tandis 
que le poète fixe le non encore effectué, 
l’aoriste, l’hypothétique. 

p Il est à noter le sens complexe du 
terme spoudè et spoudaios : la hâte, 
l’empressement, l’effort, le soin, le sérieux, 
l’intérêt (racine Stud, être actif que l’on 
retrouve dans le terme étudier).
p L’indication est ici on ne peut plus 
claire : la poésie et la philosophie ont bien 
une affaire en commun. Cette affaire en 
commun est une attention particulière, 
une application à maintenir le regard vers 
le non encore effectué. Autrement dit vers 
l’actualité. 

p Le poète est un producteur de discours, 
un muthonpoiètès. Il faut bien sûr 
comprendre qu’il ne peut en aucun cas 
être un producteur de mythes (ceci est 
l’activité des machines mythologiques). 

p L’indication est ici exemplaire : ce 
qui fait qu’un poète est un poète n’est 
pas l’écriture des vers, mais l’écriture des 
actions, ou plus précisément l’écriture 
des activités de l’être. Est poète celui qui 
produit en somme une image de l’activité 
des êtres. 

est le poème, parce que le poème est l’aventure. Mais 
le penseur allemand donne trois indications  : la 
première consiste à nommer cet élément d’aventure 
dans la langue allemande (Gedicht) et non dans la 
langue grecque comme on pourrait s’y attendre 
(poièsis). Cela indique 
la nécessité des 
langues familières et la question d’un sens du Dicht, 
du dense et du touffu. En cela il indique la puissance 
de l’affaire de la pensée qui consiste à traduire. La 
deuxième consiste à dire que le poème (Gedicht, ce 
qui aurait la possibilité de rassembler la densité) est 
l’élément d’aventure, parce qu’il se tient de la même 
manière (selben Weise) devant la même question 
(selben Frage) celle de l’être, que la pensée (Denken).  
Or à la pensée il lui a été assigné une tâche, à la 
fois de garantir la fin de la métaphysique et d’ouvrir 
l’être à l’élément d’aventure qu’est le poème. La 
troisième enfin consiste à rappeler le « mot à peine 
remarqué » d’Aristote dans la Poétique, à savoir que 
« la philosophie et la poésie sont plus appliquées que 
l’histoire ».  

Reste alors pour nous à rassembler ces éléments 
pour en proposer une lecture. Il y a donc l’indication 
d’une crise qui consiste à penser la nécessité de la 
fin de la métaphysique (chose qui n’a, à ce jour, 
jamais eu lieu) pour pouvoir réouvrir l’être à la 
possibilité de son histoire et de la conscience de sa 
production. Or ce qui indique cette « possibilité » 
est ce que le penseur allemand nomme le Gedicht, 
à savoir le poème, mais non pas dans sa distinction 
technique (ce qui reviendrait à produire encore 
de l’ontologie) mais dans sa manière de se tenir 
devant l’exigence de l’être. Gedicht, autant que poièsis, 
autant que poétique ne nomme pas une technique 
de versification du langage verbal, mais une manière 
de faire advenir l’opérativité de l’être, au sens de ce 
que nous nommons une « œuvre d’art ». L’absence 
même de terme approprié pour désigner ceci prouve 
seulement que le terme se tient devant nous depuis 
toujous mais que nous refusons de le voir comme 
tel. Ce terme occulté, celé dans la technique n’est 
rien d’autre que poésie. La lecture désoccultée de 
la poésie est alors pour l’homme ce qui se tient – 
comme urgence – comme élément d’aventure. C’est 
cela la tâche de la pensée. ◊

M. Broodthaers (cité par Sébastien Pluot)« Je pensais avec des parenthèses sans mots à 
l’intérieur. » Marcel Broodthaers, extrait de 
la lettre ouverte du 10 mai 1969, Antwerpen.

◊

Pierre-Damien Huyghe

Gedicht, gedichte, Heidegger sûrement tenait 
à ces termes. Dichtung est aussi un vocable 
clé de son Origine de l ’œuvre d’art. À quoi 

tendent ces mots ? De fait, à traduire. Mais c’est au 
risque de ne pas assez faire entendre que jamais le 
poétique ne s’est tout trouvé dans le dire.

◊

Martin Heidegger 

Aristote, ai-je indiqué, dit quelque chose à ce 
propos. Par bonheur, ce qu’il dit n’est pas 
une définition mais un signe pour la pensée.

Aristote caractérise l’art par le mot grec ποίησις ; 
selon le dictionnaire, il signifie « la façon – le faire 
– fabriquer ». À l’entendre ainsi, nous ne pensons 
cependant pas de manière grecque ; ποίησις signifie : 
produire, faire venir hors du retrait en avant dans 
le non-retrait, et ce de telle manière que le retiré 
et la mise-en-retrait ne soient pas éliminés mais 
précisément conservés et préservés. De ποίησις 
vient notre mot poésie. Tout art est, selon son mode 
propre, poésie.

Et que dit Aristote de la po… hsij au chapitre 9 
de sa Poétique ?

Il dit καὶ φιλοσοφώτερον καὶ σπουδαιότερον 
ποίησις ἱστορίας ἐστίν, « non seulement plus 
philosophique mais encore plus rigoureux est l’art, la 
poésie, par différence avec l’histoire » (Poétique, 1451b).

Mais que veut dire « plus philosophique » ? 
Philosophique est le laisser-voir qui met sous le 
regard l’essentiel des choses.

ἱστορίας signifie en grec l’enquête, par exemple 
sur les manières d’être et les usages des divers 
peuples ; ἱστορίας signifie aussi l’établissement des 
faits en vue d’un débat judiciaire.

L’ἱστορίας est tournée vers les faits à chaque fois 
singuliers.

(Gedicht) et le poétique (gedichtete) sont l ’affaire 



XXXVI XXXVII

Le philosophique rend visible l’essentiel.
Nous pouvons aussi interpréter le mot d’Aristote en 

sorte de dire : l’art est plus philosophique que la science.
Un mot qui donne à 

penser à notre époque où 
la croyance à la science, 
entendez la science de la nature et la cybernétique, 
commence à s’installer comme la nouvelle religion.

Plus philosophique que la science et plus 
rigoureux, c’est-à-dire plus proche de l’essence de la 
chose même – est l’art.

in Remarque sur Art – Sculpture – Espace, 3 octobre 1964. 
◊

E x p o s i t i o n 

Una Svolta, a été éditée à cinquante 
exemplaires sur papier machine en mai 
2018. Le deuxième édition a été éditée au 

format journal en septembre 2018. Pour la première 
version, il se lisait dans les lettrines du registre : 

Si l’éloquence des liens clos, ici dédale, se 
lit « épisode » (ou « aposiopèse ») c’est parce 

que simple « pont » (gefura).
◊

Julie C. Fortier 

Sans titre (Svolta), 2018 

Fabien Vallos 

Notre première hypothèse consiste 
à énoncer que cette tension à 
l’achèvement de la métaphysique 

et sa relation à une production artistique 
dite conceptuelle a atteint un point maximale dans 
les années 1960. Cela ne veut pas dire qu’elle est 
inexistence auparavant, mais cela indique juste que 
son point de crise est atteint dans les 1960. Or il est 
à noter que depuis les années 1960, cette relation est 
à nouveau occultée.

		 Notre deuxième hypothèse consiste à supposer 
qu’il y a une relation « logique » entre l’achèvement 
de la métaphysique et l’art conceptuel. Cette relation 
logique est ce qui a été déterminé précédement : 
relation poièsis-poien ininterrompue, la présence 
de l’énoncé, l’intentionnalité et la rupture des 
processus ontologiques. 

		 Notre troisième hypothèse consiste à affirmer 
que cette relation dite « logique » est en fait une 
relation « politique » et qu’il s’agit de l’épreuve d’une 
révolte. Cette révolte ne doit pas être entendue 
comme un processus historique mais historiale. Cela 
signifie qu’elle advient à un moment clé de l’histoire 
de l’usage des êtres en tant qu’il n’appartient qu’à 
notre épreuve de l’œuvre et de la pensée. En cela ce 
moment est unique. 

		 Notre quatrième hypothèse consiste à proposer 
une définition et ou plutôt une indication vers ce que 
peut être le tournant. À partir de ce qui est montré 
par Heidegger, nous dirons qu’il est 1. l’épreuve de 
la chose, 2. l’épreuve de la tekhnè, contre l’idée d’une 
hypostase de la technique, 3. l’épreuve nécessaire 
d’une relation au péril à la fois parce que l’aître de 
l’être est occupé et parce que nous sommes aliénés 
par l’histoire et enfin 4. l’épreuve d’une sollicitation 
vers le tournant. 

		 Notre cinquième hypothèse consiste à rapprocher 
ce que nous nommons révolte du tournant. Qu’est-
ce que cela signifie ? Cela signifie d’abord qu’il y a 
l’épreuve d’une crise sans précédent de l’objectivité. 
Cette crise prend forme à la fois comme critique d’un 

des modèles de fondation de la pensée occidentale, 
mais aussi – pour la question de l’œuvre –  d’une 
crise de la relation fondatrice entre présentation et 
représentation des éléments du monde et enfin comme 
crise exemplaire de ce que nous nommons le poiètique 
en tant que, s’il nomme l’opérativité artistique, il n’a 
dès lors plus de relation directe avec la présentation 
du monde ni moins encore avec la représentation. 
Cette crise est complexe puisqu’elle suppose une 
réorientation de la pensée vers la question de la 
chose. Que signifie « chose » ? Elle signifie pour nous 
l’épreuve que nous avons du monde en deçà de sa 
transfiguration idéologique. Cela demande un long 
travail de déconstruction et de lecture. 
		 Il s’agit encore de faire face à une crise plus 
importante encore, celle de l’hypostase de la tekhnè, 
celle nommée par Hiedegger, la cybernétique. 
Autrement dit la gouvernance du monde par les 
dispositifs techniques. Cette épreuve est cruciale 
d’autant qu’elle est ouverte depuis une dizaine 
d’années à de nouveaux impensés ou à de nouvelles 
tâches : celle de l’interprétation de l’hyper-tekhnè, 
celle des data, celle de la techno-gouvernance. Il 
faudra répondre de ces tâches et de ces interrogations.  
		 Il s’agit de l’épreuve d’un péril en tant que pour 
l’histoire de l’être il y a une exemplarité de ce péril. 
Il s’agit encore une fois de la privation de l’espace et 
de l’aliénation. 
		 Enfin il s’agit de répondre à ce qui a été indiqué 
comme sollicitation de l’être dans ce que l’on nomme 
tournant et résistance ou encore révolte. Cette 
révolte est ce que nous nommons « être modernes ». 
Le travail de la pensée, ou plus précisément la tâche 
de la pensée, commence ici. 

		 Notre sixième hypothèse consiste donc à nommer 
art conceptuel cette forme particulière de résistance 
et de révolte dans l’épreuve de la production, c’est-
à-dire dans l’épreuve de la poièsis. C’est ce que nous 
interprétons de manière inaugurale dans les deux 
gestes de Marcel Broodthaers, celui de l’insincérité en 
1964 et de celui de la critique de l’institution en 1968. 

◊

Fabien Vallos 

Nous proposons ici, une sorte de conclusion 
en six points. Le premier consiste donc bien 
à affirmer que l’ensemble des contraintes et 

l’ensemble des crises irrésolues quant à la relation art 
et langage est bien un problème d’ontologie (à la fois 
des dispositifs mais aussi des supports et les objets) et 
qu’en tant qu’ontologie cela suppose donc un rapport 
autoritaire et infondé à la fondation. Par ailleurs si 
nous avons assumé une pensée du tournant nous 
ne pouvons plus penser à partir de cette fondation 
ontologique : il nous faut faire autrement. Je 
propose ici de tenter de penser dispositifs, supports 
et objets à partir de ce que l’on nomme la différence 
ontologique. Qu’est-ce que cela signifie ? Cela signifie 
que l’étant n’est qu’à la condition d’une lumière, à la 
condition d’une visibilité qui est tout sauf l’être. En 
ce cas si une chose est différente d’une chose ceci est 
une différence ontique ; mais que le est ne soit pas le 
même, ceci est la différence ontologique. C’est cela 
qu’il nous faudrait être en mesure de penser. C’est 
cette différence qui constitue la tâche de la pensée. 

		 Le deuxième point indique qu’il importe 
donc que soit interprété ce qui a été nommé 
« conditions de lumière » et non l’interrogation sur 
l’être. Autrement dit ne pas interroger à partir de 
la métaphysique mais opérer un tournant et penser 
autrement les conditions de l’être. 

		 Le troisième point émet l’hypothèse que le 
plus gigantesque processus d’occultation a été celui 
qui a consisté à ne pas laisser advenir la puissance 
de la différence ontologique. Ce n’est pas tant la 
différence entre être et étant qui est occultée, mais 
profondément l’histoire des conditions de l’étant 
au profit unique de l’histoire de l’être. Or à partir 
de la phase du péril qui consiste à objectiviser 
et techniciser, on assiste alors à un oubli de l’être, 
au profit d’une forme exclusive de son « histoire », 
mais à laquelle en tant qu’être aliéné il ne peut plus 
appartenir. Quoiqu’il en soit la phase maximale 
d’occultation (en tant que relation silencieuse) a été 
réalisée sur l’histoire des « conditions de l’étant », 
c’est-à-dire sur l’histoire des conditions de la 
vivabilité. 

Voir à ce 
propos 
l’ouvrage de 
Emmanuel 
Hocquard, Les 
conditions de 
lumière, POL, 
2007

Tâche est un terme intéressant pour penser la question de l’œuvre. Il provient du 
verbe latin taxare et signifie toucher souvent, s’occuper, apprécier, estimer. Il est 

une manière de prendre en compte la question de l’intérêt sans tomber immédiatement 
dans les problèmes évoqués du travail et de l’évaluation. Il est possible pour nous d’avoir 
alors des occupations qui ne relèvent pas de la sphère du travail et de l’évaluation et que 
l’on nomme tâche. Puis le terme tâche a un autre avantage c’est qu’il convoque pour la 

pensée philosophique quelque chose 
d’une interrogation sur ce que nous 
pourrions nommer à la fois un désir 
et un appel à faire quelque chose. 
Ce terme se trouve indiqué dans la 
langue allemande par le concept de 
Beruf  . Le terme signifie au moyen-
âge appeler, être appelé. Il doit sans 
doute sa notoriété à l’usage qu’en 
fit Luther (ca. 1522) pour traduire 
le concept grec et chrétien de klèsis 
d’appel (Paul, Rom. 1). Voir le travail 
de Max Weber, Esthétique protestante 
et esprit du capitalisme, ch. 3, notes 1 
et 3. Mais surtout il indique quelque 
chose de plus complexe encore par 
l’usage du concept de beruf chez 
Friedrich Holderlin et le célèbre 
poème de 1801-1802 Dichterberuf , 
autrement dit la tâche du poète. C’est 
donc en ce double sens que j’utilise 

le terme tâche : celui 
d’échapper au travail et 
à l’évaluation et celui de 
s’inscrire dans ce qui a 

été une indication par Hölderlin. 
En somme la tâche de la poésie et 
de la littérature (même si elles ne 
sont pas exactement les mêmes et 
qu’il s’agira un jour de les penser) 
consiste bien à s’interroger sur la 
surmesure et la surabondance des 
événements, métaphysiques ou non 
métaphysiques du monde. Cette 
surabondance porte le nom, selon 
l’indication de Heidegger (Questions 
III & IV, Gallimard, 1978, p. 420), 
de thaumatizein. Voilà à quoi le 
terme tâche renvoie et ce qu’il 
indique. En somme cette affaire 
de la littérature et de l’œuvre est 
donc bien à la fois un problème de 
surmesure et de mesure mais aussi un 
problème lié à l’interprétation de 
l’opérativité, c’est-à-dire du travail 
et de l’œuvre. Or il semble que cette 
affaire de la littérature n’a pas à voir 
avec le travail, jamais, mais bien avec 
la tâche.

p voir pages 
IV & V, 
marginalia. 

et la tâche de la pensée.



XXXVIII XXXIX

		 Le quatrième point ouvre alors à la possibilité 
d’une relecture complète de l’interprétation des 
relations historiques et historiales à l’œuvre. Cela 
signifie que si nous nous intéressons aux conditions 
de l’étant, alors nous intéresse d’autant plus les 
conditions historiales de l’œuvre plutôt que l’histoire 
de l’œuvre. Cette différence est fondamentale. 
Fondamentale ici signifie qu’elle ouvre un nouveau 
fonds disponible pour la pensée. Fonds qui avait été 
dès lors occulté par la métaphysique occidentale. 

		 Le cinquième point consiste à dire que cette 
relecture comme crise est précisément ce que nous 
nommons la modernité. Est moderne celui qui 
s’intéresse aux conditions de l’étant. Que signifie 
le terme condition ? La condition est ce qui aide 
à constituer autant que les circonstances qui 
déterminent. Le terme provient du latin condicio 
qui signifie la manière d’être et du verbe condicere 
qui signifie convenir, mais surtout s’accorder à dire. 
Ce qui indique alors que la modernité signifie : celui 
qui s’intéresse à ce qui aide à constituer l ’étant autant 
qu’aux circonstances qui le déterminent en tant qu’il 
s’agit d’un accord et non d’une règle. 

		 Enfin sixième point, cela suppose qu’il y ait 
un engagement de l’être pour l’être et donc ce que 
nous nommons une sollicitation. Sollicitare dit 
en latin remuer, agiter (sollus, tout entier et ciere 
remuer, lui-même emprunter au grec kineien). 
Être moderne signifie encore être mis en mouvement à 
partir des conditions de lumière des étants et à partir 
de l ’abaissement des modes ontologiques. Cela alors 
suppose et renvoie précisément à la lecture que 
nous avons faite du Dichterberuf de Hölderlin et à 
l’interprétation de cette sollicitation (beruf) en tant 
qu’éveil contre la technique, en tant que le souci est 
poétique (c’est-à-dire qu’il appartient à l’usage) et 
en tant que l’épreuve nouvelle de notre destin est 
dans la relation. 

Alessandro De Francesco 

Kehre – typographie numérique modifiée, 
dimensions variables, 2018.

p 

Des Ganges Ufer hörten des Freudengotts
Triumph, als allerobernd vom Indus her
Der junge Bacchus kam, mit heilgem
Weine vom Schlafe die Völker weckend.

Und du, des Tages Engel! erweckst sie nicht,	 5
Die jetzt noch schlafen? gib die Gesetze, gib
Uns Leben, siege, Meister, du nur
Hast der Eroberung Recht, wie Bacchus.

Nicht, was wohl sonst des Menschen Geschick und Sorg
Im Haus und unter offenem Himmel ist,	 10
Wenn edler, denn das Wild, der Mann sich
Wehret und nährt! denn es gilt ein anders,

Zu Sorg und Dienst den Dichtenden anvertraut!
Der Höchste, der ists, dem wir geeignet sind,
Daß näher, immerneu besungen		  15
Ihn die befreundete Brust vernehme.

Und dennoch, o ihr Himmlischen all, und all
Ihr Quellen und ihr Ufer und Hain’ und Höhn,
Wo wunderbar zuerst, als du die
Locken ergriffen, und unvergeßlich		  20

Der unverhoffte Genius über uns
Der schöpferische, göttliche kam, daß stumm
Der Sinn uns ward und, wie vom
Strahle gerührt, das Gebein erbebte,

Ihr ruhelosen Taten in weiter Welt!		  25
Ihr Schicksalstag’, ihr reißenden, wenn der Gott
Stillsinnend lenkt, wohin zorntrunken
Ihn die gigantischen Rosse bringen,

Euch sollten wir verschweigen, und wenn in uns
Vom stetigstillen Jahre der Wohllaut tönt,	 30
So sollt es klingen, gleich als hätte
Mutig und müßig ein Kind des Meisters

Geweihte, reine Saiten im Scherz gerührt?
Und darum hast du, Dichter! des Orients
Propheten und den Griechensang und		  35
Neulich die Donner gehört, damit du

Den Geist zu Diensten brauchst und die Gegenwart
Des Guten übereilest, in Spott, und den Albernen
Verleugnest, herzlos, und zum Spiele
Feil, wie gefangenes Wild, ihn treibest?	 40

Bis aufgereizt vom Stachel im Grimme der
Des Ursprungs sich erinnert und ruft, daß selbst
Der Meister kommt, dann unter heißen
Todesgeschossen entseelt dich lässet.

Zu lang ist alles Göttliche dienstbar schon	 45
Und alle Himmelskräfte verscherzt, verbraucht
Die Gütigen, zur Lust, danklos, ein
Schlaues Geschlecht und zu kennen wähnt es,

Wenn ihnen der Erhabne den Acker baut,
Das Tagslicht und den Donnerer, und es späht	 50
Das Sehrohr wohl sie all und zählt und
Nennet mit Namen des Himmels Sterne.

Der Vater aber decket mit heilger Nacht,
Damit wir bleiben mögen, die Augen zu.
Nicht liebt er Wildes! Doch es zwinget		 55
Nimmer die weite Gewalt den Himmel.

Noch ists auch gut, zu weise zu sein. Ihn kennt
Der Dank. Doch nicht behält er es leicht allein,
Und gern gesellt, damit verstehn sie
Helfen, zu anderen sich ein Dichter.		  60

Furchtlos bleibt aber, so er es muß, der Mann	
Einsam vor Gott, es schützet die Einfalt ihn,
Und keiner Waffen brauchts und keiner
Listen, so lange, bis Gottes Fehl hilft.

Les rives du Gange ont entendu du dieu de joie
Le triomphe, quand conquérant depuis l’Indus
Venait le jeune Bacchus, avec le vin
Sacré du sommeil éveillant les peuples. 

Et toi, ange du jour ! n’éveilles-tu pas
ceux qui dorment encore ? Donne les lois, donne 
Nous la vie, vainqueur, maître, toi seul
As droit de conquête, comme Bacchus. 

Ce n’est pour l’homme ce qui fait le destin et le souci
À la maison et sous le ciel ouvert, 
Quand plus noble que le fauve, l’homme
Résiste et se nourrit ! c’est autre chose

Que le souci et le soin confiés aux poètes !
Le très-haut, c’est cela dont nous relevons, 
Que plus près, encore chanté, 
On entend dans le cœur amical. 

Et pourtant, vous tous célestes et, vous toutes 
Sources et vous rives, bosquets et hauteurs, 
D’abord merveille, alors que tu 
Saisissais les cheveux, et immémorable

Le génie inattendu au-dessus de nous 
Le créateur, divinement venu, que muet
Est devenu notre esprit, comme 
Foudroyé, les os ont tremblé, 

Vous, actions sans répis dans le vaste monde ! 
Vous jours du destin, déchirant, quand le dieu
Calmement pensif, où ivre de colère 
L’entraînent les gigantesques chevaux,

Nous devrions vous dire, et si en nous 
De l’année silencieuse, sonne l’harmonie,
Cela devrait être ainsi, comme si
Volontaire et désœuvré un enfant du maître

Profane, la lyre pure en jouant ? 
Et pourquoi, poète ! de l’Orient
Tu écoutes les prophètes et le chant grec et 
Depuis peu le tonnerre, pour que 

Tu puisses te servir de l’esprit, et du présent
Brusquer les biens, par dérision, et l’idiot 
Le renier, sans cœur, et d’un jeu 
Vénal, comme une bête captive, le conduire ?  

Tant qu’épuisé du dard, dans sa colère
Il se souvienne de l’origine, et crie, que même
Vienne le maître et que sous le feu
De flêches mortelles il te laisse sans vie. 

Cela fait trop longtemps que le divin sert, 
Et toutes les puissances célestes perdues, consommés 
Les biens, par plaisir, ingrat, d’un
Sexe malin qui prétend connaître, 

Quand le très-haut cultive les champs,
Le clair du jour et le tonnerre, et guette
De sa lunette, en nous dénombrant, 
Et en donnant des noms aux astres du ciel. 

Le père couvre d’une sainte nuit, 
Afin que nous puissions rester, les yeux fermés. 
Il n’aime pas le brutal ! Ne contraint
Jamais la vaste force du ciel. 

Il n’est bon encore d’être trop sage. Connaître
Les remerciements. Pourtant ne pas s’y tenir seul, 
Et volontiers s’unir, pour qu’ils aident
À comprendre, aux autres le poète. 

Demeure sans peur, comme il le doit, l’homme
Seul devant dieu, sa simplicité le garde, 
Il n’a besoin d’aucune arme et d’aucune 
Ruse, aussi longtemps que l’aide l’absence de dieu. 

Quelque chose de nouveau advient qui n’est ni l’épreuve du littéraire ni celle de l’œuvre 
plastique. Cette épreuve est ce qu’il est possible de lire dans le texte de Friedrich 

Hölderlin et qui est une Dichterberuf (1801-1802), une tâche du poète, un métier du poète. 
De quoi s’agit-il ? Qu’elle est l’indication de cette tâche ? Nous en recueillons trois : 

- accueillir Bacchus en ce qu’il est le dieu de l’éveil contre la tekhnè,
- quelque chose doit être confié au soucis et soin du poète (sorge - dienst)

- éprouver un destin (des Menschen Geschick) (comme rapport entre maison et ciel ouvert)
Comment l’interpréter ? Il faut penser le vivant comme une tenue (une visée éthique) de 

la tekhnè et que ce vivant dégagé en somme de la métaphysique traditionnelle doit être 
confié au souci du poète. Cette tâche du poète consiste non pas à penser (ce qui est la 
tâche de la philosophie) mais à « montrer » à « indiquer » la relation destinale que nous 

entretenons au métaphysique (maison, Im Haus / ciel ouvert, offenem Himmel).
		 Or l’histoire de l’art a été confiée à des techniciens qui ont produit des images 

« archétypes » non pas de notre relation mais d’une relation imposée. La modernité 
consiste donc à produire non pas des 

métaphores (des représentations) mais des 
manières de se tenir (position). L’historialité 

de l’être consiste à penser non pas les 
représentions mais les positions. 

Or tant qu’il s’agissait d’un problème 
technique il pouvait sembler tenable de penser 

la différence entre le littéraire et le picturale, 
entre le texte et l’image et donc à plus forte 

raison entre l’art et le langage. 
		 Mais puisqu’il ne s’agit plus d’un problème 

technique mais d’une disposition éthique 
(donc suspension de la métaphysique) il est 

envisageable de concevoir que texte et image 
soient « réconciliés » puisqu’ils ont l’un et 

l’autre pour tâche de penser et d’indiquer la 
position de l’être. ◊ 

Friedrich 
Hölderlin, 

Dichterberuf, 
La tâche du poète, 

(1801-1802), 
trad. F.V., 2018

v. 1, 2, 34 : la provenance n’est pas l’Occident mais l’Orient.
v. 4

6-4
8 : 

ici 
app

ara
ît u

n pr
obl

èm
e e

sse
ntie

l : s
’il s

’ag
it d

e fa
ire

 us
age

 de l’
esp

rit 

et d
e p

réc
ipi

ter
 ce

t u
sag

e, e
n re

van
che a

dvie
nt d

eux
 ch

ose
s : 

l’us
ure

 des 

pu
issa

nces
 m

éta
ph

ysi
qu

es 
(al

le H
im

melsk
räf

te v
ersc

her
zt) e

t l’
usu

re 
com

me 

con
som

mati
on

 des 
chose

s d
u m

on
de (v

erb
rau

cht
 die

 Gütig
en). L

es 

bie
n-fa

its.
 Il 

y a
 deux

 m
od

es, 
la p

réc
ipi

tat
ion

 et 
la c

onsom
mati

on : 

le p
rem

ier
 se

 fai
t p

ar 
déri

sio
n (in

 Spot
t, v

. 38
), l

e s
eco

nd 

par
 pl

ais
ir (

zur L
ust, 

v. 4
7).

 Cett
e u

sur
e e

t ce
tte

 

con
som

mati
on

 so
nt p

rod
uit

es 
par

 un
e h

um
anité

 

ingra
te (

dan
klo

s) e
t sa

ns c
on

nais
san

ce 
(v.4

7-

48)
. E

t c’
est

 là 
qu

e d
oit

 ad
ven

ir l
a fo

rce
 

de l’
éve

il d
es 

peu
ple

s (v
.4)

 sin
on

 

au 
risq

ue 
du d

éch
aîn

em
ent 

qu
e le

 po
ète

 vie
nt d

e 

décr
ire

. 

v. 3
7, 

38
 : c

et 
élo

ign
em

en
t p

ro
gr

ess
if 

de
 la

 pr
op

hé
tie

 et
 de

 la
 m

yth
olo

gie
 

pe
rm

et 
l’u

sag
e (

Dien
ste

n)
 de

 l’e
sp

rit
 (G

eis
t) 

mais
 au

ssi
 pe

rm
et 

de
 

br
us

qu
er 

et 
de

 pr
éc

ipi
ter

 (ü
ber

eil
en

) c
e q

ui 
a é

té 
do

nn
é. 

En
 so

mme l
es 

de
ux

 tâ
ch

es 
co

nc
ep

tu
ell

es 
de

 

l’êt
re 

co
ns

ist
en

t à
 fa

ire
 us

ag
e d

e 

l’es
pr

it 
au

tan
t q

uà
 pr

éc
i-

pit
er 

l’u
sag

e d
es 

ch
os

es.
  

v. 
34

-3
6 

: l
’éc

ou
te

 es
t p

as
sé

e d
u 

pr
op

hè
te

, a
ux

 ch
an

te
ur

s 

(a
ut

re
m

en
t d

it 
à l

a fi
gu

re
 d

u 
po

èt
e g

re
c)

 à 
ce

lle
 n

ou
ve

lle
 

du
 to

nn
er

re
 (a

ut
re

m
en

t d
it 

la 
m

od
er

ni
té

 

ro
m

an
tiq

ue
 d

’éc
ou

te
 d

u 
m

on
de

 et
 d

es
 

m
ou

ve
m

en
ts 

du
 m

on
de

.

v. 
10

 : 
Im

 H
au

s u
nd

 u
nt

er
 off

en
em

 H
im

m
el,

 à 
la 

m
ai

so
n 

et
 so

us
 

le 
cie

l o
uv

er
t e

st 
l’e

xp
re

ss
io

n 
sim

pl
e e

t m
at

ér
ie

lle
 d

e n
ot

re
 

ra
pp

or
t à

 la
 m

ét
ap

hy
siq

ue
. 

v. 
21

-2
2 

: c
e q

ui
 es

t p
ro

pr
e a

u 
cie

l e
st 

qu
’il 

es
t u

nv
erg

eß
lic

h	
et

 un
ve

rh
off

te,
 c’

es
t-

à-
di

re
 im

-m
ém

or
ab

le 
et

 in
-a

tte
nd

u. 
Ic

i e
nc

or
e u

n 
ox

ym
or

e p
ou

r d
és

ig
ne

r n
ot

re
 

ra
pp

or
t à

 la
 m

ét
ap

hy
siq

ue
 et

 su
rto

ut
 

l’é
pr

eu
ve

 d
’un

e n
on

-d
e-

la-
lan

gu
e. 

 

p i. Bacchus est donc Freudengotts, dieu de joie parce qu’il arrive 
avec le vin du sommeil (Weine vom Schlafe) qui éveille les peuples. 
Oxymore qui indique la puissance de l’ivresse comme possibilité 
d’un éveil pour soi. La question du peuple. Or ce qui éveille les 
peuples n’est ni la connaissance ni la technique mais l’ivresse. 
Or la joie (v. 1) est la garantie d’une non-peur (Furchtlos, v. 60) : 
cette non peur provient d’une simplicité (d’un sans pli, Einfalt) 
en tant que l’être ne réclame pas la complexité de l’appareillage 
des armes (Waffen) et des ruses (Listen), c’est-à-dire ce que les 
Grecs nommaient mèkanè et tekhnè. Cependant cette joie et cette 
non peur demeurent à condition que l’être reste dans l’épreuve de 
l’absence de dieu (Gottes Fehl). Ceci constitue (ouverture-conclusion) 
le noyau du poème : l ’indication que l ’éveil de l ’homme se fait en 
dehors de la technique et dans l ’absence de dieu. 
p ii. En cela (v. 9) ce n’est pas ce qui fait son destin (Geschik) ni 
son souci (Sorge) parce que l’être tient à deux activités, la resistance 
(v. 11, wehren qu’il faut interpréter comme le verbe grec eruô, tirer, 
protéger, prendre garde : c’est le sens qu’il faut donner ici au verbe 
résister) et l’alimentation (nahren). Résistance et alimentation sont 
les deux tâches de l’être tandis que celle du poète (Dichterberuf) est 
le souci (Dienst) et le soin (Sorge) qui lui ont été confiés. 

p iii. Voir pour cela le poème Patmos (version 1) § 9 où l’on 
retrouve la même chose sonden die Locken ergriff es, qui est une 
manière de parler de l’intervention du divin comme saisie. 

p iv. Il y a une lecture très complexe du destin de l’être (dont la 
tâche du poète est de prendre soin). Notre destin est donc inscrit 
dans deux activités (résistance et alimentation) et dans trois 
épreuves : d’abord la teneur matérielle du monde dans celle du jour 
(Tag, v. 5, 24) qui indique un rapport non technique au calendrier 
(Vom stetigstillen Jahre, v. 30) puis dans l’épreuve merveilleuse de 
la surabondance du monde comme émerveillement (v. 17-19), 
comme surabondance des événements (ruhelosen Taten, v. 25), 
déchirement (v. 26), tonnerre (v. 36), force (v. 55) et enfin comme 
rapport au divin (à Bacchus v. 1-8, le très haut, v. 14 et 49, les 
célestes v. 16, la saisie v. 20-24, le créateur v. 22, le dieu v. 26, 62 
et 64, le maître v. 7, 32 et 43, le divin v. 45, les puissances célestes 
v. 46, le père v. 53). Le destin de l’être est alors matériel dans la 
résistance et l’alimentation et dans le rythme calendaire. Le destin 
de l’être est métaphysique dans l’épreuve de la surabondance des 
actions, Taten (le thaumatizein grec et le Übermass chez Heidegger) 
et dans l’épreuve protéiforme du « divin » (puisqu’il est à la fois 
créateur, dieu, père, maître ou qu’il peut encore prendre la forme 
de Bacchus). 

Le destin de l’être est entre Tag et Tat, entre le calendrier 
et l’agir. Ce qui est plus étonnant est que l’étymologie de 
Tag provient de la racine grecque dios (qui vient de Zeus, 

qui vient de la nature) comme les termes latin dies ou 
anglais day. Tat quant à lui trouvait son origine dans le 

grec thesis action de placer dont la racine est theos, le divin, 
c’est-à-dire ce qui place, ce qui établit. 

v. 
32

-3
3 

: l
’en

fa
nt

 q
ui

 p
ro

fa
ne

 la
 ly

re
 es

t s
an

s d
ou

te
 H

er
m

ès
 

qu
i e

st 
la 

fig
ur

e d
e l

’ép
re

uv
e d

e l
a p

ro
fa

na
tio

n 
su

r l
a t

ek
hn

è 
(v

oi
r H

ym
ne

s h
om

ér
iq

ue
s, 

3)

v. 
32

 : 
l’e

nf
an

t q
ui

 jo
ue

 e
st

 m
ut

ig
 u

nd
 m

üß
ig

. C
’es

t-
à-

di
re

 
vo

lo
nt

ai
re

 et
 d

és
œ

uv
ré

 (i
na

ct
if,

 c’
es

t-
à-

di
re

 u
nt

ät
ig

, s
an

s a
gi

r).
 

L’
ad

jec
tif

 m
ut

ig
 p

ro
vi

en
t d

u 
lat

in
 m

os
 q

ui
 si

gn
ifi

e l
e d

és
ir 

et
 le

s 
us

ag
es

. I
ci 

en
co

re
 H

öl
de

rli
n 

es
qu

iss
e l

’es
se

nc
e d

e l
’êt

re
 d

an
s u

n 
ox

ym
or

e :
 l’ê

tre
 es

t c
om

m
e c

et
 en

fa
nt

 v
olo

nt
ai

re
 et

 dé
sœ

uv
ré

. 

v. 
5 

: l
e 

jo
ur

 T
ag

 e
st

 à
 la

 fo
is 

do
nn

at
io

n 
de

s l
oi

s e
t d

u 
vi

va
nt

, 
ce

 q
ui

 si
gn

ifi
e q

ue
 la

 d
on

na
tio

n 
du

 v
iv

an
t e

st 
le 

vi
va

nt
. C

e q
ui

 
sig

ni
fie

 q
ue

 se
ul

 le
 vi

va
nt

 à 
le 

dr
oi

t d
e c

on
qu

ér
ir 

(er
ob

er
n)

 d
an

s 
le 

se
ns

 p
re

nd
re

 u
ne

 te
rre

 (v
oi

r v
. 4

9 
de

n 
Ac

ke
r b

au
t)

p v. Revenir sur la question du Dienst. Trois occurences, v.9 il est 
ce qui est confié au poète, v. 37 en tant qu’usage de l’esprit et enfin 
v. 45 en tant qu’usage du divin. Dienst est à la fois le travail (beruf) 
l’aide (Hilfe voir v. 60 et 64), ce que nous entendons dans service 
et que nous traduisons aussi ici par soin. Le terme provient d’une 
racine archaïque qui signifie 
l’esclace, le serviteur, celui qui court. Il est à noter que l’usage de ce 
concept de service et de soin est porté sur trois niveaux essentiels 
et qui constitue l’axe conceptuel du poème : cette tâche (beruf) au 
soin est l’activité du poète, c’est sa charge (tandis que ce qui est en 
commun entre l’homme et le poète est le souci, Sorge). En revanche 
cette tâche à l’usage est une activité de l’homme sur l’esprit. 
Enfin cette tâche à l’usage est ce qui a trop servi pour le divin. En 
somme, nous pourrions lire la proposition de Hölderlin de la façon 
suivante : puisque nous nous sommes trop servis et avons trop 
usé la métaphysique théologique (et qu’elle ne peut plus servir), 
il est tant que de se servir avec soin de l’esprit comme nouvelle 
métaphysique et ceci est la tâche essentielle du poète.  

(voir mon texte sur le soin in faire #004)

p vi. Chose étonnante cette tâche à réassigner l’usage de la 
métaphysique (en somme le divin a trop servi il faut penser le 
vivant) n’est pas donnée au philosophe mais au poète. Il est une 
indication essentielle v. 57 : Noch ists auch gut, zu weise zu sein, 
il n’est pas bon encore d’être trop sage. Weise est un adjectif qui 
indique que l’on possède l’intelligence et l’expérience. Il est en ce 
sens la traduction parfaite du terme est en grec sophia. S’il n’est pas 
bon (voir la relation des trois occurences de la forme Gut, v. 38, 47, 
57 : il s’agit à chaque fois d’une trop d’usage) d’être sage alors ce 
la signifie qu’il faut achever la philosophie. Cela signifie qu’il faut 
achever la philosophie telle qu’elle a été fondée dans un trop grand 
usage (une trop grande consommation v.46) du divin et de l’esprit. 

Si l’on reprend le commentaire vi il faudrait encore ajouter 
ceci. Si le destin de l’être est entre Tag et Tat l’épreuve 

critique de l’être est entre Gott, Gut et Geist, autrement 
dit entre dieu, don et esprit. Les trois termes bien sûr 

entretiennent une relation étymologique avec l’idée d’un 
principe créateur et/ou d’une puissance. L’épreuve critique 

de l’être se trouve à cet androit dans la relation complexe 
au destin, au don et à l’intelligence. Or il semble que la 

racine la plus archaïque du terme allemand Gott signifie 
appeler. Est donc incrit dans cette triade la forme même 

du beruf, de l’appel. 

p vii. Le poème Dichterberuf semble être construit en deux grands mouvements dont la charnière est le centre (v.32-33) à savoir 
l’épreuve de la profanation d’un enfant volontaire et désœuvré comme métaphore de l’humanité matérielle et historiale. La première 
moitié donc est un mouvement où est indiqué qu’est entendu la conquète d’un dieu (Bacchus) et la conquète du vivant. Mais ceci 
n’entre pas dans le destin ni le souci de l’être (son destin est resistance et alimentation) mais dans celui du poète (l’immémoriale, 
l’inattendu et la violence du divin et la surabondance du vivant). Le second mouvement indique que le divin a été usé et que le 
vivant consommé et que cette tâche n’est pas celle de la philosophie. Ainsi l’être sans technique et sans ruse peut advenir dans 
l’absence du divin. Il est à noter la structure semble-t-il fondamentale v.9 et v. 57 (Nicht, was wohl sonst des Menschen Geschick 
und Sorg / Noch ists auch gut, zu weise zu sein), deux négations qui indiquent ce qui n’est pas la tâche de l’être mais ce qui 
est celle du poète. La tâche du poète est de comprendre l ’immémoriale force du divin et la surabondance du vivant. Tandis 
que la tâche matérielle de l’être (et donc de la philosophie) est la résistance et la fourniture. Autrement dit thauma et 
thaumatizein sont la tâche du poète tandis qu’epimeleia et trophè sont celles du philosophe. Cependant les tâches du poète, 
du penseur et de l’être se trouvent rassembler dans cette relation complexe au destin, au don et à la pensée.

K
I
I

« Hoc fac et 
vives », verso 
de l’emblème 
p.1, in 
Paolo Giovo, 
Dialoguo 
dell ’imprese 
militari e 
amorose, 
Lyon, 1574.)



SVOLTA - deuxième édition à Paris - IX-MMXVIII
La deuxième édition a été imprimée sur papier journal à 50 exemplaires 

(numérotés sur 50 dont épreuves d’artiste)

REGISTRE :
SILELOQUEC DLIENCLOCIDEDALCLIT

«EPIOPSSED»SPQSINPL«GFURA»

SVOLTA
M. Broodthaers 
M. Heidegger {

fin de la métaphysique 
p tâche de la pensée 

p ouverture vers la poièsis

• [conférence du 3 octobre 1964
Remarque sur art – sculpture – espace]

• [conférence d’Athènes du 4 avril 1967]

p interdit de la lecture 
p principe d’insincérité

p le tournant du poétique 

hypothèses

art dit conceptuel

- fin articulation dicible-visible
- fin de l’ontologie
- résistance et révolte
- intentionnalité
- énoncé et parole rapportée

{

tâ
ch

e d
e l

a m
od

er
ni

té 

• [Musée d’art moderne, 
Département des Aigles, 1968-1973]p trahison des images 

p insincérité des objets

{

p déconstruire l’idéologie 

1964

les amis 

• [Lettre sur l ’humanisme 1946]

• [Conf. de Brême 1949]
p Le tournant (die Kehre)

p L’élément d’aventure
  le poème (Gedicht)

• [L’origine de l ’œuvre d’art 1935]

par Fabien Vallos, & Phpp , Dieudonné Cartier, Grégory Lang, 
Sébastien Pluot, Chloé Maillet, Maxime Boidy, Antoine Dufeu, 

Julie C. Fortier, Valentina Traïanova, Sylvie Boulanger, Quentin Carrierre, 
Jean-Baptiste Carobolante, Pierre-Damien Huyghe, Alessandro De Francesco, 

Éric Dayre, Nicolas Giraud, Julia Marchand, Caroline Bernard, 
Cédric Mazet Zaccardelli, Alexandre Quoi, A Constructed World, 

Nicholas Knight, Art & Language, Yann Sérandour, Étienne Helmer, 
Vanessa Theodoropoulou, Marie-Caroline Chaudruc, Pierluigi Lanfranchi, 

Élisabeth Lemercier, Aurélie Pétrel,            Lætitia Talbot,
         Amaury Daurel & Victor Delestre, Michèle Draper      ierre-Alexandre 

Matéos, Charles aCCaroline BernardximGrégoire d’Ablon, Alexandre Desson, 
Quent FTanguy Gatay, Thomas Jezequel,   Charlotte-Victoire Legrain, Lucie 

beuf, Elsa Martinez, Jonathan Mourglia, 

       €


