SVOLTA

textes & commentaires

Introduction

ans le cadre d’activités de recherche,

jexplore depuis presque dix années le

concept d'ceuvre et la relation que celle-
ci entretient avec la pensée et avec ce que nous
appelons plus communément la philosophie. Or
il y a plusieurs indices qui tentent de montrer
que cette interrogation est propre a une actualité
récente de I'histoire de 1étre, a savoir celle issue
des débuts du x1x°siécle, celle issue de ce que
nous pouvons indiquer comme «modernité»,
celle issue de cette crise de l'activité de létre,
irréparable en ce quelle induit la destruction
du vivant et la confiscation de la vivabilité.
Ces indices sont, 4 mon sens, au moins triples :
d’abord l'idée que le probleme de la pensée
occidentale est d’avoir «installé » Ietre dans une
dimension morale et technique de l'opérativité
le privant ainsi de toute possibilité de penser
et d’intégrer linopérativité. Ensuite I'idée
centrale que nous devons achever de penser la
philosophie comme une métaphysique, cest-a-
dire comme une technique consistant a penser
ce que nous sommes uniquement a partir de
fondations et de valeurs, nous privant ainsi
de toute épreuve de I'agir et du présent. Cette
achévement de la métaphysique est le point
central du projet SVOLTA, en ce quil tente,

communément et collectivement den penser
la puissance et l'actualité. Enfin, le troisiéme
indice, consiste a penser que — au cceur de cette
crise de lopérativité et de la métaphysique — les
activités artistique, poétique et philosophique
se soient intéressées a interpréter avec
attention ce que le terme grec ancien poiésis
signifie, en tant quil montre et qu’il pointe
quelque chose de central dans l'activité de létre
comme un «faire sortir», un «faire advenir»,
un «faire exposer». Or les structures de la
pensée métaphysique ont cherché dans les
fondations ce qui pouvait ontologiquement
et techniquement «séparer» (au sens propre
ce que nous nommons un absolu) les activités
et donc séparer et abaisser les niveaux de
connaissances. Les étres ont été séparés entre
ceux qui connaissent et ceux qui ne connaissent
pas, puis ils ont été enfin séparés entre ceux qui
ne connaissent pas, ceux qui connaissent mais
qui sont isolés dans les spheres silencieuses de
la tekhné et ceux qui ne connaissent pas mais
qui exercent une transfiguration de la zekhné en
gouvernance : ceci a été indiqué d’abord comme
une cybernétique (au sens grec d’une kubernetike
tekhne, d’'une technique de la gouvernance)
puis au sens plus trivial d'une technocratie,
cest-a-dire d’une autorité de cette technique
de la gouvernance). D’autre part, ces mémes
structures de la métaphysique ont «assis» cette
puissance non pas sur une «connaissance en



FaBien
VaLLos,
SVOLTA I
carton
dexposition,
mai 2018.
(«Natura
maiora
Sacit» in
Paolo Giovo,
Dialoguo
dell’imprese
militari e
amorose,

Lyon, 1574.)

«[...] tout comme la relation
entre penser et poétiser qui nest
encore nommée que par cet ‘et”,

conjonction plurivoque qui ne fait
rien voir d'emblée »

Martin Heidegger, Achévement de
la métaphysique et poésie,

p- 163.

CAROLINE BERNARD

Fabien, j’ai écrit tout Iété sur
du papier quadrillé. Des
notes, des amorces de poémes, la
liste des courses, des mots-clés, des
lettres pour la clinique. Elles sont
bloquées maintenant mes lettres
pour la clinique. Trop 4 la marge,
trop insensées pour les autorités
compétentes. Puis jai rédigé les
discours du mariage, eelui-qui
suceede-dlenterrement. Puis, je

me suis lancée dans un brouillon a
Tessai sur les systémes asymétriques,
les aéroports et les prisons et les
cliniques. Puis, j’ai lu pas mal,
beaucoup. Le comte Dracula oblige
Mrs. Mina a lécher le sang de son
torse pour la rendre télépathe, prise
directe de cerveau a cerveau. Dans
cette histoire, les femmes sont ces
toutes petites choses a secourir.

Je préfere les striges... Je cherche
Iémancipation. Je ne trouve pas
d’ancrage dans le débat sur ce qui
fait art ou ne le fait pas. Je ne trouve
plus jamais la juste distance, je ne
prends plus de hauteur, j’y suis, j’'y
reste. Je ne suis bien que sur des
parkings ou dans les chambres des
filles 4 les écouter parler puis a
écrire sur du papier quadrillé. Je ne
suis bien que dans la confrontation
a l'autre, 4 le vampiriser jusqu’a le
crever, la « faim » justifie les moyens.
Et je lisse tout dans ce carnet de
papier quadrillé. Sans folioter. En
vrac, les mots en vrac, les sens en
vrac, la poésie et 'adrénaline... Clest
tout.

11

quelque chose» (sens antique de la ze£/hné), non
pas sur une maniére de penser les relations (sens
de la philosophie), non pas sur une maniére
de «faire exposer» les choses (au sens ancien
et moderne de la poiésis), mais uniquement a
partir de la fondation originelle : cela consiste a
déterminer des principes (arkh¢) et les figures de
ces principes (archétypes) en tant que la forme
d’autorité ne s'impose (ni dans la technique ni
dans la philosophie ni dans I'ceuvre) mais dans
sa seule fondation (un «ordre» nlest donné
que parce quil y a un «ordre» pré-établi). Or
cette situation ouvre l'histoire de létre a4 une
hyper-saturation de la métaphysique. Cest cela
I'indication de la pensée moderne. D’autre part
enfin, ces mémes structures de la métaphysique
ont affirmé les fondations des pratiques dites
«artistiques », de la poiésis donc, en les absorbant
dans les méandres abscons de lesthétique, de
lontologie des pratiques et de la séparation
des pratiques. L'oeuvre est alors assujettie a la
technique ou au pouvoir : elle est un processus
clos et formel de représentation. Ce qui signifie
alors pour I'histoire de létre, une privation de
la politique et une privation de 'interprétation
de lopérativité. Or nous estimons que la crise
centrale de la «modernité» est I'interrogation
de ces processus occultants et l'interrogation
des relations entre la pensée et la poiesis (Clest-
a-dire l'ceuvre). Clest précisément ceci que
nous nommons étre moderne, en tant que
s'interroger sur nos modes dexistence dans la
relation pensée et poiésis (que nous en soyons
privés ou non). Notre hypothése, ici pour le
projet SVOLTA, est que les années 1960 ont
été un moment d’intense activité quant a
cette interrogation. En somme que les années
1960 ont été le centre de cette préoccupation
a partir de la possibilité de penser la fin de
la métaphysique et a partir de la possibilité
douvrir les pratiques a ce qui été nommé «art
conceptuel». Pour cela nous saisissons deux
événements, qui ont eu lieu en méme temps
en avril 1964, la premiére exposition de Marcel
Broodthaers qui parodie un passage de I'activité
de poete a celui d’artiste, et la conférence de

Martin Heidegger sur la «fin de la philosophie

Quverture

hercher consiste 4 émettre des hypothéses et pour quelles prennent

corps, cela consiste alors & ouvrir, déplacer, entasser des documents. Cela
produit une image, celle des va-et-vient de la pensée, celle des retraits et des
accumulations, celle des essais, jusqu’a celle ol prend forme ce qui avait été

présenti et ce qui avait été attendu. Lhypothése ici, aussi ténue soit-elle, ouvre
un champ de recherche et de travail. Ce qui est montré en est une partie :

I'image qui a été produite et présentée indique ces lectures et ces mises en liens.
Elle contient une réserve qui ouvrira & d’autres gloses.

Encore d’autres gloses, qui viennent se construire autour du présent TEXTE,
comme autant de marginalia écrites par des amis. Cest-a-dire ceux qui font

du liens et ceux qui écrivent et formulent les liens de la pensée. En somme
ce que l'on nomme philosophie. Nous avons choisi pour cela un ouvrage du

et la tiche de la pensée ». Clest cette tiche de la
pensée que nous tentons d’indiquer, de montrer
et de commenter. ¢

& exposition

VOLTA est une exposition et une édition

congues et réalisées par Fabien Vallos.

La premiére édition a été réalisée en mai
2018 & la deuxieme en septembre 2018.

1 s’agit de rendre visible I'hypothése d’une

relation entre deux événements advenus

en avril 1964 : la premiére exposition de
Marcel Broodthaers 4 Bruxelles et la conférence
de Martin Heidegger a Paris lors du colloque
Kierkegaard vivant. La premiére indiquait une
crise entre le poétique et les arts plastiques qui
ne trouve de résolution que dans la parodie et
Iinsincérité. La seconde indiquait la nécessité
dun fournant comme achévement de la
métaphysique et comme tiche de la pensée vers
interprétation du poétique.

9édition  présente

archives,  ceuvres

et commentaires

autour d’'un texte augmenté

de ces marginalia produites,

par principe d’hospitalité et

de partage d'un commun,
par des amis. ¢

ANTOINE
Durku,
Bonhomme

de neige,

XVI° siécle, publié en
1573 chez l'imprimeur
Sessa a Venise : il

s'agit de louvrage de
Giovanni Fabrini da
Fighine (1516-1580),
la traduction de I'ceuvre
du poete latin Horace
en langue vulgaire. Ce
qui est ici fascinant est
la maniére avec laquelle
les commentaires ne
cesse de contouner et
de carresser le texte,
jusqu’a presque le faire
disparaitre. Ce qui est
fascinant encore est la
maniére avec laquelle le
commentaire ne cesse
d’ajouter des niveaux de
complexité : en somme
commenter et expliquer
ceest complexifier, en
somme écrire, produire
des liens clest fabriquer
cette image de la
compléxité. Parce que la
complexité est la seule
forme possible, entre
nous, du respect. ¢

2018

!’ I \' entative d’interprétation de ce que nous nommons la rupture technique dans

Lépreuve moderne de 'eeuvre. Mais pour cela nous devons reposer I'idée de

ce que signifie un continuum idéologique entre poiésis et tekné. Ce continuum a été fixé
d’abord d’un point de vue théorique dés lors qu’il faut penser une catégorisation des

agir et leur justification métaphysique et politique. Il a été ensuite fixé d’un point de vue
logique comme conséquence d’une «augmentation» du dispositif par la zekné. La tekné est

alors entendue comme un S’y «connaitre particulier €n agir » de sorte que nous puisons

augmenter la puissance manquante au poiéfique. Par conséquent il y eut (et se maintient)

un arraisonnement systématique de la poétique a la technique de sorte méme que nous

en oublions le terme qui dit et pense I'ceuvre pour ne garder que le terme qui dit la zedné
(ars). Dés lors et en conséquence de ce que nous nommons L'oubli du poétique a eu lieu une
hyper technicisation du poétique comme systéme de contraintes imposé a la fois sur les
agir poétiques, plastiques et iconiques. Enfin et en conséquence de cet oubli du poétique
et de I'épreuve d’'une ontologie des contraintes, souvrent alors pour la pensée occidentale
ce que nous nommons économie, 4 savoir une économie poétique, une économie plastique
et surtout une économie iconique. En ce sens [’histoire de I'art se scelle alors dans [oubli

SVOLTA

textes & commentaires

de l'euvre comme transformation

en dispositif technique et en systéme
économigue. Loubli du poétique
signifie que le cheminement de

la pensée occidentale a donc été
l'occultation volontaire du sens

du poétique comme maniére
particuliere d’interroger le réel par
le pro-duire en le transformant
définitivement soit en production
(Cest-a-dire le calcul de ce qui est
obtenu par la transformation) soit
en systéme clos de contraintes

(on calcule alors la quantité et la
puissance de ces contraintes).

Le concept d'ontologie des
contraintes signifie qu’il a été placé
au ceeur des dispositifs de I'agir une
propriété fondatrice et archétypale
des contraintes. histoire de

la pensée et histoire de l'art
devient alors une interminable
interprétation et un interminable
calcul de l'effectivité des contraintes.
Mais dans ce travail sopére un
oubli double, celui de la puissance
de la pensée et de V'agir (¢héoria

et poiésis).
P l ous posons
trois

Le concept
d’économie,
poétique, hypothéses quant a
plastique et la possibilité d’une
déconstruction
d’une relation
silencieuse

iconique,
signifie qu’il
faut faire entrer
Iépreuve de
I'ceuvre dans
un dispositif

de gestion du
calcul et de

idéologique entre
texte et image,
entre art et
langage. Ces trois
hypotheéses sont

leffectivité. 1. déconstruire
Larraison- I'interprétation
nement des  de la facticité des
trois comme agir, 2. maintenir
oublidu  une vigilance sur
poétique est les systemes de
le liewde  production et sur

la pensée les hyper-systemes
moderne de la €t enfin 3. penser

déconstruction la possibilité
et des crises  d’une historialité
propres de de l'art (et non
Ihistoire d’une histoire
moderne de de T'art). Ce qui
lart. Ce que
nous nommons
modernité
consiste
précisément

en la tentative

ExposiTIiON

a premiére édition de SVOLTA a eu lieu

en mai 2018 a Arles : au centre de la page

un texte écrit en avril 2018 qui ne cesse de se
réduire en fonction de 2
l'augmentation des
commentaires des amis
invités : écrits, dessins,
schémas, interventions
s'accumulent pages aprés pages pour proposer
une lecture de cette HYPOTHESE. Ici il sagit de la
deuxiéme version du projet, éditée sur un format
journal et avec 'ajout possible d’interventions.

0
FaBieN VALLOS

ous avons proposé et initié une archéologie

des relations arts et langages (pour parvenir

a exposer cette HYPOTHESE) et pour saisir
que ces relations nétaient pas en soi complexes,
mais quelles ont été rendues complexes par des
processus doccultation. Ces processus qui ont
rendus silencieuses les relations entre philosophie
et poésie, proviennent du fonctionnement de la
métaphysique occidentale. Clest précisément pour
cette raison que nous proposons de les penser a
partir du moment ol les penseurs ont signalé qu'il
fallait interpréter I'achévement de la métaphysique
et donc l'achévement d’une forme particuliere de
la philosophie (et par conséquent de la philosophie
de lTeeuvre). Or il semble que ce moment a été
d’une intensité maximale dans les années 1960 et
particuliérement en cette date d’avril 1964. Et clest
cette HYPOTHESE qui se déploie ainsi sur ces pages
avec les commentaires, les ajouts que nous faisons et
que nous laissons faire aux amis, aux philoi.

0

signifie alors que 1. déconstruire 'interprétation de la facticité des agir
suppose penser I'interprétation d’une vie facticielle et des conséquences
sur lopérativité et sur Iceuvre; 2. maintenir une vigilance signifie
penser 'héritage d’'un modéle platonicien mais aussi la déconstruction
systématique de la pharmakéia (en tant quelle est une entreprise de

la production des reproductions). Enfin 3. cela signifie de modifier les

d’un abandon schémas d’interprétation ceest-a-dire ne plus penser un schéma historique. ¢

de la technicisation de I'ceuvre et de son absorption dans un dispositif économique. Est
moderne une tentative de déconstruction de oubli du poétique. Pour cela est moderne
une tentative d’interruption de la technicisation de I'ceuvre. Elle fonctionne alors 4 partir
de trois cheminements conjoints : une tentative de Iépreuve de la poiésis et de

Iépos, Iépreuve de I'inachévement comme rupture technique et enfin Iépreuve d’'un
inaccomplissement technique et de rupture d’une instrumentalisation. La tentative de
Iépreuve de la poiésis et de I'épos signifie qu'il s’agit pour la pensée moderne de repenser

mettons I’bypothése que dans Ihistoire de l'eeuvre
soit advenue une crise inégalée et quelle ait eu lieu

dans les années 1960. Posons alors que cette crise

deux choses essentielles : d’abord le sens originel du terme poiésis comme un processus

illimité d’interrogation sur I'événementialité du monde. Poiéd cest fabriquer par soi-méme

et prendre en compte un poios, cest-a-dire une interrogation. Cest précisément cela le sens

du concept d'oubli du poétique, clest l'occultation de ce processus illimité de fabrique par

la technique. Il s’agit encore pour la pensée moderne de repenser le sens de la différence

tondamentale entre les termes /ogos, muthos et épos, qui disent tous les trois quelque choses

de I'épreuve de la parole dans une tension dynamique entre arraisonnement, discursivité

et expressivité. Clest lensemble de ces termes qui fonde Iépreuve de la langue et qui fonde

Iépreuve de I'ceuvre dite poétique. Or plutét que de laisser advenir lexpérience dynamique

de cette différenciation, nous avons préféré tenir l'ensemble dans des conduites spéciales

et techniques. Ce qui est alors moderne est cette tentative de faire 4 nouveau Iépreuve de

cette dynamique a partir de l'expérience de l'ceuvre.

Lépreuve de I'inachévement signifie quest moderne ce qui présuppose ce rapport, en ce

qu’il permet ne pas faire cesser la puissance illimitée de ce qui est pensé comme poétique.

I1 est alors possible d’admettre cinq formes :

- inachévement technique (rupture du processus technique) : le processus créatif

Jean-BarTisTE CAROBOLANTE

1y a quelques années, Giorgio Agamben faisait
paraitre son essai «Qulst-ce que lacte de
création?» dans le recueil Le feu et le récit (trad.
M. Rueff, Rivages,
2015). Dans ce texte,
le philosophe italien
reprenait la conférence
que Gilles Deleuze a
tenue 4 la Fémis le 17 mai 1987 sur 'acte de création
considéré comme acte de résistance. Agamben pose
alors la question de la résistance, non de l'artiste, mais
de '®uvRrE elle-méme. Qulest-ce qui résiste dans
I'ceuvre? Le moment le plus intense de sa réflexion
adviendra vers la fin du texte lorsqu’il affirmera: «la
praxis proprement humaine est celle qui, désceuvrant
les ceuvres en fonctions spécifiques du vivant, les fait,
pour ainsi dire, tourner a vide, et, de cette maniere,
les ouvre au possible». Puis, il continuera ainsi :
«contemplation et désceuvrement sont, en ce sens, les
opérateurs métaphysiques de 'anthropogenése, qui,
libérant ’homme vivant de tout destin biologique
ou social et de toute tiche prédéterminée, le rendent
disponible pour cette absence d'ceuvre particuliére
que nous avons lhabitude d’appeler “politique” et
“art”».

Pour Giorgio Agamben, «l'absence d'ceuvre»,
le désceuvrement, semble étre la caractéristique
essentielle de ce qui constitue Thomme. Clest
pourquoi ce désceuvrement est constitutif des
agissements humains les plus valorisés : la politique
et I'art. Or, il nous semble que ce désceuvrement est
pourtant chose rare. Nous comprenons cette absence
d'ceuvre inhérente a l'ceuvre, cette puissance-de-
ne-pas-ceuvrer que contient l'ceuvre par le biais du
terme qui titre son premier ouvrage, paru en Italie en
1977 : Stanze. La stanza, cest la chambre, mais clest

ne «conduit» pas idéalement les
dispositifs techniques «admis »
comme nécessaire 2 finaliser I'ceuvre.

- inachévement sous la forme
de I'incomplétude (versionnabilité
et variation) : le processus créatif
prend le parti d’'une «conduit» par
version ou variation de I'ceuvre de
sorte quelle ne puisse advenir a une
stabilité. Il faudrait par ailleurs noter
que ce principe est certainement
le plus ancien et plus utilisé dans
I'histoire, de maniére parfaitement
lisible ou au contraire de maniére
particuliérement cryptée (du trobar
clus au variation de l'ceuvre baroque)

- inachévement comme rupture
(cessation ou destruction) : le
processus créatif est simplement
volontairement ou non interrompu.
- inachévement conceptuel (réclame
une opérativité modale tierce) :
le processus créatif réclame dans
sa conduite (mais ne se fait pas
imposer comme il est classiquement
pensé) une opérativité tierce qui
vient non pas «achever» l'ceuvre
mais la «réaliser» pour un temps
défini sous un mode particulier. cela
ouvre alors 4 une profonde pensée
modale de T'ceuvre. Elle n'acquiert
jamais de stabilité mais diftérents
«modes» de réalisation en fonction
des opérateurs. Ce qui signifie alors
que le concept d’art nexiste pas,
mais qu'existe alors une gradualité
des conduites (artistisation, non
activation, des-artistisation et ré-
artistisation), quexiste une puissance
ontologie modale et enfin qulexiste
une phénoménologie des intensités
essentielle pour la compréhension du
processus de réception.

- inachévement projetant
(performativité) : le processus créatif
est projeté dans épreuve d'une
performance pour, possiblement,
avoir lieu. Ce processus en somme
résume et absorbe les quatre
précédent. En revanche il ouvre a
une conclusion fondamentale qui
est que la teneur de l'ceuvre ne se
situe au fond pas ailleurs que dans
la modalité et la performativité.

Llerreur de la pensée occidentale aura été de vouloir penser l'ceuvre a partir d’une ontologie

classique, c’est-a-dire a partir d'une pensée métaphysique de Iétre stable du poéme. Or

si lon advient a une fin de la métaphysique il faut alors advenir 4 une fin du poéme pour

pouvoir comprendre ce qui a été nommé «oublie du poétique ». Clest cette faille qui

fonde — cest notre hypothése — la modernité, et sa premiére crise a consisté a destabiliser

lontologie technique qui a été incrustée dans 'ceuvre. Pour cela il nous faut penser ce que

peut étre une ontologie modale de l'ceuvre. ¢

I



v

aussi ce moment de latence qui sépare deux vers dans
un poéme. Le blanc, la respiration, la suspension.
Si nous devions traduire fidélement le terme, nous
emploierons le frangais

et indique ce que nous traduisons par un fournant
ou par una svolta. Gesamtausgabe 79, Bremer und
Freiburger Vortrige, 1994 (Bremer Vortrige 1949:

Das Ding / Das Ge-

aitre, qui dit le feu soit déterminée & la fois par le tournant de la métaphysique — sz0)] / Die Gefahr /

qui réchauffe mais er par lapparition d’un art dit conceptuel et critique. Pour

également  larrium

ou se déroule l'action publique. A la fois lieu de
latence et de désceuvrement dans le sens politique
du terme. Ainsi la stanza, cette chambre symbolique
qui re-cueille 1étre, serait ce désceuvrement indis-
pensable 4 toute ceuvre, 4 toute action politique, et a
tout humain. Sans ce vide indispensable, il n'y aurait
quanimalité.

Or, ce terme d’aitre est justement celui que
Gérard Guest a choisi pour traduire le concept
heideggérien de Wesen. Sile Wesen est '«essence » de
étre,il nelest finalement quen tant que sfanza : Cest-
a-dire en temps que vide désceuvrant et recueillant.
Ce nest que parce que letre est essentiellement
désceuvré qu'il peut exister et recueillir le monde, se
«constituer» en tant quiétre.

Lart qui nait dans les années soixante, de Carl
Andre a Lawrence Weiner, est peut-étre I'avénement
artistique récent le plus exemplaire a ce sujet. Loeuvre
d’art cesse d’étre une puissance frontale souvrant a
Iéblouissement, mais devient négativité permettant
ce juste recueillement. Uart nest plus ce qui fait face,
ce qui ordonne I'admiration, mais ce qui oblige le
désintérét, dans le sens étymologique de ce qui est
de-inter-esse, ce qui évide létre. Ce nlest pas parce
quelle est pauvre esthétiquement que l'ceuvre est
désceuvrée, mais parce quelle refuse détre habitée
par autre chose que par la convergence de deux
spéculations : celle de l'artiste et celle du spectateur.
Lidée quun individu puisse étre «créateur»
est finalement I'héritage le plus dramatique de
loccident.

0
ExposiTIiON

e TOURNANT de la philosophie s'indique de
maniére manifeste en 1949 lorsque Martin
Heidegger prononce la quatriéme des quatre
conférences de Bréme. Elle porte de titre Die Kehre

Die Kehre). Edition
francaise in Question
III & IV, trad. ]. Lauxerois et C. Roéls, Gallimard,
1966, p. 307-322.

¢

FaBien VaLLOS

n date l'art dit CONCEPTUEL des années

1960 : Erase De Kooning Drawing de Robert

Rauschenberg, 1953, en 1960 stanley brown
déclare que les magasins de chaussure d’Amsterdam
font partie de son travail, 4 box with the sound of its
one making,de Robert Morris, 1961, le texte Concept
Art de Henry Flynt, 1963, lexposition de Marcel
Broodthaers de 1964 que je considére importante
pour la compréhension de l'art conceptuel, Untitled
Painting de Art & Language (Michael Baldwin), 1963,
Working drawings and other visible things on paper not
necessarily meant to be viewed as art de Mel Bochner,
1966, The Air Conditioning Show de Art & Language,
1966, Tube n°150/30/45/1000, projection et sculpture de
Bernar Venet, 1966, Schema de Dan Graham, 1968,
Musée d’art moderne, Département des aigles de Marcel
Broodthaers, 1968, revue Ar+-Language, 1968, Art
after Philosophy de Joseph Kosuth, 1969, Statement of
Intent de Lawrence Weiner, 1969, etc.

Lors d’une séance de travail avec les étudiants
du laboratoire Fig., nous avons établi une série de
quatre propositions pour — non pas définir — mais
indiquer quelque chose du sens de 'art conceptuel.
Le premier élément consistait 4 dire qu’il s’agit d’une
pratique qui réclame la présence d’'un énoncé qu’il
faut entendre au sens foucaldien d’'un «événement
discursif» :

Une fois suspendues toutes les formes immédiates

de continuité, tout un domaine se trouve libéré. Un

domaine immense, mais quon peut définir : il est
constitué par lensemble de tous les énoncés effectifs

(qu'ils aient été parlés ou écrits), dans leur dispersion

dévénements et dans 'instance qui est propre a chacun.

Avant d’avoir affaire, en toute certitude, 2 une science, ou

a des romans, ou 4 des discours politiques, ou a I'ceuvre

e premier élément 4 consisté 4

déterminer qu’il pourrait s’agir
d’une relation contigué entre le faire
et I'interprétation de ce faire. Entre
poiésis et poien. Peut-étre que I'une
des premiéres définitions consiste
a proposer cette relation complexe
entre poiésis et poien. Dans lespace
traditionnel de I'histoire de I'ceuvre,
Tceuvre (la poiésis) est pensée de
maniére autonome comme un objet
plus ou moins stable mais d’'une
certaine maniére autotélique. Dans
‘épreuve de la pensée conceptuelle
l'ceuvre ne peut se séparer d’'une
interprétation continue de sa
propre «fabrique». Lart conceptuel
est donc bien ce qui maintient
cette relation entre poiésis et poien.
Clest pour cette raison que nous
proposons d’entendre que les ceuvres
suivantes sont des prototypes de ce
que nous nommons art conceptuel
parce quelles
ne cessent
dexposer au
creux de l'ceuvre
les processus
de production.
Puis bien sar
les ready made

« F. Holderlin, (Euvre
poétique compléte, édition
la Différence, 2005

* S. Mallarmé, (Euvre
compléte, Gallimard, 1945
+Edouard Manet, huile
sur toile, 16x21, 1880,
Musée d’Orsay, Paris.

* Robert Musil, L'Homme
sans qualité (Der Mann

duchampiens, ohne Eigenschaften), 1943
la boite de * André Gide, Les Faux-

monnayeurs et le Journal
Robert Bafry, des Faux-monnayers, 1925

lexposition de

Marcel Broodthaers, les classeurs de
Mel Bochner, les miroirs de Art &
Language, Scherna de Dan Graham,
etc. La liste pourrait étre beaucoup

plus longue. Ce qui semble certain cest d’afficher et dexposer en méme temps que l'ceuvre
une partie des processus qui ont permis sa réalisation, qui ont permis sa production.
Lceuvre conceptuelle est une réflexion sur la production, est une réflexion sur la poiésis

de maniére 4 ce que la poiésis ne soit pas autotélique mais quelle puisse entretenir une
relation plus ou moins évidente avec le réel et ses usages.

Le deuxi¢me élément consiste & dire qu’il s’agit d’une pratique qui réclame la
présence d’un énoncé qu’il faut entendre au sens foucaldien d’un «événement discursif».
Lépreuve de I'art conceptuel consiste alors 4 accompagner 'ceuvre de cette « population
dévénements» parce qu’il s’agit d’une activité humaine, mais aussi parce que l'ceuvre ne
s'arréte jamais comme fiction mais ne cesse infiniment de se transformer en fonction
des événements, du contexte, des discours, des usages, des pensées, des manieres d’étre et
des maniéres de recevoir. Est dit «art conceptuel», pour ce que nous en proposons, une
activité de création et une activité de discours sur cette création et sur l'entourage de cette
création. Cest pour cette raison que l'art dit conceptuel est si profondément politique. I1
est celui qui intégre I'événement politique dans la création autant que dans la réception.

La troisieme indication consiste a supposer un rapport 4 l'intentionalité dans la
configuration du dispositif mais aussi dans sa réception. Il faut entendre cette
intentionnalité comme «intention », cest-a-dire un processus de commentaire de ce quest

Pactivité de création, et comme la figure opposée de 'autotélisme. En somme, il y a pour
Tceuvre dite conceptuelle une intention fondamentale 4 une extériorité et une intention a
rompre cette idée que L'ceuvre est en soi auto-suffisante (d’un point de vue de la réception
et d’un point de vue politique). Par ailleurs cette intentionnalité est une affirmation forte
d’une nécessité 4 prendre en compte lensemble des événements du vivant (de l'entropie a

la politique aux drames sociaux et anthropologiques) pour qu'une expérience de l'ceuvre

ait lieu. Cet avoir lieu ne peut

plus se situer exclusivement dans
Iépreuve autarcique de l'ceuvre et de
sa réception.

La quatriéme indication laisse
entendre qu’il y a une intention

de mettre fin a tous les principes
archaiques de lesthétique et
notamment lontologie des supports
et lontologie d’une relation trop
ancienne au dicible et au visible.
En soi ni le support ni le primat
du dicible ni celui du visible sont
essentiels 2 la réalisation de I'ceuvre.
La quatri¢me indication est une
conséquence des précédentes.

Elle suppose dans la prise en
compte de Iépreuve de l'ceuvre que
nous puissions saisir le processus
historique de I'inscription de
I'ceuvre mais aussi la fabrication
des processus idéologiques de cette
lecture. En somme pour que l'ceuvre
soit auto-suffisante il faut alors
construire 'ensemble des données
idéologiques 4 cette réception.

Ce qui est propre 4 l'ceuvre dite
conceptuelle est quelle contient les
indicateurs de la déconstruction
de ces processus interprétatifs

que nous nommons esthétique.

11 est possible den repérer

trois : lontologie des supports,
Topposition ontologique dicible et
visible et bien sr la construction
de I'idéologie, 4 savoir des modes
autoritaires de réception.

Enfin la cinquiéme indication
laisse alors supposer la nécessité
d’un rapport 4 ce que nous
nommons une résistance ou méme
Voir a ce propos encore a une

le commentaire de
Jean-Barriste  dire autrement,

révolte. Pour le

CAROBOLANTE, p. III la somme
et la conférence de d
Girees DeLEUZE 2 la €s quatre
Femis le 15 avril 1987 précédentes
01{ 1.1 dit: «T:out acte de indications
résistance nlest pas une .
— relation

ceuvre d’art bien que,
d’une certaine maniére poiésis—poien
elle en soit. Toute ceuvre

een ininterrompue,
d’art nlest pas un acte de , d

résistance et pourtant, presence de

d’une certaine maniére, l’énoncé,

ellelest>. jhtentionnalité

d’un auteur ou méme a un livre, le matériau quon a a
traiter dans sa neutralité premiére, cest une population
dévénements dans lespace du discours en général.
(MicueL Foucaurr, Arechéologie du savoir, p. 38)

La deuxi¢me indication consiste & supposer
un rapport trés fort 4 'intentionnalité a la fois dans
la configuration du
dispositif mais aussi
et surtout dans la

réception de ce € liew en avril 1964 : & savoir la premiere exposition de

dispositif.

Puis la troisitme indication laisse entendre
quil y a une intention de mettre fin & tous les
principes archaiques de lesthétique et notamment
‘ontologie des supports et lontologie d’'une relation
trop ancienne au dicible et au visible. En soi ni le
support ni le primat du dicible ni celui du visible sont
essentiels 2 la réalisation de l'ceuvre.

Enfin la quatrieme indication laisse alors
supposer la nécessité d’'un rapport 4 ce que nous
nommons une RESISTANCE ou méme encore a ce
que nous nommons une REVOLTE.

0

LI LEST LI LA JALUUSIE

cezthinds deleties

rénant

o

O
&
:E.

s,

s

1y

e of
il e g

(1]

I ﬁ
Is
rame :"

d 3 ::__,;;i e
Btoddetighegl o
Galerie St Laurent
>4 uE ]
rug Duquesnoy. .

e
o
seal

<0
(218

de vivre

-

Ll
o
e 1

dans un |

des sirtnes 1ol
alug Vi
‘F

a
¥
défante La mat de celis 4
=‘Hu‘ et darmos |
m‘l wune prone i
ma“md:mmk\tmmm. Iu\:m.‘
s de jabowe (e pon Mais
it de mbme
Anention. vous' fies mesquil
NTM

e vt i, de

u
£
o
¥
L

B

o<
&
-
m,é‘i,,;.- e
i

erer & grands oris, ou aves e sl
i, ks g3 nen plus e wra pas o

et rupture des processus ontologiques — sont ce que je pourrais
nommer une résistance au sens ot il a été et ot il est nécessaire dopérer un fournant dans
les modes de relation, de regard et de garde a l'ceuvre. ¢

cette exposition intitulée Svolta, nous voudrions montrer

l'épreuve, hasardeuse ou non, de deux événements qui ont

FaBien VaLLos

omprendre le concept que nous nommons

«pacte d’insincérité» demande une

compréhension du travail de Marcel
Broodthaers. Il s’agit pour lui, «d’inventer quelque
chose d’insincére ».
Léquation morale de
lceuvre  réclame une
invention a partir d’un
pacte  de
Qulest-ce qu'un pacte de sincérité ? Il est ce qui rend
conforme moralement (2 partir de régles précises,

sincérité.

établies et validées) le réel et sa représentation.
Le pacte d’insincérité signifie alors ce qui ne rend
pas conforme le réel et sa ou ses représentations.
Il y a donc un hiatus ou ce que I'on nomme une
inadequatio (une inadéquation entre le réel et sa
représentation, donc, par voie de conséquence,
entre le réel et la réalité). Cela supposerait alors
que lceuvre d’art moderne soit saisie dans cette
inadéquation.

Epor awta um vl tival Cheas-Louk Triend-
1 w0 cusheus retour des choses.
Franguoe PREVOST

"

UN CONSEIL DE DANIEL GELIN [l Gl powse s théltee Edosnd Vi1

Marcel
Broob-
THAERS,
Carton
d’invitation
de Texposi-
tion

du 10 au

25 avril
1964 2ala
Galerie Saint
Laurent a
Bruxelles.

© estate M.
Broodthaers.



Si Ton suit la pensée broodthaersienne, il est
possible dentendre que cette tentative d’adéquation
entre le réel et sa représentation appartient a un
processus idéologique. Celui-ci se dénonce chez
Broodthaers dans le rapport entre art et objet d’art.
Clest précisément ici que se situe lemprise de cette
idéologie puisquil s’agit de faire «tenir» quelque
chose d’idéologiquement stable dans lobjet afin
de le bloquer. Le travail de l'artiste consiste alors
a tenter de démasquer I'idéologie. En cela il s’agit
alors de s’attacher 4 démasquer a la fois l'auteur
(I'intention de 'idéologie) et le spectateur (le désir
de l'idéologie). Linsincérité est alors le rapport
d’inadéquation entre un objet et I'idée de lobjet. En
ce sens «inventer quelque chose d’insincére » signifie
alors fondamentalement trois choses : 1. rompre
une longue histoire de l'art et de la représentation
(morale et esthétique); 2. déconstruire le principe
de l'adéquation entre objet et idéologie (en tant
que lobjet est la concentration de la puissance
objectivante); 3. et donc par renversement,
déconstruire T'histoire moderne de l'art (en tant
quelle est toujours une tentative d’idéologisation :
historicité et valeur). En somme cest 4 partir du
moment ou lon devient un artiste insincére que
T'on est en mesure de saisir I'insincérité occultée de
I'histoire de l'art. Clest cela que nous nommerons
désormais principe d’insincérite.

A partir de cela il nous faut étre en mesure de
comprendre que ceci aura pour conséquences ce
que nous identifions comme cing changements
fondamentaux de paradigmes. Le premier est
un changement de paradigme économique
linsincérité consiste a faire remarquer que l'ceuvre
advient en tant que valeur et qu'elle sexpose dés lors
au régime presque infini de la spéculation. Labsolue
parodie consiste alors 2 faire de 'art, parce que clest
des objets et parce que le poétique nétant pas des
objets, il n'acquiert pas de valeur. Le deuxi¢me est un
changement de paradigme de destin. Parodiquement
le destin de I'ceuvre d’art est alors détre presque
exclusivement un objet de spéculation : il faut alors
avoir recours a linsincérité pour démasquer ce
dispositif et ce destin et le bloquer dans des formes
parodiques d’inappropriation. La plus exemplaire
est celle qui fut Teeuvre encomiastique ou processus

e tournant de la philosophie est une maniére de réclamer pour la pensée la fin de la
métaphysique, autrement dit la fin d’'une maniére de penser philosophiquement les
objets du monde et leurs relations. Nous lirons cette problématique chez Martin Heidegger

et nous tenterons den proposer pour notre contemporain quelques lignes fondamentales.

Nous avons ainsi proposé une archéologie des relations arts et langages pour saisir
queelles nétaient pas en soi complexes, mais quelles ont été rendues complexes par des
processus d'occultation. Ces processus qui ont rendu silencieuses les relations entre arts et
langages proviennent du fonctionnement de la métaphysique occidentale. Cest pour cette
raison que nous proposons de les penser & partir du moment ot les penseurs ont signalé
qu’il fallait interpréter I'achévement de la métaphysique et donc 'achévement d’une forme
particuliére de la philosophie (et par conséquent de la philosophie de I'ceuvre).

Puis il y a 'ouverture d’une ceuvre étrange et emblématique de 1¥écrivain et artiste

Marcel Broodthaers qui s’intitule Musée d’art moderne, Département des
aigles. Loeuvre commence en 1968 et s'achéve en 1973. Uannée de son
ouverture, Marcel Broodthaers publie et envoie des «lettres ouvertes »

dont celle du 7 septembre 1968. A lintérieur d'un processus parodique

de ladresse. Le troisieme est un changement de
paradigme pratique : cela signifie la fin d'une
séparation archaique et idéologique entre le poétique
et le pratique. Clest cette séparation qui fonde
la modernité. Aucun autre paradigme nest plus
essentiel que celui-ci et plus complexe a analyser.
Le quatritme paradigme est artistico-poétique :
cest-a-dire qu’il établit une relation dévidence
entre I'achévement de lobjet et la fin du poéme et
la mise en place d’une relation non-dualiste entre
le poétique et lartistique. Ce qui signifie alors
quil ny pas de sens autre quiidéologique & leur
séparation. Enfin dernier changement le paradigme
philosophique : celle d’une interprétation moderne
de la poiésis.

Et il y a des conséquences profondes a ces
changementsde paradigmes. Dansun premiertemps
celui de transformer de maniére fondamentale les
relations entre poiésis et art. Que signifie ici de faire
une relecture a partir du concept d’inadéquation ?
Cela signifie que le concept d’art nentretient pas de
relation de sincérité comme fondation morale au
réel. Il entretient d’autres types de relation comme
celle, par exemple, de la séparation (le ready made
duchampien en ce qu’il nest pas une représentation
adéquate du réel mais le réel lui-méme laissé en
suspens dans la possibilité de son usage), comme
celui du non-sens, comme celui de la rupture
absolue avec le réel ('abstraction) ou enfin comme
celui du pacte d’insincérité. Linsincérité est une
forme exemplaire pour le xx° siécle pour parvenir
4 une séparation d’avec la fondation morale de
I'adéquation. Dans notre cas il faudrait proposer la
formule adequatio rei et reprasentationum comme
adéquation entre la chose et ses représentations
fondée sur un ensemble de régles (morales) qui
nont d’autres fondements que des décisions
idéologiques, mais en aucun cas une quelconque
fondation originelle ou absolue. En revanche
il importe ici de noter la nécessité du pluriel
(représentations). Nous nous souvenons que pour
Aristote lartiste doit représenter ce qui a existé,
ce qui existe et ce qui existera : cest I‘établissement
de la preuve de lexistence qui fonde le principe
d’adéquation. La rupture de ce champ consiste a
énoncer une modernité qui affirme : est insincére

Marcel Broodthaers,
Galerie nationale
du Jeu de paume,
1992 ; Marcel
BrooDTHAERS,
Collected Writings,
(dir. B. Pelzer, G.
Moure), Poligrafa,
2013; Jean-

complexe il énonce :
premicrement que
ce nouveau musée

éprouve une formule Philippe Anroins,
Marcel Broodthaers
— Moule, Muse,
Meéduse, Les Presses
du réel, 2015

de séduction nommée
«désintéressement
et admiration» et
que cette formule, parodiquement,
adjoint a la fois la théorie
kantienne du plaisir désintéressé
(uninteressirten Woblgefallen in
Critique de la faculté de juger, § 5-6)
et la théorie aristotélicienne du
plaisir charismatique  Awisrors,
ou admiratif (la kharis  Poctigue, 144808,
in Poétique, 1448b), ;:;: L;i;‘ﬁ;‘; iw
et secondement que M6vTog (tous
ce nouveau musée trouvent du
permettra que poésie
et art plastique se
tiennent «main dans la main»,
supposant alors quelles ne pouvaient
le faire avant et supposant que
quelque chose dés lors le permet.
Lhypothése est la suivante : il se
peut qu'a un moment de I'histoire
matérielle de Iétre et de lopérativité,
ait été possible d’affirmer cette
«affection » entre art et langage,
entre poésie et pensée. Mais
alors pourquoi? Il se peut qu’a ce
moment de l'histoire nous ayons
eu conscience que cette relation ait
été occultée. Mais alors pourquoi?
11 se peut que deux réponses aient
été afirmées conjointement par la
philosophie et par les artistes : celle
de 'achévement de la métaphysique
et celle de la parodie de l'ceuvre.
Pour comprendre ces hypotheéses
il faut procéder a quelques
clarifications (non pas définir, mais
de proposer des clarifications pour
la pensée). Nous ferons référence
au texte de Martin Heidegger
Achévement de la métaphysique et

poésie 1944-1945.

plaisir aux
imitations) ».

Martin HEIDEGGER,

Le penseur Gesamtausgabe 50,
. . Klostermann 1990,
allemand lndlque ) Gallimard 2005,

«en tant qu’étre traduction Adeline
humain qui pense en Froidecourt.
gardant mémoire, l‘étre philosophe ».
Philosopher serait donc rien d’autre
que la forme d’un «penser en

gardant mémoire» (p. 103). Dés lors — et cest le sens de la modernité que nous proposons
ici, a savoir que la modernité est ce qui concerne nos « modes détre» : en ce sens est
moderne celui qui s'intéresse aux modes d’étre — il s’agit en cela que nos modes d’étre
soient de penser et de poétiser ce qui est maintenant. Uhypothése centrale de Martin
Heidegger (p. 118) est que «si ce poétiser est nécessaire il indique alors 'accomplissement

de la métaphysique occidentale ».

Lépreuve de la philosophie comme poétiser a commencé dés les premiers instants de
la philosophie, a la fois avec un Platon thaumaturge qui préfere 'aléthurgie (autrement

science de létre et q
nos modes d’étre et d

11 faut insister sur cette hypothése : si fe poétiser est nécessaire il indique alors

un accomplissement de la métaphysique. Accordons-nous pour penser ce quest la
hysique : elle est une logique de Iétant (de Iétre) comme théorie de ses prédicats,
alités et de son essence : cest-a-dire ce que techniquement nous nommons une

aintenant entre en conflit avec la logique de 1%tre, cest-a-dire avec la
la conscience de ce choc produit la nécessité de I'interprétation de
a modernité. Est moderne celui qui saisit que le présent de l'étre

entre en conflit avec laNogique de 1€tre. Notre hypothése consiste a affirmer que cette

conscience 2 lieu conjointe

Il faut

Heidegger écrit in

nt dans Iépreuve moderne de la philosophie et de l'ceuvre.
mprendre qu'il y a un soulévement, une insurrection, une

Achévement dela Tévolte dans le maiqtenant que lon peut saisir comme mémoire (Cest-a-

métaphysique et possie, - dire 13 pensée commig conscience historique), comme accomplissement

p- 125 : «I'insurrection
de 'homme des
temps nouveaux

dans sa relation avec
Tobjectivation est
Torigine métaphysique

métaphysique
est le travail
de la pensée et
de l'art & partir
des années 1960 : cest Iépreuve
moderne de leur co-existentialité.
Que signifie penser? Cela
signifie garder en mémoire et,
en ce cas, penser est une épreuve
vers le maintenant, une épreuve
en tant que garde qui réclame le
maintenant et le présent.
Que signifie poétiser ? 1l signifie
selon l'indication de la pensée et
de la langue grecque «faire» : et
en ce cas faire est au sens propre
se maintenir dans le maintenant.
Si poétiser signifie ce que nous
faisons et notre relation au faire
(mettre en mouvement les choses,
les ouvrir a lentropie, transformer
les choses pour les faire entrer dans
Iépreuve d’un présent et d’'une
présentification, faire advenir et
produire une «représentation» des
choses, de leur présentation, de la
production et de la présentification)
il est évident que le maintenant
de l&tre (la modernité) pensé a
partir du poétique soppose 4 un
maintenant pensé a partir du
déploiement du travail.
Les deux concepts sopposent
brutalement. Ceci équivaut a
lespace de ce que nous vivons dans
lespace politique contemporain.
Clest en cela la crise majeur de
la modernité depuis Karl Marx
et depuis le renversement d’un
maintenant pensé a partir du
déploiement d’un faire comme
HEIDEGGER écrit p. 128 : POiésis €nun
«Cette breve indication sur déploiement
la moinoig chezles Greesa d’un maintenant
pour but de signifier ceci : R .
marquer I'zitre de Thomme pense a partlr
a partir du déploiement du travail.
Cela signifie
que lhistoire
de l'étre aurait
pu ouvrir nos
existences dans

de I'histoire de ’Thomme
des temps nouveaux».

créateur du travail
appartient, comme ce qui le
dis-tingue de tout le reste,
aI'age mondial des temps
nouveaux et rien qu’a lui.
Cette caractéristique était
parfaitement étrangere aux
époques qui lont précédé UN déploiement
[.]». de notre faire,

de nos opérativités comme poiésis;

de la métaphysique et enfin comme poétiser. Vouloir lever cette
imprécision, vouloir

sumer cette insurrection et donc achever la

ce qui refused adopter le régne fondamentale d’une
adequatio rei ekintellectus. 11 faut noter qu’ici le
terme le plus impoxtant est Uadjectif fondamentale
parce qu’il ne s’agit pas
de le penser comme
une cause premiere ni

comme un fondement ZIdeidegger donnée a Parisle 21 avril 1964 dans le cadre

(comme une arkhe).

Linsincérité ouvre alors a une autre conséquence

qui est celle de la crise moderne de lart. Lart est
insincére parce qu’il pense en terme dobjets (ce qui
se vend) et non en terme de processus (ce qui se fait).
Clest ce que la poésie (dans son acception moderne)
pouvait garantir puisquelle ne parvient ni & produire
des objets ni a vendre : elle est la puissance du
processus, la puissance de lopérativité, la puissance du
désintéressement. Cest aussi cela qui est nommé chez
Broodthaers quand il dit qu’il lui vient I'idée d’inventer
quelque chose d’insincere.

Ceest cela qui est le processus induit dans le rapport
entre poésie et art plastique : l'insincérité. Comment
peut-on entendre cet énoncé? D'une part parce
quil est nécessaire de se séparer d’'une histoire des
représentations (la modernité critique); d’autre part
parce qu’ilfaut élaborerune critique de'art comme objet
(et cest précisément la position broodthaersienne);
enfin parce quil convient délaborer une critique de
l'idéologie, cest-a-dire de lart transformé en idée
(séparation de lhistoire des représentiatons, critique
de Tobjet et critique de I'idéologie. Nous avons donc
ici les trois grandes crises de Thistoire de l'art et de
: élaborer une critique de Tart
transformer en représentation, en objet et en idée. Lart

Thistoire de l'ceuvre

peut en soi advenir comme représentation, objet ou

mais au lieu de cela 'histoire de 1€étre a celé nos existences dans un déploiement de notre
faire et de nos opérativités exclusivement comme travail et comme valeur. Cest ce que
nous nommons une relation silencieuse. C'est ce qui se joue comme crise irrésolue dans
Iépreuve de la modernité de I'art. En ce sens I'art doit décider s’il entretient une relation
au poétiser (faire) ou plutdt au travail (produire). Art contemporain est le nom de ce

qui indique cette crise. Est art contemporain I'indication de cette crise dans I'ceuvre de
Marcel Broodthaers qui se «sépare » ironiquement du poétique en 1964 (principe avoué
d’insincérité) et avec la fondation d’'un nouveau musée pour quen 1968 art plastique

Cest ce que nous nommons un fournant i partir de 'indication de la conférence que
Heidegger a donné en 1949 4 Bréme. Il faut penser le tournant en tant que conscience
historique de loubli de etre (métaphysique) mais aussi conscience de Thistoire (comme garder
mémoire). I faut ajouter la conférence La fin de la philosophic et la tiche de la pensée donnée
a Paris le 21 avril 1964. Elle a eu lieu en méme temps que lexposition de Broodthaers a
Bruxelles. La proposition de Heidegger est dentendre que philosopher (la métaphysique) cest
trouver une «fondation» a létant. Cela signifie qu'il faut produire des arkbe (des relations que
Giorgio Agamben nomme du commencement au commandement et que je nomme de /ordre a
Tordre : assurer la puissance des objets et des sujets par leur fondation).

Heidegger rappelle que cette fondation s'ancre dans leffectué (autrement dit 'avoir
eu lieu) dans l'objectivité des objets et le rapport qu’ils entretiennent a I'absolu et donc
enfin dans les valeurs (de ce qui est effectué et de ce qui est objectivisé). Et cest cela
qui entre en crise avec I'idée d’'une épreuve d'un maintenant du penser et du poétiser.
Clest en cela qu'il s'agit de mettre fin 2 la philosophie comme métaphysique (comme
interprétation de leffectué, de lobjectivité, de 'absolu et de la valeur) pour interpréter
les relations co-existantiales entre pensée et poésie de sorte que nous soyons amenés a

idée, mais ils ne sont ni fondations ni fins en soi de

lart. Lerreur archétypale de Ihistoire de l'ceuvre est de

les avoir systématiquement pensés comme fondations
et comme finalités.

Marcel Broodthaers a la galerie Saint-Laurent i Bruxelles o
du 10 au 25 avril 1964) et la conférence de Martin

ExposiTIiON

du collogue Kierkegaard vivant (du 21 au 23 avril). La

olloque Kierkegaard vivant, Unesco Paris,

les 21-23 avril 1964. Ouvrage collectif de

Jean Beaufret, Lucien Goldmann, Martin
Heidegger, Jeanne Hersch, Karl Jaspers, Gabriel
Marcel, Enzo Paci, Jean-Paul Sartre, Niels Thulstrup
et de Jean Wahl. Allocution de René Maheu.
Premiére édition, Gallimard, 1966.

kierkegaard

vivant

x idéees 1/

0
Nicuoras KnicHT (P. vIII-1X)

f 1t Turns Out (Propositions for SVOLTA),
2018, ink and white-out on 2 sheets
11 x 8,5 inches each.

saisir dans le maintenant ce qui
nlest pas la négation de leffectué,
de l'objectivité et de la valeur,
mais leur renversement : je
nomme ce renversement puissance
de lactantialité, de la chosité et
de l'intensité. Parce qu’il est
évident que si nous inversons une
proposition métaphysique (effectué-
objectivité-valeur) en son contraire
(effectuation-subjectivité-non-
valeur), nous ne faisons que produire
une autre forme de métaphysique. I1
importe donc de penser les relations
de l&tre a leffectué-objectivité-
valeur, mais aussi et surtout a
l'actantialité-chosité-intensité.
Qu'est-ce que cela signifie?
Leftectué est ce qui a eu lieu.
Lobjectivité est la fixation de 'avoir
eu lieu en objet (en définition).
La valeur est la détermination des
qualités en fonction de leffectué
et de l'objectivité. En revanche
l'actantialité est ce qui a lieu en
tant que factivité (ce qui se fait), la
chosité est la possibilité de ne pas
accorder toute ou partie des qualités
aux choses et enfin 'intensité est la
mesure des événements non en tant
que qualité mais en tant quépreuve.
Nous émettons I'hypothése
d’une relation co-existantiale entre
arts et langages comme épreuve
de notre modernité philosophique
et artistique. Nous proposons que
Iépreuve contemporaine de ces
relations soient lopportunité la plus
importante dans l'histoire de 1étre
d’achever la métaphysique et pour
saisir la conscience d’une histoire
éthique du penser (philosophie)
et du faire (poésie). Ce que nous
nommons ici poésie ou poiesis est
Iépreuve de cette co-existantialité
moderne de ce que nous nommons
art comme possibilité éthique
donc, politique et historique de
l'actantialité, de la chosité et de
I'intensité. Clest 'affaire propre de la
pensée et de la poésie, cest-a-dire de

la philosophie et de l'art. ¢

dit un Platon de lécriture poétique du théitre a celui de écriture de Iépreuve de la vérité,
de l'aléthe, le non-occulté) mais aussi avec un Platon qui poétise les mythes (ceux de
I'Atlantide, d’Er le Pamphilien ou de la caverne, etc.) jusqu’a la poétisation du présent
chez le penseur Friedrich Nietzsche (avec la figure de Zarathoustra et celle de éternel
retour du méme). Nietzsche serait alors la figure qui comprend l'importance fondamentale
du poétiser pour la pensée. La philosophie réclame une relation co-existentiale avec
leeuvre et avec Iart (ce que nous nommons ici le poictigue).

et poésie se tiennent « main dans la main », pour qu’ils adviennent 2 une épreuve co-
existentiale. I y avait donc bien dans ce texte — dans cette lettre — une indication vers une
relation co-existantiale entre un penser et un faire, autrement dit entre un philosopher et
un poétiser. Nous pensons que cette relation qui avait été occultée par la métaphysique
(occultée par lontologie ou la science de létre et par le travail ou la technicisation morale
de la production des valeurs) est I'épreuve soudaine de la modernité des années 1960. Et
cest cela que nous nommons une insurrection.

VII



SVOLTA / Fabien Vallos

v MM[PW oo

h-.ﬂ.r‘__mmm,, R e S mwrn.\v
e m— --rrnmmmh_ﬂ =i ‘—'__"'—‘-"‘ v Sf “‘tjr‘ﬁb
i_:_ . 3 ._—rrw . - . an

B L Rummeniiees F Aneil] 2129230 TR Y - giann

OF, . - = 2 s
et s dbe i E"' o i s it et 4 T~

T - w o i ® = e
- Sl iy, AR R AR R se s mam e

- e e

=R ,
’C”‘k W hﬁﬂ "Z m.f;dﬂ-m?} /WIT‘A’J'M (JMFTM :

el -I.--hup F

~ = N e T L v vy : : f'“{ eb fﬂt‘

it

pl e g _.._:_.;:f.adt,, S e L { f é\ 1"-”
= o

- 2=y *. l-;—uu- usahE  IVE . mI!JIl:IHuIr-:_“- SR PR "_" p 6
KJ'":'...__: *_ o T C _:_-.-.-..-.--n-u.uﬁ, ":-IIQ-HIM--—--—-—:—B' ) 4 “: =

» ™ an 3 i @ = H s e = P
-'_"'l = e BTy = | = _..u«-blln.}#_uvﬁm R —— T ’; n‘;ﬁ}”

2eonsos, GAM%? oy aully

jaS(niege

VIII

e o : '. -
- - - - R e ] "= i
I.‘ — e =g UMl e e ot < 1 ﬂ” f‘fls& :
B Ty i ﬂ......_.__...‘
v d > = e ey i o \
= HE= " g Sy et |

o el 4T = S N Y SR RS
&“ 2 R, T ) e S T e s SR L L TR -
- T AT TR e e e P
L e e S
q.n. % - e e Sl SI | [ . P i
N, e
“ B SRS o A e el
P Lis - .
u O . — i %
& embiion iy o oiegly L SR e 'Jr—*' = o
B o e st S S L [ W =y
== == ] -
] WAL 11U 3 v el L rLL ‘5'1/{,6 15 )
- ﬁ;’ f for ned .
e R et Tt 1o 1 | W B SRl Lo cnlnsy
= Tt i M-iu-d e
B e Mt = o . A
A ———k 1'5-?':-'—';*-'::.:""*" = et B aalung, -—-JF
'y = e : P 4 —— kit
S - Ty ofg T %uﬂh? ﬂﬂffﬁ«q}
= | SR il
. o— ‘J 'I._..I_: Lottt ks e manmaaitl g . i 4 J

o (e SO e ', : 'ﬂt 'Mq’.a{

- Ll LN SN e J . s = ™ o el dmals = el

e = Aepeds The Skt

‘h‘{f M LAS T p s

| ™ 0 At
SﬂLlﬁH/ mm/ withd ravaf Hhe MM&"E
AT

ks o e
whel Ages Tes shiatatim App-.‘fv? am pen | A (nvitd(om

— A Safes F‘M?
g:; an amrwﬁ ‘ﬂu Skes pited.

IX



ExposiTION

as Ende der Philosophie und die Aufgabe des
Denkens est le titre original de la conférence
de Martin
Heidegger. Elle fut

donc donnée le 21

conférence, lue par Jean Beaufret, porte le titre La Fin dela
philosophie et la tiche de la pensée. Jémets I'hypothese,

Ce que je montre ici est la puissance d’advenir
de deux événements. Il ne peut plus s'agir d’un
hasard, clest une contingence. Ce qui nous intéresse
est de produire une image non fondatrice de ce qui
est advenu. Deux
événements qui malgré
tout se font face, parce

avril 1964 et publiée ¢ 7méme s’il s'agit sans doute d’un hasard, qu'il y a un lien quils persistent dans
en 1966 dans les puissant mais occulté entre le principe d’un art dit conceptuel Thistoire de ce qui est
actes du colloque £ /e principe d’une philosophie qui propose d’achever la a notre disposition

Kierkegaard — vivant,
p. 165 sg. Elle est
ensuite publiée dans le volume Questions III & IV,

métaphysique.

Gallimard, 1966 et 1976, p. 277 s¢. La traduction a
été assurée par Jean Beaufret et Francois Fédier.

0
FaBien VaLros

1 n'y a pas de hasard. Des contingences.Autrement

dit que les choses peuvent advenir, ou plus

brutalement «tomber». En somme les choses nont
pas de qualités, ou plus exactement elles devraient
pouvoir demeurer sans qualité. La seule puissance
que nous pouvons percevoir delles, est la «possibilité »
quelles ont d’«arriver». Parce que nous ne sommes pas
en mesure den percecoir plus.

Nicoras GIRAUD

ue svolte, photographie noir et blanc,
2018

et de ce qui nous est

parvenu. Je nai pas
d’autre ambition que de montrer I'image d’une
possibilité, sans jamais vouloir montrer 'image d’une
qualité quelconque. SVOLTA est cette image. Elle est
la tentative de montrer des images sans qualité mais
est la tentative de montrer des images de ce que nous
pourrions nommer des possibilités. Lceuvre n'a pas
de qualité. Elle nadvient que comme ouverture au
mouvement et a 'actualité. Elle est cette réclamation
alouverture en tant que tiche de I'agir et de la pensée.

0
FaBien VaLLOS

vril 1964 Marcel Broodthaers (1924-1976)

inaugure (du 5 au 25) une exposition a la

ibrairie galerie Saint-Laurent tenue par
Philippe—Edouard Toussaint. Il a alors quarante
ans. Il réalise pour cette exposition une ceuvre pour
laquelle il utilise les cinquante derniers exemplaires
de son livre de poésie PENSE-BETE auxquels il
ajoute une sphére de plastique et qu’il colle dans du
PLATRE. Llartiste déclare sur le carton d’invitation
(sérigraphie sur feuille de papier journal) :

Moi aussi je me suis demandé si je ne pouvais pas
vendre quelque chose et réussir dans la vie. Cela fait
un moment que je ne suis bon 4 rien. Je suis 4gé de
quarante ans...

Lidée enfin d’inventer quelque chose d’insincére me
traversa lesprit et je me suis mis aussitot au travail.
Au bout de trois mois, je montrai ma production a
Ph. Edouard Toussaint le propriétaire de la Galerie
Saint-Laurent.

Mais clest de I'art, dit-il, et jexposerai volontiers tout ¢a.
D’accord lui répondis-je.

Si je vends quelque chose il prendra 30%.

Ce sont parait-il des conditions normales.

Ce texte
«Moule :
tout 2 fait
pop» a été
donné en
conférence le
6 mai 2018
pour The
Shaten par A
Constructed
‘World.

M. Brood-

thaers,

Pense-Béte,

1963-64,

(29,5x22

cm)

Certaines galeries prennent 75 %.

Ce que clest?

En fait, des objets!

Lceuvre ouvre alors
a quatre paradigmes
importants : 1.la poésie
rlest pas rentable, 2. lart
consiste 4 faire des objets et clest rentable, 3. faire de
lart est donc insincere, 4. cela ouvre 4 un principe
d’interdit (de la lecture). Nous ne discuterons pas
ici de la non rentabilité de la poésie et donc de son
achévement parodique : la poésie s'achéve parce
quelle est, du point de vue de T'histoire moderne de
la «production », non rentable.

En revanche, pour Broodthaers, ce quon appelle
«faire de 'art», nest «en fait» que «produire» des
«objets ». Rien de plus que ce qu'il nomme «quelque
chose d’insincére ». Mais c’est lié 2 une histoire de la
production et cela permet de «réussir dans la vie».
Ce que nous nommons «principe d’insincérité ».

La méme année, 1964, Broodthaers commence
a s'intéresser aux moules. Il travailla sur des
compositions avec des coquilles vides ou pleines de
moules jusquen 1966. En 1964 il réalise Casserole
avec moules fermées. Broodthaers déclare : «louverture
des moules dans la casserole ne suit pas les lois de
I'ébullition, elle suit les lois de l'artifice et aboutit
a la construction d'une forme abstraite». Lenjeu
pour Broodthaers est double : 1. continuer une
expérimentation avec les objets et particulierement
ceux qui appartiennent au vernaculaire et a la vie
quotidienne, ceux donc qui nont pas ou peu de
valeur et ceux enfin qui sont en mesure de parodier
la fascination pour le pop art. 2. ouvrir alors a un
régime plus complexe de l'ceuvre ou lobjet, ici la
moule, en plus détre un objet est un «support»
pour réaffirmer la puissance indispensable du
littéraire (artifice) et la puissance indispensable de la
modernité (abstraction).

En 1966 Broodthaers réalise a Anvers
lexposition Moules ceufs frites pots charbon. Dans la
plaquette ou catalogue de lexposition il écrit sur
trois niveaux d’interprétation ce rapport a lobjet : la
rhétorique, le poéme, le théoréme :

Ma Rhétorique. Mot Je dis Je Moi Je dis Je / le Roi des
Moules Moi Tu dis Tu / Je tautologue. Je conserve : Je

sociologue. / Je manifeste manifestement. Au niveau

a proposition de Marcel Broodthaers consiste a

celer dans le plitre cinquante exemplaires d’un

«Qulest-ce que l'art? Depuis le x1x° siécle, la question est sans cesse posée tant a lartiste,
quau directeur de Musée, qua 'amateur. En fait, je ne crois pas qu’il soit sérieux de définir
I'Art et de considérer la question sérieusement, sinon au travers d’une constante, a savoir
la transformation de l'art en marchandise. Ce processus s’accélére de nos jours au point
qu’il y a superposition des valeurs artistiques et commerciales. S’il s’agit du phénomeéne

de la réification, I'Art serait la représentation singuliére de ce phénomeéne, une sorte de

tautologie.»

M. Broodthaers, version originale de « 7v e a straight thinker or not to be. To be blind>» ,in
Le privilége de I'art, Museum of Modern Art, Oxford, 1975, p. 268.

de / mer des moules, j’ai perdu le temps perdu. / Je dis
je, le Roi des Moules, la parole / des Moules.

Poéme. Tout est ceufs. Le
monde est ceuf. Le monde

est né du grand jaune, le

recueil de poésie intitulé Pense-Béte et de faire soleil. Notre mére, la lune,

est écailleuse. En écaille
d'eeuf pilées, la lune. Poussiéres d'ceuf, les étoiles.
Tout, ceufs morts et perdus. En dépit des gardes, ce
monde-soleil, cette lune, étoiles de trains entiers.

Vides. D'ceufs vides.

Théorémes. 1. Une moule cache un moule et vice-
versa. 2. La pipe de Magritte est le moule de la fumée.
Une fabrique est le moule ancien de la fumée. 3. Tout
objet est victime de sa nature, méme dans un tableau
transparent la couleur cache la toile, et la moulure,
le cadre. 4. Un objet est invisible quand sa forme est
parfaite. Exemples: I'ceuf, la moule, les frites.

Que faut-il entendre ici? D’abord que la moule
est un prétexte a plusieurs réflexions :

1. déconstruire parodiquement la fascination
moderne pour les objets (ce nest pas l'artefact mais
Tobjet de la nature) et la fascination pour le pop art.

2. montrer un schéma propre a lactivité
moderne : rhétorique - poéme - théoréme. Quest-ce
que cela signifie? De l'usage politique de la langue,
a l'usage poétique de la langue (chez Broodthaers

Nicoras GIrRAUD

Ibidem.

M.B, «En quoi consiste
Panneau de i . . ..
inspiration soudaine ici
moules, 1966, R X 1
photo Maria  mise en jeu ? En I'idée
Gilissen, de vendre, par le biais
carte. ) . s 1 - .
d’un intermédiaire qui
prélévera au passage
une importante commission,
des « objets » dont le statut
artistique, qui ne va pas de soi
pour leur producteur, sera garanti
aupres de ses clients par ce méme
intermédiaire : le propriétaire de la
galerie. Et cela sans que soit pour
autant levé un doute persistant sur
le bien-fondé de ce statut : “Ce que
cest? En fait, des objets”.»
Jean-Philippe Antoine, Moule,
Muse, Méduse, Les presses du réel,
2006, p. 7.

XI



XII

il sagit du passage de laffirmation de soi a
l'affirmation de l'objet) a l'usage théorématique de la
langue. Le théoréme est issue de I'activité théorique.
Leur racine est en
grec ancien le terme

thed qui signifie la @uvre plastique. Ce changement de paradigme est justifié

ainsi passer le statut d’une ceuvre poétique a celui d’une

poeme. Soit on lit le poéme et on détruit I'ceuvre :
soit on garde I'ceuvre et on détruit le poéme. Voici
ce qui est au cceur des dispositifs de la création.
Ce qui nous est adressée
est ici une interrogation
paradoxale sur nofre

vue. Or si la théorie  par Marcel Broodthaers par un probléme déconomie parce relation o Dinterdit de la

N

consiste 4 regarder, que le poctique ne fait pas «vivre». Cette justification nous  lecture et en somme sur

le  théorématique

consiste 4 donner une image (le théoréme). Or
on connait (théoréme n°2) la fascination de
Broodthaers pour Magritte et pour la Trabison des
images, tableau de 1929.

3.ily a donc un double probléme : la zrabison des
images et Vinsincérité des objets

4. il faut alors faire épreuve dans le poétique,
de la tautologie : mais une tautologie double. La
premiére est une tautologie linguistique : moule et
moule. La seconde est une tautologie formelle qui
coniste & rendre invisible sa «nature». Or pour
Broodthaers la moule (comme l'ceuf et la frite) est
invisible, cest-a-dire quelle a réussi a ne plus étre
victime de sa nature.

5. Qulest-ce qutre victime de sa nature? Clest
ce qui clot lobjet dans une fonction idéologique
assignée et qui la prive de toute possibilité¢ de
poétique. Et puisque la moule sait se rendre invisible
a sa nature elle est ouverte 4 la poésie.

6. Le travail qui a suivi (ouverture en septembre
1968) est le Département des aigles. Autrement dit
l'objet qui sait le moins se rendre invisible a sa nature.
Donc l'objet le moins poétique, le plus assigné et le
plus idéologique. Département des aigles, musée d’art
moderne occupa Broodthaers de 1968 4 1973.

7. enfin le probléme central de «!'interdit de la
lecture » (entretien avec Irmeline Leeber en 1974
in Catalogue-catalogus). Ce qui a été la révélation
de Broodthaers dans son activité artistique est ce
quil nomme interdit de la lecture. Lceuvre celée
dans le platre signifiait I'interdit de la lecture du

QUENTIN CARRIERRE

Ceci est
Ceci nlest pas
Ceci nlest pas
Ceci est

A NO H

notre relation a l'interdit
de lceuvre. Jusquou et comment lacceptons-
nous? Jusquoll et comment acceptons-nous
silencieusement den étre privé? Clest ce qu'il
nomme ici les objets vides. Et cela induit alors
pour nous la réclamation d’une lecture a la fois
conceptuelle et politique & I'ceuvre.

0
PierLUIGI LANFRANCHI

armina non dant panem, sed labor et industria.

Ce nest pas la poésie, mais le travail et

Pactivité qui procurent le pain. Ce proverbe
est souvent présenté comme un ancien dicton
romain, mais il s’agit d’'une expression typique de
la mentalité bourgeoise et philistine du x1x° siecle
déguisée en langue latine, qui oppose la poésie a
lactivité productive. Les anciens, eux, savaient bien
que la poésie est une activité productive, un «faire».
La poésie donne rarement a vivre, elle ne procure
pas de pain matériel. Elle peut donner, en revanche,
ce que Dante appelle le «pain des anges», le pain
de la connaissance, dont on nest jamais rassasié
(Paradis II, 1o-12 : «pan de li angeli, del quale /
vivesi in terra ma non sen vien satollo»). Variante
du méme proverbe : Carmina non dant panem, sed
aliguando famem. La poésie ne donne pas de pain,
elle donne parfois de la faim. Il faut juste remplacer
«aliguando» par «semper».

0

adieu aux muses
ni insidieux mais le tournant démuselé

amusant mais quelle coincidence sacredieu!

foi en un, studieux musée

AvuRrgLIE PETREL & FaBIEN VALLOS

N . . A . .

L ere numeérique a fait apparaitre une nouvelle impulsion dans le champ de
la conceptualisation et de la production de I'image. Il s’agit de mesurer
les écarts entre prises de vues et prises de données, afin de re-définir les scénes et les champs
d’action des pratiques de I'image. Des spéculations théoriques et artistiques tentent de
mesurer les écarts et les crises avec la pensée théorique moderne et avec les pratiques
contemporaines. La mesure des écarts permet d’établir des seuils et détudier comment
diverses pratiques L a fin de la métaphysique signifie la possibilité de penser I'achévement
co-existent et d’une maniére de voir les objets, leurs modes de transfert en daza et
réinventent  en archives et les relations que nous y entretenons. Or cette maniére de voir

une relation au est fondée sur quatre modes
médium (ce qui de fondations : il sagit de  « La société moderne est donc fondée

A . , i
penser 4 partir de l'effectué sur un “principe d’insincérité”».
(et non a partir du prese‘nt), Lionel Trilling, Sincérité et authenticité

de l'objectivité des objets,
(1972), Grasset, 1994

du processus
historique de  FaBien VALLOS

est vu) et a son
archive (ce qui
est donné). Les
nouveaux outils

et usages de la la production
photographie (et non de . . .
, o ,est précisément ce qui se joue comme
créent une 'historialité) et ise irrésol
discipline de I'institution Crise 1rresoluc
Yz
additionnelle de valeurs. dans Iépreuve
a la pratique Autrement de la modernité de lart.
historique. Une dit établirun En ce sens l'art doit décider il entretient une
pré-histoire de Ordré thhfllcf;e‘ relation au poétiser (faire) ou plutdt au travail. Art
. €la signine . .. . .
la photographie & contemporain estle nom de ce qui indique cette crise.
R alors que nous o )
apparait, . o espace Est art contemporain l'indication de cette crise dans
provoquant un démesurément l'aeuvre de Marcel Broodthaers qui premiérement se
changement saturé de «sépare» ironiquement du poétique en 1964 (avec

de paradigme effectué (data)
d’icanique a  en tant qu'il nous
relationnel. contraint A exister
Cette ére des 4 partir du passé

son principe avoué d’insincérité) et secondement
avec la fondation d’un nouveau musée pour quen
1968 art plastique et poésie se tiennent main dans

«données » entre envue d’une la main, pour quils adviennent a4 une épreuve
cependant en crise dprO_]CCtl(t))n “(;als
. . n n naon
avec la philosophie =~ “41° U4t 4bando
moderne, 4 savoir du présent et AyrELIE PETREL
’ de son actualité.
celle de la fin de

Clest ceci que

la métaphysique. | ¢ hommons 12052018-SVOLTA-7235,

‘En‘ somme métaphysique photographie, 2018
T'histoire de la et que nous
pensée occidentale  voulons éprouver.
est celle d’une Or il nous
relation, plus semble que la

ou moins  pensée moderne
a opéré une

déséquilibrée, )
réclamation vers

entre «ce qui est

la nommons «principe d insincérités, fondamentale i la

ue signifie 'idée d’inventer quelque chose de maniére insincére ? Que signifie la présence
du concept d’insinsérité dans le processus artistique ? Il signifie un renvoi 4 une histoire
précise d’'un concept qui fonde la relation que letre doit en méme temps entretenir au réel et a
la production, mais surtout au rapport que l'on entretient au véridique et au langage. Ou plus
exactement 4 la puissance que le langage a dénoncer le véridique. Ceci porte le nom de parrhésie.
Le pacte parrhésiastique est a la fois un risque pratique et une exigence morale (M. Foucaurr,
Le Courage de la vérité, 1964). 11 s'agit d’un pacte de sincérité et de franchise politique sous quatre
formes : le pacte parrhésiastique ontologique (affirmer le vrai quant a ce qui a été), celui du politique,
celui de la prophétie et celui de la connaissance.

Mais il y a une autre maniére d'entendre ce pacte de la sincérité. Il est possible de la lire chez
Aristote (Et/_;ique & Nicomagque, 1127a24) parmi les qualités de I€tre 4 se tenir dans un juste milieu. La
sincérité consiste d’une part a étre franc (alézheutikos) sur les événements de sa vie (bios), mais surtout
dans son propos (/ogos). Cette sincérité se nomme authekastos qui signifie (autos ekastos : soi-méme) celui
qui «appelle les choses de leur vrai nom». Etre sincére signifie étre en mesure d’appeler les choses de
leur vrai nom, cest-a-dire sans erreur, sans déplacements (sans tropes) et sans ambiguité. Etre insincére
pourrait alors signifier appeler les choses d’un autre nom. Comme jeu sur la nomination et sur la qualité
des choses et des objets. Etre insincere signifie récuser de  facto la qualité des étres et des choses.

Plus intéressant encore, la place
co-existentiale. Il y avait donc bien dans l'ceuvre que le pacte de la sincérité a occupé
de Broodthaers (de Pense-Béte au Département dans les spheres de la littérature et de
T'eeuvre. 11 tient 4 la fois & un pacte de
la vraisemblance et de I'autobiographie
aussi pour énoncer le juste, le politique,
entre un penser et Un [, fiction et le récit de soi. Il s'agit donc
faire, un philosopher d’un pacte moral. On en trouve les traces

et un poétiser. Il semblerait que cette relation qui dans toute Ihistoire de la littérature.
avait été occultée par la métaphysique (occultée par Citons pour cela l'auteur les Essais de

, . . x . Montaigne, Le Neveu de Rameau de
Tontologie ou la science de 1étre et par le travail ou - .
Diderot et surtout Les Confessions de

Rousseau. II s’agit du pacte de sincérité
de la modernité des années 1960. Et clest cela que comme pacte autobiographique et comme

des aigles) une indication fondamentale vers une
relation co-existantiale

la technicisation morale) soit lépreuve soudaine

nous nommons une insurrection. Et clest aussi ce que pacte poético-morale. I1y a alors une
nous nommons un fournant i partir de I'indication histoire affirmée de ce pacte en ce qu’il
récuse toute possibilité de fausseté, mais
surtout en ce qu’il tend 4 remédier de
maniére radicale 4 la séparation entre
0 étre et paraitre. La faille de lesthétique
occidentale se situe ici : faire en sorte
qu’il 0y ait pas disjonction entre [étre
et le paraitre. S’il devait y en avoir, cela
reléverait d’une faille morale. La sincérité
est alors la condition d’accés A une
expérience morale authentique et 4 un
risque pratique et matériel pour l'étre.
Par ailleurs si l'on a énoncé que la
sincérité (sincerus latin) signifie ce qui est
sans cire (sine cera), il serait aussi possible
dentendre que la racine puisse provenir
du verbe crescere (croitre). Ce qui signifie
alors croitre sans mélange. Quoi qu'il en
soit il s’agit toujours d’un probléme de

de Martin Heidegger (de la conférence de Bréme a
celle de Paris).

une ouverture,

vu» et «ce qui .
vers lépreuve

est transformé It
g un autre mode
en données». d’existence avec
Cette relation se g objets, leurs
nomme la pensée  données et leurs
théorématique. archives. Ce
Il faut réaliser ~ mode est ce que
la premiére nous nommons
archéologie de une «actualité» et
cette relation Uil nous faudra
historique et _ penserpour
L. théoriser 'ccuvre

théorique entre

contemporaine,

cequenous e pratiques de
nommons « pr}ses la photographie,
de vues» et «prises les pratiques
de données ». artistiques et

I1 faut encore politiques quant
montrer comme aux data et
les formes hyper- surtout quant
contemporaines alalente et
de cette relation irré"e“i.ble
entrent en crise transformation
d’un ordre

avec la philosophie
la plus récente a
savoir la fin de

la métaphysique, avec I'art conceptuel et avec les pratiques les plus récentes issues d'une

technicisé en un ordre technocratique. 11 nous semble que ceci est a la fois
laffaire de la pensée et celle de I'ceuvre. ¢

rupture depuis Iéconomie iconique 4 la puissances des processus. Il nous faut constituer
une archéologique depuis I'épreuve artistique et depuis la pensée théorique. Larchéologie
des relations entre prises de vues et prises de données a partir de I'histoire de I'art et de la
philosophie contemporaine n'a, a ce jour, jamais été réalisé. Il faut palier 4 ce manque. ¢

pureté et de protection de ce qui pourrait
venir entacher la chose. Inventer quelque
chose d’insincére pourrait vouloir dire
rompre la relation entre l€tre et le paraitre
(du poete et du poeme) et inventer
quelque chose qui entache l'unité, ici, de
I'ceuvre poétique. Inventer quelque chose
d’insincere signifie inventer ce qui vient
rompre la relation catégorique qui permet
la définition de l'ceuvre et son absorption
dans le destin de l'exposition (comme
forme fixe, comme marchandise, comme
objet séparé de l'usage). Est insincere ce
qui déplace le nom des choses et qui ferait
placer le livre 4 une nomination autre,
celle de la sculpture : ceci est le processus
d’insincérité de Broodthaers. Uinsincérité
est un probléme de placement des
éléments de la création.

Enfin, I'insincérité prend acte comme
déconstruction parodique du pacte
littéraire de sincérité. Il ne s’agit pas de
dire « ’homme dans toute la vérité de sa
nature », mais de dire — avec sincérité —
«moi aussi je me suis demandé si je ne
pouvais pas vendre quelque chose et réussir dans la vie. Cela fait un moment déja que je ne suis bon
arien. Je suis 4gé de quarante ans...». Cependant si le pacte autobiographie est ici supposément
sincere, le dispositif ne lest pas, puisqu’il s’agit d’'inventer quelque chose qui permette de faire entrer
lauteur (et l'artiste) dans un processus marchand et commercial.

11 s’agit alors de proposer I'hypothése suivante : si le pacte de sincérité est définitoire du littéraire
il conduit 18tre & étre un bon & rien, tandis que le pacte d’insincérité de l'oeuvre plastique (qui consiste
a déplacer le nom et le lieu des choses) permet a 1€tre de ‘réussir dans la vie’. Il y a dans le pacte
d’insincérité la possibilité du déplacement infiniment parodique des éléments. Clest cela qu’il nous
faudra maintenant comprendre.

XIII



X1V

Grecory LanG

es armes et la phrase équivogue
de Marcel Broodthaers

Dans Pense Béte, Marcel Broodthaers écrit : «Je
déclare la guerre, je sors mon automatique »

En 1964 il décide
densevelir des exem-

compréhension de ce que peut étre ce tournant. Leuvre met

mais est inspirée de la réplique «Quand jentends
le mot culture, jote le cran de streté de mon
Browning!» dans une piéce sur 'ancien combattant
Albert Léo Schlageter, aprés la défaite allemande de
1918,jouée en 1933.

ABCD - Arme — Art — Assassin — Autodafé —
Automatique — Breton
— Broodthaers — Canon

plaires dans le platre, % Jeu une relation dialectique irrésolue (mais certainement  _ Corbeau — Coups

tel un autodafé. Est-ce
un repentir ?

Aurait-il découvert le lien ou la ressemblance
avec la source de cette expression? La phrase
originale «Quand jentends le mot culture, je sors
mon revolver», de Baldur von Schirach, est souvent
attribuée 2 Hermann Goering et Joseph Goebbels,

| .

— Décor — Douze
— Ensevelir — Fusils — Goebbels — Guerre — Livre —
Manufacture — Minuit — Nicht — Pipe — Pistolet —
Platre — Poe — Poésie — Rauchen — Renard — Repentir
— Revolver — Rimbaud — Sonne — Sonnet — Verlaine

Sources des
images

© The Estate
of Marcel
Broodthaers
/o SABAM,
Belgium,
Courtesy
Michael
‘Werner gallery,
and private
collections.

ErieNnNE HELMER

uel sens donner 4 cet «interdit de la lecture» évoqué par Marcel

Broodthaers, qui semble obstruer, jusqua le rendre impossible, le

rapport au sens des ceuvres et, plus largement, du réel ? Nest-ce pas plutot une
autre maniére de lire que la post-modernité convoque ? Une hypothése serait
que la poésie et le poétique se sont déplacés des mots aux images matérielles,
ainsi devenues (ou redevenues) le support et le vecteur de la construction

symbolique dans une
large partie du monde.
Si tel est le cas, la lecture
n'a donc pas disparu : elle
a changé d'objet et doit
réinventer ses méthodes.
Cette «iconolexie» en
quéte du poétique post-
moderne ne parcourt
plus des lignes de mots :
elle appréhende des
surfaces signifiantes qui
se réfléchissent les unes
les autres, sur lesquelles
et entre lesquelles le
regard doit circuler pour
en comprendre et en
imaginer d’autres.

A

Erienne HELMER

nterdit de la lecture ? Nest-ce pas plutdt que la
poésie et le poétique se sont déplacés des mots
aux images (matérielles),devenues ou redevenues
le support et le vecteur des constructions symboliques
d’une grande partie du
monde? Si cest bien le
cas, la lecture n'a pas

disparu : elle a changé la lecture» (dans un entretien avec I. Lebeer en

d'objets et de méthodes. 1974 : cela suppose que si I'on veut lire le poeme il

Elle ne parcourt plus

des lignes de mots, elle appréhende des surfaces
signifiantes qui se réfléchissent les unes les autres,
sur lesquelles elle circule pour en produire d’autres.
Une «iconolexie» pour débusquer le poétique post-
moderne ?

0

MARCEL BROODTHAERS

Miroir. La signature de ! artiste, 1972,
coll. MAMCH+, Saint-Etienne, (détails).

. Badirases | dlipis ba pignatiu b Cachill e
(bpsi oape oovpumce  AFL

moapank o2 iter =27

4 3

e
s

<
£
1
A0
"
A
*

oA

MARCEL BROODTHAERS

MaARrcEL BROODTHAERS

« Je crois que le résultat qui est atteint est une mise
en question de l'art au travers de l'objet d’art qui est
aigle. Aigle et art sont ici confondus. En somme mon
systéme d’inscription, plus 'atmospheére générale due
a la répétition de lobjet, plus la confrontation avec la

insincére) entre le poéme et [eeuvre plastique. Cette

tension est nommée par Broodthaers «interdit de

(( ~ inconsciemment le plus
souvent — chacun répondait

a ces questions avec plus ou

moins de passion, desprit

d’analyse, de bonne foi,

de mauvaise foi, 2 coté

parfois de la question essent-»

in Une Discussion inaugurale,

1968, film noir et blanc, 16 mm.

projection publicitaire invite je crois 4 regarder un objet
d’art cest-a-dire un aigle, je dirai un aigle cest-a-dire
un objet d’art, selon une vue vraiment analytique, cest-
a-dire séparer dans un objet ce qui est art et ce qui est
idéologique. Je veux montrer I'idéologie telle quelle

est et empécher que l'art serve a rendre cette idéologie
inapparente, cest-a-dire efficace. Parce que je crois que
dans un objet d’art quand on en montre I'idéologie

en méme temps on la démasque, et en méme temps

MaARrcEL BROODTHAERS
(crTE PAR ALEXANDRE Quoi)

Awvez-vous fait de l'art engagé ?
<< Auparavant. Et cétait des poémes, signes concrets

dengagement, car sans récompense. Mon travail
consistait alors a en écrire
le moins possible. Avec
lart plastique, je mai pu
mengager que chez mes
adversaires. Les architectes
sont dans la méme
situation, quand ils travaillent a leur compte. Jessaie
autant qu'il mest permis de circonscrire ce probléme
en proposant peu et de I'indifférent. Lespace ne peut
conduire qu'au paradis.

11 y aurait une différence entre l'art plastique et un
engagement désintéressé 2

... (Silence).

A partir de quel moment fait-on de l'art indifférent 2

A partir du moment ot Ton est moins artiste, ot
la nécessité du faire ne plonge ses racines que dans le
souvenir. Je crois que mes expositions ont dépendu,
et dépendent encore des souvenirs de lépoque ou
jassumais la situation créatrice sous une forme héroique
et solitaire. Autrement dit — Autrefois : Lisez, regardez
— Aujourd’hui : Permettez-moi de vous présenter...
Lactivité artistique — précisons : dans le contexte d'une
circulation dans les galeries, les collections et les musées,
cest-a-dire quand les autres en prennent connaissance
— serait le comble de I'inauthenticité? Lon retrouve,
peut-étre, dans la tactique choisie pour engager la
manceuvre sur le terrain, une forme authentique de
remise en question de lart, de sa circulation, etc. Ce
qui, indistinctement a tous les points de vue, justifie la
continuité et lexpansion de la production. Reste, I'art

comme production.

in «Dix mille francs de récompense», in Irmeline
Lebeer, L'Art? Cest une meilleure idée. Entretiens 1972-
1984, Nimes, éditions Jacqueline Chambon, 1997, p. 155.

0

KB R MY Ay My P AP

o fp Wy rh L AL py L2

mp Mo M M A 7P g = AL

b T e Sl Ky np AP~

Hp o H P TP 2D
A e d A ﬁ?

g 4 -'f ac/ -5

I R B

By, b PR IETD

..#'# s ;!f_ﬁ.r_-
wa P

il

on respecte sa valeur artistique, son
jeu des formes et des couleurs. Je
nattaque pas la musique en quelque
sorte, j’attaque les musiciens et le
public.»

in Musée d’art moderne, Section des

Jfigures, 1972, Dusseldorf, .

MaARrcEL BROODTHAERS

e livre est Jobjet qui me
fascine, car il est pour moi
lobjet d’'une interdiction. Ma toute

premiére proposition artistique
porte lempreinte de ce maléfice. Le
solde d’'une édition de poémes, par
moi écrits, m'a servi de matériau
pour une sculpture. J’ai platré a
moitié un paquet de cinquante
exemplaires d’un recueil, le Pense-
Béte. Le papier demballage déchiré
laisse voir, dans la partie supérieure
de la «sculpture», les tranches des
livres (la partie inférieure étant donc
cachée par le platre). On ne peut,
ici, lire le livre sans détruire I'aspect
plastique. Ce geste concret renvoyait
I'interdiction au spectateur, enfin

je le croyais. Mais a ma surprise, la
réaction de celui-ci fut tout autre
que celle que j’imaginai. Quel qu’il
fiit, jusqu’a présent, il percut Tobjet
ou comme une expression artistique
ou comme une curiosité. « Tiens,
des livres dans du platre!» Aucun
reut la curiosité du texte, ignorant
§'il s'agissait de lenterrement d’une
prose, d’une poésie, de tristesse ou
de plaisir. Aucun ne sest ému de
I'interdit. Jusqu'a ce moment, je vivais
pratiquement isolé du point de vue
de la communication, mon public
étant fictif. Soudain, il devint réel, a
ce niveau ou il est question despace

et de conquéte. ..

in «Dix mille francs de récompense »,
in Irmeline Lebeer, L'Art? Cest une
meilleure idée. Entretiens 1972-1984,
Nimes, éditions Jacqueline Chambon,

1997, P-155.

XV



XVI

DieubpoNNE CARTIER

he Office of Gravitational Documents
(Broodthaers - Heidegger - Températures

maxi et mini), impression, bois, 2018.

ELisABETH LEMERCIER

NTRETIEN
F.v. — Je t’ai invitée a participer a cette
exposition et a cette édition, puisquelle
consiste a exposer une

a quoi le poete répond que «LA POESIE CA
NEST PAS LART DES IDEES MAIS LART

DES MOTS».
Oui Broadthaers sempare de la matiére, du
film, de la photographie, du dessin mais toujours
a travers le filtre des

hypotheése théorique :
a savoir les liens entre
une exposition de

Marcel Broodthaers

Jfaille détruire l'euvre, cela suppose encore que si lon veut

conserver [eeuvre il faille détruire le poéme. Cest cette

tension qui est fondamentalement nouvelle et conceptuelle.

Broodthaers indique encore que les «espaces» de ['un et de

mots, de leur support,
du sens. Un META-
ARTISTE en somme.

et une conférence

de Martin Heidegger en 1964. L'une met en
crise le poétique, tandis que l'autre appelle a une
«ouverture» en direction du poétique. Le poétique
nétant en somme que l'activité artistique. Qulest-ce
que cela indique pour toi?

E.L. - BROODTHAERS, UN POETE
QUI FAIT DE L’ART. Oui cher Fabien, je te
remercie pour cette invitation qui m’a permise de
redécouvrir le travail de Marcel Broodthaers que
je connaissais mal. Ce que j’ai compris, cest qu'il
est d’abord poéte, comme son pére et quen 1964
il décide, alors qu’il a quarante ans, de se mettre a
lart pour gagner sa vie. Cest donc un POETE QUI
FAIT DE L’ART. L¥crit est toujours présent mais
toujours incomplet a travers LES MOTS QU’ON
NE PEUT PAS LIRE, LA TYPOGRAPHIE
COMME LANGAGE, LES LIVRES SANS
MOT, LES PHRASES SANS SYNTAXE; I'art, le
statut de l'artiste et du récepteur, le fonctionnement
du musée sont questionnés par le poéte, mieux que
ne pourrait le faire I'artiste lui-méme.

Au fil des conférences et des films que j’ai pu
faire défiler sur YouTube, je découvre ses principales
références; Stéphane Mallarmé, Kurt Schwitters,
Marcel Duchamp, puis surgit une conférence de
Dominique Gonzalez-Foerster a loccasion d’'une
rétrospective au MoMA sur Broodthaers qui
parle du portrait de Mallarmé par Degas qu'elle a
découvert peu de temps auparavant.

Et je pense 4 un texte de l'artiste Bridget Riley
dans L’Esprit de [wil 2 propos de I'importance d’étre
fidele 4 son médium et qui raconte que Degas et
Mallarmé étaient effectivement amis et que Degas
sessayait 4 la poésie. Un jour, il se plaint & Mallarmé
quil n'y parvient pas alors qu’il a plein d’idées, ce

F.V. — Merci chére
Elisabeth. M’intéresse beaucoup cette citation que
tu utilises de Mallarmé en tant que la poésie nest
pas lart des idées mais celui des mots. Si clest cela,
alors et malgré les apparences, cela pourrait indiquer
que Broodthaers naurait, en fait, jamais, cessé
détre poete. Ce qui pourrait encore indiquer que
Iintention du principe d’insincérité, ne soit jamais
vraiment advenue. Mais alors en ce cas quelle serait
la réelle différence entre un poéte et un artiste ? L'art
des mots face a un art des images? Sommes-nous
si certain de cela? Je lis alors que tu proposes que
Broodthaers soit un méta-artiste. Comment penser
cette formule ? Qulest-ce qu'elle indique ? Comment
comprendre le méza- que tu utilises ici » Comme une
co-existence ou comme une succession > Autrement dit
ce qui participe ou ce qui vient apres? Cela pourrait
alors signifier que Broodthaers est un artiste en tant
qu’il co-existe avec le poete ou bien qu’il est ce qui
vient apres l'artiste.

¢
FaBiex VaLLos

eut-étre que Marcel Broodthaers n'a jamais

cessé deétre poéte, malgré l'annonce de

sa premiére exposition en 1964. Si nous
considérons qu'il s’agit d’'un principe d’insincérité
et si nous considérons que l'ceuvre est parodique,
alors cela signifie que derriére leffet d’annonce «j’ai
quarante ans, je suis bon a rien, je vais faire de l'art»,
il faudrait plutdt y lire «certes j'ai quarante ans et
je vais faire de 'art, tout en ne cessant de le penser
comme poésie». Clest cela, semble-t-il la forme la
plus profonde de la pensée broodthaersienne. Il serait
ce qui est nommé ici un «poete qui fait de l'art».
Mais qulest-ce que cela signifie? Dans la version

XvIl



la plus commune cela pourrait signifier quelqu’un
qui travaille sur le langage et qui s'intéresse aux
techniques qui ne sont pas propres aux langages
verbaux. Dans une vesion plus moderne cela signifie
— presque sous la forme d’une tautologie — quelqu’un
qui sintéresse  aux

dispositifs de lopé-

lautre ont toujours été assigné d’un point de vue pratique et

Tancuy GaTay

our Marcel Duchamp, l'insincérité nexiste
pas car tous les bandits et les menteurs
sont sincéres «les malins sont sincéres et
réussissent par leur
malice mais tout leur

rativité ou encore de idéologique. Est alors profondément conceptuelle la non- étre est fait de sincérité

la production a partir  assignation précise des espaces de réception. Et cela est en malicieuse ' ». Les

b . .
d'une  interrogation Jait laffirmation la plus radicale de la sincérité possible

sur la technique. Mais
en ce cas il s'agit a la
lettre d’une tautologie.
Dans ce cas aussi ce
qui est parodique
est laffirmation d’une distinction inéprouvée et
injustifiée entre différentes opérativités poiétiques.
Marcel Broodthaers serait donc parodiquement un
poéte qui fait de 'art. Mais pour quelles raisons ? Sans
doute parce que la distinction est idéologique et qu’il
faut la déconstruire, sans doute aussi parce quétre
moderne cest ne pas pouvoir faire de distinction
autant que de ne pas pouvoir faire autrement que
de faire les deux activités, puisque trés sincérement,
en tant quactivités, il s’agit de la méme chose.
Maintenir dés lors une différence ontologique est
lorigine de la crise de notre modernité. Cest pout
cela qu’il nous faut penser longuement la teneur de
cet engagment parodique.

Tancuy GATAY

Si le musée est un espace de réception parmi les
plus précis, alors que sont les espaces sans réception
du musée, sinon des lieux de la discontinuité et des
vides dans lesquels l'ceuvre peut advenir.

des formes contemporaines de l'euvre. Ce qui est insincére
est lassignation de ['euvre & des espaces déterminés et

idéologiques et a [économie. En somme sexposent pour

choses sont ce quelles
sont et si l'artiste est
insincere, il nest pas
méme sincére avec
son insincérité. Quand
Marcel  Broodthaers
invite un public a4 sa premiére exposition, il parle
d’inventer quelque chose d’insincére qu’il espére
enfin pouvoir vendre. Il est donc tout a fait sincére,
cest son travail qui ne le serait pas (selon lui). Leeuvre
devient le seul vecteur d’insincérité possible, ouverte
comme Umberto Eco I'a défini : «'ceuvre “ouverte”
entend en pleine lucidité donner une image de
la discontinuité : elle ne la raconte pas, elle est la
discontinuité?» Clest la possibilité détre insincére
dés sa création dont résulte cette discontinuité.

0

1. Marcel Duchamp, Lettre a lart et ses alentours, 1916~
1956, LEchoppe, 2006, p. 38.

2. Umberto Eco, L’Euvre ouverte, Paris, Seuil, 1965, trad.
C. Roux de Bézieux et A. Boucourechliev, p. 124.

A FIN DE LA METAPHYSIQUE
> Du point de vue de la philosophie, cest-a-dire de Ihistoire de la pensée, il s'agit :
1. de penser la fin de 'hégémonie de lontologie en tant qu'elle est une technique
d’interprétation de 1étre 4 partir des onzoi, cest-a-dire a partir de ce qui a été, a partir
de leffectué, présupposant ainsi une déconnexion entre I'actualité de I'interrogation et
I'inactualité de I'interprétation, au profit d'une épreuve de ce que nous nommerons ici
phénoménologie, en ce qu’il s’agit alors pour répondre a I'actualité de la demande (quiest-
ce que? comment? il faut! autrement dit la poiésis et le 2bre) de s'intéresser  la fois aux
événements (les phainoména) et a lentourage de ces événements, en soi leur contexte.
2. de penser la fin du systéme des catégories, en ce que le relevé de ce qui a eu lieu (onsoi)
nappartenant pas a 'actualité, softre a la possibilité d’une production catégorisante
du vivant, des phénoménes et des productions, au profit, ici encore, de ce que nous

de l'étre. Penser la fin de ’humanisme suppose alors de penser les conséquences de
I'impérialisme, du colonialisme, du monothéisme et donc de penser ce qui lui serait opposé,
ce que nous nommons 4 la fois la pensée du commun et celle de la coexistence. Cest la
tiche la plus forte de la philosophie et de la politique que de tenter ce fournant.

7. de penser 'achévement non pas de la zekhné mais de la technicisation du monde. Si

la tekhne est le mode particulier de la pensée occidentale en tant que s’y connaitre en

quelque chose mais a la condition de le partager, alors il faut maintenir Iépreuve de cette
connaissance et concevoir quelle permet la réduction de I'ignorance. En revanche la
technicisation ou ce que nous nommons hypostase de la ze£hné a conduit I'Occident aux
failles que nous lui connaissons. L'achévement de la métaphysique consiste donc a achever
ce processus de technicisation du monde et des étres. Pour cela il faut supposer la nécessité
de ce que nous nommons une £risis, cest-a-dire une maniére de mettre en crise les données

nommerons espace, a savoir le lieu oul adviennent les choses. En somme si la pensée
catégorisante (métaphysique comme mode de fondation) nlest pas tenable il faut aller
chercher I'interrogation non plus sur ce qui a été mais sur le lieu ot quelque chose advient.
3. de penser la fin du processus qualifiant ou de la pensée de la qualité (et donc par

conséquent des valeurs), en

ce que si les choses ont été
catégorisées et classées alors elles
souvrent nécessairement a une
hiérarchisation, donc a I'évaluation
de leur qualité, au profit de ce que
nous nommons ici l'interprétation
des objets du monde a partir de
Uintensité. Ce qui signifie que la
place, que l'espace quoccupe une
chose nest pas lié a une qualité

qui lui serait ontologique mais
seulement 2 la tenue contextuelle
d’une intensité. Cela suppose alors
que cette intensité n'a aucune valeur
a se tenir ni méme a se maintenir.
Cela signifie encore que tout
événement, tout étre qui fendrait

a se maintenir absolument dans

sa qualité, soit obligé de recourir

a des processus idéologiques et

a la violence de la hiérarchie. En
somme il ne peut y avoir, pour nous
modernes ni pensée de la qualité ni
pensée de la valeur ni institution de
la valeur. Or cette tiche est la plus
complexe a faire advenir.

4. de penser la fin de lessence de
létre, en ce que lessence signifie

ici la conservation de ce qui a été
comme institution de la valeur et de
la qualité. Or la détermination de
lessence suppose que lexistence soit
contrainte par ce qui a été affirmée
comme essence : en cela la relation
traditionnelle essence-existence

est caduque. Si l'on cesse de penser
l'essence de Iétre, alors il faut
advenir, selon la lecon d’Heidegger
et dans la remarquable traduction
francaise 4 ce que l'on nomme
Vaitre de 1€tre, cest-a-dire lespace
laissé inoccupé et non catégorisé
pour que létre puisse exister. Sinon
létre nexiste pas dans son caractere
existantiale mais uniquement dans
la tenue de la contrainte.

5.de penser la fin de la praxis au
profit de ce que nous nommons la
poiesis. Cela signifie d’achever la
pensée de la praxis comme faire
catégorisant puisque déterminé

a son achévement, mais aussi
comme technicisation des relations

Fasien VaLLOS

| faut repartir de I'hypothése qui consiste a
penser que la modernité est I'affirmation d’une
fin de la philosophie comme achévement de la
métaphysique et tiche nouvelle de la pensée. Une
fois encore qulest-
ce que signifie le

terme philosophie? Il

Broodthaers deux questions cruciales : en quoi s'achéve

pour la modernité [ épreuve particuliére de la poésie 2 Dans

de cette hyper-technique en sen détournant. Pour cela il faut abandonner la pensée
métaphysique de la technique et venir ou revenir a une actualité de nos maniéres de s’y

connaitre en quelque chose et de les partager.

8.de penser la fin de I'histoire en tant quelle nest qu'une discipline de la sélection et

de létre. Il y a donc une relation complexe entre
le concept de STASE, celui d'une INSTANCE
et celui dune EXTASE. Clest cette relation qui
explique T'histoire du concept d’étre, de l'ontologie
et de loubli de I'interprétation de lessence de I'agir.
Comment entendre le concept d'extase? En ce qu’il
s'agit d’'une maniére de
se tenir «au-dessus»
de la forme du suspens

signifie au sens le plus Uinterdit de la lecture. En quoi une tiche particuliére et et de larrét. Clest cela

radical linterrogation nouvelle est-elle alors ouverte & la poétique 2

sur les modes de

lagir et en méme temps une mise en garde sur les
modes de catégorisation (confiscation) de cet agir.
Or nous le savons I'idée de la pensée occidentale a
consisté a penser qu’il était nécessaire de déterminer
4 lavance lessence de létre pour déterminer sa
capacité a agir. Ce travail est celui de lontologie
qui recueille les formes factices de létre pour en
déterminer son essence. Clest cette essence qui
détermine ce que létre peut ou ne pas faire. En
somme il faut déterminer l'essence de létre pour en
déterminer son energeia. La pensée occidentale est la
construction de ce rapport canonique entre essence
et agir, entre fondation de lessence de la puissance
et la possibilité de l'agir. La fin de la philosophie
consiste donc a se «débarrasser» de cette relation :
non pas la renverser, ce qui n'aurait pas de sens, mais
la «rompre» de sorte que l'agir de 1étre ait lieu en
dehors de toute essence. Dés lors il ne s’agit pas pour
létre de commencer par déterminer la teneur de son
essence pour déterminer l'agir, mais de penser l'agir
a partir de la teneur de son «avoir lieu». Ce qui
importe donc est la teneur d’une instance de l'ceuvre.
Que signifie le terme instance? Il signifie une
sollicitation. Il provient du latin instantia qui signifie
une imminence, une demande. Le terme instans
provient de insto (instare) : sens intransitif se tenir
sur ou au-dessus, s’appliquer a quelque chose; sens
transitif étre sur, insister, presser 'accomplissement.
Le verbe in-stare signifie que nous nous tenons
debout dans 'imminence du geste et de I'agir. Son
opposé est alors ce que nous nommons une ex-stase.
Ex-stare signifie se tenir au-dessus mais en sorte de
rendre visible la tenue de son étre. Il y a donc une
immense opposition entre rendre visible le geste
et rendre visible la teneur existantiale et extatique

au monde et des relations au vivant. La pensée occidentale est une affirmation de
I'hégémonie de la praxis comme technicisation. Mais plus encore il faut cesser de penser
a partir de la tripartition aristotélicienne de la poiésis, de la praxis et de la théoria pour ne
supposer que le maintien de la poiésis comme production, historiale de Iétre. La pensée
moderne est d’abord passée par la critique de cette tripartition par Karl Marx supposant
de ne maintenir que la praxis comme mode transformant et non comme technique, puis
de passer 4 une critique 2 la fois radicale de la pensée aristotélicienne et la détermination,
selon Heidegger, que le mode d'expérience du monde et le mode de production ne

peuvent étre que le poétique.

WDu point de vue de la politique, cest-a-dire de Ihistoire des étres, il s'agir :
6. de penser la fin de 'humanisme comme arraisonnement de 1étre 4 partir des cing

le caractére extatique
de létre. Dés lors le
caractére de l'instantiation est ce qui précede le
caractére extatique puisqu'il s’agit pour Iétre de se
tenir comme en insistant sur ce qui tient a létre
(et non ce qui sort de létre). Nous pourrions alors
émettre 'hypothése que le caractére de I'instantiation
est ce qui tient de I'agir tandis que par conséquence
le caractére extatique tient de létre. Comment
pouvons-nous définir le caractére de I'instantiation ?
Il est la puissance de Iétre 4 insister sur ce qui doit
advenir par l'agir. Comment définir le caractére
extatique ? Il est la puissance de létre 4 exister et a
faire advenir ce qui doit. Il y a donc une relation entre
un insister et un exister. Linsister est une maniére de
se ternir ferme dans l'agir tandis que l'exister est une
maniére de sortir de 'agir pour advenir a Iétre. Ceci
est la forme dialectique propre a I'histoire de I'ceuvre.
Ce qui signifie alors que nous avons deux concepts
apposés, l'instance et lexistence. L'une éprouve une
insistance dans l'agir, tandis que l'autre éprouve la
nécessité d’une sortie vers létre (essence). A partir
du moment ot1 'Occident a exclusivement privilégié
Iinterprétation de lexistence il a fallu analyser le
point de départ (la stase) donc la nomenclature de
ses qualités propres puis analyser la possibilité du
mouvement en fonction d’un ratio entre essence et
puissance. Puisque nous assumons avoir commencé
une fin de la métaphysique il nous faut penser la
teneur d’'une philosophie qui pourrait alors se tenir a
observer et penser le concept d’instance. Sil'instance
est une maniére de se tenir avec insistance sur le
mouvement de [étre alors il s’agit bien d'en penser
Pagir. Dans le concept d’instance il n'y a dés lors ni
point de départ ni interprétation de la possibilité
(puissance) mais Iépreuve d’une tension incrustée
dans le temps matériel synthétique entre agir et se

de la représentation de 1%étre a
partir d’une logique sélective de la
puissance et de la valeur, au profit
d’une Aistorialité, au sens marxiste,
d’une préoccupation a l'ensemble
des activités des étres. Lhistorialité
ne doit pas signifier non plus un
intérét spectaculaire aux pratiques
individuelles. L'historialité est
Iinterprétation et la saisie de ce
que le commun est en mesure de
produire. Il faut pour cela repenser
intégralement une théorie de la
liturgie, au sens de la leiturgia
grecque (laios ergon)
9. de penser la fin du travail en tant
qu’il est un dispositif technicisant
aliénant et en tant qu’il est indexé
sur le devoir (transformation du
pouvoir faire en devoir faire issu
de l'affirmation de la qualité et de
Tessence), au profit d’une théorie
essentielle du désceuvrement et
de l'ceuvre. La pensée occidentale
a inscrit I'étre dans le travail sans
interroger ce qui devait étre le
désceuvrement (letre nest prédisposé
en rien) et lceuvrement (Iétre trouve
une satisfaction dans le faire). La
fin de la métaphysique signifie
donc, d’un point de vue politique
et philosophique, une réaffirmation
du principe de désceuvrement et
d’ceuvrement. Pour cela il faut
procéder a une déconstruciton du
concept de travail.
1o. de penser la fin de la doxa et
des entreprises de la doxa (ce que
Platon nommait pharmakéia), c’est-
a-dire lensemble des processus de
fabrication de I'idéologie au profit
de processus de déconstruction
(politique, éthique et artistique).
5 Du point de vue de ['esthétique,
cest-a-dire de Uhistoire des usages de la
création, il s'agit :
1. de penser la fin des catégories, a
savoir l'ensemble des déterminants
qui ont historiquement séparé les
disciplines et leur ont assujetti
des formes, des structures et des
destins particuliers, au profit
d’une redéfinition de ce que
1N0US NOMMONS poiésis, Cest-a-

dire l'ensemble des activités de créations dites artistiques qu'elles puissent avoir lieu a
partir du langage verbal ou des langages non-verbaux. Cest une des tiches de la fin de
la métaphysique que d’achever la théorisation de ces catégories pour pouvoir penser
l'actualité de I'ceuvre. Or cette actualité est le champ de la modernité et de ce que nous
nommons art conceptuel : la suspension d'une pensée inefliciente des catégories.

12. de penser ici encore la fin de l'ontologie, 4 savoir la fin d’'une théorie qui consisterait
a penser que 'ceuvre est dotée d'une ontologie et d’une puissance métaphysique propre.
Ce schéma a conduit 4 renforcer les formes toutes puissantes de I'histoire de I'art et de
la conservation de l'ceuvre. Or nous supposons, sans atteindre a I'ceuvre comme support,
qu’il est plus important de penser Iépreuve de I'ceuvre plutét que sa puissance ontologique.
Lhistoire moderne de I'art ne cesse détre une longue opposition entre ce qui se nomme

XVIII modes de fondations précédents (leffectué, les catégories, I'institution des valeurs,

lessence et la praxis). Cependant ces modes nouvrent qu’a une réduction de 1étre et 2 une
réduction des conditions de la vivabilité du fait du triomphe de la technique et surtout
d’un «ordre social technicisé». L’humanisme est la plus grande falsification de I'histoire

conservatisme ou pensée réactionnaire et ce qui persiste 4 maintenir 'idée d'une ontologie
de l'ceuvre et une pensée moderne qui s'interroge sur lépreuve de la puissance (de
lintensité). La réception de l'ccuvre est une épreuve en ce quéelle est inscrite dans un espace
et dans un temps.



13. de penser ici la fin des concepts de spectateur et d’auteur, pour leur préférer ceux de
récepteurs et d’actorialité. Les conséquences d’'une pensée du spectateur et de 'auteur
ont été a la fois celles d'une détermination caricaturale de ce qu'ils sont (formes absolues,
ontologisée, réduites a la question de la puissance romantique pour celles de l'auteur

et réduire 4 ne devenir que public pour le spectateur) et d’'un abaissement extréme des
conditions de leurs relations. Pour cela on réduit les contenus, on fabrique un discours
adapté, on produit de la médiatisation. Il faut penser a partir du schéma de la réception de
lactorialité et & partir de cela penser en terme de destin et d’adresse.

14. de penser ici la fin du concept d'ceuvre comme objet pour lui préférer celui d’'un
dispositif performatif. Uoeuvre achevée, déterminée et 4 jamais stable nest pas propice a
la modernité des processus de réception et d’adresse. La fin de la métaphysique suppose
alors, si nous cessons l'objectivité des objets, de nous poser la question de ce qulest

pour I'ceuvre ce que nous nommons les dispositifs performatifs. Il s’agit en somme de
plusieurs choses : d’abord le commentaire infini sur Iceuvre comme faisant partie delle-
méme, la co-actorialité en tant que le récepteur produit dans sa lecture ou sa réception
I'achévement (momentanée) de
T'ceuvre, la performance en tant
queelle signifie que I'ceuvre nest
jamais quen-formation (per-
farmare), la co-existence en tant que
l'ceuvre est produite par plusieurs

tenir. En somme la métaphysique est I'histoire de
lexistence de [etre (comme essence) tandis que la fin
de la métaphysique est Iépreuve de I'instance de I'étre
(comme agir). Ceest alors pour cela que Heidegger

personnes et enfin le contexte en
tant que la teneur ambiantale est
fondamentale a toute réception
d’ceuvre. En ce sens la modernité
(la fin de la métaphysique) suppose
alors qu’il n'y a pas d’art mais

qu'il y a de lartistisation (en tant
que toute ceuvre est artistisable,
non-artistisable, désartistisable et
réartistisable 4 tout moment).

15. de penser ici la fin du concept de
représentation au profit du concept
de relation. La représentation est un
concept archaique qui suppose une
séparation ontologique entre ce qui
est présent et ce qui est re-présenté.
Cette dialectique est le fondement
de la pensée aristotélicienne et a
conduit & déterminer que lontologie
de I&tre se situe dans la préférence
de la représentation plutdt que
I'inverse. Or la modernité est
précisément 'affirmation qu'il faut
cesser cette dialectique stérile. Il
faut alors plutdt penser une relation
plus complexe que nous nommons
monde en tant quelle est la relation
entre le réel et la réalité, cest-a-dire
en tant quelle est la relation entre
ce qui produit et ce qui ne lest pas,
cependant que I'un et 'autre entre
en relation dans la réception. Il y a
quelque chose de neuf dans cette
proposition en ce quelle indique
que l'ceuvre nest pas dans Lobjet
mais dans la maniére avec laquelle
lartiste ouvre a la possibilité d’une
lecture des relations du monde. Par
conséquent il faut alors envisager
que la lecture des ceuvres & partir
des processus dit stylistiques micro-
structuraux (comme la métaphore)
ne sont plus valables et qu’il faut
leur préférer les processus macro-
structuraux (teneur ambiantale et
hypotypose).

- Du point de vue de la philologie,

ou de I'histoire des langues, il sagit :

pOllVS.it affirmer queé nous pensons insuffisamment

la métaphysique, il en est méme son corollaire, et la métaphysique nexiste que parce

quelle a inventé la vérité. Nous lui préférons la puissance du concept d’a-/éthéia en tant

que simple non-déployé ou déployé : nest vrai que ce qui philologiquement est déployé

4 un moment précis par le langage. Nous lui préférons ensuite, ce qui lui est corrélé, le

concept d’espace, d’aifre, au sens ou ce qui est vrai nest rien d’autre que lespace ot prend

place la chose au moment ot nous lui faisons face.

19. de penser la fin de T'histoire de I'ceuvre au profit d’'une historialité et d’'une puissance de

lentropie. Lhistoire de I'ceuvre suppose une catégorisation et une fixation. S’il s’agit plus

d’un espace et d'une question de relation, alors nous lui préférons le concept dentropie en

tant qu’il intégre la puissance de transformation a la fois de l'entourage et de I'ceuvre.

20. enfin de penser la fin de la philosophie pour lui préférer ce que nous pourrions

nommer, en somme, une philosophie du langage. Sila fin de la philosophie suppose

la fin de leffectué, de lobjectivité, de la production et des valeurs, alors il y a une tiche

pour la pensée. Cette tiche consiste a penser a partir de I'actualité et des conditions de la

vivabilité. Donc d’abord a partir du langage. Il nous faut penser comme tiche de la pensée
la constitution d’une philosophie du

la contrainte. C'est une maniére de penser l'ceuvre langage.

4 partir de la formalisation d'une série presque

infinie de contraintes (cest-i-dire de mesures).

Or, a partir du moment ot 'histoire de 'Occident

s'incruste lentement dans une histoire critique de

ALEXANDRE DEsson

Inspiration, génie, création... Ces termes sont étranges en cela qu'ils résonnent
contre tout le travail de la modernité, a savoir un démantélement patient des
structures d’aliénation et de la métaphysique. Linspiration vient d’ailleurs; le génie ne
sexplique pas; le créateur a I'autorité. Rien n'est plus éloigné d’'une définition moderne
de l'art et méme de la poiésis. L'art désigne avant tout un processus de canalisation et
de rétrécissement. Il s’agit d’'une hypothése permise par le Dictionnaire des institutions
indo-européennes d’ Emile Benveniste. Ar# serait familier de 'arme et de l'articulation :
s’y inscrit avant tout la notion de courroie, de transmission et d’amplification®. Dans
cette perspective, ’homme artiste est celui qui parvient a donner une forme a un flux,
a diriger une matiére vers une forme désirée. Cette définition est bien plus orientée
vers la ductilité des matiéres et vers la capacité de 'homme 2 les travailler. Elle a le
triple avantage de l'extraire d’'une extériorité inspirante, de désacraliser (cest-a-dire de
dé-séparer, de réconcilier) l'acte
poétique et de court-circuiter une ALEXANDRE DEssoN
partition des agir, par exemple
aristotélicienne. Le mot d’art
désigne toute mise en forme,
réconciliant au passage l'artiste et

enser en dehors de la métaphysique ne signifie
pas abandonner ou rejeter son héritage,
que sont notamment la catégorisation

ExposiTIiON

‘il fautle dire encore autrementla métaphysique
serait alors une série de cinq processus
technicisé : lontologie, la transcendance,

lessence de lagir,
cest-a-dire le lieu
de Tlagir. Le /Jieu
de [lagir est cette
maniére de ce tenir

r & la méme date a Paris, Jean Beaufret donnait

lecture de la traduction d’une conférence de

Martin Heidegger intitulée Das Ende der

la métaphysique, alors
souvre une  réelle
modernité de l'ceuvre

qui consiste & faire
advenir l'ceuvre 4 partir

avec insistance plutét
qu'une maniére de

Philosophie und die Aufgabe des Denkens. Cerze

conférence souvre sur deux questions cruciales : en quoi la

de I'instantiation et non
a partir de lexistence.

penser une existence. philosophie comme métaphysique s'achéve ? et quelle tiche Lceuvre  est  alors

Tandis que nous alors demeure réservée a la pensée 2 La métaphysique est instable, délégable

pensons  lexistence

nous occultons le lieu de I'agir. Or il s’avére que le
moment précis ol histoire de la métaphysique
se clot, souvre une nouvelle histoire de l'ceuvre.
Ou pour le dire encore autrement, tandis que
I'histoire de la pensée en Occident s’accorde a
penser lexistence, 'histoire de I'ceuvre se construit a
partir d’'une histoire théorique de la métrique et de

ExprosiTioN

et présentant un réel
danger dans la lecture : celui de ne jamais pouvoir
advenir une quelconque deuxié¢me fois. Il nous faut
insister dans la maniére avec laquelle nous nous
tenons et non dans 'idée de déterminer une essence
de ce qui est : tandis que lexistence insiste sur 1étre
et oublie I'histoire de l'agir, I'instance insiste sur
lagir pour laisser étre 1étre. ¢

Conférence La Fin de la philosophie

DEUX QUESTIONS

\

1. en quoi la philosophie s'achéve ?

parce que = métaphysique dont la tiche = fonder
4 modes de fondations :
« leffectué
« l'objectivité des objets
* processus historique de la production
* institution des valeurs

=> nouvelle science = la cybernétique
(le langage se transforme en message
/les arts se transforment en instruments)

!

.33- TRIOMPHE DES SCIENCES TECHNICISEES
ET DE L'ORDRE SOCIAL TECHNICISE

T, quelle tiche pourla pensée?

= une pensée qui ne soit ni métaphysique ni science
(cette tiche est préparatoire et non-fondatrice)
-> quelle est I'affaire de la pensée (Sache) ?
pour I'histoire de la pensée = substantialité et subjectivité

!

mais il manque une ouverture (Lichtung)
il y a une réclamation (&bré) de cette ouverture (e/étheia)
cest un «non-retrait de la présence»
en tant que lieu pour I'étre et la pensée

#5* IL FAUT ABANDONNER LA PENSEE EN VIGUEUR
POUR VENIR A UNE ACTUALITE

16. de penser la fin de la mythologie pour lui préférer celle du mythe pensé comme
mythogenése. Si lon se réfere a la pensée antique, le muthos est le langage quotidien,
vernaculaire, non technicisée, ouvert a lerreur, 4 'imprécision, a la parrhésie, il est des

lors plus faible qu'un langage construit : dés lors il faut lui adjoindre la puissance du /ogos
pour quil devienne mythologie pour qu’il devienne un langage arraisonné et idéologique.
Pour cela il faut lui préférer ce que lon nomme mythogenése en tant quelle pense la
construction de tout langage.

17. de penser ici la fin du logocentrisme pour lui préférer 'instauration d’une nouvelle
relation, tant attendue par l'histoire de l'étre, entre Jogos et muthos. La pensée catégorique
a déterminé que le /ogos (langage de 'arraisonnement) était ontologiquement supérieur
et qu’il fallait dés lors construire le monde a partir de ce nous nommons logocentrisme.
La modernité préfére indiquer que les conduites de la pensée devrait s'intéresser a une
réconciliation du muzhos et du logos.

18. de penser ici la fin du concept de vérité pour lui préférer une relation philologique et
une affirmation de la question de l'espace. La vérité est un concept exclusivement issu de

Partisan. Cette définition a aussi
l'avantage douvrir le champ de
lart 2 des modalités d'expressions,
a des média toujours renouvelés,
sans exiger d’eux une quelconque
justification. Dans cette lumiére, les
beaux-arts apparaissent comme une
catégorisation académique et rigide
des agir, historiquement close.

Les beaux-arts ont désormais le
choix entre deux options : intégrer
toutes les toujours-nouvelles
formes d’expression artistique, ou
périr comme forme historique
achevée. De méme, le mot d’art
peut souvrir 4 la richesse infinie de
ses déclinaisons ou se décrédibiliser
en cédant a la tentation de rejeter
ce que ses catégories usuelles ne
peuvent classer. Nous voulons
moins définir 'art par son
appartenance 4 une technique

que par sa capacité a générer, par

la maitrise des techniques, un
étonnement (thaumaturgie), une
interrogation sur le réel (un des sens
originels de poiésis), ou mieux, une
négociation avec ses conditions.
Llart conceptuel et I'art minimal
nous intéressent alors grandement.
Ce sont d’abord deux mots-valises,
recouvrant une immense variété de
pratiques, signe de la difficulté des
champs universitaire et artistique
méme 4 penser ce qui s’y joue. Ce
sont ensuite deux formes dont le
mérite est d’avoir mis I'accent sur
I'épreuve de I'eeuvre, passant outre
ou jouant avec l'histoire de l'art. Ils
rappellent enfin, 4 notre sens, que
le sens de l'art est dans la mise en
forme, matérielle ou immatérielle,
cest-a-dire que le sens de I'art nlest
pas création géniale ou inspirée,
mais travail patient, tissage,
augmentation, diversification,
raffinement. Aprés ces propos,

la théorie du génie ne peut plus

étre, qu'un effet de la mauvaise foi*

et lontologie —
extrémement utiles
a la pensée — mais
la considérer comme
achevée et concentrer

ce qui «fonde» (les choses dans les objets, les étants dans

Létre) : en cela la métaphysique justifie toute fondation dans

D«effectué», dans I’«objectivité», dans I'«esprit absolu»,

dans le «processus historique de la production» et dans la

l'absolutisme, le capi-
talisme, la loi. Cest une
maniére plus brutale de
le dire, mais tout aussi
efficiente. Or dans les

son attention sur «wolonté de puissance instituant des valeurs». La tiche de processus technicisés de

le monde comme

pur phénomeéne, avec une attention accrue 2 la
singularité et a4 la contingence des formes. Au
lieu d’ancrer les formes dans une histoire qui
nest au fond qu’autoréférencement, souligner
leur contingence et comprendre que lhistoire
nest intelligible que comme maintenant qui a
eu lieu. Penser en dehors de la métaphysique,
cest penser en dehors de ce qui fonde et qui
toutefois est invisible. C’est donc une révolte
contre les conditions de [laliénation. Clest
encore déporter son attention de linstitution
au vernaculaire, de la séparation au continuum,
4 la gradualité infinie des usages, impossible
sans une ouverture a l'indétermination. Un tel
paradigme est difficilement acceptable dans le
contexte culturel contemporain, marqué par
la culmination de linjonction a lopérativité,
précisément en cela qu’il ne débouche sur aucune
opérativité particuliere, prenant plutot la vie
comme une quéte de la justesse et la placant du
coté de la réception, donc de l'aventure. Un tel
paradigme suppose également d’abandonner les
idées unilatérales et aliénantes de progres, de
croissance, de péché et de dette qui perpétuent
la métaphysique occidentale. La convergence
de l'art conceptuel et de la philosophie dans les
années 1960 s’articulerait autour de lextraction
de l'unilatéralité — linterdiction de la lecture
par Broodthaers serait ainsi une révolte contre
la facticité de la lecture, l'illusion d’un sens par
elle communiquée — et 'appel a4 une nouvelle
poétique, non plus fondée sur une métrique, mais
agir indéterminé et questionnant.

0

*. Le passage autoproclamé, fluide, de Broodthers du

statut de poéte au statut d’artiste, sa prétendue insincérité sont alors la revendication du

caractére hautement volontaire de I'activité artistique et proclame en soi la fin de ce que la
métaphysique a de plus aliénant.

* La définition freudienne de I'art, a savoir la transmutation des désirs en réalité, activité de
I'homme énergique qui échappe ainsi 4 la névrose, oriente également dans cette direction. Cf. Freud,
Cing legons sur la psychanalyse, cinquieéme legon.

** Cest ce que suggere Sartre dans Lézre et le néant. Essai d'ontologie phénoménologique, Paris,
Gallimard, « Bibliotheque des Idées », édition de 1965, p.94-111 notamment. Sartre condamne
comme erronées aussi bien la mauvaise foi que la sincérité, proposant 'authenticité. Dauthenticité
de Broodthaers est alors saisissante en allant jusqu’a son terme, cest-a-dire jusqu’a proclamer sa
propre insincérité.

la métaphysique létre
est exclus, mis a l'extérieur des machines historiques
et mythologiques qu’il contemple soit plein de
terreur soit comme du divertissement. Mais nous
) . . ) . ) A 7.
n'avons jamais d’autre choix que d’en étre extérieur
et de ne pouvoir la modifier.

0

CHARLOTTE-VICTOIRE LEGRAIN

—— ——=
R /
\ /
Sile Dasein est « I8tre |3 », '\

lactualité de Bire
dans sa plus simple traduction,
) [& + étre = da + sein
il est alors tentant de lire dans le
Gedicht, le poéme, un
une bricole étymolo sique associant le
préf 1€ ge- servant & former des noms col-
lectifs; ex: die Feder (la plume) - das Ge-
fieder (le plumage) et dich, accusatif de du
2&me personne du singulier, Dich, cest toi,
cest lautre, Si on y ajoute I -1, nous obte-
ons dicht, supplément d'altérité dont I'une
des définitions est dense, dans le sens de
touffu, épais et quj semploie aussi bien
pour une foule que pour une [orét, /

—

——

¢ construction,

XXI



XXII

CeEpric MAZET ZACCARDELLI

ensible d’abord — cest-a-dire dans un premier
temps, et non a plus ﬁ)rte raison — A une
proximité de construction; je mentionnerai ici,

a titre de commentaire,
une phrase de Jean-
Francois Lyotard : «et
si lenjeu de la pensée
(?) était le différend plutdt que le consensus?» (Le
Différend, Paris, Minuit, 1983, p. 127). Il me semble
que cette phrase, assumant elle aussi la valeur
d’une proposition, nest pas éloignée de lénoncé
auquel elle se trouve maintenant articulée. Afin de
justifier ce rapport — le rapport entre deux phrases et
‘opération de rapport (rapporter) effectuée —, qui ne
se réduit donc pas 4 la seule proximité formelle que
je viens d'évoquer, je souligne deux prémisses. D’une
part, Lyotard mentionne lui-méme Heidegger, et le
«tournant langagier» de la philosophie occidentale,
dans les premieres pages de son ouvrage. Il le
mentionne pour expliquer — déployer ou exposer —
le «contexte» — cest son mot — dans lequel il aura
écrit Le Différend. Et d’autre part, Lyotard soutient
que la pensée «est en jeu dans l'enchainement d’une
phrase sur une autre» (LD, p. 11); ce qui signifie
que nous devrions, pour penser, faire I'épreuve de cet
enchainement. Cela demande alors de faire droit au
différend naissant de lenchainement d’une phrase
sur une autre. Cela demande de ne pas faire du
langage un simple «instrument de communication »,
le moyen d’une fin prescrite (assignée) par un «genre
de discours» (un espace déterminé). Et cela demande,
enfin, d’«instituer de nouveaux destinataires, de
nouvelles significations, de nouveaux référents » (LD,
p-29).1lyadans ce texte 'indication d’un mouvement
nécessaire. La défense d’une certaine incertitude,
d’une attention a ce qui se fait, d'une «prudence»
écrit Lyotard. Bataille expliquait dans La structure
psychologique du fascisme que «la science a pour objet
de fonder V'homogénéité des phénomenes; elle est,
en un certain sens, une des fonctions éminentes
de Vhomogeénéité. Ainsi, les éléments hétérogénes qui
sont exclus par cette derniére se trouvent également
exclus du champ de lattention scientifique : par
principe méme, la science ne peut pas connaitre
d’éléments hétérogenes en tant que tels ». Si faire droit

la pensée consisterait alors a pouvoir penser en dehors de la

métaphysique et de la science. Alors ce qui est le propre de la

au différend, Cest révéler — éprouver — 'hétérogénéité
des «régimes de phrases», alors sans doute est-
ce insupportable pour la science. Mais revenons a
Lyotard, et citons, sans rien ajouter pour linstant,
un dernier passage du Différend : « Adjointe 2 la
précédente par e,
une phrase surgit du
néant et senchaine
a elle. La parataxe
connote ainsi 'abime de non-étre qui souvre entre
les phrases, elle insiste sur Iétonnement que quelque
chose commence quand ce qui est dit est dit. Le
et est la conjonction qui laisse le plus menacer la
discontinuité (ou loubli) constitutive du temps,
tout en la défiant par la continuité (ou la rétention),
également constitutive» (LD, p. 102).

0

Martin Heidegger
Gesamtausgabe

IL Abtetlung: Vorlesungen 1919-1944
~ Band 50
1. Nietzsches Metaphysik

2. Einleitung in dic Philosophie
Denken und Dichten

&

Vittorio Klostermann

AvressaNDRrRO DE FrancEesco (p. xxi11)

nsembles poé-, Intervention numérique sur
texte, dimensions variables, 2018

Martin
Heidegger
G.band 50
Achévement
de la méta-
Physique et
poésie (1944),
Gallimard,
2005.

SVOLTA

Emettons hypothése que dans Phistoire de Teeuvre soit advenue une crise inégalée et quielle ait eu
licu dans les anndes 1obo. Posons alors que certe erise sont déterminde 4 la fors par ke tournant de la
métaphysique et par lapparition d'un art dit conceptuel et critique. Pour cette exposition intitulée
Suadta, nous voudrions montrer [épreuve, hasardeuse ou non, de deus Svénements qui ont e liew
en avril 1944 : 4 savoir la premiére exposition de Marcel Broodthaers 4 la galerie Saint-Laurent 4
Bruselles (du 10 au 25 avril 1964) et la conférence de Martin Heidegger donnée a Paris le 21 avril
19t 4 dans le cadre du colloque Kierdegaard vivant (du 21 au 23 avril), La conférence, lue par Jean
Beaufret, porte le titre La Fin de la philossphic et la tiche de la pensée. | émets hypothése, et méme
‘un hasard, qu'il v 2 un lien puissant mais ocoulté entre | = od'un arr dit

a proposition de MarceNBroodthaers consiste 4 celer dans le plitre

recueil de podsie intimlé Phuse-déie et de faire ainsi passer le staw d

CELVIE pl'.a.\ili..lll;'.{.::' chansdment de p:armiimn;' est i wrihé par M are

deonomie parce que le gfétique ne fair pas «vivre s, Cette jusgifjcan

i nedricd =, fondar
en jeu dhalectique irésolue (mais cert
plastique. Cette rension est nommée par Broodtl
aver L Lebeer en 197.4) @ cela suppose que si Ton e

suppose encore gue si l'on veut conserver laeuvre

En somme sexg
lépreuve partic

nouvelle est-ell
Martin Heideguer ™ Das Eny

et quelle tiche alors demeure réservée 4 la pensée ? La métaphysique est ce qui « fonde» (les
choses dans les objets, les étants dans [éte) @ en cela la méraphysique justifie toute fondaton

dans I'seffectué », dans I'«objectivité », dans U'«esprit absolu», dans le « processus historique de

la production » et dans la « volonté de puissance instinrant des valeurs ». La tiche de la pensée
consisterait alors & pouvair penser en dehors de la méraphysique et de la science. Alors ce qui esr e
propre de la pensée, son «affaire » (Sache), est le « mouvement » et [ état des choses». Cependant il
ne s'agir pas de saisir le mouvement er Iérar 4 partir de l'oceulration de la méraphysique (Teffecué,
lobjectivité, le rationalisme, la production er linstitution) mais & partir dun mode de pensée
comme «non-retrait». Laffaire de la pensée serait alors le non-retrait, serait la solliciration dans le
non-retrait. Cest cela que nous nommons le fournaat,

Quelles sont alors les conséquences pour la pensée de lreuvre ® Laffaire de la pensée tient lieu
dune erise qui consiste 4 se détourner de ce qui a ét€ assigné comme espaces idéclogiques (i savoir
lefTeciué, lobjectivité, la raison, la production et Uinstiwtion des valeurs). Or ciest précisément le cas

pour Feeuvre de Broodthaers er cest précisément ce quii] tente de mor =TT 3

sl 3« barpaeehur o1 tenir le cap alors leuvre est ogfrte 4 la profonde in

loceultd, de | e, 51 Palfaire de la penste

agit de la podsie, cest parce
de la pensée.
abien Vallos avril 2018

t d'un = élément dave
le poctique {gedichtete)

penser oo qui
pocsie | Fediff

rE = POUT Nols; et 511l
nt 'affaire et la achd

XXIII



XXIV

MicHiLE DRAPER (CITEE PAR Eric DAYRE)

ans sa correspondance, le poéte anglais
G.M. Hopkins a proposé une expli-
cation du terme «sake», qui se rapporte
a la question de la
réputation, des qualités,
des signes de la grice,
et a I'idée de la gloire visible : « SAKE is a word I
find convenient to use : I did not know when I did
so first that it is common in German, in the form
Sach. It is the sake of “for the sake of”, “forsake”,
“namesake”, “keepsake”. I mean by it the being a
thing has outside itself, as a voice by its echo, a face
by its reflection, a body by its shadow, a man by his
name, fame or memory, and also that in the thing by
virtue of which especially it has this being abroad,
and that is something distinctive, marked, specially
or individually speaking, as for a voice and echo
clearness; for a reflected image light, brightness; for
a shadow-casting body bulk; for a man genius, great
achievements, amiability, and so on. In this case it
is, as the sonnet says, distinctive quality in genius.»
«8ake» cest «SACHE», étymologie de la chose
méme, de la «7es», la chose méme, le « génie» propre
de la chose. Il exprime  la fois un principe qualitatif
et un principe deffet. Par le biais des étymologies,
Hopkins souligne que sake déploie I'altérité dans le
texte méme. Il ne retient du sens de «sake» que la
formule du renvoi a lautre, y compris dans I'idée
du deuil si proche de celle de don, dans «keepsake»
(souvenir), « namesake» (homonyme), « for the sake of>
(pour l'amour de), « forsake» (abandonner au sens de
U'«ekdoton» , hapax biblique pour dire la Fils «livré »,
«abandonné» ), des termes qui renvoient autant au
Christ en général. Sake désigne 4 la fois ce qui dans
la chose échappe a la chose (Iécho, le reflet, l'ombre),
ce qui détermine la chose & étre un signe (cest le
statut de ce signe qu’il convient d’interroger), et le
trait distinctif, la concentration unique, découpée ou
«abrupte», qui se détache («the thing by virtue of
which especially it has this being abroad», toujours
en liaison avec le grec testamentaire «ekdidémi»,
«donner hors de»).
Sake est a la fois la marque et le manque, la
projection et le déport. Létymologie de sake renvoie
au duel, 4 la différence marquée, a une pression, une

pensée, son «affaire» (Sache), est le «<mouvement» et '« état

extension de la chose. Skear rapporte pour sa part le
mot «sake» & «strife» (conflit), «dispute» (dispute,
litige, conflit), «contention», «crime» (crime, délit),
«law-suit» qui renvoie lui méme a 'ancien «soke»
qui signifie lexercice du pouvoir judiciaire (ou de
jugement délibératif
ou delective will ),
dou découle le jeu
hopkinsien sur la «sentence », «I'exercice du pouvoir
de juger» et «la phrase»!, pour ne pas dire le
«phrasé» et le «ton». Par extension, le sens dérive
vers la «franchise» (dans le sens déja noté de droit,
d’autorisation et d’une vérité particulierement sans
ambages du poeme), et le passage par l'audition
des «témoins» qui «argumentent» tout autant
quils «témoignent». Le témoignage est toujours
le diameétre, la vraie mesure tonale, la tonique de
l'argument.

«Sake» signifie alors la cause, lobjet, laffaire, le
propos. Dans la double définition de «creux» et de

1. Clest dans ce sens également que Heidegger l'emploie
dans Identité et Différence au chapitre intitulé « La Consti-
tution Onto-théo-logique de la Métaphysique ». Il définit
la cause de la pensée (en allemand «Sacke») en suivant la
méme étymologie : « Cause», d’aprés la définition quon
en donne, désigne la cas litigieux, le litige, et celui-ci ne
peut étre pour la pensée que le cas qui la concerne. Dans
ce cas litigieux, le litige nest aucunement imputable a
la pensée, laquelle aurait saisi le premier prétexte venu
pour le créer. La «cause» ou «l'affaire» de la pensée est
un diftérend dans ce qu’il a de litigieux. Le sens principal
de Streit, «litige» (en vieux haut allemand «S#rif»), nest
pas «discorde», mais «pression», «contrainte» [appui et
accent, stress, dirions-nous]. Le cas litigieux de la pensée
contraint la pensée en ce qu’il conduit celle-ci d’abord a
son propre cas et, de ce cas, 4 elle-méme.

Le rapprochement entre Heidegger et Hopkins est
d’autant plus intéressant que le premier met en rapport
Husserl avec les théologiens du Moyen Age, et qu’au début
de sa carriére cest avec Duns Scot qu’il aborde I'analyse de
la structure du pensable intentionnel et des catégories de
la signification capables de rendre compte de l'expérience.
Enfin Hopkins a effectivement interrogé, dans la lettre
grecque du texte de Parménide, la différence qui sépare
letre de Iétant, et de I'analyse de cette différence il a tiré
ses deux concepts majeurs d’ «instress» et d’ «inscape» , et
une ligne directrice pour l'ensemble de sa pensée et de son
ceuvre poétique. Le rapport entre Hopkins et Heidegger,
est en particulier étudié dans louvrage de Brian Willems,
Hopkins and Heidegger,London & New York : Continuum
Publishing Corporation, 2009.

«plein» quen donne Hopkins (comme «écho»,
comme «marque»), «sake» est un terme qui résume
le propos de la poésie. I1 dit le «litige » de deux voies,
entre la voie de l'autre et celle du méme dés lontologie
parménidienne, entre les deux voies alternant la
question de I'Etre et celle du Non-Etre programmant
et renvoyant la poésic 4 ce quelle doit étre et
comprendre de IEtre. Dans ce jeu de coincidence
dynamique,
I'inhérence de la
théorie a la pratique
de la poésie rend
compte des changements «physiques» des états et
des qualités, et des expériences spécifiques de pensée
que la poésie permet. Stricte application de lemploi
qui est celui de «sake» —le gage comme lengagement
complet — qui marque le fait que cette langue
intérieure parle aussi 4 lextérieur delle-méme, ou
plus exactement comme un logos qui assume et porte
tous ses effets dans sa proportion méme, y compris les
effets du commentaire qui sont a la fois sa proportion
et marque la possibilité méme d’une «proportion de
la disproportion», d’'une délimitation pensée pour le
sans-limite.

«For the sake of» est lexpression de I'intention
ou de la finalité, traduite du «dia» du grec dans ces
deux acceptions — comme préposition pour dire
«en propre», «de part en part», «complétement»,
«jusquau plein succés» — pour dire la traversée
«diamétrale » d’'un élément ou d’un discours comme
dans une dialectique qui porte I'impression jusqu’a
sa fin. Le sake contient la traversée jusqu’au succes,
le soi traversé triomphalement de I'Autre. On se
souviendra que le «dia», dans le grec testamentaire,
est utilisé pour traduire le but et la particule « maan»
de 'hébreu, dont la racine est «anah», terme qui est
traduit en anglais tantot par « 7o dwell», tantdt par
« o answer» ou «fo sing» .

Plus généralement, cette racine primitive signifie
chanter, crier, témoigner, annoncer, et lorsquelle est
employée en lien avec les yeux, elle signifie «to have
eyes for», «étre attentif a», «rendre compte de»,
«observer avec attention» cest-a-dire diriger son
regard sur la marque qui fait un but qui est donc

1. Cette racine agence les sens courants : «répondre»,
«témoigner», «affirmer», «parler», «crier», «chanter»,
«prononcer mélodieusement», et enfin «exaucer ».

des choses». Cependant il ne s'agit pas de saisir le mouvement hébraique du

et ['état a partir de l'occultation de la métaphysique

le sens profond du «dwelling» dans la définition
hopkisnienne de la poésie («the inscape must be
dwelt on»: il faut insister, demeurer, s'appesantir sur
la forme. «Only I'll have an eye/ To the sakes of him
[...]» dit ce que «fait» le poete qui évoque le musicien
Henry Purcell. La pulsion scopique liée a «sake» via
le «maan» hébreu, est ce que le grec biblique traduit
par «skopos», qui signifie le but visé et le champ de
la vision, mais lidée
«regard
chantant» semble bien
dominer le tableau de
toutes les «traces» de ce qui se dit et se pense.
Michele Draper, extrait de Restitution de la
poésie, la portée des écrits théoriques dans ['euvre de
G.M. Hopkins , 4 paraitre en 2019.
0

CHLOE MAILLET

Conceptual artists are mystics rather than
<< rationalists. They leap to conclusions that

logic cannot reach.», Sol Lewitt chanté par
John Baldessari, 1972.

O
GREGOIRE D’ABLON

OMEHOW ANYHOW

— Hommage au consul et & Clément Rosset

Réactualiser ces deux événements concomitants
d’avril 1964, nous indique, a la maniére de Clément
Rosset, que «[la perception de la réalité] peut toujours
s'interpréter en termes de simple hasard ».

Clément Rosset nous a quitté le 27 mars 2018,
ce penseur du tragique, de l'ivresse, de I'idiotie ou
encore de la joie — sa «Force majeure» — a passé
une grande partie de sa vie 4 sextraire des systémes
métaphysiques. Cest en son hommage que nous
avons créé ces deux tampons, objets symboliquement
représentatifs de la catégorisation et de la domination
de lontologie, pour réactualiser, au contraire, son
interprétation du devenir. Uaffaire de la pensée serait
alors le non-retrait, serait la sollicitation dans le non-
retrait. Le NON-RETRAIT du monde qui nous entoure
et qui advient «'importe comment».

XXV



VaLeENTINA TRATANOVA

l Jirage politique 2, 2018,
trois dessins sur papier calque superposés.

Clément

Rosset (1939-
2018), Le Reel.
Traité de I'idiotie,
Les éditions de
Minuit, 1997/
2004, P. 39-40.

«Nous disons : toute réalité est nécessairement
quelconque, 4 la fois déterminée et fortuite, donc
insignifiante. Nous disons aussi : lorsquon attribue
une signification au réel on lui préte une valeur
imaginaire, valeur ajoutée 4 la perception de la
réalité, laquelle peut

toujours  s’'interpréter
en termes de simple
hasard. Nous disons
encore : il 'y a pas de
secret de 'Histoire, pas
de mystere du devenir.
Le devenir est sans

(Teffectué, lobjectivité, le rationalisme, la production et
linstitution) mais a partir d’un mode de pensée comme
«non-retrait>. L'affaire de la pensée serait alors le non-
retrait, serait la sollicitation dans le non-retrait. Cest
cela que nous nommons le tournant.

uelles sont alors les conséquences pour la

mystére car il advient
comme la démarche
du Consul de Malcolm
Lowry [Au-dessous du volcan], somehow anyhow :
de toute fagon d’une certaine fagon, cest-a-dire
n'importe comment] — et il est étrange que tant
dénergie intellectuelle se dépense a vouloir percer
a jour le sens du devenir et la raison de I'Histoire,

cest-a-dire le sens de ce qui n'a pas de sens.»

0
VANESsA THEODOROPOULOU

ourrait-on alors supposer, que ce «non
retrait», ce «tournant» que tu désignes
et identifies ici, serait une autre maniére
de nommer lémergence du politique? Un, ou le,
tournant politique de la métaphysique (et donc
de la philosophie), pensée désormais, et dans la
lignée de la critique initiée par Karl Marx, comme
«mouvement», comme «état des choses» ou
«élément d’aventure » — tel que tu le qualifies —, voire
comme pratique?
Je voudrais évoquer ici, en guise de contribution
a la discussion, un autre événement, trés proche
dans le temps de lexposion de Broodthaers et de la
conférence de Heidegger, et 2 mon sens de 'hypothése
que tu avances. En septembre 1961, lors d'une longue
dérive dans les bars de Hambourg, Guy Debord,
Attila Kotdnyi et Raoul Vaneigem, qui voyageaient
alors sur le chemin du retour de la « V¢ Conférence de
I'Internationale Situationniste », tenue & Géteborg du
28 au 30 aoit, rédigent une série de notes concernant
le devenir des activités de leur groupe, intitulées les

pensée de [euvre 2 L'affaire de la pensée tient

lieu d’une crise qui consiste & se détourner

«’Theses de Hambourg». Leur contenu devait se
résumer selon les situationnistes en une seule phrase,
évoquant une célebre formule de Marx en 1844 (dans
sa Contribution & la critique de la philosophie du droit
de Hegel) : « LU1.S. DOIT, MAINTENANT, REALISER LA
PHILOSOPHIE ».

Deux ans plus tard, en 1963, lors de la derniére
manifestation de type «exposition» organisée par
le groupe 4 la galerie Exi 4 Odense du 22 juin au
7 juillet 1963, intitulée Destruktion af R.8.G. 6 : En
Kollektiv manifestation af Situationistik International
(Destruction de R.S.G 6 : Une manifestation collective
de [lInternationale Situationniste), T1.S. expose
dans une ambiance d’abri anti-atomique une série
d’ceuvres plastiques, dont : une série de Cartographies
thermonucléaires de ].V. Martin, réalisées sur des
cartes géographiques en relief, en plitre, couvertes
de couleurs et de déchets, une série de Victoires de
Michele Bernstein, également réalisées sur une base
de platre modelé et recouvert de déchets, ol sont en
plus incrustées des miniatures en plastique (soldats
de plomb, voitures, tanks), et autres barbelés, et enfin,
cinq tableaux intitulés Directives réalisés par Debord.

XXVII



XXVIIL

Fig. 1, Guy
Debord,
Directiven’z,
fuin 1963,
toile peinte
couleur de
muraille avec
lettres noires,

Fig 2, Guy
Debord,
Directive
7°4, juin
1963, lettres
blanches sur
un meétre
de peiture
industrielle
(huile et
résine
plastique)
de Gallizio
(1958)

Ces derniéres se composent d’une toile encadrée et
peinte en couleur muraille, sur laquelle est inscrite
une phrase en lettres noires : « Dépassement de l'art »,
«Réalisation de la philosophie», «Tous contre le
spectacle», «Non 4 tous
les spécialistes du pouvoir.
Les Conseils Ouvriers
partout», «Abolition

de ce qui a été assigné comme espaces idéologiques (&
savoir [ effectué, [vbjectivité, la raison, la production

et linstitution des valeurs). Or cest précisément le cas

non pas anti-)picturale, ces fragments de langage
que le «poete » décide d’extraire de leur mouvement
et de fixer sur un support (la toile), les objectivant,
leur donnant une dimension plastique — et ceci non
pas pour évacuer leur
sens  politique, mais
au contraire, pour les
politiser autrement -,

du travail aliéné». pour [wuvre de Broodthaers et cest précisément ce qu'il e semblent contribuer

Les cinq inscriptions
sur toile sont alors considérées par leur auteur
comme la «poésie mouvante» situationniste,

en  oppositions aux  «signes  purs et
incommunicables» ~ d’une  certaine  peinture
abstraite de Iépoque. La cinquiéme inscription,
qui m'intéresse particuliérement ici, celle touchant
a la question du travail, présente la particularité
suivante : elle est réalisée sur une toile composée
dun metre de «peinture industrielle» (une
invention du situationniste italien Pinot Gallizio)
sur laquelle Debord a tracé son slogan, avec de la
peinture blanche (en lettres blanches). Par leur
volonté conceptuelle et volontairement extra-(et

4 ce méme tournant
évoqué dans ton texte. Le tournant du « non-retrait»
de la pensée et de l'art. Dans cette contradiction
apparente entre objet plastique (la peinture) et
langage (poésie), nul(le) supprime lautre, leur
coprésence signant leur dépassement réciproque,
dans la poésie devenue pratique, et l'art devenu
langage parlant de sa propre condition d'existence,
dans et contre I‘économie.

0
MarTIN HEIDEGGER

hilosophie, cela veut dire métaphysique.

La métaphysique pense l'étant dans son

tout — le monde, 'homme, Dieu — en
regardant vers l8tre, cest-a-dire en tenant le
regard fixé sur larticulation de 'étant dans létre.
Elle pense I’tant, comme étant, sur le monde de
la représentation dont la tiche est : fonder. Car
‘étre de 'étant, depuis le début de la philosophie
et dans ce début méme, cest manifesté comme
Grund (Gpyn, aitiov, principe). Le Grund, le
fond ou fondement, est ce dou létant comme
tel, dans son devenir, sa disparition et sa
permanence, est ce qu’il est et comme il l'est, en
tant que susceptible d%tre connu, pris en main
et élaboré. [...] Le fondement, selon le type
que revét, en son temps, Iétat de présence, a son
caractére fondatif dans la causation ontique de
leffectué, dans la possibilisation transcendantale
de l'objectivisation des objets, dans la médiation
dialectique du mouvement de l'esprit absolu, du
processus historique de la production, dans la
volonté de puissance instituante des valeurs.

in Fin de la philosophie, op. cit. p. 282.
¢

AmMAURY DAUREL & VicTOR DELESTRE

Broodthaers (& Heidegger, peintures, 2018

MarTiN HEIDEGGER

e mot «pensée» employé tout simplement,

désigne cette pensée que portent a son

accomplissement ceux que lon nomme
les «penseurs». Leur ancien nom est gtldco@ot,
les philosophes. La «pensée», tout simplement
comprise, est la philosophie, gptAocogio. Le mot
«poétiser» peut certes aussi avoir une signification
pluslargeetdireaussibien:«inventer poétiquement»
quelque chose [erdichten], trouver quelque chose en
linventant [erfinden] de maniére a feindre aussi
quelque chose. Il reste que nous entendons de fagon
plus immédiate et plus habituelle le «poétiser»
comme ce que font ceux que lon nomme les
«pottes». Le «poétiser» compris tout simplement,
voila la «poésie». Le mot est formé en suivant le
verbe grec motelv qui signifie : producere, amener
quelque chose a ressortir. Au lieu de «penser et
poétiser» nous pouvons aussi dire «philosophie et
poésie». Que dans les anciens noms pour penser et
poétiser, dans les noms de philosophie et de poésie,
résonnent encore deux noms fondamentaux de
Tétre tel qu’il s'initie au matin de 'Occident, & savoir
copla et motetv (cf. Héraclite, fragment 112), voila
qui ne saurait relever du seul hasard mais indique
entre les deux une parenté sans pareille méme si elle
demeure pour nous largement en retrait.

Martin HEIDEGGER, Achévement de la métaphysique

et poésie, 1945 (p. 153).
¢

YANN SERANDOUR (P. XXX)

Swvolta (image), 2018.
0

A ConstrUCTED WORLD (P. XXXI)
Sans titre (Scolta), 2018
¢

XXIX



b mprentnls de la galot
;44_90.){»«&:. Londees, NY. ALA
€ Fonl’ Cantin fﬂacmmf‘ﬂ hsses

ey L’ng ds

Covrme - : Lon:» mo /5
M Fs 51 4(;\(.: AL 6(’:’.:.-;.4; 6{‘:,
.\ Pas jaﬁm % S
L (/n &"%di 5‘:;‘”

-

Lﬂ?m?’? T la dileak
x : e 1*.;4{{ m?’l‘ﬁj‘mhf a

—-..__;-_ . y d r.
@we MRE: Cesh diffice &

D i eerure. s O
ergy Pl DL

Socrate 4 Criton

f.‘:'-a ry E8T Susbundg diflence; ot no dewvres.
WU P, Bl wous b B L, Lot aavedr?
¢vr1r~¢74~lpn,r: 340, Car 1y a boaucolp

Tautres choses quo jo l b LAY i
ne connale pas 1 4l vous fd SEveZ pas, VOuS :-m}"": - |
P8 aves pas. Oul, char s, &9 0 quo [ No o "“ =l
Connals pan. Yous nd sael toukours pas, of ~——ra |
h.:w« Fver A [0t A IPeure e vous savier = r:_"f?:
ol ol vous dea ot n'dles pas o0 méme e
bempy, o4 | { . ! =X
L 01 40 relerence Sun mdmes Choses 1 == s
F = |

Pro Coflu beL vy Ml g Eats (et
Lo Sdalr doa bctiors T lo deatin deu Fvrea
Tereodiarss Mawrus FL B0 sl s 0 : Do Sylable of Metrds G2

Mo pecwTes GiChinda entre Nenvs de
”~ Bavodr ol by SESRspOlr O arvddl SO

g « Frangaiee Sagan

A SA FoVFr/
Lardmmr?j'gﬁ;... srooons T Sans
adope chosell, pls U en
pories remplec b frok e nohre

(9 neramee clest idord e la
ok e gl VWS re. Connalsse
de pothS-n2me  Je s043
[res ape S0x, gus plus e pack
Jen seds Sar.

e P Tuage el

U A e, i

of =iyt

an anccaate tavorie Concerne Mive Love gasspdrd Semandant A Yan
Dyke Parks derplquet L Bgne do Cablnessence; = Encore of endore "

corbesy orie /o champ de mais G&LeUver =. Love $Lal prplene :
tark pour s onlanls 3 propos | Ve

pommant Be 11 QU S0t Bur S0 chaa e
d'un sein qul §'amuse Jusqu'd oo que BXN phre un foor enidve be T- lrd, ; :
puals mﬂxn on ahuctio, chantant des choses QUi semblail ire au- Les ¢ty pt.:o Vg s e ?-tr:i«:.l::-:;f:: it
deld g Mavant-ganda % Parkg o réswmd Fabime ontro vieion ef raile o ﬂﬂ.l_in-m#.nomn [, Boa. S
Franchement, Miue, j& nd sas P33 08 QU2 ©a weul dirg. WAk G d-:-m s Dt ratore — I..“.' x
' dars les domaines do Fan, oo 13 g, O
[acchitecture « i puishe oo mutlpies
shgreficaliing QUi nd ponl pas Adcessairema i
comprites ou Mg comprises par b
criabeur da Tavue,
bt tarn B r L e nraiemaoil
O3 217630 him Le philcsopha Jaoques
Operica meurt

R 2, 2006 G lanstackd World a réadiz (oewrre Wel: knowry
A e doans duners eodeod, puas 4 S Lure Trois Bunres g 0
Fd&f ﬁ"'/qrfﬁfﬁ ﬂ&fﬂé{ﬁn Trasl A La IS dndns m’zj,m'ﬁj,ow‘ﬁg
arrgs [Proohss - Peu da tomps apres [CW a dicds da medlr (o a ce
R I S ST o Sl A
G it L 2 E!LMM% Sm,@%a ﬁgﬁm
< Socisle . Nows arens encdre enxove

\

XXXI



MarTIN HEIDEGGER

ci qu'il faut entendre la troisieme question de votre lettre : comment sauver

l'elément d’aventure que comporte toute recherche sans faire de la philosophie une
simple aventuriére ? Ne nommons quen passant, pour le moment, la poésie
(die Dichtung). Elle se situe devant la méme question et de la méme maniére
que la pensée. Mais
demeure toujours valable
le mot a peine remarqué
d’Aristote dans sa Poétique,
selon lequel la création
poétique est plus vraie que

ANTOINE DUFEU de Michel-Ange en Iéglise de Santa Maria Sopra

Minerva sur le pieu qui le soutient bien davantage

ne serait-ce que voir poindre le désir de changer
quelque monde que ce soit, quel qu'il soit.

e moment est venu de penser encore
linterprétation de ce court et sidérant
[Extrait de Aventures, livre en cours]

que la croix pourtant nettement plus visible lequel paragraphe de la Lettre sur I'humanisme. 11

précise donc que «tout citoyen a le devoir dexercer, Pour étre en paix, nous avons et aurons besoin  s’agit de comprendre ce que signifie la formule de

ans impératif aucun, alors que je serai parti  selon ses possibilités et selon son choix, une activité de havres. S’il est évidemment anachronique de Jean Beaufret, un «élément d’aventure» et a cela

XXXII

de Paris-en-France tu m’attendras en quelque  ou une fonction concourant au progrés matériel nous localiser dans la réponse de Martin lexploration méthodique
rue de Rome-en- o ) . ou spirituel de la de naturels, nous §@gitde penser ce qui tient d’un «élément d aventure» Heidegger. La formule de Iétant.
. tente de montrer. Si l'affaire de la pensée est de tenir la s , . er o PN iy - . .
Italie et nous nous y société». Interloqué en construirons ou pour nous; et s'il s'agit de la poésie, cest parce que la poésie  est écrite en frangais, sans in Lettre sur
retrouverons. Toujours ¢ barre» pour en maintenir le cap alors lenvre est ouverte  yyyn que choqué par nous en construisons doute pour signifier ici /humanisme (1946), trad.

nous sommes quelque a [ﬂprqundf insincérité de l’offulfﬁi de [’é[onomif et de la la place fondamentale

part;toujourstoicomme fechnique. Si l'affaire de la pensée est le non-retrait alors il occupée  par  un

moi pouvons voir le site

de notre présence effective désigné par un nom,
connu ou non, donné ou inventé. Quelques minutes
nous suffiront pour nous constituer deux sandwichs
composés de roquette, de mortadelle, d’huile d'olive
et de mozzarella di buffala dont la créme abondante,
juteuse et débordante ne tardera pas a se répandre a
la surface de nos pulls respectifs. Ainsi prendrons-
nous a posteriori conscience que ceux-la n'auront eu
d’autre fonction que de nous servir de bavoir. Alors
que nous pourrons les oter, nous déshabiller au
septi¢éme voire au huitiéme des possibilités offertes
par la totalité des vétements recouvrant nos corps
émérites, nous finirons de les utiliser pour essuyer
nos doigts presque trempés d’huile. Un vent somme
toute léger aux caractéristiques relevant plutot de
celles de Zéphyr que de celles d’Auster s'introduira
a l'intérieur de nos chemises ou de nos chemisiers
ayant pour effet de caresser nos pour 'heure encore
effectivement chastes poitrines. Reprenant non
pas comme par enchantement une discussion que
nous entretenons quasi quotidiennement a l'endroit
des textes constitutionnels, lesquels sont devenus
4 ce point communs quils peuvent demeurer
entiérement ignorés de I'ultra-majorité des vivants
qu’ils régissent, tu m'apprendras que l'actuel article
premier de la République italienne stipule que
«I'Ttalie est une République démocratique, fondée
sur le travail» qui, comme le compléte l'article
quatriéme «reconnait & tous les citoyens le droit au
travail et crée les conditions qui rendent ce droit
effectif» et dont Iénoncé de la phrase seconde serait
de nature a faire — si clest Dieu possible ou pour ainsi
dire et toute circonstance tenante — virtuellement
senfoncer de quelques infimes millimétres
supplémentaires le fessier du Christ Rédempteur

VALENTINA
Traianova,
Sans titre
(flaque), 2018,
deux dessins
sur papiers
superposés.
Série des
Virages
politiques.

concept — celui du
travail — tout juste bon a fonder I'économie classique
alors que nous serions toi et moi préts a jouir a nouveau
de I'Ttalie merveilleuse telle que nous la vivrions
1, tu me lirais & partir de ton téléphone portable
larticle premier de la constitution espagnole, lequel
est établi en ces mots : « UEspagne se constitue en
un Etat de droit social et démocratique qui défend
comme valeurs supérieures de son ordre juridique la
liberté, la justice, Iégalité et le pluralisme politique.»
Moi qui ne suis jamais parvenu a passer la moindre
frontiere étatique a l'aide d’une simple gommette
resterai de nouveau coi au point de me demander il
ne conviendrait pas, en létat, de défaire l'ensemble
des textes constitutionnels ou para-constitutionnels
fondant les actuelles institutions internationales
dont les existences sont tantdt anachroniques tantét,
a y regarder de pres, liberticides. Existons-nous
seulement?

[Extrait de Nous abstraire, livre en cours]

ous commengons et commencerons toute
politique par la paix.

Faire la paix ne signifie rien d’autre quétre en
paix ce qui signifie entre autres choses : identifier
un territoire, connaitre une géographie, disposer
de ressources a portée ou non de main tout autant
quen disposer, favoriser I'hospitalité puisque rien
rlest moins étranger 4 la paix que 'inconnu.

concrétement d’adéquats a nos besoins du moment
parce que nous sommes intelligents et que nous ne
nous laisserons jamais opposer le souvenir de quelque
massacre 4 nos entreprises politiques. Une fois ces
havres constitués plut6t que institués nous pourrons
former avec vous mais aussi avec nombre d’autres
étres que vous et nous des pays, de nouveaux pays.

La paix est notre luxe.

0
CEpRic MAZET ZACCARDELLI

osons alors que le «et», auquel nous renvoyait
le texte de Lyotard, soit une aventure.
Conjonction sans programme, elle fait venir
deux parties. Elle les met, maintenant, en relation.
Et cela, dans «la défection dune cardinalité»

(Pierre-Damien Huyghe, Faute d’appuis).

Etna (Sicile) éruption du 7 avril 1964, carte.

que la langue francaise (et son étymologie latine)
indique quelque chose que la langue allemande
ici nindique pas. Le terme aventure est dérivé
d’adventurus le participe futur du verbe advenire
au sens de qui peut arriver au plus prét de l&tre.
Quant au terme é/ément il provient du latin elementa
qui désigne a la fois les lettres de I'alphabet et les
principes (en tant que ce qui commence). Un
élément est donc de qui commence et s'indique
comme tel. Ce quiindique le terme grecque
otouyetov : la ligne, le caractére d'écriture, Iélément.
Lélément d’aventure ici serait alors ce qui indique
le commencement de ce qui peut nous arriver au plus
proche. Cependant le Lateinisches Etymologisches
Werterbuch (A. Walde, 1910, p. 251) indique, méme
si elle estincertaine, la possibilité d'une relation entre
les termes alimentum et elementum qui supposerait
ainsi — je ne puis encore le démontrer — une racine
commune 4 propos de la fourniture de ce qui est
nécessaire a la fois pour la vie physique et pour la
vie intellective. Aligner les lettres et les réserves
de sortes que nous puissions nous «servir» pour
pouvoir parler et manger. En ce sens alors la formule
de Beaufret pourrait sentendre de la maniere
suivante : puisqu’il n'y pas d’humanisme possible
pour Létre, y a-t=il encore pour lui «en réserve» quelque
chose de disponible de sorte que quelque chose puisse nous
arriver au plus proche de nous? Voici comment il est
possible d’entendre cet énoncé : quelque chose est-il
encore en réserve pour ’homme de sorte qu'il puisse
advenir a son historialité? Si la réponse devait étre
non, alors nous serions enfermés dans un monde
absolu et autoritaire de la métaphysique comme
privation et oublie de notre historialité, cest-a-dire
de notre maniére de faire advenir les choses. Or
nous gardons en mémoire le sens grec de ce qui fait
advenir les choses. Et c’est précisément la réponse de
Heidegger. Ce qui est encore en réserve pour létre,

Roger Munier (bil.),
Aubier 1964, p. 169.

XXXIII



XXXIV

estle poéme, parce que le poéme est I'aventure. Mais
le penseur allemand donne trois indications : la
premiére consiste & nommer cet élément d’aventure
dans la langue allemande (Gedich?) et non dans la
langue grecque comme on pourrait s’y attendre

(poiesis). Cela indique (Gedicht) et le poétique (gedichtete) sont Iaffaire

la  nécessité  des

langues familieres et la question d’un sens du Dicht,
du dense et du touftu. En cela il indique la puissance
de laffaire de la pensée qui consiste a traduire. La
deuxi¢me consiste a dire que le poe¢me (Gedicht, ce
qui aurait la possibilité de rassembler la densité) est
¢lément d’aventure, parce qu’il se tient de la méme
maniére (se/ben Weise) devant la méme question
(selben Frage) celle de letre, que la pensée (Denken).
Or 2 la pensée il lui a été assigné une tiche, a la
fois de garantir la fin de la métaphysique et d'ouvrir
létre a lélément d’aventure quest le poéme. La
troisiéme enfin consiste 4 rappeler le «mot & peine
remarqué » d’Aristote dans la Poétigue, 4 savoir que
«la philosophie et la poésie sont plus appliquées que
Phistoire ».

Reste alors pour nous 4 rassembler ces éléments
pour en proposer une lecture. Il y a donc I'indication
d’une crise qui consiste & penser la nécessité de la
fin de la métaphysique (chose qui n'a, a ce jour,
jamais eu lieu) pour pouvoir réouvrir letre a la
possibilité de son histoire et de la conscience de sa
production. Or ce qui indique cette «possibilité»
est ce que le penseur allemand nomme le Gedicht,
a savoir le poéme, mais non pas dans sa distinction
technique (ce qui reviendrait 4 produire encore
de lontologie) mais dans sa maniére de se tenir
devant l'exigence de létre. Gedicht, autant que poiésis,
autant que poétigue ne nomme pas une technique
de versification du langage verbal, mais une maniere
de faire advenir lopérativité de létre, au sens de ce
que nous nommons une «ceuvre d’art». Labsence
méme de terme approprié pour désigner ceci prouve
seulement que le terme se tient devant nous depuis
toujous mais que nous refusons de le voir comme
tel. Ce terme occulté, celé dans la technique nest
rien d’autre que poésie. La lecture désoccultée de
la poésie est alors pour 'homme ce qui se tient —
comme urgence — comme élément d'aventure. Cest
cela la tiche de la pensée. ¢

M. BROODTHAERS (CITE PAR SEBASTIEN PLUOT)

Je pensai§ avec des parenthéses sans mots 2
I'ingéfieur.» Marcel Broodthaers, extrait de
4 lettre ouverte du 10 mai 1969, Antwerpen.

0

Pierre-DamieNn HuyGHE

edicht, gedichte, Heidegger sGrement tenait

a ces termes. Dichtung est aussi un vocable

clé de son Origine de [eeuvre d'art. A quoi
tendent ces mots? De fait, a traduire. Mais cest au
risque de ne pas assez faire entendre que jamais le
poétique ne sest tout trouvé dans le dire.

0

MarTiN HEIDEGGER

ristote, ai-je indiqué, dit quelque chose a ce
propos. Par bonheur, ce qu’il dit nest pas
une définition mais un signe pour la pensée.

Aristote caractérise l'art par le mot grec moinog;
selon le dictionnaire, il signifie «la fagon — le faire
~ fabriquer». A Tentendre ainsi, nous ne pensons
cependant pas de maniére grecque; moinoig signifie :
produire, faire venir hors du retrait en avant dans
le non-retrait, et ce de telle maniére que le retiré
et la mise-en-retrait ne soient pas éliminés mais
précisément conservés et préservés. De moinoig
vient notre mot poésie. Tout art est, selon son mode
propre, poésie.

Et que dit Aristote de la moinotig au chapitre 9
de sa Poctique?

Il dit kai @hocopwtepov kai omovdatdtepov
noinolg iotopiag €otiv, «non seulement plus
philosophique mais encore plus rigoureux est lart, la
poésie, par différence avec I'histoire » (Poétique, 1451b).

Mais que veut dire «plus philosophique»?
Philosophique est le laisser-voir qui met sous le
regard lessentiel des choses.

‘Totopiag signifie en grec lenquéte, par exemple
sur les maniéres détre et les usages des divers
peuples; iotopiag signifie aussi Iétablissement des
faits en vue d’un débat judiciaire.

Liotopiog est tournée vers les faits 4 chaque fois

singuliers.

ArisToTE (Poétique 1451)

avepov  0¢  ék TV

eipnuévov kat 8tt 0d

TO T& yevopeva AéyeLy,
To0TO TonToD €pyov €0Tiv, GAN
ola &v yévorro xal td Svvartd
Katd TO €lk0G f| TO avaykaiov. O
yap ioTopikdg kai O mouTig ov
@ 1 Eupetpa Aéyewv § dpetpa
Stagépovory [1451B] (eln yap &v
& ‘Hpododtov eig pétpa tedijvat
Kai 008¢v AoV &V €l ioTopia Tig
HETA HETPOUL T} Evev HETPWV): AANL
ToUTw Stagépel, T@ TOV pEV TA
yevopeva [5] Aéyewy, Tov 8¢ ola dv
yévorto. 810 kai @LAocoQwTepOV
Kal  omovdaldtepov  ToINOIg
lotopiag éotiv: 1] p&v yap moinoig
pdAlov tad kaBolov, 1 8’ ioTopia
T ka@’ €xaotov Aéyel oty O¢
kaBohov pév, 1@ moiw T& TOlA
dtta ovpPaiver Aéyetv fj mpartey
Katd TO €ik0G fj TO Avaykaiov,
ob [10] oToxdletar 1) moinoig
ovopata emrilfepévn: 10 6¢ kad’
gxaotov, Tt AAkiPradng Empakev i
i EmaBev.
[...]
Sfjlov obv ¢k ToVTWV 6Tl TOV
oty pdAlov t@OV poBwv
elvan 8¢l otV 1§ TOV pPETPWY,
dow moTNG KaTd TRV pipnotv
éotwy, pupeitar 8¢ tag mpakelg.
k&v dpa ovuPii [30] yevopeva
TIOLETY, 000EV fTTOV TIONTNG €0TL:
TOV yap yevopévwv évia ovdev
KwAvel ToladTa ivat oia &v eikodg
yevéoBat [kai Suvata yevéoBa],
ka@’ O ékelvog avtdv moNTNng

£0TIV.

TRADUCTION

Il est clair, aprés ce que nous
avons dit, que l'agir (ergon) du
poéte nest pas de dire ce qui est
advenu (genomena), mais ce qui
pourrait advenir (genoifo) et ce qui
est possible (dunata =), selon le
vraisemblable ou le nécessaire. En
effet historien n'est pas le poéte,
non parce que l'un dit en vers
(emmetra) tandis que l'autre fait de
la prose (ametra =) [1451B] (on
pourrait mettre Hérodote en vers
que ce serait encore de I'histoire
versifiée ou non versifiée), mais ils
sont différents & car 'un dit ce
qui est [5] advenu, l'autre ce qui
pourrait advenir. Cest pourquoi
la philosophie et la poésie sont
plus appliquées (spoudaioteron &)
que lhistoire. En effet la poésie
dit le général (katholom) tandis
que lhistoire dit le particulier
(ekaston) =-.

Le général cest ce quil faut
dire ou faire en fonction du
vraisemblable et du nécessaire,
[10] et cest le but de la poésie en
mettant des mots aux choses; le
particulier cest ce qu'Alcibiade a
fait ou fait.

Il est alors évident que le poete
(poieten) doit étre le producteur
(poieten) de discours (muthén)
plutét que de vers, parce quil
est poete en fonction de la
représentation (mimesin) et de
ce quil représente des actions
(praxeis) . Et méme il produit
[30] avec ce qui est advenu, il
reste poéte : car tout cela peut étre
semblable a ce qui pourrait advenir
selon le possible et ce qui pourrait
advenir selon le vraisemblable; il
en est le producteur (poiézés).

COMMENTAIRES

& Les conditions de cet agir sont
importantes : il sagit (pour que L'ceuvre
du poete ait lieu) de faire a partir de

ce qui est efkos Cest-a-dire de ce qui a
capacité a advenir comme une image
(vraisemblable et faire image) et ce qui est
anankaios (le besoin et le nécessaire).

& Le vers nest pas I'indicateur de ce que
nous nommons poésie. Ainsi le vers est
une donnée technique pour la lecture
mais ne garantit aucunement le poézique.

= La différence entre historien et le
potte est un probléme d’indication de
regard. Lhistorien fixe leffectué, tandis
que le poete fixe le non encore effectué,
laoriste, 'hypothétique.

= Il est & noter le sens complexe du

terme spouds et spoudaios : 1a hite,
lempressement, leffort, le soin, le sérieux,
l'intérét (racine £Tv3, étre actif que lon
retrouve dans le terme étudier).

= Lindication est ici on ne peut plus
claire : la poésie et la philosophie ont bien
une affaire en commun. Cette affaire en
commun est une attention particuliére,
une application 2 maintenir le regard vers
le non encore effectué. Autrement dit vers
lactualité.

- Le poete est un producteur de discours,
un muthonpoiétés. Il faut bien sar
comprendre qu’il ne peut en aucun cas
étre un producteur de mythes (ceci est
lactivité des machines mythologiques).

= Lindication est ici exemplaire : ce

qui fait qu'un poéte est un poéte nest

pas lécriture des vers, mais Iécriture des
actions, ou plus précisément lécriture

des activités de étre. Est poéte celui qui
produit en somme une image de l'activité
des étres.

XXXV



Le philosophique rend visible l'essentiel.

Nous pouvons aussi interpréter le mot d’Aristote en
sorte de dire : T'art est plus philosophique que la science.
Un \mot qu'{ donne \i et la tiche de la pensée.

penser 4 notre époque ol

la croyance a la science,

entendez la science de la nature et la cybernétique,

commence 2 s'installer comme la nouvelle religion.
Plus philosophique que la science et plus

rigoureux, cest-a-dire plus proche de lessence de la

chose méme — est l'art.

in Remarque sur Art — Sculpture — Espace, 3 octobre 1964.

¢
ExposiTiON

na Svolta, a été éditée 4 cinquante

exemplaires sur papier machine en mai

2018. Le deuxiéme édition a été éditée au

format journal en septembre 2018. Pour la premiere
version, il se lisait dans les lettrines du REGISTRE :
S1 ’ELOQUENCE DES LIENS CLOS, ICI DEDALE, SE
LIT « EPISODE » (OU « APOSIOPESE ») C’EST PARCE

QUE SIMPLE « PONT » (TE®YPA).

0

Jurie C. ForTiER

Sans titre (Svolta), 2018

Tc/)e est un terme intéressant pour penser la question de l'ceuvre. Il provient du
verbe latin zaxare et signifie toucher souvent, soccuper, apprécier, estimer. Il est

une maniére de prendre en compte la question de I'intérét sans tomber immédiatement
dans les probléemes évoqués du travail et de évaluation. Il est possible pour nous d’avoir
alors des occupations qui ne relévent pas de la sphére du travail et de I'évaluation et que
I'on nomme tiche. Puis le terme tiche a un autre avantage cest qu’il convoque pour la

FaBien VaLLOS

otre premiere hypothése consiste

a énoncer que cette tension a

I'achévement de la métaphysique

et sa relation 4 une production artistique

dite conceptuelle a atteint un point maximale dans

les années 1960. Cela ne veut pas dire quelle est

inexistence auparavant, mais cela indique juste que

son point de crise est atteint dans les 1960. Or il est

a noter que depuis les années 1960, cette relation est
4 nouveau occultée.

Notre deuxi¢me hypothése consiste & supposer
qu’il y a une relation «logique» entre I'achévement
de la métaphysique et I'art conceptuel. Cette relation
logique est ce qui a été déterminé précédement :
relation poiésis-poien ininterrompue, la présence
de Iénoncé, l'intentionnalité et la rupture des
processus ontologiques.

Notre troisitme hypothése consiste a affirmer
que cette relation dite «logique» est en fait une
relation «politique» et qu'il s’agit de épreuve d’une
révolte. Cette révolte ne doit pas étre entendue
comme un processus historique mais historiale. Cela
signifie quelle advient 4 un moment clé de I'histoire
de l'usage des étres en tant qu’il n'appartient qu'a
notre épreuve de l'ceuvre et de la pensée. En cela ce
moment est unique.

Notre quatrieme hypothése consiste a proposer
une définition et ou plutot une indication vers ce que
peut étre le tournant. A partir de ce qui est montré
par Heidegger, nous dirons qu’il est 1. Iépreuve de
la chose, 2. Iépreuve de la zekhne, contre I'idée d’une
hypostase de la technique, 3. Iépreuve nécessaire
d’une relation au péril a la fois parce que laitre de
Iétre est occupé et parce que nous sommes aliénés
par Thistoire et enfin 4. Iépreuve d’une sollicitation
vers le tournant.

Notre cinquiéme hypothése consiste & rapprocher
ce que nous nommons révolte du fournant. Qulest-
ce que cela signifie? Cela signifie d’abord qu’il y a
Iépreuve d’une crise sans précédent de lobjectivité.
Cette crise prend forme 4 la fois comme critique d’'un

o d e

b le

pensée philosophique quelque chose
d’une interrogation sur ce que nous
pourrions nommer 4 la fois un désir
et un appel 4 faire quelque chose.
Ce terme se trouve indiqué dans la
langue allemande par le concept de
Beruf . Le terme signifie au moyen-
age appeler, étre appelé. Il doit sans
doute sa notoriété a I'usage quen

fit Luther (ca. 1522) pour traduire
le concept grec et chrétien de &/esis
d’appel (Paul, Rom. 1). Voir le travail
de Max Weber, Esthétique protestante
et esprit du capitalisme, ch. 3, notes 1
et 3. Mais surtout il indique quelque
chose de plus complexe encore par
T'usage du concept de deruf chez
Friedrich Holderlin et le célébre
poé¢me de 1801-1802 Dichterberuf,
autrement dit la zdche du poéte. Clest
donc en ce double sens que jutilise
=voirpages e terme tiche : celui
V&V, déchapper au travail et

marginalia.

a I'évaluation et celui de
s'inscrire dans ce qui a

été une indication par Holderlin.
En somme la tiche de la poésie et
de la littérature (méme si elles ne
sont pas exactement les mémes et
quil s’agira un jour de les penser)
consiste bien 4 s'interroger sur la
surmesure et la surabondance des
événements, métaphysiques ou non
métaphysiques du monde. Cette
surabondance porte le nom, selon
I'indication de Heidegger (Questions
IIT & IV, Gallimard, 1978, p. 420),
de thaumatizein. Voila 4 quoi le
terme tache renvoie et ce qu’il
indique. En somme cette affaire

de la littérature et de I'ceuvre est
donc bien 4 la fois un probléeme de
surmesure et de mesure mais aussi un
probléme lié a 'interprétation de
Vopérativité, Cest-a-dire du travail

et de 'ceuvre. Or il semble que cette
affaire de la littérature n'a pas a voir
avec le travail, jamais, mais bien avec
la tache.

si

y]
—+
o,
—

u

des modeles de fondation de la pensée occidentale,
mais aussi — pour la question de lceuvre — d’une
crise de la relation fondatrice entre présentation et
représentation des éléments du monde et enfin comme
crise exemplaire de ce que nous nommons le poietique
en tant que, s'il nomme lopérativité artistique, il n'a
des lors plus de relation directe avec la présentation
du monde ni moins encore avec la représentation.
Cette crise est complexe puisquelle suppose une
réorientation de la pensée vers la question de la
chose. Que signifie «chose»? Elle signifie pour nous
Iépreuve que nous avons du monde en deca de sa
transfiguration idéologique. Cela demande un long
travail de déconstruction et de lecture.

Il s’agit encore de faire face a4 une crise plus
importante encore, celle de I'hypostase de la zekhne,
celle nommée par Hiedegger, la cybernétique.
Autrement dit la gouvernance du monde par les
dispositifs techniques. Cette épreuve est cruciale
d’autant quelle est ouverte depuis une dizaine
d’années 4 de nouveaux impensés ou a de nouvelles
taches : celle de l'interprétation de Uhyper-rekhne,
celle des data, celle de la techno-gouvernance. I1
faudra répondre de ces tiches et de ces interrogations.

11 s’agit de I'épreuve d’un péril en tant que pour
I'histoire de létre il y a une exemplarité de ce péril.
11 s’agit encore une fois de la privation de l'espace et
de l'aliénation.

Enfin il s’agit de répondre 4 ce qui a été indiqué
comme sollicitation de I‘étre dans ce que l'on nomme
tournant et résistance ou encore révolte. Cette
révolte est ce que nous nommons «étre modernes ».
Le travail de la pensée, ou plus précisément la tiche
de la pensée, commence ici.

Notre sixieme hypothése consiste donc & nommer
art conceptuel cette forme particuliére de résistance
et de révolte dans Iépreuve de la production, cest-
a-dire dans Iépreuve de la poiésis. Ceest ce que nous
interprétons de maniére inaugurale dans les deux
gestes de Marcel Broodthaers, celui de I'insincérité en
1964 et de celui de la critique de l'institution en 1968.

¢

FaBien VaLLOS

ous proposons ici, une sorte de conclusion

ensix points. Le premier consiste donc bien

a affirmer que l'ensemble des contraintes et
lensemble des crises irrésolues quant 4 la relation art
et langage est bien un probleme dontologie (2 la fois
des dispositifs mais aussi des supports et les objets) et
quen tant quontologie cela suppose donc un rapport
autoritaire et infondé a la fondation. Par ailleurs si
nous avons assumé une pensée du tournant nous
ne pouvons plus penser a partir de cette fondation
ontologique : il nous faut faire autrement. Je
propose ici de tenter de penser dispositifs, supports
et objets a partir de ce que l'on nomme la différence
ontologique. Quest-ce que cela signifie ? Cela signifie
que létant nest qu'a la condition d’une lumiére, i la
condition d’une visibilité qui est tout sauf Iétre. En
ce cas si une chose est différente d’'une chose ceci est
une différence ontique; mais que le es# ne soit pas le
méme, ceci est la différence ontologique. Clest cela
qu’il nous faudrait étre en mesure de penser. Cest
cette différence qui constitue la tiche de la pensée.

Le deuxiéme point indique qu’il importe
donc que soit interprété ce qui a été nommé
«conditions de lumiére» et non l'interrogation sur
létre. Autrement dit ne pas interroger a partir de
la métaphysique mais opérer un tournant et penser
autrement les conditions de 1%étre.

Le troisitme point émet 'hypothése que le
plus gigantesque processus d'occultation a été celui
qui a consisté 4 ne pas laisser advenir la puissance
de la diftérence ontologique. Ce nest pas tant la
différence entre étre et étant qui est occultée, mais
profondément lhistoire des conditions de létant
au profit unique de lhistoire de létre. Or a partir
de la phase du péril qui consiste a4 objectiviser
et techniciser, on assiste alors a un oubli de 1&étre,
au profit d’'une forme exclusive de son «histoire»,
mais 4 laquelle en tant quétre aliéné il ne peut plus
appartenir. Quoiqu’il en soit la phase maximale
doccultation (en tant que relation silencieuse) a été
réalisée sur I'histoire des «conditions de Iétant»,
cest-a-dire sur l'histoire des conditions de la
vivabilité.

Voir a ce
propos
ouvrage de
Emmanuel
Hocquard, Les
conditions de
lumiére, POL,

2007

XXXVII



Le quatriéme point ouvre alors a la possibilité
d’une relecture compléte de linterprétation des
relations historiques et historiales 4 Tceuvre. Cela
signifie que si nous nous intéressons aux conditions
de létant, alors nous intéresse d’autant plus les
conditions historiales de I'ceuvre plutdt que Ihistoire
de lceuvre. Cette différence est fondamentale.
Fondamentale ici signifie quelle ouvre un nouveau
fonds disponible pour la pensée. Fonds qui avait été
deés lors occulté par la métaphysique occidentale.

Le cinqui¢me point consiste a dire que cette
relecture comme crise est précisément ce que nous
nommons la modernité. Est moderne celui qui
s'intéresse aux conditions de létant. Que signifie
le terme condition? La condition est ce qui aide
4 constituer autant que les circonstances qui
déterminent. Le terme provient du latin condicio
qui signifie la maniére d&tre et du verbe condicere
qui signifie convenir, mais surtout s'accorder a dire.
Ce qui indique alors que la modernité signifie : ce/ui
qui s’intéresse & ce qui aide & constituer [étant autant
quaux circonstances qui le déterminent en tant qu’il

sagit d’un accord et non d’une régle.

Enfin sixiéme point, cela suppose qu’il y ait
un engagement de létre pour 1étre et donc ce que
nous nommons une sollicitation. Solficitare dit
en latin remuer, agiter (so//us, tout entier et ciere
remuer, lui-méme emprunter au grec kincien).
Etre moderne signifie encore étre mis en mouvement i
partir des conditions de lumiére des étants et a partir
de labaissement des modes ontologiques. Cela alors
suppose et renvoie précisément a la lecture que
nous avons faite du Dichrerberuf de Holderlin et a
I'interprétation de cette sollicitation (beruf) en tant
quéveil contre la technique, en tant que le souci est
poétique (clest-a-dire qu'il appartient a l'usage) et
en tant que Iépreuve nouvelle de notre destin est
dans la relation.

AvrLEssaNDRrO DE FrancEsco

zhre — typographie numérique modifiée,
dimensions variables, 2018.

«Hoc fac et
Vives », Verso
de l'embleme
p.1,in

Paolo Giovo,
Dialoguo
dell’imprese
militari e
amorose,

Lyon, 1574.)

uelque chose de nouveau advient qui nest ni I'épreuve du littéraire ni celle de 'ceuvre

plastique. Cette épreuve est ce qu’il est possible de lire dans le texte de Friedrich

Holderlin et qui est une Dichterberuf (1801-1802), une tiche du poéte, un métier du poéte.

De quoi s’agit-il? Qu'elle est I'indication de cette tiche ? Nous en recueillons trois :

- accueillir Bacchus en ce qu'il est le dieu de 1éveil contre la zekhne,

- quelque chose doit étre confié au soucis et soin du poete (sorge - diens?)

- éprouver un destin (des Menschen Geschick) (comme rapport entre maison et ciel ouvert)

Comment l'interpréter ? Il faut penser le vivant comme une tenue (une visée éthique) de

la zekhneé et que ce vivant dégagé en somme de la métaphysique traditionnelle doit étre

confié au souci du poete. Cette tiche du poéte consiste non pas a penser (ce qui est la

tache de la philosophie) mais 2 «montrer» 2 «indiquer» la relation destinale que nous

entretenons au métaphysique (maison, Im Haus / ciel ouvert, offenem Himmel).

Or l'histoire de I'art a été confiée a des techniciens qui ont produit des images

«archétypes» non pas de notre relation mais d’une relation imposée. La modernité
p p p

consiste donc a produire non pas des
métaphores (des représentations) mais des
maniéres de se tenir (position). Lhistorialité
de l&tre consiste a penser non pas les
représentions mais les positions.

Or tant qu’il s’agissait d’un probléme
technique il pouvait sembler tenable de penser
la différence entre le littéraire et le picturale,
entre le texte et I'image et donc a plus forte
raison entre l'art et le langage.

Mais puisqu’il ne s’agit plus d’un probléeme
technique mais d’une disposition éthique
(donc suspension de la métaphysique) il est
envisageable de concevoir que texte et image
soient «réconciliés » puisqu’ils ont 'un et
lautre pour tiche de penser et d’indiquer la
position de l&tre. ¢

Friedrich
Holderlin
Dichterberuf,

La tache du poete,
(1801-1892),
trad. EV,, 2018

Le destin de I'etre est entre 74g et 7ut, entre le calendrier
et l'agir. Ce qui est plus étonnant est que I'étymologie de
Tag provient de la racine grecque dios (qui vient de Zeus,
qui vient de la nature) comme les termes latin dies ou
anglais day. Tat quant a lui trouvait son origine dans le
grec thesis action de placer dont la racine est zheos, le divin,
ceest-a-dire ce qui place, ce qui établit.

Si l'on reprend le commentaire v1 il faudrait encore ajouter
ceci. Si le destin de Iétre est entre Zag et Taz Iépreuve
critique de Iétre est entre Gozt, Gut et Geist, autrement
dit entre dieu, don et esprit. Les trois termes bien stir
entretiennent une relation étymologique avec I'idée d’un
principe créateur et/ou d’une puissance. Lépreuve critique
de Iétre se trouve a cet androit dans la relation complexe
au destin, au don et a l'intelligence. Or il semble que la
racine la plus archaique du terme allemand Go## signifie
appeler. Est donc incrit dans cette triade la forme méme
du beruf, de I'appel.

Des Ganges Ufer horten des Freua’e

Triumph, als allerobernd vom Indus her
Der junge Bacchug kam, mit heilgem
Weine vom Schlafe die Volker weckend.

Und du, des Taggs Engel! erweckst sie nicht, 5
Die jetzt noch schlafen? gib die Gesetze, gib

Uns Leben, siege, Meister, du nur

Hast der Enpberung Recht, wie Bacchus.

Nicht, wag wohl sonst des Menschen Geschick und Sorg
Im Haus pind unter offenem Himmel ist, 10
Wenn edfer, denn das Wild, der Mann sich

Webret ynd nibrt! denn es gilt ein anders,

Zu Sofg und Dienst den Dichtenden anvertraut!

Gchste, der ists, dem wir geeignet sind,

dher, immerneu besungen 15
Ihn flie befreundete Brust vernehme.

Und dennoch, o ihr Himmlischen all, und all

1bf Quellen und ibr Ufer und Hain’ und Hohn,

Vo wunderbar zuerst, als du die

LLocken ergriffen, und unvergefilich 20

Der unverhoffte Genius iiber uns
Der scbo"pﬁrisc/]e,'c/.)e kam, dafl stumm
Der Sinn uns ward und, wie vom

Strahle geriihrt, das Gebein erbebte,

Thr{rubelosen)Tuten in weiter Welt! 25
1hr Schicksalstag’, ihr reiffenden, wenn de
Stillsinnend lenkt, wohin zorntrunken

die gigantischen Rosse bringen,

Euch sollten wir verschweigen, und wenn in uns

Vom stetigstillen Jahre der Wohllaut ton, 30
So sollt es klingen, gleich als hitte

Mutig und miflig ein Kind des Meisters

Geweibte, reine Saiten im Scherz gerdihrt?

Und darum hast du, Dichter! des Orients

Propheten und den Griechensang und 35
Neulich die Donner gehéort, damit du

Den zu Diensten brauchst und die Gegenwart

De. iibereilest, in Spott, und den Albernen
Verleup ne.rf,und zpm Spiele

Zu lang ist alles Yiche dienstbar schon 45
Und alle Himmelskrifte verscherzt, verbraucht

@@ en, zur Lust, ein

Schlanes, Geschlecht und zu kennen waibnt es,

Wenn ibnen der Erbabne den Acker baut,

Das Tagslicht und den Donnerer, und es spiht 50
Das Sehrokr wobl sie all und zahlt und

Nennet mit Namen des Himmels Sterne.

Der Vater aber decket mit heilger Nacht,

Damit wir bleiben mogen, die Augen zu.

Nicht liebt er Wildes! Doch es zwinget 55
Nimmer die weite Gewalt den Himmel.

Noch ists auc t@ u weise zu sein. Ihn kennt

Der Dank. Doch nicht behilt er es leicht allein,

Und gern gesellt, damit verstehn sie

Helfen, zu anderen sich ein Dichter. 60

kiﬂ

ber; so er es mufS, der Mann
Einsam vo i

Und keiner Waffen bya und keiner
Listen, so lange, bis (

Les rives du Gange ont entendu du dieu de joie
Le triomphe, quand conquérant depuis 'Indus
Venait le jeune Bacchus, avec le vin

Sacré du sommeil éveillant les peuples.

Et toi, ange du jour! néveilles-tu pas

ceux qui dorment encore ? Donne les lois, donne
Nous la vie, vainqueur, maitre, toi seul

As droit de conquéte, comme Bacchus.

((Ce rlest ppur Thomme ce qui fait)le destin et le souci

\T\J‘O:D

Jolule)

n entend

t pourtant, vous tous célestes et, vous toutes
urces et vous rives, bosqyets et hauteurs,

vlolem o

essus de nous
venu, que muet

ool el
<)
(2]
o
8
e

us jours'du destin [déchirant,Jquand Ie dieu
almement pensif, ou ivre de colére
entrainent les gigantesques chevaux,

ous devrions vpus dire, et si en nous

e 'année silencieuse, sonne 'harmonie,
ela devrait étre¢ ainsi, comme si

lontaire et désceuvré un enfant du maitre

ofane, la lyre pure en jouant?
pourquoi, ppete! de I'Orient
écoutes les prophétes et le chant grec et

epuis peu le[fonnerre,]pour que

ir de l'esprit, et du présent
par dérision, et I'idiot

et dun jeu

aptive, le conduire ?

puisses te s
usquer les bie:
renier, sang cceu

mwEd gdEyd <0ogZz oS o

e P

11

Cela fait trop longtemps que le divin sert,

Ef toufes les puissances célestes perdues, consommés
Lgs biens, par plaisir, ingrat, d’'un ‘

Sexe malin qui prétend connaitre,

Quand le trés-haut cultive les champs,

Lg¢ clair du jour et le tonnerre, et guette |
De sa lunette, en nous/dénombrant, ‘
Ef en donnant des noms aux astres du ciel.

Lg pere couvre d’uné sainte nuit, '
Afin que nous puissions rester, les yeux fetmés.

11 p’aime pas le brutal! Ne contraint ‘
Jamais lafvaste forée |du ciel.

(I1 nest bon encoré d’étre trop sage.]Connai‘t‘re
Les remerciements. Pourtant ne pas s’y tenir seul,

Et volontiers s'unir, pour qu'ils aident
A comprendre, aux autres le poete.

Demeure sans peur, comme il le doit, 1’hom1“;ne
Seul devant dieu, sa simplicité le garde,

Il n’a besoin d’aucune arme et d’aucune ‘
Ruse, aussi longtemps que 'aide 'absence de' dieu.

@ - o “
= e ] S = 15 o 3w

3 3 @ == 2. S 2T < L X% o o
. S 3 Ee w0y 8 SovEe 2 JogRy) & & ¥ &Y L
Ess g FoEYER $827 g 37 PSS IS
EHORN 5 vezZo ¥ ES <882 ¢ w8 S & Y ¥ &Y
> N 5] 2 SR S ST N o R <
2. S s} HSg o 8 o SR © g . SL IS L OGS X
> 4§ 8¢S TWFEgoEYITRN JL8oecsy © S35 9 Sy F TS &

NN 3 2] = < s < g ~ G X Q
2385088 f2ou8Y s RYILEEEH SLHET vEFTESTESS & 3
SRS e BSgelir 133158 FISSE »SSSEET s

k) = O XE Y @ L = — S & I3 YT O S <
9%"\5? ] SEug © g §XT g o NG 2 [ N o v 0 & 2 s
S 2348 OS&H8S 2 S SSs5gs Sov5§ -4’“@;\%*@“&‘ FE S
SN T SEI 2§ EE S3R%E FE555F SFIFSE KON

= - & R N WD AT ST &
< 58 SE $BTVELY oE S ES T TS SO 5 & &b o

3 ) 8§ IS AP~ B 7 SR E8 s L5 g XN F & W Dl o
28 0.8 = NPT s =) 58= Y5 5o oS § R S AN O Y
2o § 0 S =1 S o g -5 k3 N o PR o O
Sehose TziiEEE 3SEL FE5F LSS S \g%"%@ PN Sy

=2 =9 §.8 -2 38 ~ s 0 &SNS o CAMER WYY &
=SS o8 2.5 -< — 23858 SFLHF ¥ PSRN > EVIR I N IR
=} > § E S0 E OO0 = 3 .= a5 5§ O o7 X7 Wy & &

] O S .= I E 2 — o 298 o & R NS PNEPYS) (O LABEN U S N
SS ok 53 SE=E388 o 8 & LE§ 5 S & A SIS
S I23F S sSE8= g g s 2 & g3 S SRS SRR S S R I R ¢

20 o 9559 9o g% TEo & &R I D S C T P ) Q
23 =2 N8, 588580 Een g JH5 gL < LSRN A e @ \&
ST P28 2ETHEBEER g8 $FE Oy &Y ¥R e &
CSEp 3228228 E 8¢ 888 58 L& o7 g T AR O
sSsE R8T gws52TE &5 895 €75 KXIFe & P O @ N
= S5 SEZ 2Ll s 255 958 §58 SO & RO WQ\N R s &
s B I G232 EES 3 838 a8 R ) & 0 &0\ > o~ CF & T O
ST oS5 228800 U8 SNE 555 Fes O &\ W SRy
8825 s=5 8803 8RR B8R STE FHS Vo & & K A & F N
5= 35 §_-.885g%2d8 208 8% L& I &FE R F O N S TP X E
% &3 238 32080 508 53 £§F LIV T FHSEFF o P &S
S L g & TS o g EES B 3 3 SENN I OSERE AN A& Y W
SEe8%5 3§08 =TS8 e8 5. &8 58§ L& CLI NS P S NI
=} T 3 ¢ S SS5® § &S S &3 o O & & \Qb@ 7RV T & Q\‘Q’
=H o g 53 808808 s oS Ff &g {4 & R 23T W AT & S S
EEEETES i TEE B S o8 ¢ F @SS Wed &
oz o 2N ZLSFET S arm s 9 o T PR ETED c%-\«\&@w‘\@“Q@ (S
Loog 2 = - 288 [l A GRS, NSRS [ O
LEE5 98 e sTpEaist 2SS S F S o e

5y = & g o~ oy N o~ XA S S g &

5832 » 88 20338 ¥ &S » & a0 S OW ¥ &S ~\o‘<‘é§‘>\gz NENE

V. 1,2, 34 : la provenance n'est pas I'Occident mais 'Orient.

- 1. Bacchus est donc Freudengotts, dieu de joie parce qu'il arrive
avec le vin du sommeil (Weine vom Schlafe) qui éveille les peuples.
Oxymore qui indique la puissance de I'ivresse comme possibilité
d’un éveil pour soi. La question du peuple. Or ce qui éveille les
peuples nest ni la connaissance ni la technique mais l'ivresse.

Or la joie (v. 1) est la garantie d’une non-peur (Furchtlos, v. 60) :
cette non peur provient d’une simplicité (d’un sans pli, Einfalt)
en tant que létre ne réclame pas la complexité de 'appareillage
des armes (Waffen) et des ruses (Listen), c'est-a-dire ce que les
Grecs nommaient mékane et tekhné. Cependant cette joie et cette
non peur demeurent a condition que Iétre reste dans épreuve de
Vabsence de dieu (Gottes Fehl). Ceci constitue (ouverture-conclusion)
le noyau du poeme : /'indication que ['éveil de I’homme se fait en
dehors de la technique et dans I'absence de dieu.

= 11. En cela (v. 9) ce nlest pas ce qui fait son destin (Geschik) ni
son souci (Sorge) parce que létre tient 2 deux activités, la resistance
(v. 11, wehren qu'il faut interpréter comme le verbe grec erus, tirer,
protéger, prendre garde : clest le sens qu'il faut donner ici au verbe
résister) et Ualimentation (nahren). Résistance et alimentation sont
les deux taches de I'étre tandis que celle du poéte (Dichterberuf) est
le souci (Diens?) et le soin (Sorge) qui lui ont été confiés.

= 111. Voir pour cela le poéme Patmos (version 1) § 9 ol lon
retrouve la méme chose sonden die Locken ergriff es, qui est une
maniére de parler de l'intervention du divin comme saisie.

= 1v. Iy a une lecture trés complexe du destin de Iétre (dont la
tache du poete est de prendre soin). Notre destin est donc inscrit
dans deux activités (résistance et alimentation) et dans trois
épreuves : d’'abord la teneur matérielle du monde dans celle du jour
(Zag,v. 5,24) qui indique un rapport non technique au calendrier
(Vom stetigstillen Jahre, v. 30) puis dans Iépreuve merveilleuse de

la surabondance du monde comme émerveillement (v. 17-19),
comme surabondance des événements (rubelosen Taten,v. 25),
déchirement (v. 26), tonnerre (v. 36), force (v. 55) et enfin comme
rapport au divin (2 Bacchus v. 1-8, le trés haut, v. 14 et 49, les
célestes v. 16, la saisie v. 20-24, le créateur v. 22, le dieu v. 26, 62

et 64, le maitre v. 7, 32 et 43, le divin v. 45, les puissances célestes

V. 46, le pere v. 53). Le destin de Iétre est alors matériel dans la
résistance et 'alimentation et dans le rythme calendaire. Le destin
de Iétre est métaphysique dans 'épreuve de la surabondance des
actions, Tuten (le thaumatizein grec et le Ubermass chez Heidegger)
et dans Iépreuve protéiforme du «divin» (puisqu'il est a la fois
créateur, dieu, pére, maitre ou qu’il peut encore prendre la forme
de Bacchus).

> v. Revenir sur la question du Dienst. Trois occurences, v.9 il est
ce qui est confié au poete, v. 37 en tant qu'usage de l'esprit et enfin
V. 45 en tant qu'usage du divin. Dienst est 4 la fois le travail (beruf)
laide (Hilfe voir v. 60 et 64), ce que nous entendons dans service

et que nous traduisons aussi ici par soin. Le terme provient d'une
racine archaique qui signifie (voir mon texte sur le soin in faire #004)
Tesclace, le serviteur, celui qui court. Il est a noter que I'usage de ce
concept de service et de soin est porté sur trois niveaux essentiels

et qui constitue I'axe conceptuel du poéme : cette tiche (beruf) au
soin est I'activité du poete, cest sa charge (tandis que ce qui est en
commun entre ’'homme et le poéte est le souci, Sorge). En revanche
cette tiche a 'usage est une activité de ’homme sur lesprit.

Enfin cette tache a 'usage est ce qui a #rgp servi pour le divin. En
somme, nous pourrions lire la proposition de Hélderlin de la fagon
suivante : puisque nous nous sommes trop servis et avons trop

usé la métaphysique théologique (et qu'elle ne peut plus servir),

il est tant que de se servir avec soin de l'esprit comme nouvelle
métaphysique et ceci est la tiche essentielle du poete.

= v1. Chose étonnante cette tiche a réassigner 'usage de la
métaphysique (en somme le divin a trop servi il faut penser le
vivant) nest pas donnée au philosophe mais au poete. Il est une
indication essentielle v. 57 : Noch ists auch gut, zu weise zu sein,

il nest pas bon encore d'étre trop sage. Weise est un adjectif qui
indique que I'on possede lintelligence et 'expérience. Il est en ce
sens la traduction parfaite du terme est en grec sophia. S'il nest pas
bon (voir la relation des trois occurences de la forme Guz,v. 38, 47,
57 : il s'agit a chaque fois d’une trop d’usage) d’étre sage alors ce

la signifie qu'il faut achever la philosophie. Cela signifie qu’il faut
achever la philosophie telle quelle a été fondée dans un trop grand
usage (une trop grande consommation v.46) du divin et de l'esprit.

i vi1. Le poeéme Dichterberuf semble étre construit en deux grands mouvements dont la charniére est le centre (v.32-33)  savoir
épreuve de la profanation d’'un enfant wolontaire et désceuvré comme métaphore de ’'humanité matérielle et historiale. La premiere
Tép: de la profanation d’ fant volont, t dés 3 étaphore de I'h té matérielle et historiale. La premié
moitié donc est un mouvement ou est indiqué quest entendu la conquéte d’'un dieu (Bacchus) et la conquete du vivant. Mais ceci
nentre pas dans le destin ni le souci de Iétre (son destin est resistance et alimentation) mais dans celui du poéte (I'immémoriale,
inattendu et la violence du divin et la surabondance du vivant). Le second mouvement indique que le divin a été usé et que le
I'inattendu et la viol dud t 1 bond di t). L d t indique que le d été usé et que I
vivant consommé et que cette tiche nest pas celle de la philosophie. Ainsi Iétre sans technique et sans ruse peut advenir dans
absence du divin. Il est 4 noter la structure semble-t-il fondamentale v.g et v. icht, was wobl sonst des Menschen Geschic
I'ab du divin. Il est ter la structs ble-t-il fond tale v.g et v. 57 (NVicht, bl sonst des Menschen Geschick
und Sorg / Noch ists auch gut, zu weise zu sein), deux négations qui indiquent ce qui n'est pas la tiche de I'étre mais ce qui

est celle du poéte. La tiche du poéte est de comprendre /

‘immémoriale force du divin et la surabondance du vivant. Tandis

que la tiche matérielle de Iétre (et donc de la philosophie) est la résistance et la fourniture. Autrement dit thauma et
thaumatizein sont la tiche du poete tandis qu'epimeleia et trophé sont celles du philosophe. Cependant les taches du poete,
du penseur et de létre se trouvent rassembler dans cette relation complexe au destin, au don et 4 la pensée.

XXXIX



- fin articulation dicible-visible
- fin de Tontologie

- résistance et révolte s> déconstruire I'idéologie
- intentionnalité

- énoncé et parole rapportée

o~ [Musée d’art moderne,
Département des Aigles, 1968-1973]

i trahison des images }
> insincérité des objets

i le tournant du poétique
art dit conceptuel > principe d’insincérité
> interdit de la lecture

M. BROODTHAERS

SVOLTA { 1964

M. HEIDEGGER

HYPOTHESES

tiche de la modernité

fin de la métaphysique
> tache de la pensée

oo [Con f de Bréme 1949] - ouverture vers la poiesis

= Le tournant (die Kebre)

av [conférence du 3 octobre 1964

o | Lettre sur humanisme 1946
[ 946] Remarque sur art — sculpture — espace)

i Lélément d’aventure

le poeme (Gedicht) av [conférence d’Athénes du 4 avril 1967]

o [Lorigine de ['euvre d’art 1935]

LES AMIS
par Fabien Vallos, Dieudonné Cartier, Grégory Lang,
Sebastien Pluot, Chloé Maillet, Antoine Dufeu,
Julie C. Fortier, Valentina Traianova, Quentin Carrierre,

Jean-Baptiste Carobolante, Pierre-Damien Huyghe, Alessandro De Francesco,
Eric Dayre, Nicolas Giraud,
Cédric Mazet Zaccardelli, Alexandre Quoi, A Constructed World,

Nicholas Knight, Yann Sérandour, Etienne Helmer,
Vanessa Theodoropoulou, Pierluigi Lanfranchi,
Elisabeth Lemercier, Aurélie Pétrel, Letitia Talbot,

Amaury Daurel & Victor Delestre, Michéle Draper
Caroline Bernard  Grégoire d’Ablon, Alexandre Desson,

Tanguy Gatay, Charlotte-Victoire Legrain,
€
REGISTRE:
SILELOQUEC DLIENCLOCIDEDALCLIT SVOLTA - deuxieme édition a Paris - IX-MMXVIII
EPIOPSSED»SPQSINPLGOURA- L dewine o ¢ imprinc g ol o enghs




