
I

Par delà les lacunes du début supposé du texte de Favorinos, le discours s’ouvre 
(I, 16-17) sur une exhortation à un usage de la prudence (phronèsis) et à un usage des 
qualités (aretè askesis). Ceci constitue ce que nous nommons le fondement introductif 
du discours. L’état de l’exilé et par conséquent celui de l’être réclame l’usage de la 

prudence et de certaines qualités. 
La phronèsis est une intelligence comme action 

en tant qu’elle est en mesure de prévoir, au sens de 
la prudence. La traduction d’aretè askesis est plus 
délicate. Il s’agit donc d’une pratique, d’un usage de ce 
que nous connaissons avec le terme français de vertu. 
Or l’ampleur des valeurs morales nous ont conduit 
à préférer le penser à partir d’un sens plus complexe 
comme technique de rétrécissement des éléments du 
réel (voir Chrématistique II, 10). L’aretè est moins une 
conduite morale qu’un dispositif d’arraisonnement 
de ce qui advient en monde. C’est pour cela que 
nous le traduisons par qualité non pas tant au sens 
moral mais plutôt comme manière particulière 
d’interroger et de tenir les événements du monde. 
Ainsi le discours est une exhortation à une capacité 
d’interrogation et de saisie des événements. Ce serait 
alors la première qualité que les êtres devraient avoir 
et particulièrement en cas de revers de fortune. 

Favorinos commence alors un long travail 
d’érudition qui consiste à citer nombreux auteurs mais 
surtout nombreux personnages de la mythologie. 
Notre hypothèse est qu’il ne s’agit pas que d’érudition 
mais qu’il s’agit d’un portrait en creux qui permet 
de saisir les qualités pensées par Favorinos mais 
surtout l’état d’esprit qu’il veut bien nous dépeindre au 
moment de son exil. Nous supposons (voir Amato 1, 
p.19) que Favorinos fut envoyé en exil vers 132-133 
et ce jusqu’à la fin du règne d’Hadrien en juillet 138. 
Son exil a été une relegatio in insulam c’est-à-dire sans 
confiscation de fortune ni de biens. 

Le premier groupe de personnages rassemble deux philosophes et deux figures 
mythologiques : Empédocle, Héraclès, Mucius Scævola et Musonius Rufus (voir 
note 3 et commentaire a dans l’ouvrage) qui représentent donc, dans l’ordre, les 
figures de l’amitié, du courage, de la probité et de l’intentionnalité. Il est possible de 
répartir selon les figures humaines et philosophiques, amitié et intentionnalité et 
selon les figures mythologiques, courage et probité. Deux manières de prendre en 
compte la question de l’être et la question du soin. 

Il est à noter que la première figure historique mentionnée est le philosophe 
Empédocle, originaire de Sicile et que l’on classe parmi les penseurs présocratiques. 
De quoi Empédocle est-il encore le nom ? Empedoklès Akragantinos (Empédocle 
d’Agrigente) écrit la pensée sous forme de poème (la question est importante 
pour Favorinos, II, 23 et 49). La cosmologie d’Empédocle suppose que les 
éléments du monde sont conduits par deux forces, l’amour (philia) et la haine 
(neikos). La sexuation procède bien sûr de cette séparation du sphairos et donc 
produit de la haine. Par ailleurs il y a chez Empédocle l’affirmation d’une 
transmigration des âmes et par conséquent d’une stricte égalité en hommes et 
femmes et entre humains et animaux. Pour cette raison Empédocle prône un 
végétarisme qui suppose de ne tuer l’animal ni pour la consommation alimentaire 
ni pour la consommation sacrificielle (fr. 136 D et 139 D). Athénée de Naucratis 
in Deipnosophistes, I, 3d dit « Mais Empédocle, qui était pythagoricien, et ainsi 
ne mangeait de rien qui eût eu vie, fit avec de la myrrhe, de l’encens et d’autres 

aromates précieux, un bœuf qu’il distribua à toute l’assemblée des jeux olympiques ». Ainsi il semble que la figure d’Empédocle – première 
dans l’ordre des figures citée par Favorinos – indique une place pour la pensée de notre philosophe à partir de laquelle le genre et 
l’alimentation sont deux états de crises majeurs et à partir de laquelle la philia devient alors une unité centrale pour penser le monde et les 
rapports entre les êtres. 

Que signifie la présence de Musonius Rufus, si ce n’est qu’il fut exilé par Néron en 65 et qu’il est cité deux fois par Favorinos (I, 31 et XXI, 
37). Musonius Rufus est l’un des représentants du néo-stoïcisme romain. Ses positions philosophiques ne peuvent se séparer de ses positions 
politiques et morales. Musonius Rufus défend (sans écrire, mais ses élèves notent ses discours) l’idée d’une pensée liée à l’usage pratique. Il 
défend l’idée d’une égalité entre homme et femme (et l’idée que les femmes puissent devenir philosophes) et l’idée d’un végétarisme radical. 

L’épreuve de l’exil n’est alors pas vécue comme une vengeance mais comme le résultat d’une épreuve du malheur (I, 35). Dès lors une des 
thèses de Favorinos consiste à penser que le problème de la douleur ne se trouve pas dans sa ou ses causes mais plutôt dans ses différences. 
Et s’il y a différentes teneurs de douleur, il y a différentes manières de se tenir devant cette douleur : soit il s’agit de l’euthumia, soit alors son 
contraire l’askolasia (I, 39). Euthumos est le bon courage, la bienveillance : thumos est la volonté, le désir, tandis que akolastos est l’intempérance, 
est ce qui non retenu, non ordonné (voir Aristote, Éth. à Nicomaque, 1145b14). Le verbe kolazein signifie élaguer, punir. Euthumia et akolasia 
sont deux manières contraires de se tenir en monde pour Favorinos. S’affirme alors deux grandes qualités de comportement et de manière 
d’être devant les changements de destin, à savoir la prudence et la volonté et un défaut, à savoir l’intempérance. Favorinos conclut donc ce 
premier mouvement par une sorte d’énoncé qui indique qu’il faut faire en sorte que « les paroles soient maîtres des actions et faire que les 
actions soient conformes aux paroles » (« tous men logous tôn ergôn didaskalous, ta de erga akoloutha tois logois parekhomenos », I, 44) afin que les 

1. https://digi.vatlib.it/view/MSS_Pap.Vat.gr.11
Première édition de Medea Norsa & Girolamo Vitelli, 

Il papiro Vaticano Greco 11 (1. Φαβωρίνου περὶ φυγῆς ; 2. 
Registri fondiari della Marmarica), Cité du Vatican, 1931. 
2. Tè aretès askèsei, que 

nous traduisons par 
« usage des qualités ». Ce 
point est central dans la 

pensée de Favorinos avec 
la phronèsis, la prudence. 

Nous traduisons aretè par 
qualité (sous-entendu de 
l’intelligence) et pas par 
le terme « vertu ». Aretè a 

quelque chose à voir avec 
une pratique particulière 

de la « satisfaction ». 
3. Empédocle (ca. 490 - ca. 
430 aec) est un philosophe 

pré-socratique né à 
Agrigente en Sicile. Il fut 

exilé dans le Péloponèse 
et une légende dit qu’il 

se serait jeté dans l’Etna. 
Héraclès est un personnage 

mythologique connu 
pour sa folie, son exil, ses 

exploits et son immortalité. 
Quant au troisième 

personnage, soit il s’agit 
de C. Mucius Scaevola 
(Tepedino Guerra, p. 

128) ou bien C. Marcus 
Coriolanus (Amato (1.), 

p. 167). Le premier est un 
héros de la république qui 
conduit une guerre contre Porsenna en 507 aec. Il n’a pas été 

exilé. Le second C. Marcus Coriolanus est aussi un héros de la 
république réputé pour son courage et sa probité. Il est exilé en 

492 aec. Voir le texte de Favorinos en II, 10. 
4. Caius Musonius Rufus est philosophe stoïcien exilé en 65 ec. 

5. Euthumos, le bon courage, la bienveillance : thumos est 
la volonté, le désir. Akolastos est traduit par intempérance  

(Aristote, Éth. à Nicomaque, 1145b14). Le verbe kolazein 
signifie élaguer, punir. Euthumia et akolasia sont deux modes 

importants pour Favorinos. 
6 «Tôn idiôtôn tois aphronestatois : ceux qui n’ont pas 

conscience. Idiotes s’oppose à la pensée philosophique.  
7. Alcibiade (450-404 aec). Homme politique, il s’exile en 414-
415 à Sparte. Themistocle (ca. 524-459 aec), homme politique 

ostracisé en 471 aec. C. Marcus Coriolanus, voir note 3. Ils 
représentent des êtres courageux mais avides de pouvoir qui ont 

trahis leur cité. Ils s’opposent au trois précédents. 
8. Sur la mort de Socrate, voir Platon, Phédon ainsi que M. 

Foucault, Le Courage de la vérité (1984), Gallimard, 2009. 

… supposé … ce discours … par vantardise … inopportun … lui-
même persuadé … je me trouve dans la situation… on peut même … 
ce discours veut …  l’esprit … je pense que … montre … avec le 
discours … méprise … certainement … très courageux … la prudence 
… avec l ’usage des qualités2 … autre outrage … Empédocle, Héraclès 
et le héros romain Mucius3. Empédocle est célébré pour ses qualités, 
Heraclès pour son immortalité, Mucius pour son courage et pour 
d’autres raisons, même sans jamais avoir pensé à l ’exil … et le 
Tyrrhénien Musonius4 ne se serait inquiété de l ’exil par haine de son 
pays ni par hostilité envers ses concitoyens, mais parce qu’ils ont subi 
des malheurs en tant qu’humains. Et parce qu’il ne m’importe pas de 
mettre au même niveau les causes de la douleur mais leurs différences, 
dans un discours bref, il semble établi que la volonté5 diffère de 
l ’intempérance. Celui qui se trouve dans une telle situation et qui 
cherche les qualités, est serein parce que … à encourager les autres de 
son exemple, en faisant les paroles maîtres des actions et en faisant les 
actions conforment aux paroles. Cet écrit est dédié pour le futur à ceux 
qui sont dans la même situation et qui ne pourront se procurer un 
bonheur intérieur parce que certains se comportent comme des 
inconscients6, pensant réconforter les maux des hommes du passé ou 
vivants et alléger les malheurs par d’autres événements, tandis qu’ils 
prennent comme exemple chez les hommes illustres du passé ce qu’ils 
ont dit, fait ou regardé. Alcibiade, Thémistocle et Coriolan7 ont 
souffert pour leur pays et comploté contre eux ; ne prenons pas exemple 
sur eux et ne les imitons pas ; si quelqu’un a mal enduré l ’exil ou la 
mort il ne faut l ’admirer, mais au contraire considérer comme une 
consolation ce que dit et fait Socrate8 en prison sur le point de mourir ; 
s’il est possible … ceux qui ont condamné … au dieu … injuste du 
dieu … a reproché … a montré … en mourant sereinement. … estime 

L ’ e x i l
Favorinos d’Arles

textes & commentaires

Il est assez peu aisé de dire 
qui pouvait être Favorinos. 
Il est donc né celte à Arles1 
vers 80, probablement dans 

une famille très riche et 
aristocratique, ce qui a lui 

permis à la fois d’affirmer son 
intersexualité et de réaliser de 
longues études de philosophie 

et de rhétorique. Notre 
auteur qui revendique son 

cosmopolitisme devait être 
trilingue en grec, latin et celte. 

Il fit ses études à Athènes 
et s’y installa probablement 

pour y diriger une académie. 
Il fut exilé vers 132-135 sur 

l’île de Chios pour des raisons 
complexes à comprendre : 

nous avons émis l’hypothèse 
qu’il s’est agi du refus de 

la charge d’arkhiereus qui 
consiste à faire les sacrifices 
pour l’empereur, alors qu’il 
développe une philosophie 
où la mort de l’animal n’est 
pas tolérée (végétarisme et 

interdiction du sacrifice). Il est 
de retour à Rome à la mort 
d’Hadrien en juillet 138. Il 

connut une grande célébrité 
pour ses talents d’orateur et 

de rhéteur. Il mourut vers 
150. On lui connaît trois 

textes, Sur la fortune, Discours 
aux Corinthiens et L’Exil. Ce 
dernier fut retrouvé en 1930.

1. Philostrate, Vies des 
sophistes, I, 8 ; Souda, s.v. 

Фαβωρῖνος ; Fav. Cor. 27. 
Aulu Gelle, Les Nuits attiques. 
Eugenio Amato in Favorinos, 

Œuvres, Belles lettres, 2005. 

I

10

20

30

40

50

II

10

20

« Ἤδη γάρ ποτ’ ἐγὼ γενόμην 
κοῦρός τε κόρη τε θάμνος τ’ 

οἰωνός τε καὶ ἔξαλος 
ἔλλοπος ἰχθύς.

Car j’ai été garçon et fille, 
arbuste et oiseau, et hors de l ’eau 

un poisson muet. ».
[Empédocle, fr. 117 D]

« Οἴμ’ ὅτι οὐ πρόσθεν με 
διώλεσε νηλεὲς ἦμαρ, πρὶν 

σχέτλι’ ἔργα βορᾶς περὶ 
χείλεσι μητίσασθαι.

Hélas, pourquoi un jour 
sans pitié ne m’a-t-il pas 

détruit avant que mes lèvres 
connaissent l ’œuvre funeste de 

la nourriture. » 
[Empédocle, fr. 139 D]



II



III

9. Agamemnon, héros grec, 
roi de Mycènes et membre 

de la famille des Atrides. 
Tydée, roi de Calydon, est 

exilé après un meurtre, père 
de Diomède (Illiade, XIV, 

114-132). Philoctète est 
compagnon d’Héraclès qui 
lui laisse ses flèches ; en exil 

sur île de Lemnos. 
10. Deux vers probablement 

tirés du prologue de 
l’Antigone d’Euripide. 

11. Aléos est roi de Tégée 
en Arcadie. Tantale est un 

ami des dieux puni pour 
trahison et père de Pélops, 

Nioné et Brotéas. Labdacos 
est roi de Thèbes, il est 

père de Laïos et grand père 
d’Œdipe et donc l’ancêtre 

de la lignée des Labdacides. 
12. « Alla tou muthou kai tou poiètou » : il s’agit pour Favorinos 

d’avoir en tête que le poète est au sens platonicien un 
muthologos (Rép. 398b), c’est-à-dire ce qui fait l’action en la 

racontant. Ainsi la « représentation » est indiquée dans le texte 
grec par le terme drama qui dit la représention de l’action.

13. Tou kosmou poiètè theô : le dieu faiseur de monde. 
14. Les heureux et les malheureux sont dit eudaimones et kakodaimones. 

… obéir au poète … vers cet ami … le roi Agamemnon … mendiant, 
Tydée exilé et Philoctète9 … récitant parfois … avec l ’apparence et la 
voix pour la représentation, peu effrayés d’avoir vu le palais de 
Mycènes et d’avoir reçu de leurs ancêtres le sceptre de Pélops, la toison 
d’or et le royaume du Péloponnèse, puis dans le même théâtre, le même 
jour, enveloppé dans des chiffons, mendiant aux portes et sans se 
soucier qu’« Œdipe était un homme heureux devenu le plus 
malheureux de tous »10. Ainsi les acteurs savent, à mon avis, que rien 
ne dépend d’eux, ni les royaumes ni les richesses ni les maisons du très 
riche Aléos ni la lignée de Tantale ou de Labdacos11 ni la pauvreté ou 
l ’exil ; en revanche ils appartiennent au mythe et au poète12 et il est 
nécessaire qu’ils montrent l ’envers de l ’interprétation, jusqu’à ce que 
s’achève la repré-sentation. Nous devrons alors, dans le spectacle de la 
vie, obéir entièrement au dieu faiseur de monde13, même s’il nous 
demande d’interpréter d’abord le chef puis l ’exilé, d’abord le riche 
puis le pauvre ! Quand nous aurons le commandement et le pouvoir 
nous penserons … et heureux … parce que nous pensons la situation 
présente … dans l ’infortune et l ’exil nous nous considérons comme 
malheureux14 parce que privés … et nous ne pensons pas avoir 
changer de vêtements ni de masques. En revanche les acteurs … en 
changeant de personnages en fonction des rôles. En fait durant les 

textes puissent s’adresser dans le futur. Ainsi la condition du malheur est liée à la fois au changement de fortune 
mais aussi  – et cette hypothèse est centrale dans la pensée de Favorinos – liée à l’absence de la première des 
qualités, la phronèsis, rendant ainsi les êtres, idiotès comme des tois aphronestatois, des inconscients (I, 49). Ainsi 
la pensée de Favorinos semble absolument fondée sur un problème que nous pourrions nommer « l’épreuve 
consciente » du vivant et des conditions de ce vivant.  Pour cette raison (I, 48) le philosophe adresse ce discours 
(graphè ktèma) à ceux qui viendront ultérieurement et qui ne seront pas en mesure de trouver le bonheur (tukhè) 
parce qu’ils se comportes comme des êtres (idiôtès) inconscients (aphronestatois) : l’être aphrôn est celui est qui est 
privé de la phrèn, c’est-à-dire du sentiment dont l’expérience est profondément le corps et les affects du corps. Il 
s’agit alors de signifier que l’être doit maintenir une interprétation et une conscience de ce qu’il éprouve du monde. 
La perte de cette conscience ouvre à ce que nous traduisons par inconscience, c’est-à-dire l’absence de souci à la 
fois pour soi et pour le monde. Ce souci de soi et du monde est ce qu’il nomme phronèsis. La leçon de Favorinos 
consiste à indiquer qu’il est préférable de se soucier de soi et du monde plutôt que de prendre exemple chez ceux 
qui ne peuvent fournir de paradigmes évidents. Puis il donne trois figures qui forment une opposition (aux figures 
précédentes Empédocle, Héraclès, Mucius et Musonius) : Alcibiade, Thémistocle, et Coriolan à savoir les figures 
de la malversation, de la tyrannie et de l’orgueil. Ces trois personnages devraient pour Favorinos ne pas être des 
modèles alors même qu’ils ont été d’importantes figures politiques et qu’ils ont tous été exilés. C’est parce qu’ils 
sont orgueilleux qu’ils ont mal enduré l’exil. À cela le philosophe oppose bien sûr la figure de Socrate qui préfère la 
mort à l’exil politique (Platon, Phédon). 

Le passage est mutilé mais est introduit un concept central qui conduit l’ensemble du discours, le fait de devoir 
« obéir au poète » (II, 23 : tas peithestai tô poiètè, et la suite du raisonnement en II, 49).

L’auteur ajoute un troisième ensemble, Agamemnon, Tydée, Philoctète et Œdipe à savoir l’obstination, le crime, 
l’indiscrétion et la transgression involontaire. Ils appartiennent à la mythologie, c’est-à-dire aux récits qui montrent 
ces actions et aux récits qui indiquent l’exemplarité ou non de ces actions. 

Cependant que la figure de Philoctète est ici centrale : peut-être parce qu’elle indique quelque chose d’une faute 
qu’aurait pu commettre Favorinos, celle de ce que 
nommons indiscrétion. Philoctète est fils de Péas et 
compagnon d’Héraclès ; il s’était engagé par serment 
à maintenir cachées les flèches du héros. Mais parce 
qu’il fut indiscret en révélant là où Héraclès était 
inhumé, sans parler mais en montrant du pied, il fut 
blessé à ce même pied et laissé durant dix ans sur l’île 
de Lemnos. Sophocle rédigea sa pièce sur le héros en 
409 aec. L’hypothèse serait que les personnages cités 
par Favorinos dessinent de lui un portrait en creux et 
que Philoctète en soit le modèle central : deux exils, 
l’un à Lemnos l’autre à Chios, deux caractères nobles 
mais ayant commis une indiscrétion. Quelle pourrait 
bien être cette indiscrétion ? Une affaire de mœurs ? 
ou bien plutôt une affaire politique liée au réfus d’une 
charge d’arkhiereus ? Nous maintenons l’hypothèse 
qu’il s’agit d’un problème politique. Par ailleurs 
Philoctète est un héros central en ce qu’il a participé 
aux deux expéditions, celle des Argonautes et celle 
de la Guerre de Troie et on en sait l’importance 
pour Favorinos. Ainsi Philoctète devient la figure 
mythologique centrale avec celle d’Ulysse. Il est 
l’image matérielle et passive de la souffrance parce 

que tenu par une promesse mais aussi par l’exigence de faire au mieux et surtout 
rongé par un « ulcère » qui le fait jeter en exil. Il semble que la figure de Philoctète 
soit essentielle pour se représenter un portrait de Favorinos. 

L’auteur vient ajouter un quatrième ensemble, Aléos, Tantale et Labdacos, à 
savoir la royauté, la trahison et la malédiction. Et enfin pour conclure, deux figures 
essentielles du courage et de la radicalité, Diogène et Ulysse. Ainsi le traité sur l’exil 
de Favorinos prend en compte des figures historiques contradictoires d’un point 
de vue éthique et qui ont été exilées et des figures mythologiques qui ont connu 

l’exil ou la trahison. Si l’on fait la somme des figures exemplaires au début de son texte, elles sont 
six (Empédocle, Héraclès, Mucius, Musonius, Diogène et Ulysse) à savoir l’amitié, le courage, la 
probité, l’intentionnalité (dianoia), la suspension des conventions (epochè) et l’action intelligente 
(mètis), qui pourraient former la structure du discours de Favorinos et l’image de son caractère. À 
cela il oppose donc neuf figures négativement exemplaires (Alcibiade, Thémistocle, Agamemnon, 
Tydée, Œdipe, Aléos, Tantale et Labdacos, les figures de malversation, de la tyrannie, de l’orgueil, 
de l’obstination, du crime, de la transgression involontaire, de la royauté, de la trahison et de la 
malédiction. Et au centre, la figure paradoxale, de Philoctète comme 
figure de la puissance et de l’indiscrétion. 

Favorinos revient (II, 23 et 49) sur l’image du théâtre, en affirmant 
que les acteurs ont la connaissance que rien ne dépend d’eux, à savoir les 
actions et les biens du monde, mais que tout dépend à la fois du mythe 
et du poète. Il faut revenir au texte de Platon dans le livre III de la 
République, 398b où il est question d’accepter que soient présents dans 
le commun des poètes qu’il appelle des muthologoi, c’est-à-dire ceux qui 
sont capables de faire le récit des actions du monde. L’acteur au théâtre 
et l’homme dans la vie obéissent à la fois au poète, celui qui produit le 
récit et à la fois au contenu du récit qui indique les actions du monde. 
C’est pour cette raison que l’acteur doit, selon Favorinos, montrer qu’il 
a conscience que rien ne dépend de lui. Et que cela doit se produire 
jusqu’à la fin du drama, la représentation. Cette fonction s’apparente à 
celle de la katharsis aristotélicienne et à celle qui consiste à ne pas être 
saisi par l’effet du spectacle (voir V, 46). Ainsi dans le biou dramati, dans le spectacle de la vie, nous 
devons obéir au kosmou poiètè theô, au dieu faiseur de monde. Il y a donc un ordre quadruple, d’abord 
le monde du divin qui produit les figures, ensuite le monde des poètes qui récitent les figures du 
monde produites par le divin, les acteurs qui montrent comment obéir aux faiseurs de monde et 
leurs récits et enfin les êtres qui obéissent en conscience au vivant. Kosmos signifie précisément 
le monde comme relation entre le réel (non produit par l’homme) et la réalité (la production de 
l’homme). Dès lors pour Favorinos le divin faiseur de monde est cosmogonique tandis que le poète 
qui récite la fabrique du monde est cosmétique. Il nous faut obéir à ces deux ordres. 

Dès lors la figure propre du fatalisme favorinien consiste à saisir que notre situation présente 
doit être pensée comme le rôle d’un acteur, dont il faudra se défaire pour endosser un autre rôle. 
C’est pour cette raison qu’il semble être plus simple de jouer le rôle d’un homme que celui d’une 
figure mythologique. Mais il s’agit toujours, en tant que nous sommes acteurs, de montrer la 
manière avec laquelle nous tenons nos rôles. C’est pour cela qu’il est plus facile de représenter 
le vivant que le destin (III, 20). Nous sommes toujours liés à deux ensembles qui caractérisent 

30

40

50

III

10

« et nous nous contenterions 
d’un poète (poiètè) [398b] 
et d’un faiseur de récits 
(muthologô) plus austère et 
moins agréable, mais plus 
utile, dont le ton imiterait 
le langage de la vertu, et 
qui se conformerait, dans sa 
manière de dire, aux règles 
que nous aurions établies en 
nous chargeant de l’éduca-
tion des guerriers. »
[Platon, République 398b]

F
A

B
W

R
IN

O
U

 
P

E
R
I 

F
U

G
H

S





V

15. Œnomaos 
est roi de Pise 

en Élide ; Pélops 
le tua. Pandion 

est le cinquième 
roi légendaire 

d’Athènes ; il subit 
une invasion des 
Thébains sous le 

règne de Labdacos. 
Pise est la capitale 
de l’Élide (région 

à l’Ouest de la 
péninsule du 

Péloponnèse et 
siège des jeux 

panhelléniques en 
l’honneur de Zeus 

(voir IV, 30 et 
Corinthiens, 14-15). 

16. Diogène de 
Sinope (413-327 

aec, voir Diogène 
Laerce, livre VI. Il) 

est argurognômôn, 
c’est-à-dire un 

« essayeur ». L’histoire 
suppose que son 

père ait commis des 
malversations, qu’ils 
se soient enfuis, puis 
pris comme esclaves 
et vendus. Diogène 
passe une partie de 

sa vie à Athènes 
comme iatros, 

c’est-à-dire médecin 
et précepteur. Il 
reçoit l’oracle de 
la pythie qui lui 

dit « parakharatein 
to nomisma » ce 
qui signifie soit « change la monnaie » ou « change les 

institutions ». Diogène est évidemment une figure centrale. 
17. Il s’agit de l’Odyssée. Ulysse est roi d’Ithaque et il 

prend part à la guerre de Troie. Il met dix années à rentrer 
chez lui une fois la guerre finie. 

18. La Phénicie est à peu près l’actuel Liban. Les Phéaciens 
un peuple légendaire de marins. Les Sybarites sont 

les habitant de Sybaris dans l’actuelle Calabre réputés 
pour leurs richesses et leurs plaisirs. L’Ionie correspond 

aujourd’hui à la région d’Izmir en Turquie, réputée pour sa 
prospérité. Les Sicéliotes sont une population de l’actuelle 

Sicile : descendants des colons grecs et différents des Sicules. 
19. Odyssée, XX, 18. 

drames sur scène, les acteurs qui jouent Œnomaos ou Pandion15 n’y 
parviennent pas toujours tandis que ceux qui interprètent les 
étrangers et les exilés le font … l’infortune … la fortune … des 
hommes anciens … des malheurs, ils acquièrent une réputation … 
inférieure à celle de leurs succès. Comme Diogène, dont j’ai déjà parlé, 
n’était même pas considéré comme un mauvais essayeur16, mais comme 
un exilé … de Sinope … mais devenu le plus infortuné de tous dans 
la pauvreté et l ’exil … Héraclès dans son pays était un homme 
ordinaire fils d’Amphitryon, mais lorsqu’il fut persécuté par 
Eurysthée, il combattit avec des fauves et des hommes de toutes sortes ; 
il dut faire des efforts extrêmes, être considéré comme le fils Zeus et 
acquérir une gloire qui le rendit immortel. Ulysse, dont Homère 
composa son deuxième poème17 parce qu’il le pensait sage, qu’il était 
roi d’Ithaque et de Céphalonie et des îles environnantes, qu’il avait 
Pénélope et l ’intégrité d’une demeure, et qu’il n’était pas plus considéré 
que d’autres insulaires, avait acquit une réputation de lâcheté chez les 
Achéens car il n’avait pas été invité à participer à l ’expédition contre 
Troie. Alors qu’il n’était pas considéré comme un bon guerrier, il 
devient un héros de grande qualité quand il fut victime d’un naufrage 
et de la faim … perdu … vendu … étendu … à la merci d’une seule 
femme … Quel voyageur phénicien ou phéacien aurait été aussi ferme 
qu’Ulysse durant son naufrage ? Quel Sybarite, Ionien ou Sicéliote18 
devant une table emplie de mets se serait montré aussi modéré 
qu’Ulysse en proie à la faim ? Qui fut aussi fort qu’Ulysse par le 
nombre d’amis et le pouvoir et qui les perdit tous ? Qui dans la 
splendeur de son pouvoir imposait à ses rivaux, mais les supplia dans 
sa propre maison ? Qui fut meilleur conseiller qu’Ulysse lorsqu’il dit 
« supporte, et supporte encore le pire19 » ? En fait je … décourage … 
même dans de telles circonstances, c’est beaucoup plus … se montrer … 
Les amies et les parents en plus de les inciter, disent aux athlètes qui 
vont au stade, « c’est ici à Pise que les lutteurs sont surnommés Zeus à 
cause des efforts, du temps et de la sueur dépensés. Souvenez-vous qu’il 
faut concourir pour ne pas avoir à dépenser en vain ces efforts », et 
ainsi je me dis qu’il faut les avertir et les encourager, « ce sont les 
malheurs présents et les changements de fortune contre lesquels vous 
jeunes hommes devez vous entrainer pour élever votre esprit, en 
apprenant des faits et des récits anciens qui montrent les qualités, en 
fréquentant maintenant des hommes de valeur, en visitant la plupart 
des mondes grecs et barbares, en observant, en écoutant et en 
rapportant ce qui s’y passe, tous les faits qui stimulent la pratique des 

fortement notre manière en monde : d’abord celui qui tient au daimon en tant qu’il 
est eudaimon ou kakodaimon, bonheur ou malheur. C’est assez précisément le sens 
du terme heur, au sens d’augurium ce qui advient à l’être. Daimon en grec est genius 
qui préside à ce qui advient : le terme eudaimon est utilisé quatre fois (III, 3 ; VI, 11 ; 
XVIII, 7 ; XXV, 25) et le terme kakodaimon deux fois (III, 6 ; X, 44) Le deuxième 
ensemble est la relation des termes eupragia et duspragia (au sens de bonheur et 
malheur, fortune et infortune) liés au verbe prassein qui signifie le bonheur en tant 
que quelque chose a été accompli. L’ensemble de ces termes est fondamental pour 
comprendre le travail de Favorinos comme interprétation du bonheur et du malheur 
lié à la fois à figure singulière de l’être mais aussi à sa capacité à accomplir des choses. 
C’est cette relation qui fonde la possibilité de vivre et par conséquent la philosophie en 
tant qu’interprétation de ces conditions. 

La suite du texte est fragmentaire mais il parvient à faire une transition vers 
Diogène de Sinope. Favorinos dit qu’il a mentionné Diogène un peu avant (ou mikrô 
prosthen epemnèsthen, III, 25), ce qui signifie qu’il s’agit d’un fragment perdu et surtout, 
dans ce cas, qu’Empédocle n’est pas le premier personnage cité par notre philosophe. 
Il s’agirait donc probablement de Diogène né à Sinope au bord de la mer Noire 
(413-327 aec). Dans ce cas la pensée cynique tiendrait la première place dans le 
discours de Favorinos. Mais ici ce qui nous intéresse est la mention de deux qualités 
propres à Diogène, être un essayeur et être un exilé. Qu’est-ce que cela signifie ? Si l’on 

se réfère au texte de Diogène Laerce, Vies et 
doctrines des philosophes, VI, II, deux choses 
nous importent : d’abord  que la formule 
de l’oracle « parakharatein to nomisma » soit 
entendue littéralement, changer la valeur 
de la monnaie, ou figurativement comme 
changer les usages. C’est à cela que renvoie 
la figure de l’essayeur, celui qui vérifie et 
contrôle la valeur des objets précieux. C’est la 
fonction de l’argurognômôn. Pour cela il doit 
se servir d’un objet, central pour la pensée 
platonicienne, le basanos ou pierre de touche, 
comme métaphore de l’épreuve de l’être 
qu’il doit subir pour se connaître (cf. Platon, 
Gorgias, 486c et M. Foucault, Le Gouvernement 
de soi et des autres, p. 340). Sa seconde qualité 
est d’être exilé et en cela de faire l’épreuve 
de la tempérance. Favorinos semble fonder 
le travail de la philosophie dans ce que nous 
pourrions nommer faire éprouver le vivant et 
faire l ’épreuve de la tempérance. Enfin le texte 
de Diogène Laerce présente aussi l’avantage 
de mentionner (VI, II, 25) que Favorinos avait 
traité de Diogène dans ses Pantodapè historia. 

Favorinos revient alors sur une autre figure 
– déjà mentionnée et qu’il cite sept fois dans 
le texte – celle d’Héraclès. Elle est du côté de 
la mythologie la figure du héros courageux et 
probablement celle comme l’a si justement 
vu Jean-Baptiste Carobolante (journal, 1) 
de « l’exil de soi ». Forme ultime de l’exil de 
l’être en soi qui réclame une grande puissance 
de tempérance. L’autre figure, celle d’Ulysse 
– cité lui aussi sept fois – incarne la mètis 
qui est prudence et la ruse (voir le concept 
de multiplicité d’Ulysse, polutropos, Platon, 
Hippias mineur, 364b). Héraklès est la figure 
de l’athlios la lutte malheureuse, la souffrance 
et Ulysse de la mètis comme prudence. 

Ainsi pour Favorinos la valeur des quatre 
personnages fondateurs de son discours, 
Diogènes, Héraclès, Philoctète et Ulysse, 

tient à leur capacité à devenir héros comme puissance devant l’adversité. 
Ceci constitue donc la première clé du discours favorinien, tenir devant 
l’adversité à condition de toujours maintenir une conscience des conditions 
propres du vivant. 

La suite du texte est mutilée, mais selon reconstitution, il s’agit de 
questions relevant les qualités d’Ulysse, la fermeté (eurôstos), le courage 
(euthumia), la force (dunamis), la gouvernance (arkhè), le conseil (sumboulos). 
Cinq caractères qui semblent être nécessaires pour mener sa vie à la fois 
dans la fortune et dans les revers de la fortune. 

Favorinos opère ici (IV, 20) un  changement de paradigme : après celui 
des acteurs, puis des figures mythologiques, vient celui de l’athlète, annoncé 
bien sûr par la figure d’Héraclès (voir commentaire g). Le passage sur 
la figure de l’athlète s’étend de IV, 20 à VI 12 en produisant à la fin une 
synthèse étonnante des mondes du stade et du théâtre. 

La figure de l’athlète permet à Favorinos de développer deux idées, 
celle de l’entraînement (paidotribia) et celle de la lutte (agôn) comme 
usages nécessaires à la fois à l’éducation des enfants mais aussi pour 
l’existence. L’entraînement consiste (IV, 40) à écouter les récits des actions, 
à accompagner des êtres de qualités, à visiter le monde (grec et barbare) 
et surtout l’observation (opsis), l’écoute (akoè) et le souvenir (mnèmè). 
Puis il y a la lutte qui consiste (V, 5) non pas à vaincre par la puissance 
mais par l’intelligence (phronèsis). Ceci s’établit alors comme la figure 
du comportement humain devant toutes opinions (doxa) et tous désirs 
(épithumia), car selon Favorinos, ce sont les pulsions (hormon) et les désirs 
impulsifs (orexis) qui conduisent aux malheurs. Le passage suivant est 
fortement mutilé (voir note 21 pour une proposition d’interprétation). 
Cependant il est possible d’y lire un concept probablement central pour 
la pensée favorinienne, celui d’un suntrophos sunousia que nous traduisons 

20

30

40

50

IV

10

20

30

40

« Diogène, fils du banquier Hicésias, était 
de Sinope. Dioclès dit que son père tenait 

la banque (trapezan) publique et avait 
altéré les monnaies (kai parakharazantos 

to nomisma), ce qui obligea Diogène à fuir. 
Eubulide prétend, au contraire, dans le livre 

sur Diogène, qu’il était personnellement 
coupable et fut banni avec son père ; et, en 

effet, Diogène s’accuse, dans le livre intitulé 
la Panthère, d’avoir altéré la monnaie. 

Quelques auteurs racontent qu’ayant été mis 
à la tête de la monnaie, il prêta l’oreille aux 
suggestions des ouvriers et alla à Delphes 
ou à Délos demander à l’oracle s’il devait 

faire, dans sa patrie, ce qu’on lui conseillait. 
La réponse fut favorable ; mais Diogène, ne 
comprenant pas que l’expression change la 

monnaie, pouvait s’appliquer aux mœurs 
et aux usages, altéra le titre de l’argent ; il 

fut découvert et exilé, selon quelques-uns ; 
suivant d’autres, il eut peur et s’expatria. 

D’après une autre version, il altéra l’argent 
qu’il avait reçu de son père : celui-ci mourut 

en prison ; quant à lui, étant parvenu à fuir, 
il alla à Delphes demander à l’oracle, non 

point s’il devait falsifier les monnaies, mais 
quel serait le meilleur moyen de parvenir 

à la célébrité; et il en reçut la réponse dont 
nous avons parlé.

[Diogène Laerce, Vies et doctrines des 
philosophes, VI, II, 20]

Socrate — Si mon âme était d’or, 
Calliclès, peux-tu douter que je ne fusse 

heureux de trouver une de ces pierres qui 
servent à éprouver l’or ? Une pierre aussi 
parfaite que possible, à laquelle je ferais 
toucher mon âme, de telle sorte que, si 

elle était d’accord avec moi pour constater 
que mon âme avait été bien soignée, je 

fusse certain du bon état de celle-ci sans 
autre vérification ? Calliclès — Où tend 

ta question, Socrate ? Socrate — Je vais te 
le dire : en réalité, je crois avoir fait en ta 

personne cette précieuse trouvaille. 
Calliclès — Comment cela ? 

Socrate — J’ai la certitude que ce dont 
tu tomberas d’accord avec moi sur les 

opinions de mon âme, cela, du même coup, 
sera vrai. Je réfléchis, en effet, que pour 

vérifier correctement si une âme vit bien 
ou mal, il faut avoir trois qualités, et que 

tu les possèdes toutes les trois : le savoir, la 
bienveillance et la franchise.

[Platon, Gorgias, 496c]

« Sa nature de la pierre de touche c’est qu’il y a en elle comme une affinité entre elle-même et ce dont elle 
fait l’épreuve et qui va faire que la nature de ce qui est éprouvé par elle va être, par elle, révélé. Deuxièmement 

la pierre de touche joue sur deux registres. Elle joue sur le registre de la réalité et elle joue sur le registre de 
la vérité. C’est-à-dire que la pierre de touche permet de savoir quelle est la réalité de la chose que l’on veut 

éprouver par elle, et, en manifestant la réalité de la chose qui est éprouvée par elle, on montre si cette chose 
est bien ce qu’elle prétend être, et si par conséquent, son discours ou son appartenance est bien conforme 

à ce qu’elle est. Entre les âmes le rapport sera d’épreuve, ce sera ce rapport basanos (de pierre de touche) où 
il y aura affinité de nature, et par cette affinité de nature, démonstration à la fois de la réalité et de la vérité, 

c’est-à-dire de ce qu’est l’âme en ce qu’elle peut avoir d’etumos (authentique). […] Et dans la mesure où une 
âme se manifeste par ce qu’elle dit (par son logos, par l’épreuve dans le dialogue, du logos : savoir ce qu’il est en 

réalité et si ce qu’il est effectivement conforme à la réalité et s’il dit la vérité), ce qui vaut pour le logos vaut 
aussi pour l’âme. Le jeu n’est donc plus agonistique (de supériorité). C’est un jeu d’épreuve à deux, par affinité 

de nature et manifestation de l’authenticité, de la réalité-vérité de l’âme. »
[Michel Foucault, Le Gouvernement de soi et des autres, Gallimard, 2008, p. 340]



VI

20. Il semble que Favorinos ait confondu avec Bacchylide, 
VII, 2. Pélops est le fils de Tantale et Dioné : il est connu 

pour sa course de char contre Œnomaos (voir note 15). 
Les Dactyles Idéens (ou Doigts Idéens) sont cinq divinités 

archaïques réputés pour leurs savoirs faire techniques et 
magiques. 

21. Le passage est très lacunaire sur la colonne V du papyrus 
de la ligne 1 à 30. Si l’on tente, non de reconstituer, mais de 

restituer l’idée de ce passage, il semble que Favorinos fasse le 
récit d’une lutte, puis que nous passions du stade à la sphère 

des désirs : les désirs et les opinions (doxôn te kai épithumiôn) 
se gèrent avec l’intelligence et non avec les pulsions 

(opposition entre la phronèsis et l’hormôn). Puis Favorinos 
revient sur l’exil et semble traiter quelque chose à partir de 
onoma le nom : peut-être s’agit-il de la question essentielle 

de la juste nomination et désignation des éléments (voir 
à ce propos Diogène et la note 16). Il traite ensuite de 

nos « habitudes communes » (suntrophos sunousia) en tant 
que ce qui s’éprouve en commun et ce qui a une fréquence 
(l’expression reviendra V, 30, puis V, 46). Il semble passer 

ensuite à une critique des honneurs locaux et de la propriété. 
Enfin il fait une synthèse entre le théâtre et le stade avec la 
figure des spectateurs de 
sorte que « les habitudes 

et la mauvaise réputation 
se répandent dans le 

peuple » (kai tautès 
suntrophos sunousia kai 

dusphèmias dèmopoiètou 
apostrophè) : plutôt que de 

suivre cela il s’agirait de 
suivre avec indépendance 

la très désirée liberté 
(peripothètos eleutheria). 

22. L’expression ate dè 
suntrophois tisin kai 

sunèthesin ousais, nous la 
traduisons par « que les 
désirs sont habituels et 
communs » et non pas 

« naturels et habituels ». 
Nous supposons ici que 
la pensée de Favorinos 
affirme la construction 

des désirs comme 
habitude et commun. 

Suntrophos ne renvoie pas 
à l’idée de « naturel » mais 

bien plus à l’idée d’une 
construction (ce qui est 

nourrit). 

qualités ». Ainsi le jour fixé, pas le « quinzième du mois » selon 
Pindare, mais le « seizième jour » selon la loi de Pélops ou d’un Dactyle 
Idéen20, devant tout le monde … du dieu … à l ’heure fixée … 
combattre nu … reculant … profitant des fatigues des adversaires 
imposants, nombreux et illustres ; mais il faut tenter de la vaincre 
avec intelligence, comme pour toutes opinions ou désirs humains … les 
pulsions et l ’excitation qui aggravent les autres malheurs et rendent 
l ’exil insupportable … donner … par nom … les habitudes communes 
… compte tenu … du plaisir produit par l ’achat d’une maison … en 
ceci beaucoup … font semblant, mais aiment … des honneurs de la 
renommée locale … et les habitudes et la mauvaise réputation qui se 
répandent dans le peuple ; et pour chacun les guidant, très grande … 
avec sureté, indépendance et avec un grand désir de liberté21 … En 
effet tous ces regrets qui tirent l ’esprit de celui qui souffre et qui est 
seul, veulent, tout à la fois, le jeter, le faire chuter et le tenir dans 
l ’emprise de la douleur ; en fait ils ne veulent pas les distribuer au 
hasard mais assaillir l ’esprit qui est seul et l ’anéantir. Et la grande 
foule des spectateurs le favorise en les applaudissant, en les 
encourageant parce que les désirs sont habituels et communs22. Mais il 
ne faut pas les craindre et s’incliner devant leur tumulte et leur 
fourberie. En fait la lutte n’advient pas sur la scène ni dans le temple 
de Dionysos, où ceux qui sont capables de faire pleurer ou rire gagnent, 
mais dans le stade d’Héraclès avec le courage : la lutte c’est l ’action pas 
la parole. Ainsi sans se soucier du bruit, des sifflets, des louanges, des 
plaisanteries salaces et des clameurs, il faut que l ’athlète, ne faisant 
confiance qu’à lui-même résiste sous le soleil brûlant et la poussière 
sèche. En effet les récompenses et les prix du bonheur sont grands si 
nous ne sommes pas affligés par ces attaques. 

par les habitudes communes. L’expression est utilisée une première fois en V, 22 
puis en  V, 30 et enfin en V, 46 : suntrophos signifie littéralement ceux qui ont été 
élevés dans les mêmes habitudes et les mêmes usages et peut donc signifier un 
compagnon. La sunousia est la co-existence. La question pensée par Favorinos est 
celle d’une coexistence comme partage possible de nos manières d’être et de nos 
usages. Un partage de nos conduites en quelques sortes afin que nous puissions 
éviter les erreurs de la doxa, des désirs et de la dusphèmia (mauvaise réputation) qui 
s’étendent au point d’être dèmopoiètos, c’est-à-dire de devenir un objet politique. Le 
seul désir vraiment possible semble être celui de la liberté (eleutheria). Mais plutôt 
que de suivre le désir de la liberté comme une épreuve commune nous préférons 
suivre des désirs irrépressibles qui précipitent l’être dans la douleur : l’image de 
cette foule (qui n’est donc pas un commun fondé sur une coexistence) est celle 
des spectateurs qui applaudissent (voir note 22). Le spectateur ainsi est absorbé 
par la trop grande puissance du theatos (V, 44, la chose visible qui se contemple) 
au point de ne plus être en mesure d’interpréter les événements. La préconisation 
de Favorinos (usage très classique de la philosophie antique) est qu’il ne faut ni 
craindre ni s’assujettir à ce thorubos, ce tumulte, parce qu’il ne s’agit que de la 
représentation d’un différend et d’une lutte (agôn), car, selon l’idée de Favorinos, 
l’agôn et l’épreuve agonistique n’ont jamais lieu sur scène ni dans le temple de 
Dionysos (V, 50). Il n’est donc pas le dieu de l’agôn, mais bien plutôt celui de 
l’épithumia et de l’orexis. Dionysos est le dieu d’une coexistence dans l’épreuve du 
désir, tandis qu’Héraclès est le dieu d’une coexistence dans le différend. Favorinos 
affirme alors un énoncé central pour le discours et sa pensée ergôn ou logôn o agôn 
(VI, 5, voir commentaire d). L’agôn devient donc la figure essentielle et centrale du 
discours favorinien. S’il est nécessaire de maintenir une conscience des conditions 
du vivant il faut aussi maintenir un agôn, l’épreuve d’une différence qui permet à la 

fois de faire face aux épreuves du vivant et au revers 
de fortunes (aux changements de rôles) mais aussi 
de maintenir dans le commun (sunousia) l’épreuve de 
l’epithumia, c’est-à-dire des désirs. ll ne s’agit donc 
pas d’une lutte au sens d’un combat (polemos voir 
Maxime de Tyr, Dissertations, V, 8-9 et Friedrich 
Nietzsche, La joute chez Homère, 1872) mais au sens 
d’une épreuve qui consiste à faire exister dans le 
commun le différend des êtres et la différence de 
leurs désirs. Le commun n’existe que parce qu’il fait la 
synthèse non pas d’une égalité, mais de la différence 
infinie et éthique de nos désirs. C’est seulement si 
nous sommes capables de relever cela qu’un commun 
comme coexistence peut advenir (voir à ce propos 
la pensée agnostique et la différenciation éthique 
dans le cours du 2 février 1983 in M. Foucault, Le 
Gouvernement de soi et des autres, op. cit.).

Quoi qu’il en soit nous avons deux figures 
centrales, l’une classique (V.10) qui consiste à être 
vigilant en permanence sur la doxa et sur l’epithumia 
à savoir sur les valeurs produites par l’opinion et par 
les désirs immédiats et une plus complexe (VI,5) qui 
tente d’indiquer que la lutte c’est l ’action et non la parole 
(ergôn ou logôn o agôn). Nous pourrions indiquer aussi 
(voir le texte de Pierre-Damien Hyughe, Journal 2) 
que cette lutte, que cette épreuve du différend c’est 
l’œuvre et non le langage, parce que dire n’est pas 
vraiment faire (voir à ce propos l’ouvrage de Barnara 
Cassin, Quand dire c’est vraiment faire, Fayard, 2018). 
Mais d’une certaine manière, si l’épreuve du différend 

c’est l’action et non le langage, le langage quant à lui est aussi une action mais 
n’est pas cette lutte. Ainsi nous pourrions dire que agôn et logos sont deux types 
d’ergon différents, deux opérativités différentes, à savoir l’espace du stade et celui du 
théâtre. Mais cependant ce qui les unit, ce qui tient le double espace de Dionysos 
et d’Héraclès c’est une épreuve particulière d’une endurance et d’une résistance 
face au kosmos. Dans l’un et l’autre espaces nous avons deux manières différentes 
de nous tenir parce qu’effectivement l’épreuve du différend s’éprouve dans l’action 
tandis que la parole au théâtre fait éprouver la puissance de l’excès. La parole ici 
n’est pas faite pour lutter mais pour éprouver la mesure de ce qui nécessite de 
lutter. Quoi qu’il en soit Favorinos ouvre à une épreuve saisissante d’une forme 
moderne de performativité en affirmant que les deux espaces qui se font face dans 
l’épreuve de l’agir sont le théâtre et le stade (le discours et la lutte) de sorte que 
nous soyons en mesure à la fois d’être vigilant sur la doxa et l’epithumia (à savoir 
les formes de l’excès) et que nous fassions l’épreuve dans cette résistance d’une 
indépendance (autexousios, V, 30). Ce qui signifie par ailleurs que pour Favorinos 
l’exercice du vivant se fait entre deux formes de « liberté » l’exousia et l’eleutheria : 
à savoir une « liberté de faire » pensée comme une puissance et une « liberté de 
mouvement » pensée comme un caractère. Ainsi la fomule ergôn ou logôn o agôn est 
une manière de proposer une saisissante rencontre de l’épreuve physique de l’agir 
et de celle du langage, et donc une étonnante rencontre du théâtre et du stade, de 
Dionysos et d’Héraclès. Et puis si dire n’est pas vraiment faire il faut maintenir 
un espace de ce différend de sorte que nous puissions à la fois penser l’agir et le 
dire. Dionysos et Héraclès ont pour père Zeus et une mortelle et ils accèdent tous 
les deux par leur puissance à l’immmortalité. L’un et l’autre sont frappés par Héra 
de mania, de folie. Ils sont des libérateurs du monde en tant qu’ils sont capables 
d’émanciper. Cette manière particulière de lier Dionysos et Héraclès est dans la 
tradition des rhéteurs et des sophistes une syncrisis. Elle indique un point majeur 
dans la construction du texte de Favorinos à la fois parce qu’il s’agit de mortels 
devenus immortels, mais aussi parce qu’ils ont l’un et l’autre sans cesse été livrés 
à une épreuve irrésolue de la puissance, de l’excès et de l’émancipation, comme 
figure générale de l’être. C’est bien pour cela que l’agôn en tant que lutte qui 
permet l’expression des désirs et leur gradualité entre tempérance et excès est une 
action et non un dire. Dire est l’épreuve de leur interprétation. Et la résistance de 
l’être uph’èliô lamprô (VI, 9, « sous le soleil brûlant ») est la figure de l’épreuve qu’il 
faut tenir devant les conditions de nos vivabilités. Mais cette épreuve a lieu aussi 
comme sphère de la performativité et comme adresse de cette performativité. C’est 
peut-être d’aillleurs en cela que Favorinos nous interpelle autant, nous modernes, 
dans la si forte crise de notre modernité, en ce que celle-ci ne cesse de venir 
anéantir les conditions de nos vivabilités, de nos désirs et de nos excès. 

50

V

10

20

30

40

50

VI

10

Qu’est-ce exactement que l’agôn ? Et cet agôn-logôn comme différent qui se pense 
dans le langage. (Voir pour cela Deleuze, Nietzsche et la philosophie, Puf, 1962 et 

surtout F. Nietzsche « La moute chez homère », 29 décembre 1872 in Cinq préfaces 
à cinq livres qui 

n’ont pas été écrits.) 
L’agôn est ce que 
nous nommerons 
un différend mais 

aussi les conditions 
qui permettent de 

faire advenir ce 
différend. Pour cela 

il lui faut un lieu qui 
peut être le stade, 
l’agora, le théâtre, 

l’espace public, etc. 
Il lui faut ensuite 
des theômenoi des 
spectateurs. Il lui 

faut surtout des 
acteurs (athlètes, 

homme politique, 
acteur, philosophe, 

poètes, etc.). Il 
lui faut un sujet 

(l’épreuve du 
différend et du 

désir). Il faut 
des dispositifs 

agnostiques 
(autrement dit une 

confrontation). 
Le principe de l’agôn 
est donc de garantir 
l’équilibre de la cité 
en maintenant à un 

point d’égalité les 
êtres dans l’épreuve 
de la différence de 

leurs désirs. Il ne 
s’agit pas de rendre 
les désirs des êtres 

égaux mais bien au 
contraire de rendre 
égale la possibilité 

d’éprouver et de 
faire exister ses 

désirs.  C’est cela qui 
constitue la seule 

possibilité de ce que 
nous nommons un 
espace politique et 

éthique du commun 
et du vivant. 



VII

23. Ici commence le développement sur l’exil et le pays : 
le texte grec dit « tes patridos epithumian » que nous ne 

traduisons pas par « nostalgie » ni pas « désir de la patrie » 
mais par « désir du pays ».

24. Dircé est l’épouse de Lycos, elle maltraita Antiope 
dont les enfants attachèrent Dircé à un taureau pour la 

mettre en pièces. Les dieux la changèrent en source près 
de Thèbes. Citation supposée, empruntée à Euripide, Les 

Phéniciennes, v. 367-370.
25. Pindare, Olympiques, II, 16.

26. Euripide, Les Phéniciennes, v. 363.
27. Argos est une ville de l’Argolide dans le Péloponèse. 
Polynice à pour père Œdipe et pour mère Jocaste. Il est 

frère d’Étéocle et 
d’Antigone. Polynice 

réunit une armée à 
Argos pour faire le 
siège de Thèbes. Le 

Lerne est la zone 
côtière marécageuse 

au sud d’Argos (il 
fut aussi le repère 

de l’Hydre tuée 
par Héraclès). Voir 

encore Euripide, Les 
Phéniciennes, v. 613 

pour la différence 
entre les eaux du 

Lerne et de Dircée. 
28. Le Choaspes 

est une rivière, 
aujourd’hui le 

Karkheh, qui coule 
en Iran. 

29. Poludipsios, voir 
Homère, Iliade, IV, 

171.
30. Ajax, fils d’Oïlée, 

héros de la guerre 
de Troie. Voir Iliade, 
XIII, 714 et Odyssée 

IV, 499. 

Premier appel du désir du pays23. En fait je sais que pour nous il 
s’embellira de vêtements nombreux et fascinants, car il met sous nos 
yeux la terre natale et le territoire sur lequel nos ancêtres, ont depuis 
longtemps disposé leurs pâtures, ont établi leur demeure et sont 
devenus habitants, « les autels des dieux, les gymnases où j’ai grandi, 
la source de Dircé que l ’on m’a injustement retirée et j’habite dans 
une ville étrangère où mes yeux versent des flots de larmes24 ». Ce sont 
les paroles que Polynice adresse à sa mère dans la tragédie d’Euripide. 
Cher Polynice il est temps de se parler : … il est possible d’aimer son 
pays et de vivre … de ne pas être inquiet, de l ’aider et de ne jamais 
l ’abandonner ; et si tu es persécuté et condamné que ce soit « juste ou 
injuste25 » comme le dit Pindare, tu ne dois pas pleurer dans les bras 
de ta mère comme un enfant, ni te cacher dans un coin, craignant 
« d’avoir traversé la ville, l ’arme à la main26 », ni marcher avec une 
armée contre le pays que tu dis tant aimé, si cher aux mortels, ni se 
battre en duel avec son frère pour les autels, l ’eau et les gymnases, 
mais tu dois être ferme dans le malheur et accepter les événements 
présents. En fait il existe aussi à Argos les autels des dieux, et plus 
encore, les dieux eux-mêmes, la nature providentielle des dieux et 
Héraclès dieu tutélaire de l ’Argolide27. Les gymnases y sont beaux et 
l ’eau du Lerne ne semblera pas pire que celle de Thèbes si tu la bois en 
homme libre, mais si tu la bois avec angoisse elle sera amère comme est 
amère celle que tu emportes avec toi, si tu es en exil et même si elle 
vient du Choaspes28. Et si l ’on dit qu’Argos est une ville « assoiffée29 » 
jusqu’à maintenant … est-ce que l ’eau suffit alors que pour un 
Thébain elle est insuffisante ? Quant aux dieux, soit ils n’écoutent pas 
un homme mauvais et injuste qui les implore pour son pays, soit ils 
sont très près du ciel ou de Troie où, selon Homère, ils cohabitaient 
avec les hommes. Même ici Athéna s’est détournée d’Ajax30 et des 

Nous entrons dans ce qui pourrait être un deuxième mouvement du discours 
de Favorinos. La première partie – en supposant la perte du début – serait une 
sorte de long prologue qui permettait de poser les concepts centraux du discours, 
l’intelligence pronostique et la conscience à partir de figures philosophiques et 
politiques et construire la première structure du discours à partir des modèles 
du théâtre et du stade. La conscience réclamée par Favorinos doit conduire à 
une résistance de l’être. Et cette résistance est, par exemple, propice à faire tenir 
l’homme en cas d’exil. 

Il s’agit donc maintenant de parler du « désir du pays » (tes patridos epithumian) 
et de la privation de ce pays. Sur quoi repose ce « désir » du pays ? Il repose sur 
une manière d’embellir (kallôpizô, VI, 14) ce qu’est cette terre que nous nommons 
patris à savoir embellir le fait que dans le passé (palaios) des êtres ont disposé 
leurs pâtures (nomos), leurs maisons (oikos) et leurs résidences (enkhôrios). Ce 
qui signifie alors qu’il y a trois concepts centraux pour penser celui de patrie ou 
de pays, le nomos, l’oikos et la khôra, à savoir le lieu du prélèvement, le lieu privé 
et les manières de résider. Sauf qu’il y a un double problème : il ne s’agit pas de 
nos manières de prélever, d’habiter et de vivre, mais bien celles d’embellir de nos 
ancêtres. Ce qui signifie que le désir du pays est une construction fondées à la 
fois sur ce qui n’existe plus et sur un processus esthétique. Le texte de Favorinos 
utilise trois concepts clés de la pensée grecque, le nomos, l’oikos et la khôra : nomos 
doit s’entendre comme le monde transcrit en surface nécessaire pour fournir 
ce qui est nécessaire au vivant. D’où son sens de pâture, à savoir la surface qu’il 
faut pour vivre. La manière avec laquelle nous fabriquons nos usages sur ces 
lieux produit un second nomos en tant que règle, code, lois instituées à partir de 
nos modes de prélèvement. Ce que nous prélèvons du monde et nous-mêmes 
avons comme abri, l’oikos à savoir la maison, c’est-à-dire le lieu privé. La gestion 

du prélèvement se nomme chrématistique, tandis 
que la gestion de la maison se nomme économie 
(oikos-nomos). Enfin demeure une autre espace, la 
khôra, en tant qu’espace laissée libre de sorte que 
nous puissions produire et inventer. Il n’y a donc 
pas d’existence propre à la construction de cette 
patrie, elle n’est qu’une projection plus ou moins 
fantasmatique selon la puissance de la construction 
du désir. Les vers empruntés aux paroles de Polynice 
dans Les Phéniciennes d’Euripide (v. 366-370, « je 
pleurais / en voyant, après tout ce temps, le palais, et 
les autels des dieux / les gymnases où j’ai été élevé, 
les eaux de Dircé / dont j’ai été injustement banni 
pour vivre / dans une ville étrangère où mes yeux 
verses des flots de larmes. », mais aussi v. 363 et v. 
613 et suivants) construisent à la fois cette image 
nostalgique et tragique de l’attachement au pays qui 
conduit aux divisions et aux drames. Polynice devient 
ici la figure contre laquelle il faut se placer et contre 
laquelle il faut agir. « Alla, ô Poluneikes, pros se toi èdè 
poièsomai tous logous : cher Polynice il est temps de 
se parler » (VI, 25). Polynice est le frère d’Étéocle, 
fils d’Œdipe et de Jocaste ; il partage le royaume de 
Thèbes avec son frère quand Œdipe est à Colone. 
Mais il se conduit en tyran et est chassé de la ville. 
Il assiège la ville et meurt lors du combat contre son 
frère. Sa sœur Antigone lui donnera une sépulture. 
Polynice est donc à la fois la figure du tyran, du paria 
et de l’exilé. Favorinos s’adresse à Polynice (selon le 
principe rhétorique de la littérature hymnique, voir 
pour cela Ælius Théon, Progymnasmata, 109.10) 

pour lui indiquer qu’on peut aimer son pays même si on est loin. Cela permet 
alors d’éviter de se mettre en guerre contre son pays (v. 363 d’Euripide), de faire la 
guerre et de se battre en duel. 

Héraclès est le dieu tutélaire de la ville d’Argos. Aussi parce qu’il tua l’Hydre 
de Lerne, monstre mythologique vivant dans les marécages du lac de Lerne. 
Ceci constitue le deuxième des travaux d’Héraclès. Il est une figure centrale 
pour la pensée antique et semble être une figure centrale pour Favorinos (Voir 
à ce propos le texte de Jean-Baptiste Carobolante dans le Journal). Héraclès 
est la figure de la puissance à partir d’une lecture de ses exploits et non à partir 
de ce que Nicole Loraux appelle une « intériorité » (N. Loraux, « Héraclès », in 
Dictionnaire des mythologie, dir. Y. Bonnefoy, 1981) ce qui en fait un personnage 
« sans ambiguité ». Ce qui est aussi une fascination pour la pensée antique et 
le lieu d’une construction de la vertu. Cependant à l’inverse de cette absence 
d’ambiguité, Héraclès est pleinement construit à partir de forces opposées, 
s’il est une figure de la vertu il est aussi une figure de la folie (mania), s’il est 
exemplaire il est aussi meurtrier, s’il est exemplairement vigoureux il est aussi 
turbulent, s’il est exemplairement résistant il est aussi un glouton, s’il est une 
figure de l’émancipation il est aussi une figure de la brutalité. En somme il est la 
représentation sans ambiguité de la résistance comme mesure et de la démesure 
du comportement comme image des hommes. Il est un mortel devenu immortel. 
Et ce qui le constitue c’est cette puissance de mesure et de démesure qui en fait 
aussi un personnage parfait pour résister à la tragédie (Héraclès ne peut être un 
héros tragique puisqu’il n’a pas cette intériorité) mais un personnage évident 
pour devenir comique parce qu’il contient tout ce qui est contradictoire en l’être. 

Ainsi se construit un deuxième mouvement dans la pensée favorinienne 
qui consiste à indiquer, cette fois, que la conscience réclamée pour l’être ne 
peut prendre sa fondation que dans ce modèle contradictoire d’Héraclès. Cette 
nécessaire conscience afin de pronostiquer notre vivant se fonde dans cette 
irrésolue et insolvable contradiction de nos puissances et dans l’épreuve de sa 
démesure. Devant cette contradiction, il semble alors qu’il faille avoir recours 
aux dieux et à leur « nature providentielle (theôn phusis kai pronoia) » ou plus 
précisément encore avoir recours à la nature même des dieux en tant qu’elle est 
pronoia, en tant qu’elle est pronostique et providence. Héraclès est ici encore 
important parce que sa vie ne cesse d’être déterminée par les dieux (Zeus, Héra, 
Hermès, etc.) mais surtout parce que sa vie est entièrement destinée au fait 
que Zeus « voulait engendrer pour les dieux et pour les hommes industrieux 
un héros qui les défendît contre le malheur » (Pseudo-Hésiode, Le bouclier 

Polynice : En gardant plus que ta part ?

Étéocle : En effet ; quitte ce pays.

Polynice : Autels des dieux de mes pères…

Étéocle : Tu es là pour les détruire.

Polynice : Écoutez-moi…

Étéocle : Lequel écouterait qui entre en campagne contre sa patrie ?

Polynice : Demeures des dieux aux blancs chevaux…

Étéocle : Ils t’exècrent.

Polynice : Nous avons été 
chassés de notre patrie…

Étéocle : Tu es venu m’en 
chasser.

Polynice : Contre toute jus-
tice, ô dieux…

Étéocle : Invoque les dieux à 
Mycènes, pas ici.

Polynice :Tu as le sacrilège 
dans la peau.

Étéocle : Je ne fais pas comme 
toi la guerre à ma patrie.

Polynice : Tu me dépouilles, 
et me bannis.

Étéocle : Et je te tuerai.

Polynice : Mon père, entends-
tu comme on me traite ?

Étéocle : Il entend aussi ce 
que tu fais.

Polynice : Et toi, ma mère…

Étéocle : Il ne t’est pas 
permis d’employer ce mot.

Polynice : Ma cité…

Étéocle : Va-t-en à Argos 
invoquer l’eau de Lerne !

Polynice : Je m’en irai, ne 
t’inquiète pas. Je t’en prie, ma 

mère…

Étéocle : Quitte ce pays !

[Euripide, Les Phéniciennes, V. 
602 sq.] 

20

30

40

50

VII

10



VIII

31. Homère, Iliade, VI, 286-311.
32. Homère, Iliade, XXII, 212-213.

33. Polycrate est tyran de l’île de Samos (574-515 aec). 
Voir Hérodote, Histoire, III, 40, pour le récit de l’anneau de 

Polycrate. 
34. Simonide de Céos est un poète (556-467 aec). Il est le 

seul survivant du banquet de la famille des Scopades. 
35. Protésilas est prince de Thessalie, il est le premier à mettre 

pied à terre et est tué par Hector. Voir Iliade, II, 71.
36. Il faut d’abord lire dans la phrase un proverbe « épi ripos 

pleôn » au sens d’avoir 
confiance au point 

d’embarquer sur un 
navire de paille : voir 
Lucien de Samosate, 

Hermotinus, 28. Quant 
à Ulysse, voir Odyssée, 

V-VIII, et Favorinos, De 
la fortune, 10, 28. Enfin 

Arion de Méthymne, poète 
légendaire sauvé par un 

dauphin. 
37. Odyssée, IV, 499. 

38. Iliade, II, 128.
39. Zeus Ammon. 

40 Citation inconnue, voir 
Tepedino Guerra p., 

151-152. 
41. Homère, Odyssée, XI, 

11-19, parle des Chimères. 
Ulysse creuse cette fosse 
pour interroger Tyrésias, 

Odyssée, X, 517 ; XI, 24-50 
puis à v. 233. 

42. Anticlée est la mère 
d’Ulysse, Achille et Ajax 

des héros de la guerre 
de Troie, Elpénor un 
compagnon d’Ulysse, 

Tyro fille de Salmonée eut 
une union avec Poséidon, 
Chloris une Niobide, fille 
d’Amphion et de Niobé. 

43. Ce passage tend à 
justifier l’importance 

des sépultures pour les 
Athéniens. D’abord en 

rappelant les nécropoles 
d’Athènes, puis le 
rapatriement de la 

dépouille de Thésée qui 
avait fui à Scyros pour 

échapper à l’usurpateur 
Ménesthée, puis Cécrops 
roi fondateur mythique d’Athènes, enfin il s’agit d’une des 
filles d’Érechtée roi d’Athènes sacrifiée par son père pour 

la guerre contre Eumolpos. Athéna Polias (protectrice de la 
cité) avait son temple entre le Parthénon et l’Érechtéion. 

44. Encelade est un Géant, tué par Athéna et enterré sous 
l’Etna. Typhon est un titan enseveli aussi sous l’Etna. 

Troiens qui la priaient ; Homère dit « Pallas Athéna fait signe que 
non31 » tandis qu’ailleurs il déclare « Phœbus Apollon l ’avait 
abandonné32 ». Le destin a trahi Polycrate de Samos33. Cependant 
pour un homme de qualité et pieux les dieux l ’écouteront partout … 
des Athéniens … discuté … si cela a été discuté avec Ulysse, ou 
pendant le banquet des Scopades comme le rappelle Simonide34 ou 
depuis l ’Hadès … disent que les dieux ont entendu la voix de 
Protesilas35, priant en mer – ceci est le cœur de mon discours – sur une 
embarcation d’osier comme Ulysse sur un radeau ou Arion de 
Méthymne qui s’est laissé conduire par un dauphin36. Un seul poisson 
sauva Arion, tandis que pour Ajax37 le rocher ne fut pas suffisant. En 
fait si Athéna est en Attique, Héra en Argolide, Zeus en Élide, bref 
que chaque ville a sa divinité, alors « tant de villes » selon Homère 
seraient « privées38 » non de l ’échanson mais de dieu. Là où il n’est pas 
possible d’organiser un banquet sans un échanson, comment une ville, 
un pays, un peuple pourraient survivre sans dieux ? Cela semble 
évident pour Ammon39 qui avaient promis aux habitants d’Aphytis, 
demandant aux Thraces de ne plus envoyer d’hommes en Lybie, de le 
consulter et de l ’interroger, et qui avait écouté et exaucé leur 
demande : « ainsi vont vers les ondes marines, la terre et les prés verts 
comme l ’eau qui jaillit des sources, Zeus qui surveille tout40 ». Quant 
aux morts donc, si quelqu’un pense qu’ils n’existent plus cela signifie 
qu’ils ne sont nulle part, mais si l ’on est convaincu par les discours de 
Platon et d’Homère et que les âmes sont immortelles, alors il est juste 
de faire confiance à Homère. Il dit qu’Ulysse avait dans le pays des 
Chimères41 creusé une tombe peu profonde et avait sacrifié les 
troupeaux et tous les morts comme s’ils avaient été ensevelis dans cette 
fosse : la mère décédée à Ithaque, Achile enterré à Troie, Elpénor non 
enseveli, ou bien Ajax qui n’avait rien en commun avec lui ni par le 
caractère ni par la parenté ou bien encore Tyro fille de Salmonée ou 
Chloris fille d’Amphion42 et beaucoup d’autres femmes dont nous ne 
savons ni où ni comment elles sont mortes. Les Athéniens estimaient 
beaucoup … ; je soutiens que c’est une preuve du cimetière commun et 
qu’après quatre cents ans il ramenèrent de Scyros la dépouille de 
Thésée qui vivant avait été chassé de sa patrie … sépultures … non 
sacrées … ensevelir … Les mêmes Athéniens enterrèrent sur 
l ’Acropole Cécrops et la fille d’Érechthée, presque à côté d’Athéna 
Polias43. Je me moque du phœnix égyptien qui après avoir quitté 
pendant tant de générations la patrie, rentre un jour en Égypte pour 
y mourir, comme si pour un oiseau tout le reste de la terre était 
insuffisant pour y être enterré. Et pourtant un très petit bout de la 
Sicile fut suffisant à Encelade et Typhon44. J’aime mon pays par 

d’Héraclès, v. 27-29). Héraclès est alors la figure absolue de cette relation entre les 
hommes et les dieux et l’affirmation pour Favorinos de son adhésion profonde 
au polythéisme. Si le recours à la phronèsis est nécessaire il doit se fonder dans 
une pronoia ; or celle-ci ne peut exactement se tenir parce que l’être, à l’image 
d’Héraclès, est une structure complexe et contradictoire, il faut donc avoir recours 
à la pronoia du divin. C’est cela qui fonde une métaphysique chez Favorinos en 
tant que la puissance contradictoire du caractère humain réclame une conscience 
de ce qui en détermine l’agir et les usages.

Le comportement des dieux – selon Favorinos – s’interprète soit par 
l’indifférence (VII, 3) devant les hommes injustes, soit qu’ils ne cessent d’être au 
plus prêts des hommes. Ceci constitue le modèle homérique et le topos profond 
des deux poèmes. Il y aurait donc soit une co-habitation (homilia, VII, 12 : 
theoi anthrôpois hômilèsan) soit alors une interaction permanente : Favorinos 
prend l’exemple de l’influence d’Athèna et d’Apollon sur Ajax, des dieux sur 
Polycrate de Samos, sur Ulysse, sur Simonide de Céos, sur Protésilas, sur Arion 
de Méthymne. Favorinos insiste alors fortement sur ce qui semble être le point 
central du discours « toutou dè tou logou » à savoir que quoi qu’il en soit nos 
existences ne sont jamais autrement que epi rhipos pleôn (VII, 27), sur un bateau 
de paille, autrement dit un radeau. La première métaphore est donc de considérer 
que la vie est un radeau et que nous naviguons – l’autre métaphore centrale du 
texte – sur tou biou thalattè, la mer de la vie (XXIII, 22). 

Favorinos procède ensuite à un jeu entre comparaison et métaphore pour 
justifier l’omniprésence des dieux dans le monde : chaque lieu, chaque ville à donc 
un dieu de même que chaque banquet à forcément son oinokhoos (VII, 36), c’est-
à-dire celui qui est prédisposé au service du vin. Il s’agit donc littéralement d’une 
comparaison, mais aussi d’une métaphore où il serait possible de lire que les dieux 

sont des sortes d’oinokhooi qui rendent possible 
l’existence d’une polis, d’une khôra et d’un ethnos 
(VII, 38), à savoir la possibilité d’une ville, d’un 
pays et d’un peuple. L’autre niveau de la métaphore 
pourrait être que le monde est dès lors une sorte 
de sumposion, une sorte de banquet auquel nous 
prenons part et dans lequel nous serions appelés à 
penser et à interpréter la part qui nous est accordée 
dans le service des boissons et de la nourriture. 
Il semble par conséquent que pour Favorinos le 
monde ne cesse d’être sous la surveillance des dieux 
et que les hommes ne cessent d’être accompagnés 
par ces mêmes dieux. 

Suit alors (VIII, 1-35) – si l’on croit à la 
permanence de la présence des dieux – une question 
de métaphysique sur le problème de l’âme (psukhè) 
et de son immortalité (athanasia). Pour cela il faut 
accepter que les morts existent et donc que les 
âmes existent dans la mort. Donc, selon Favorinos, 
soit on y croit pas et alors les morts sont nulle part 
(littéralement qu’il n’y a d’espace pour eux, einai 
nomizein, VIII, 3), soit on adhère aux discours 
philosophiques de Platon et aux récits d’Homère et 
l’on croit que les âmes sont immortelles. Favorinos 
cite un long passage du livre XI de l’Odyssée où 
Ulysse creuse une grande fosse et sacrifie à Tirésias 
et voit apparaître les âmes des morts. Le texte 
central dans la pensée platonicienne est le Phédon 
qui est le récit de la mort de Socrate et la tentative 
de démonstration que l’âme est immortelle. Nous 
renvoyons essentiellement au passage 72b-73c où 
Socrate défend quatre thèses à propos de l’âme : 
d’abord il soutient que l’âme est immortelle parce 
qu’elle est immatérielle à l’inverse du corps qui 
est mortel parce que matériel. Ensuite il défend 
l’idée que l’âme (psukhè) existe et qu’elle est bien 
par conséquent immortelle (73a : ôste kai tautè 
athanaton è psukhè ti eoiken einai). Pour cela il 
défend le principe de la réincarnation par la 
justification de la renaissance (anabiôsis, 72d), ce 
qu’on nomme principe de métempsychose comme 
processus de réincarnation. Enfin il défend une 
thèse essentielle pour la pensée platonicienne, 
l’anamnèse fondée sur le principe de la connaissance 

(73b : apisteis gar dè pôs è kaloumenè mathèsis anamnèsis estin). Une autre source 
importante est bien sûr la République et la fin du livre X (614b à 621d) et le 
récit du mythe d’Er le Pamphylien : « Le soir venu, les âmes campèrent au 
bord du fleuve Amélès (Amelèta potamon), dont aucun vase ne peut contenir 
l’eau. Chaque âme est obligée de boire une certaine quantité de cette eau, mais 
celles que ne retient point la prudence en boivent plus qu’il ne faudrait. En 
buvant on perd le souvenir de tout (ton de aei pionta pantôn epilanthanesthai). Or, 
quand on se fut endormi, et que vint le milieu de la nuit, un coup de tonnerre 
éclata, accompagné d’un tremblement de terre, et les âmes, chacune par une 
voie différente, soudain lancées dans les espaces supérieurs vers le lieu de leur 
naissance, jaillirent comme des étoiles. Quant à lui, disait Er, on l’avait empêché 
de boire de l’eau ; cependant il ne savait point par où ni comment son âme avait 
rejoint son corps ; ouvrant tout à coup les yeux, à l’aurore, il s’était vu étendu sur 
le bûcher. Et c’est ainsi, Glaucon, que le mythe a été sauvé de l’oubli et ne s’est 
point perdu ; et il peut nous sauver nous-mêmes si nous y ajoutons foi ; alors 
nous traverserons heureusement le fleuve du Léthé (Lèthès potamon) et nous 
ne souillerons point notre âme. Si donc vous m’en croyez, persuadés que l’âme 
est immortelle (nomizontes athanaton psukhèn) et capable de supporter tous les 
maux (kai dunatèn panta men kaka anekhesthai), comme aussi tous les biens (panta 
de agatha), nous nous tiendrons toujours sur la route ascendante, et, de toute 
manière, nous pratiquerons la justice et la sagesse (dikaiosunèn meta phronèseôs). 
Ainsi nous serons d’accord avec nous-mêmes et avec les dieux, tant que nous 
resterons ici-bas, et lorsque nous aurons remporté les prix de la justice, comme 
les vainqueurs aux jeux (ta athla) qui passent dans l’assemblée pour recueillir ses 

20

30

40

VIII

10

20

30

XLI. Polycrate, ayant lu cette lettre, fit de sérieuses réflexions sur le conseil d’Amasis, et, 
le trouvant prudent, il résolut de le suivre. Il chercha parmi toutes ses raretés quelque 

chose dont la perte pût lui être le plus sensible ; il s’arrêta à une émeraude montée en or, 
qu’il avait coutume de porter au doigt, et qui lui servait de cachet. Elle était gravée par 
Théodore de Samos, fils de Téléclès. Résolu de s’en défaire, il fit équiper un vaisseau, et, 
étant monté dessus, il se fit conduire en pleine mer. Lorsqu’il fut loin de l’île, il tira son 

anneau, et le jeta dans la mer à la vue de tous ceux qu’il avait menés avec lui. Cela fait, il 
retourna à terre.

XLII. Dès qu’il fut rentré dans son palais, il parut affligé de sa perte. Cinq ou six jours 
après, un pécheur, ayant pris un très-gros poisson, le crut digne de Polycrate. Il le porta au 
palais, demanda à parler au prince, et l’ayant obtenu : « Seigneur, dit-il en le lui présentant, 

voici un poisson que j’ai pris. Quoique je gagne ma vie du travail de mes mains, je n’ai 
pas cru devoir le porter au marché ; il ne peut convenir qu’à vous, qu’à un puissant prince, 

et je vous prie de le 
recevoir. » Ce discours 

plut beaucoup à Polycrate. 
« Je te sais gré, mon ami, 

lui dit-il, de m’avoir 
apporté ta pêche. Ton 
présent me fait plaisir, 
et ton compliment ne 
m’en fait pas moins. Je 
t’invite à souper. » Le 

pêcheur retourna chez 
lui, flatté d’un si bon 

accueil. Cependant 
les officiers de cuisine 

ouvrent le poisson, et, lui 
trouvant dans le ventre 

l’anneau de Polycrate, ils 
allèrent pleins de joie le 

lui porter en diligence, et 
lui contèrent la manière 
dont ils l’avaient trouvé. 
Polycrate imagina qu’il 
y avait en cela quelque 

chose de divin. Il écrivit 
à Amasis tout ce qu’il 

avait fait et tout ce qui 
lui était arrivé, et remit 

sur-le-champ sa lettre à 
un exprès pour être portée 

en Égypte.
[Hérodote, Histoire, III, 

40 sq.

y
 

Euryloque et Périmède 
s’emparent des animaux 

consacrés ; et moi, 
saisissant mon glaive aigu, 

je creuse un fossé d’une 
coudée en tous sens, puis 

je fais des libations aux 
morts : la première avec 

de l’eau et du miel, la 
seconde avec un délicieux 

nectar, et la troisième 
avec de l’eau, sur laquelle 
je répands de la blanche 
fleur de farine. J’invoque 

les ombres légères des 
morts en leur promettant 

d’immoler, quand je 
serai de retour à Ithaque, 

une génisse stérile, la 
plus belle de toutes, et 

de brûler sur un bûcher 
des offrandes précieuses. 

Je promets en outre de 
sacrifier à Tirésias seul 
un bélier entièrement 

noir, celui qui l’emportera sur tous les autres béliers. Après avoir adressé mes vœux et mes 
prières aux morts, je saisis les victimes, je les égorge dans le fossé ; et soudain un sang noir 
se répand sur les libations. Les âmes des morts s’échappent aussitôt de l’Erèbe et arrivent 

en foule. Je vois autour de moi des épouses, des jeunes gens, des vieillards accablés de 
misères, et des vierges déplorant leur fin prématurée ; je vois encore des guerriers qui furent 

blessés par des lances d’airain, et d’autres qui portent encore leurs armures ensanglantées 
et qui moururent au milieu des combats : ces mânes voltigent en foule aux bords du 

fossé et poussent de lamentables cris. À cette vue la crainte s’empare de moi ; j’ordonne à 
mes compagnons de dépouiller les victimes frappées par l’airain cruel, et de les brûler en 

adressant des prières au redoutable Pluton et à la terrible Proserpine. Moi je m’assieds en 
tirant mon glaive, et je ne permets point que les ombres légères des morts s’approchent du 

sang avant que je n’aie entendu la voix de Tirésias.
[Homère, Odyssée, XI, 23-50]



IX

45. Alcée de Mytilène (ca. 630- ca. 580 aec) est un poète 
lyrique. Il est impossible d’attesté la citation de Favorinos, 

voir Tepedino Guerra, p., 157-158. 
46. Il s’agit pour Favorinos d’une justification de la patrie 

comme lieu de vie et du cosmopolitisme. Thyrée a servi 
d’asile aux habitants d’Égine chassés par les Athéniens 
(Pausanias, II, 29, 5). Favorinos parle des trois grandes 
lignées grecques et de leurs mouvements. Amphiloque, 

chassé d’Argos par son père fonde la ville d’Argos 
Amphilochium en Acarnanie. Dardanos originaire de 

Samothrace (ou d’Arcadie) s’installe en Phrygie. Jusqu’au 
ive siècle aec, une population d’Érétriens est installée 

au nord de Suze en Perse à Arderrika. Eumolpos, fils de 
Poséidon et Chioné se réfugie d’abord en Thrace puis 

encore à Éleusis en Attique. Cadmos, roi de Tyr, est le 
fondateur légendaire de la ville de Thèbes. 

47. Favorinos établit ici une critique de l’orgueil de la 
naissance et du caractère « autochtone », propre aux 

Athéniens et qui détermine ainsi les conditions de la 
citoyenneté athénienne et par conséquent la différence 

entre les concepts 
de citoyens et de 

métèques et surtout 
entre les concepts de 

dèmos et de laois. Il y a 
une longue tradition de 
la philosophie grecque 
à critiquer ce concept 

d’autochthonia : voir 
Platon, Ménexène, 
237b, Le Sophiste, 

248c, Le Politique, 
271a, La République, 
414d-415e ; Aristote, 
Éthique à Nicomaque, 

livre X, Rhétorique, 
1360b ; et la très longue 
tradition de la critique 

de ce concept par les 
philosophes stoïciens. 

48. Origine de la 
citation ignorée.

dessus tout et je ne pourrai l ’abandonner. Mais à bien y réfléchir, je 
pense que ce n’est rien d’autre que la terre où nos parents ont habité 
et ont vécu ; la patrie en fait n’est pas le lieu où nous sommes nés, c’est 
assez évident. Ainsi nombreux sont ceux qui nés dans le pays le 
considèrent comme une autre patrie. Mais si la patrie est le lieu 
habituel des parents, pourquoi ne pourrions-nous pas aimer la terre 
sur laquelle nous vivons avec le même sentiment ? En fait, il est 
plus naturel d’aimer le pays dans lequel nous vivons plutôt que 
celui où vivaient nos ancêtres, et de la même manière pour nos 
descendants – et encore à plus forte raison – il leur sera possible de 
choisir comme lieu de résidence la terre où je suis obligé de vivre : 
« … accueillons les exilés ». C’est ce que dit le poète Alcée de 
Mytilène45, un homme qui aimait tendrement son pays. En fait, si 
tu traces ta lignée et celle de ta patrie de génération en génération 
jusqu’à arriver aux plus anciennes, tu constateras qu’ils ont tous 
migrer vers un autre pays, comme ceux d’Égine vers Thyrée ou 
qu’ils se sont installés depuis d’autres lieux, comme les Ioniens, les 
Éoliens, les Doriens, eux aussi exilés, ou que les Grecs ont été 
pénétrés par des barbares – comme les Argiens qui vivent avec les 
habitants d’Amphilochie, les Arcadiens qui sont allés avec Dardanos 
en Phrygie, les Érétriens d’Eubée installés à Suse en Perse – ou les 

barbares pénétrés par des 
Grecs, tels les Thraces qui se 
sont installés avec Eumolpos 
en Attique, les Phéniciens et 
les Arabes avec Cadmus à 
Thèbes en Béotie46. Chaque 
fois que l ’on remonte à des 
faits anciens on constate que 
nous sommes tous étrangers 
et exilés. … très grande a 
fondé la ville, et devient et 
… Si quelques uns croient 
pour ces raisons être 
autochtones … sont bien 
orgueilleux ; si être autoch-
tone appartient aux souris et 
à d’autres animaux mépri-

sables, en revanche pour 
un homme ce n’est pas se 
vanter que de ne pas être né 
d’un homme47. Si pour cette 
raison nous pensons être lié à 
la terre, nous ne devons pas 
en revanche seulement 
prendre en compte le bout de 
terre, comme s’il sortait d’un 
trou, mais considérer que 
nous habitons ces lieux parce 
que c’est une mère et une 
nourrice commune. « Unique 
est le genre humain, qui un 
jour vit d’un père et d’une 
mère un enfant », « un dieu 
pour les hommes … une 
partie du soleil qui est 
commun48 » : ils conservent 
cependant une partie de 
terre, où, si on y élève 
quelqu’un, la langue 
changera. En fait le dieu a 
donné comme patrie la mer 
aux animaux marins, le ciel 

aux oiseaux et a assigné la 
terre à ceux qui ont cette 
même nature terrestre, 
mettant sous leur pied un 

présents. Et nous serons heureux ici-bas et au cours de ce voyage de mille ans que 
nous venons de raconter. » [Platon, République, 621b-d). 

Favorinos en vient enfin, en transition avec le récit d’Homère, à parler 
des Athèniens et de leurs pratiques des sépultures (thaptein, VIII, 25 : celles 
du commun, celle de Thésée, de Cécrops et celle de Chthonie (ils sont l’un et 
l’autre frère et sœur et les enfants d’Érechthée). Puis il aborde la question des 
sépultures du phœnix, d’Encelade et de Typhon pour revenir alors à la question 
de la patrie qui ne peut être, par conséquent, ni le lieu de la naissance ni celui 
de la mort.

Favorinos introduit alors l’un des plus importants concepts du texte : si 
l’on ne peut qu’être attaché à la patrie, on doit alors considérer qu’elle n’est rien 
d’autre que là où nos parents sont nés et ont vécus mais qu’elle ne correspond 
en rien à là où nous sommes et où nous vivons. Il faut donc procéder à un 
déplacement et considérer que la patrie n’est jamais autre chose que là où nous 
sommes pour toutes les raisons qui font que nous y sommes (que ces raisons 
soient volontaires ou fortuites). Il est alors, pour Favorinos, plus évident d’aimer 
le pays où nous vivons et où nous travaillons plutôt que de considérer comme un 
fantasme ce pays où nos ancêtres étaient. La patrie, dont il faut extraire la racine 
étymologique de la parenté, n’est alors que le pays où nous sommes. C’est pour 
cette raison que nous avons tout au long du texte traduit le terme grec patris par 
le terme pays pour tenter de rendre l’extraction de la base étymologique et lui 
rendre l’idée qu’elle ne peut avoir lieu que comme espace partagé parce que nous 
y fondons nos habitudes, nos modes d’être et de travail. C’est pour cette raison 
qu’il cite un très court fragment d’un poème d’Alcée de Mytilène « … accueillons 
les exilés » (IX, 4 « hupedezato pheugonta »). Alcée de Mytilène était né sur l’île de 
Lesbos et sa famille fut exilée parce que ses frères tuèrent le tyran Mélanchros de 

Mytilène. Son œuvre poétique est intimement lié à 
des problématiques politiques. 

Pour prouver sa thèse Favorinos invite le lecteur 
à tracer sa généalogie pour constater que nous 
sommes tous issus de migrations et d’immigrations. 
Il produit alors une liste de quelques grands 
mouvements exiliques comme ceux des habitants 
d’Égine, des Éoliens, des Ioniens, des Doriens 
et les mouvements migratoires des Argiens, des 
Arcadiens, des Érétriens ou encore des Thraces, des 
Phéniciens ou des Arabes. Première conséquence, 
nous sommes tous issus de mouvements exiliques 
ou migratoires (voir à ce propos l’ouvrage de Alexis 
Nuselovici (Nouss), La Condition de l ’exilé. Penser 
les migrations contemporaines, Maisons des sciences 
de l’homme, 2015) et seconde conséquence (IX, 
17) la croyance ou l’affirmation d’une condition 
autochtone est alors fausse et infondée. Favorinos 
utilise pour cela l’adjectif autokhthôn (IX, 17 : 
indigène, autochtone) mais il utilise ce qui semble 
être un hapax, le substantif autokhthoneia (IX, 20) qui 
serait donc cette qualité particulière d’être indigène 
et natif dans la reconnaissance qu’il y a en commun 
cette même terre (khthôn). Ce que nous nommons 
une autochtonie. Elle serait le défaut majeur de 
l’humanité autant que de ce qu’il nomme des 
animaux indignes (eutelesterôn zôôn) comme les souris 
(mus). Si l’on suit la pensée favorinienne il semblerait 
que ce défaut majeur de l’humanité (et du vivant) 
l’autochtonie, empêche toute possibilité d’intelligence 
et d’appréhension des conditions du vivant et 
génère alors – si nous devons le dire avec des mots 
modernes – discrimination, racisme, nationalisme 
et protectionnisme ou génère encore – dans des 
propos moins anachroniques – la crise des conditions 
politiques des êtres. Cette autochtonie, est propre, 
par exemple, à Athènes qui n’accorde la condition 
de citoyenneté politique qu’à ceux qui sont nés de 
père et de mère athéniens, excluants ainsi métèques 
et barbares. La conséquence de ce processus a été la 
distinction, profondément critique et profondément 
dangereuse pour la politique, entre le demos et le 
laios, à savoir entre un peuple pensé à partir de ses 
droits (fondant ainsi la démocratie comme un système 
profondément discriminant) et entre un peuple 
pensée à partir de la somme totale des êtres, le laios 
déterminant ainsi ce qui se nomme une leitourgia 
comme somme des agir du peuple. Il s’agit donc ici 
d’un concept central pour la pensée favorinienne, 
l’autochtonia est le défaut fondamental des hommes 
et par conséquent le défaut majeur qui contribue à 
déformer et à ruiner leur comportement. Ainsi la 
terre (khthôn) n’est pas la fondation mais seulement 
la nourrice (trophon, IX, 25) qui nous porte et nous 
constitue. Littéralement – et au risque ici encore de 
considérations anachroniques – la terre n’offre jamais 
la possibilité d’une autochtonie mais bien plutôt au 
sens de Roland Barthes (« Mythologie aujourd’hui » 
(1971) in Le bruissement de la langue, Seuil, 1984) 
d’une idiolectologie, c’est-à-dire de cette qualité propre 
à l’épreuve d’une langue portée par les usages des 
êtres à un endroit précis « où si l’on y élève quelqu’un, 
la langue changera, phulattontai d’en è an sis traphè, 
glôssan parallaxein, IX, 28). Il n’y a donc pas de patrie 
ni même réellement de pays mais des espaces où 
les usages linguistiques ne cessent de changer et de 
transformer le sens et les valeurs pour indiquer les 
modes et les usages des êtres. 

40

ix

10

20

30

« enfin nous exposerons combien ils se sont rendus dignes de leur éducation et de leur 
naissance par leur belle conduite. Le premier avantage de leur naissance est de n’être 

pas étrangers. Le sort ne les a pas jetés dans un pays dont ils ne sont pas. Non, ils sont 
autochtones, ils habitent et ils vivent dans leur véritable patrie, ils sont nourris par la terre 

qu’ils habitent, non pas en marâtre, comme d’autres, mais avec les soins d’une mère. » 
[Platon, Ménéxène, 237b]

« À cela ils disent que, quelle 
que soit cette double puissance, 
elle appartient à la génération, 

mais que ni la puissance 
passive ni la puissance active ne 

conviennent à l’être. »
[Platon, Le Sophiste, 248c]

« Mais pour répondre à ta 
question, relativement au 

temps où toutes choses 
naissaient spontanément 

pour les hommes, c’est un 
temps qui n’appartient pas à 

l’actuelle constitution de la 
marche du monde : lui aussi, 

il appartenait à la constitution 
antérieure. Alors en effet, c’était 

de l’ensemble de la révolution 
circulaire elle-même que, 

primordialement, le divin avait 
le gouvernement (arkhô) et la 
surveillance (epimeleomai), et 
c’était identiquement ce qui, 

selon les régions cette fois, se 
passait aussi pour toutes les 

parties distinctes du monde, 
gouvernées (arkhos) comme 

à présent par des divinités 
particulières. Et les animaux 
(zôa), des génies (daimonès) 
les avaient distingués selon 

l’espèce et par troupeau : sortes 
de pasteurs divins, dont chacun 
suffisait par lui-même à tous les 
besoins de chacune des espèces, 

de chacun des troupeaux 
dont il était personnellement 

le pasteur. Aussi n’y avait-il 
point d’animaux sauvages, ni 

d’animaux se servant les uns des 



X

49. Référence, après le départ le Solon, à la création des 
trois partis politiques nommés montagne, plaine, littorale 

(voir Plutarque, Vie de Solon). Megaclès est un homme 
politique du vie siècle aec, fils d’Alcméon, père de 

Clisthène et beau-père de Pisistrate (ca. 600 - 527 aec) 
qui fut tyran d’Athènes. Son père est Hippocrate et non 

Hippias. 
50. Phylé est un dème au nord-est d’Athènes à la 

frontière avec la Béotie. 
51. Étéocle et Polynice sont frères, fruits du mariage 

incestueux entre Œdipe et Jocaste. Pour les fils 
d’Héraclès soit il 

s’agit des Chalkoarai, 
brûlés vif par leur 

père durant un accès 
de folie, soit alors 

Alexiarès et Anicétos. 
52. Peuple 

mythologique qui 
vivait soit au sud de 

l’Égypte soit en Inde. 
Iliade, III, 6.

53. Favorinos fait 
allusion au refuge des 
Athèniens à Salamine 

en 480 aec. 
54. Il s’agit des 

habitants de Phocée, 
aujourd’hui Izmir en 

Turquie. En 546 aec, 
la cité est prise par 

les Perses et détruite, 
ce qui conduit à 

l’immigration de sa 
population. Favorinos 

semble lier cette 
immigration avec la 
fondation de la ville 
de Marseille en 600 

puis en 546 aec. 
55. Peuple de femmes 

guerrières qui 
habitent les rives du 

fleuve Thermodon, 
actuellement en 
Capadoce. Elles 

pourraient être les 
femmes guerrières 
des Scythes et des 

Sarmates. Les Scythes 
peuple nomade de 
l’Asie centrale (de 

l’Ukraine à l’Altaï). 
Les Sarmates, peuple 

scythique le plus à 
l’ouest. 

socle sûr, le recouvrant du ciel et le clôturant avec la mer. Les oiseaux 
et les poissons conservent leur part donnée par Zeus et le reste aux 
animaux terrestres. Mais les hommes par cupidité divisent la terre en 
divisant le don de la divinité en différentes parties, entre l ’Asie, 
l ’Europe et l ’Afrique avec des fleuves, entre peuples voisins par des 
montagnes, entre compatriotes par des murs, entre membres d’une 
même famille par des maisons et entre ceux qui vivent dans la même 
maison par des portes ; et maintenant les hommes séparent aussi ceux 
qui vivent sous le même toit par des armoires et des coffres. De là 
découlent les guerres, les sièges, les destructions de maisons et les 
pillages, comme s’ils se battaient contre un autre pays voisin, souvent 
dans la même région comme lorsque certains se rangeaient avec 
Érechthée, d’autres avec Eumolpus ; parfois ils se sont divisés en trois 
partis, le littoral avec Mégaclès fils d’Alcméon, la plaine avec Lycurgue 
fils d’Aristolaïde, la montagne avec Pisistrate fils d’Hippias49. De là 
découlent en plus des guerres entre habitants d’une même ville – 
certains combattent du centre d’autres depuis Phylé50 – d’autres 
encore ont séparées et dispersées des descendances ioniennes, doriennes, 
argiennes et de nombreux autres peuples grecs et barbares ; de là 
découlent les luttes d’Étéocle et Polynice, des fils d’Héraclès51, et par 
Zeus, de tous les autres frères qui ne se battent pour un règne mais 
pour une maison. Les grues ont une âme plus noble que la nôtre  : 
passant de la Thrace à l ’Égypte, elles ne jugent ni la Thrace leur patrie 
ni l ’Égypte leur pays d’exil, mais elle passent de leur résidence d’été à 
celle d’hiver et n’y accordent aucune sorte d’importance. L’histoire des 
Pygmées52 est donc un mythe. En fait l ’hiver les chasse de Thrace 
comme le destin nous pousse à partir d’ici ou de là. Cependant un 
oiseau ne se dispute avec les Pygmées ou avec les autres oiseaux pour 
une partie du ciel, ni un poisson avec un autre poisson pour une plage 
ou un rocher, mais il croit que là où il se trouve est sa propre patrie. 
Ceux qui ont imité ce comportement parmi les hommes ne sont pas 
privés de qualité : les Athéniens après avoir abandonné non seulement 
l ’Attique53, mais aussi la terre, embarquèrent sur des navires pour 
apporter la liberté aux murs et aux pierres, tandis qu’ils croyaient que 
pour eux tout était tenu là où il pouvaient combattre avec valeur. 
N’aimant pas le lieu où ils vivaient les Phocidiens54 ont jeté à la mer 
des blocs de métal et ont juré qu’ils ne reviendraient pas chez eux 
avant qu’ils ne soient remontés à la surface. Encore aujourd’hui les 
Phocidiens qui vivent à Marseille se sont établis loin de leur patrie 
sur la mer Tyrrhénienne. Les Amazones étaient considérées comme 
les filles d’Arès, parce qu’abandonnées par le fleuve Thermodon, elles 
parcouraient le monde à la recherche d’une patrie. Et si les Amazones 
sont aussi des femmes, les Scythes et les Sarmates pour pouvoir piller 
et voler, préf èrent ne pas avoir de ville55 ; pour vivre heureux et sans 

autres de nourriture ; point de guerre entre eux, absolument point non plus de dissension. 
Au contraire, ce seraient des milliers et des milliers de biens qu’on devrait énumérer, pour 

dire tous ceux qui résultent d’une pareille organisation des choses. Mais maintenant, 
pour ce qui, dans la légende, concerne les hommes, voici à peu près ce qu’on rapporte 

au sujet des conditions spontanées de leur existence. C’était la Divinité en personne 
qui était leur pasteur et qui présidait à leur vie, ainsi que les hommes à présent, en tant 

qu’ils se distinguent par le caractère plus divin de leur espèce, sont les pasteurs des autres 
espèces animales, qui sont inférieures à la leur ; or puisque celui-ci était leur pasteur, il n’y 

avait point besoin de constitution politique ; ils ne possédaient point une femme et des 
enfants : au sortir de la terre, ils revenaient tous à la vie, sans avoir gardé aucun souvenir 
des conditions antérieures de leur existence. Mais tandis qu’était absent de leur état tout 
ce qu’il y a de cette sorte, en revanche les arbres, sans parler d’innombrables taillis, leur 
fournissaient des fruits à profusion, lesquels ne réclamaient point d’être produits par la 

culture, étant au contraire une contribution spontanée de la terre. D’autre part, ils vivaient 
nus, dormant au pâturage, 

le plus souvent sans lit, à la 
belle étoile : c’est que, par 

la façon dont les saisons 
étaient tempérées, ils étaient 

préservés d’avoir à en souffrir ; 
c’est aussi que molles étaient 

leurs couches, étant faites 
du gazon qui à profusion 

poussait de la terre ! Tu viens 
d’apprendre, Socrate, quelle 

vie menaient les hommes au 
temps de Chronos. Quant à 

celle que la tradition attribue 
au temps de Zeus, c’est la vie 
d’à présent, et ton expérience 

personnelle te renseigne à son 
sujet. »

[Platon, Le Politique, 
271d-272b]

« qu’en réalité ils étaient alors 
formés et élevés au sein de 
la terre, eux, leurs armes et 
tout ce qui leur appartient ; 

qu’après les avoir entièrement 
formés la terre, leur mère, 
les a mis au jour ; que, dès 

lors, ils doivent regarder 
la contrée qu’ils habitent 
comme leur mère et leur 

nourrice, la défendre contre 
qui l’attaquerait, et traiter les 

autres citoyens en frères, en 
fils de la terre comme eux. »
[Platon, République, 414d]

« Lorsque sous les ordres 
de leurs chefs, ils se sont 

rangés en bataille, les Troyens 
s’avancent bruyamment, 

comme une nuée d’oiseaux 
faisant entendre de vives 

clameurs : ainsi s’élève au ciel 
la voix éclatante des grues, 

quand elles fuient les hivers 
et les pluies continuelles ; elles 

poussent des cris aigus, elles 
s’envolent au-dessus des flots 

de l’océan, elles portent aux 
hommes appelés Pygmées le 

carnage et la mort, et du haut 
des airs elles leur livrent de 

terribles combats.

[Homère, Iliade, III, 1]

Commence ensuite pour Favorinos la reconfiguration de ce que nous 
pourrions nommer un kosmos (il y a trois occurrences du terme dans le traité sur 
l’exil : II, 49 ; XIX, 58 et XXIV, 55 et les trois occurrences disent toutes quelque 
chose de la construction du monde : on se souvient de l’expression en II, 49, tou 
kosmou poiètè theô). Le kosmos, s’il désigne ce que nous nommons le « monde », c’est 
parce qu’il désigne essentiellement la question de l’ordre des choses et de leurs 
agencements (au sens que nous pourrions donner à l’ornement). Kosmos est donc 
à la fois la manière avec laquelle on range et on arrange les éléments du monde. 
C’est précisément pour cela qu’existe ce qu’il nomme des dieux faiseurs de ces 
agencements (les kosmou poiètai theoi). C’est pour cela aussi que le résultat de ce 
processus est à la fois cosmogonique et cosmétique (rangement et arrangement). 
Selon Favorinos l’ordre (kosmos) est donc que la mer a été donnée aux êtres 
marins, le ciel aux oiseaux et la terre au reste des êtres. Les poissons, les oiseaux et 
les animaux, selon Favorinos maintiennent ce qui leur a été accordé (paradidômi, 
IX, 33) sans s’approprier la part qui n’est pas la leur, tandis que les hommes ne 
cessent de procéder à des appropriations (pleonexia) et des divisions (dianemô). 
Parmi ces divisions, il y a celles qui consistent à diviser le monde en continents 
à partir des fleuves, puis à diviser les peuples en pays à partir de la géographie 
(des montagnes), puis à diviser les êtres (emphulioi) avec des murs, puis les 
familles (homopatrioi) par des maisons (oikos), et les habitants (sunoikoi) par des 
meubles. En somme il s’agit de penser que la géographie, l’histoire, l’urbanisme, 
l’architecture et le design ne sont en somme que des modes de la division qui 
ne servent en rien ni l’existence des hommes ni les conditions mêmes de ces 
existences. Il s’agit alors d’un grand plaidoyer pour le cosmopolitisme, l’hospiralité 
et le commun dont la fondation est selon les termes de Vanessa Theodoropoulou 
(in Journal) une philoxenia, comme affection profonde pour ce qui n’est pas soi. 

Xenos est un terme utilisé seize fois dans le texte : 
il revêt une importance absolue. Xenos est à la fois 
le caractère étranger, étrange et hospitalier. C’est 
cette relation entre les trois qui est fondatrice du 
seul sens possible que peut revêtir le terme étranger. 
C’est le sens de la philoxenia. Si nous ne sommes 
pas en mesure de garantir cette philoxénie et si nous 
ne cessons de séparer et de diviser le vivant, alors 
nous ne cessons de produire la guerre (polemos), les 
sièges (poliorkia), les destructions (kataskaphè) et 
les pillages. Favorinos cite alors quelques éléments 
historiques comme les luttes entre les rois d’Athènes 
et de Thraces pour les luttes entre peuples, entre 
les différents partis politiques athéniens qui ont 
engendré des luttes entre citoyens ou encore des 
guerres civiles ou des luttes raciales, ethniques ou 
familiales qui ont produit par exemple les luttes 
entre Étéocle et Polynice, entre les fils d’Héraclès. 
Pour affirmer son argumentation Favorinos utilise 
alors le deuxième exemple avec les animaux (X, 12). 
Cette fois les grues qui dans leur migration n’ont 
jamais ni de pays d’exil ni de patrie. La figure des 
grues s’oppose bien sûr à celle du phoenix (VIII, 3). 
La migration des grues permet à Favorinos 
d’affirmer l’inexistence du peuple mythologique des 
Pygmées (to dè tôn Pugmaiôn poiètikos ara mythos en, 
X, 18) puisque les grues ne peuvent se disputer pour 
une portion de territoire. L’hypothèse de Favorinos 
consiste à penser que les animaux ont pour patrie 
le lieu où ils se trouvent sans en réclamer d’autres 
ni se disputer pour cela. Imiter ce comportement 
des animaux est donc une qualité. Favorinos cite 
des exemples historiques comme le moment où 
les Athéniens fuient à Salamine, mais aussi les 
Phocidiens qui fuient leur pays et qui s’installent 
dans la ville de Marseille, ou encore les Amazones 
qui sont sans patrie ou les Scythes et les Sarmates 
qui sont nomades. Quel que soit le mouvement des 
êtres, il faut alors saisir que nous n’avons pas d’autre 
patrie que le sol où nous sommes, où nous vivons et 
où nous agissons. Toute autre recherche semblerait 
être vaine et ne semblerait produire que des 
catégories, de la discrimination et de la violence. La 
modernité, notre modernité, ne cesse de montrer que 
le discours de Favorinos est d’une grande actualité. 

40

X

10

20

30

40

Il semble donc que Favorinos ait été exilé dans les années 130 non 
pour des raisons de mœurs mais pour des raisons politiques. Du moins 
nous en proposons l’hypothèse. Sans doute pour avoir plus ou moins 
clairement critiqué la concentration des pouvoirs dans la gestion de 
l’empire. Mais plus encore il semble  que l’empereur, dont Favorinos a 
été proche, lui a proposé de prendre la charge d’un sacerdos provinciæ 
ou flamen ou de ce qu’on nomme en grec un arkhiereus, autrement 
dit le grand prêtre en charge de l’organisation des sacrifices pour le 
culte impérial. La charge est immense, honorifique et très onéreuse. 
Mais surtout elle suppose de vouloir et de pouvoir soutenir à la fois la 
question d’un culte impérial et bien sûr la question des sacrifices. Or 
nous avons montré que la présence en début de discours des figures 
d’Empédocle, Musonius Rufus, Socrate et Diogène, défenseurs du 
végétarisme, devait pouvoir affirmer qu’il ne consommait pas de 
viande et la référence à Empédocle qui refusait les sacrifices, doit 
pouvoir confirmer que la pensée de Favorinos exclus l’usage de ces 
mêmes sacrifices. Il faut encore ajouter à cela la présence en début 
immédiat de discours des figures de Diogène et d’Empédocle, semble 
indiquer que l’entièreté du discours fondée sur le problème politique 
d’une relegatio est inscrit à partir de deux penseurs qui prône l’inversion 

des valeurs des sphères politiques et de la croyance. Plus précisément 
nous soutenons l’hypothèse que la pensée favorinienne prône un 
rapport au métaphysique direct entre les hommes et le divin divers, 
prône l’absence de figures rituelles du sacerdoce et donc l’absence 
d’une relation entre pouvoir et métaphysique. Ce qui suppose alors 
l’impossibilité d’assurer le culte impérial et l’impossibilité de présider 
aux sacrifices. Ce qui ne fait pas de Favorinos un penseur d’obédience 
chrétienne, bien au contraire. Il semble qu’il maintienne un rapport 
très fort au polythéisme et à la conscience des conditions du vivant.

Φαβωρῖνος, Ἀρλεάτου τῆς ἐν Γαλλίᾳ πόλεως, ἀνὴρ πολυμαθὴς κατὰ 
πᾶσαν παιδείαν, γεγονὼς δὲ τὴν τοῦ σώματος ἕξιν ἀνδρόγυνος [ὅν φασιν 
ἑρμαφρόδιτον], φιλοσοφίας μεστός, ῥητορικῇ δὲ μᾶλλον ἐπιθέμενος: γεγονὼς 
ἐπὶ Τραϊανοῦ τοῦ καίσαρος καὶ παρατείνας μέχρι τῶν Ἀδριανοῦ χρόνων 
τοῦ βασιλέως. ἀντεφιλοτιμεῖτο γοῦν καὶ ζῆλον εἶχε πρὸς Πλούταρχον τὸν 
Χαιρωνέα εἰς τὸ τῶν συνταττομένων βιβλίων ἄπειρον. γέγραπται γοῦν αὐτῷ 
φιλόσοφά τε καὶ ἱστορικά, ὧν πολὺς ἀριθμός. ἔστι δὲ καὶ τῶν βιβλίων αὐτοῦ 
ταῦτα: Περὶ τῆς Ὁμήρου φιλοσοφίας, Περὶ Σωκράτους καὶ τῆς κατ’ αὐτὸν 
ἐρωτικῆς τέχνης, Περὶ Πλάτωνος, Περὶ τῆς διαίτης τῶν φιλοσόφων: καὶ ἄλλα. 
οὗτος ἔγραψε καὶ γνωμολογικά. 

Philostrate, 
Vies des 

sophistes, I, 8,3 
et Souda, s.v. 
Фαβωρῖνος

Favorinos 
utilise deux 
fois le verbe 
thuein, offrir 
un sacrifice 

(xix, 49 ; 
xxi, 19). 

Le premier 
consiste 

précisément à 
critiquer

 l’usage des 
animaux pour 
le sacrifice. À 
preuve aussi 
le fait que 
Favorinos ait 
possiblement 
refusé la 
charge 
d’arkhiereus, 
d’archi-prêtre 
qui préside 
aux sacrifices 
(cf. Legré 
p. 98 et 
Philostrate, 
Vies des 
Sophistes, I, 
8, 3).



XI

Pour vivre heureux – selon la pensée favorinienne – il ne s’agit pas de haïr la 
patrie mais en revanche il s’agit de ne jamais en être nostalgique. Cela revient 
alors à dire que le souvenir du pays d’avant ne peut pas être cause de souffrance, 
ce serait en ce cas la nostalgie, mais de joie. C’est alors le concept de philokhôria. 
Ce qui signifie que l’être favorinien est à la fois un être de la philoxénie et de la 
philochorie en tant que joie produite par ce qui est autre et joie produite par ce 
qu’est le lieu où nous sommes. Cette philochorie est une sorte d’attachement et 
de joie à séjourner en un lieu particulier et singulier qui n’est pas la patrie mais 
le lieu où nous sommes, ce qui pourrait revenir à dire qu’il s’agit à la fois pour la 
pensée moderne d’un Heimat, un séjour comme abri et d’un Dasein, un être-là 
dans ce séjour comme abri qui est toujours autre. En ce cas l’exil n’est plus un exil 
mais un voyage plus ou moins déterminé vers ce qui peut devenir à tout instant 
cette philokhôria. Tout lieu est alors l’espace possible d’un vivre bien. 

Il est à noter que les concepts de khôra (environ sept occurrences dans le 
texte) et de philia (plus de cinquante occurrences sous diverses formes) sont 
centraux pour la compréhension générale du propos. Ce qui signifie qu’il s’agit 
d’abord d’un traité sur l’amitié en tant qu’elle est une fondation essentielle à nos 
rapports et à nos manières de vivre. La philia est l’amitié, elle est aussi tout ce 
qui est en capacité de mettre en relation, de mettre en lien, de sorte d’établir une 
forme d’attachement dans l’altérité et le différent. L’autre concept est la khôra, 
une sorte d’espace, dont on trouve la trace dans le terme féminin d’espace en 

français. Ce que quotidiennement nous frappons 
avec nos pouces sur nos ordinateurs pour produire 
des espaces qui rendent plus facilement lisible ce 
qu’on appelait auparavant une scriptio continua. Cette 
espace n’est pas un espace au sens où il ne s’agit 
pas de limites, mais de formes d’usage. Pour le dire 
autrement il ne s’agit pas d’un espace limité par des 
mesures, des murs ou des portes, mais d’une espace 
limitée par des usages, des modes et des modalités. 
Khôra est la place occupée par un être. C’est en tant 
que place occupée, la place inoccupée nécessaire pour 
que l’occupation et le mouvement puissent advenir. 
C’est ce que français entend dans le terme aître, 
la place laissée libre. Khôra c’est l’espace saisie par 
et pour le mouvement. La khôra est selon les mots 
de Jacques Derrida la nourrice (Derrida, Khôra, 
Galilée, 1993), le trophon favorinien (IX, 25). La 
khôra comme nourrice est une espace sans pouvoir 
jamais être un espace. Elle est ce qui rend possible 
l’existence et l’occupation des êtres. La khôra est pour 
partie l’aître des êtres. 

Énoncé de quelques éléments biographiques 
(emoi de, XI, 9), Favorinos dit qu’il a été contraint à 
l’exil mais qu’il a passé sa vie à voyager, visiblement 
loin de sa patrie, en partageant la vie de gens 
dans des pays lointains et en ayant connaissance 
de langues étrangères. L’usage d’une citation du 
chant XIV de l’Odyssée, fait revenir Ulysse comme 
personnage central. Ulysse est la figure d’un 
attachement à une terre, probablement d’abord 
pour les usages qu’il peut y avoir, mais il est aussi 
celui qui ne cesse de parcourir le monde dans une 
errance involontaire, signe sans doute qu’il faille à 
tout moment advenir aux aventures des changements 
de fortunes et d’espaces. Ulysse est doublement un 
être de la philochorie parce qu’il ne cesse d’aimer 
Ithaque et parce qu’il ne cesse de ne pouvoir y 
revenir. Par conséquent on ne peut construire son 
rapport au monde sur le regret et la nostalgie des 
espaces traversés mais bien au contraire de vivre, 
selon la formule et de « grandir comme un étranger, 
ôs epaideuthen xenos » (XI, 19) qu’il emprunte à 
Sophocle, dans la tragédie Œdipe à Colone et dans 
les paroles de Thésée qui accueillent Œdipe. Puis il 
y a l’évocation très personnelle de ses parents et de 
sa sœur – et de l’immense amour pour celle-ci (XI, 
22) – et semble-t-il du regret de leur disparition. 
Citation d’un fragment d’Homère dans l’Odyssée 
avec les paroles de Télémaque : l’âge adulte est 
celui des prises de conseils mais aussi celui qui fait 
que l’on s’éloigne de son pays et des membres de 
sa famille. Puis il y a ce second âge adulte, celui de 
l’éloignement et de la mort des proches et celui de 
l’accumulation des contraintes et des responsabilités 
qui réclame une forte charge de confiance (euthumia, 
XI, 31). Cette nécessaire euthumia doit pouvoir faire 
face à un changement de paradigme dans la vie de 
Favorinos, passage d’un temps où il est possible de 
contrôler les événements et d’avoir une gouvernance 
(arkhè) à un temps où l’ordre reclut l’être à n’avoir de 

douleur il est juste, et je ne dis 
pas par Zeus de haïr la patrie 
(ce serait une impiété), de ne 
pas chercher d’inutiles 
souffrances dans une immense 
nostalgie. Il serait plus juste de 
faire du souvenir du pays une 
cause de joie que de douleur. Il 
existe pourtant bien quelqu’un 
qui par attachement à sa terre, 

ne croyant pas seulement à 
l ’exil mais dans le fait que 

le malheur réside à habiter 
dans un pays étranger, cède par amour pour son pays, 
volontairement et non par nécessité à se condamner à l ’exil. « Un 
imbécile qui parmi les hommes espère que les dieux honorent de 
biens cette ville » dans laquelle il habite : « il y a beaucoup d’autres 
villes opulentes qui jouissent de la protection d’un dieu, de Zeus, 
d’Athéna Glaukopis56 ». Pour moi, cependant, et même avant 
l ’exil auquel j’ai été contraint, j’ai passé la plus grande partie de 
ma vie dans différents endroits de la terre et de la mer, me mêlant 
loin de ma patrie à des hommes avec différents langages : « je n’ai 
jamais aimé le travail ni la gestion de la maison qui élève de 
beaux enfants, mais je préf ère les navires avec rames, les guerres, 
les boucliers polis et les flèches57 », pour moi il n’y a donc aucune 
raison de regretter ma résidence temporaire dans un pays 
étranger, comme si j’avais toujours été nostalgique « parce que je 
sais que j’ai grandi comme un étranger » comme le Thésée de 
Sophocle, et « comme un homme en terre étrangère j’ai fait face à 
d’innombrables risques58 ». Alors même que mes parents étaient 
en vie et que ma sœur, la plus chère d’entre tous, était là, j’en 
avais moins besoin parce que j’étais jeune et au plus fort de ma 
réussite, j’avais un avenir. Mais « maintenant que je suis adulte 
et que je peux écouter et comprendre les mots des autres59 » 
maintenant que mes parents sont morts, que je suis loin de ma 
famille et que maintenant les contraintes sont fortes, puis-je être 
tranquille ? Je ferai plus état de ma situation, parce que j’ai 
commandé aux autres et qu’à présent je dois avoir la capacité de 
me contrôler, et c’est la plus grande capacité, en dépassant 
l ’adversité. Les dieux donnent souvent aux hommes et aux 
femmes des charges et des honneurs qui peuvent être perdus (la 
richesse par exemple), sans avoir rien donner d’important. Puis 
il faut une disposition d’esprit pour ne pas être fier des accusations 
ni de s’humilier des malheurs : mais ils ne les donnent qu’à peu, 
et après les avoir accordées ils ne les retirent jamais. Si quiconque 
me considère comme hôte et étranger, je considère leur pays et leur 
terre comme patrie : en fait le plus grand est le dieu qui m’a fait 
installer où et comme il a voulu, bien plus que Capys, Ilos ou 
Alexandre60 et tous ceux qui après avoir délimité avec des murs 

10

20

30

40

50

XII

« Il est donc nécessaire que 
ce qui doit recevoir dans son 

sein toutes les espèces, soit 
dépourvu de toute forme; de 

même que ceux qui composent 
des onguents odoriférants, 
mettent d’abord tous leurs 

soins à priver de toute odeur 
la liqueur qu’ils veulent 

parfumer ; ou de même que 
quand on veut façonner une 

substance molle, on ne lui 
laisse auparavant aucune forme 

déterminée, et on s’applique, 
au contraire, à l’unir et à la 

polir autant que possible. Ainsi, 
il convient que ce qui doit 

être propre à recevoir dans toute son étendue des copies 
de tous les êtres éternels, soit dépourvu de toute forme 

par soi-même. En conséquence, cette mère du monde, ce 
réceptacle de tout ce qui est visible et perceptible par les 

sens, nous ne l’appellerons ni terre, ni air, ni feu, ni eau, ni 
rien de ce que ces corps ont formé, ni aucun des éléments 
dont ils sont sortis; mais nous ne nous tromperons pas en 

disant que c’est un certain être invisible, informe, contenant 
toutes choses en son sein, et recevant, d’une manière très 

obscure pour nous, la participation de l’être intelligible, un 
être, en un mot, très difficile à comprendre ».

[Platon, Timée, 50e-51b]

« Le discours sur khôra joue donc pour la philosophie  un 
rôle analogue à celui que joue khôra “elle-même” pour ce 

dont parle la philosophie, à savoir le cosmos formé ou informé 
d’après le paradigme. C’est dans ce cosmos qu’on puisera 
néanmoins les figures   propres – mais   nécessairement 

inadéquates – à décrire khôra : réceptacle,porte-empreinte, 
mère ou nourrice. Ces figures ne sont même pas de vraies figures. De ce 

qu’elles approchent, la philosophie ne peut parler directement, sur le mode 
de la vigilance ou de la vérité (vrai ou vraisemblable). Le rêve est entre les 

deux, ni l’un ni l’autre. La philosophie ne peut parler philosophiquement de 
ce qui ressemble seulement à sa  “mère”, sa “nourrice”, son “réceptacle” ou 

son “porte-empreinte”. En tant que telle, elle ne parle que du père et du fils, 
comme si le père l’engendrait à lui tout seul. » 

[Derrida, Khôra, 1993, p. 95]

« Tel je fus à la guerre. Le travail des champs et les soins qu’on prodigue 
aux jeunes enfants pour les élever ne me plaisaient pas. J’aimais, moi, les 
vaisseaux garnis de rames, les combats, les traits et les tristes flèches qui 

font horreur à tous les hommes. Voilà ce qui me charmait le plus ; voilà ce 
qu’un dieu plaça dans ma poitrine : car chaque mortel a reçu du ciel ses 

goûts et ses penchants. » 
[Homère, Odyssée, XIV, 222)

56. Origine de la citation 
ignorée. Glaukopis 

signifie aux yeux verts. 
57. Homère, Odyssée, 

XIV, 222-225.
58. Sophocle, Œdipe à 

Colone, v. 562-565.
59. Homère, Odyssée, II, 

314-315.
60. Capys est le 

compagnon d’Énée et 
le fondateur de Capoue. 

Ilos est fils de Tros et 
Callirrhoé et fondateur 

de Troie (Ilion). 
Alexandre fondateur de 

la ville d’Alexandrie. 

50

XI

ὃς οἶδα καὐτὸς ὡς ἐπαιδεύθην ξένος, 
ὥσπερ σύ, χὢς εἷς πλεῖστ᾽ ἀνὴρ ἐπὶ ξένης 
ἤθλησα κινδυνεύματ᾽ ἐν τὠμῷ κάρᾳ: 
ὥστε ξένον γ᾽ ἂν οὐδέν᾽ ὄνθ᾽, ὥσπερ σὺ νῦν, 
ὑπεκτραποίμην μὴ οὐ συνεκσῴζειν: ἐπεὶ 
ἔξοιδ᾽ ἀνὴρ ὢν χὤτι τῆς εἰς αὔριον 
οὐδὲν πλέον μοι σοῦ μέτεστιν ἡμέρας.

Je sais que, moi aussi, j’ai grandi étranger,
Comme toi, et que j’ai plus que tout étranger,
Risqué ma vie, pour un pays qui n’est pas le mien ;
Il n’est donc d’étranger, tel que toi, à présent,
Pour qui je ne ferai pas tout pour le sauver ;
Je suis un homme, et que pas plus que toi,
Je ne sais ce qu’il adviendra demain.
[Sophocle, Œdipe à Colone, v. 562-568]



XII

commandement que sur soi-même. En somme il s’agit du passage 
d’un contrôle des autres à un contrôle de soi. Faire face à ce que 
Favorinos nomme un deinos, c’est-à-dire ce qui inspire la crainte, ce 
qui est dangereux. Il s’agit alors de penser la question du don fait aux 
hommes et des changements de la fortune. Mais tout lieu où l’on est 
accueilli devient alors une patrie, le pays où l’on peut être.

Par conséquent aucun intérêt à la nostalgie, à la permanence et 
à l’appartenance. Ainsi l’être de la bienveillance (eunoia, XII, 2) est 
celui qui maintient une relation d’amitié avec les cités et les citoyens 
sans faire mention d’une origine sociale, de ses connaissances et 
de son réseau tout en se maintenant comme étranger. Simplement 
comme étranger. Favorinos revient sur les problématiques de la 
citoyenneté déterminée (comme à Athènes) par la naissance et la 
différence des impôts (de la différence de la leitourgia). Il s’agit alors 
de s’installer avec bienveillance sous la protection de cet espace 
commun – ici représenté par Hestia – entendu et pensé à partir de 
la figure de la table, de la commensalité et du banquet (XII, 12 ; voir 
aussi le commentaire sur l’oinokhoos (VII, 36). Favorinos maintient 

cette métaphore du partage du repas et 
de la convivialité en défendant le concept 
d’une xenia trapeza (XII, 16), d’une table 
hospitalière qui doit être adoios (XII, 14), 
respectable, digne. Favorinos met dos à dos 
l’hospitalité d’Achile et l’atrocité du festin 
(thoinè, XII, 20) d’Atrée. L’hospitalité est 
donc essentielle ; elle se fonde sur le modèle 
(métaphorique et littérale) du banquet, 
de la table qui préside aux échanges et 
aux partages et non celle qui préside à 
l’économie et à la capitalisation (trapeza, 
la table est pas métonymie le terme utilisé 
pour dire la banque, autant que littéralement 
pour dire la table du banquet). L’hospitalité 
est essentielle encore parce qu’elle permet 
de rendre les éléments du monde intimes 
(sunètheia, XII, 24). Découle alors pour 
Favorinos une série de concepts centraux : 
d’abord la bienveillance (eunoia) qui fait 
que nous savons être hospitaliers, puis 
l’accueil (upodokhès, XII, 38) et bien sûr 
une affectueuse bienveillance comme 
philanthrôpéia (XII, 38). L’être favorinien 
est donc lié en permanence à la philoxenia, 
à la philokhôria et à la philanthrôpéia. L’objet 
central de ces trois qualités se trouve alors 
être cette citation du texte d’Homère 
(Odyssée, XIV, 147-200 et XVII, 155), 
la xenia trapeza, cette table hospitalière. 
Commençons donc ainsi toujours par cette 
table et ce partage de sorte que nous ne 
manquions jamais de bienveillance. Si nous 
ne sommes pas capables de cela alors nous 
produisons des crises, de la discrimination, 
des exils et des conditions suffisamment 
mauvaises qu’elles ne sont en mesure de 
garantir le vivant. 

Favorinos revient sur la question du 
regret du pays lié au regret des amis et 

des parents. Ce regret est inscrit dans une mémoire et une fabrique 
du souvenir. Mais puisque ce qui se nomme patrie et qui est donc 
constitué de ces souvenirs est un espace immobile et inanimé 
(akinètos et apsukhos, XII, 49-50), alors nous ne pouvons vraiment 
le regretter. Ainsi la patrie n’est pas ailleurs que là où nous nous 
trouvons. Favorinos revient sur son exil et la loi, injuste, qui l’y a 
contraint. Il y a alors deux états de contraintes : celui de la nature (là 
où nous sommes), et celui de la loi (ce qui nous y dispose de force). 
La condition même de Favorinos semble être liée à cette double 
contrainte, ce qui est et qui est déterminé par la loi. De manière 
générale l’histoire de l’être est toujours une dualité infinie entre 
l’actualité de l’être et la morale. Plus cette relation est contrainte plus 
nous existons dans des espaces autoritaires et violents. 

61. Hestia, fille de 
Chronos et Rhéa, 
divinité du foyer. 
62. Priam roi de 

Troie est invité par 
Achille alors qu’il vient 

récupérer le corps de 
son fils Hector. Iliade, 

XXIV.
63. Atrée roi de 

Mycènes, sert à Thyeste 
son frère, ses enfants 

à manger lors d’un 
banquet.

64. Homère, Iliade, 
XIV, 308. 

une petite partie de la terre lui ont donné leur nom. L’homme 
bienveillant, je le considère comme un ami de la cité et de chaque 
citoyen, bien plus que celui qui se vante de ses titres, de ses réseaux 
et de sa descendance, et qui reste un étranger. En fait ce n’est ni la 
loi ni la taxe sur les métèques qui vous fait citoyens ou étrangers, 
mais la bienveillante disposition de l ’esprit. Ainsi avec confiance 
je m’inscris dans cette ville, non par mes archives personnelles 
mais par la bienveillance, sous la protection de Zeus, défenseur des 
hôtes et des amis et présentant Hestia61 comme mère commune des 
dieux et des hommes, et comme table hospitalière plus digne de 
respect qu’aucune des tables privées si on la préside pieusement. Ce 
ne fut pas seulement l ’hospitalité de la table qui fit de Priam le 
commensale d’Achile62, tandis que celle d’Atrée63, faux père, 
servant un si horrible festin, s’est déclaré ennemi de son frère et l ’a 
éloigné. Par conséquent ce sont les sentiments qui s’éprouvent face 
aux habitants d’un lieu et non les cadeaux et la reconnaissance 
saisis au hasard ; mais ils pourraient devenir plus grands et plus 
importants. Le temps qui passe rend tout plus intime ; dans le 
même temps l ’ami doit être considéré avec bienveillance et 
l ’étranger avec courtoisie en tant qu’être. En fait il y a des chiens 
dont la nature les rend féroces dès qu’ils rencontrent de l ’inconnu, 
avant même de savoir s’ils sont face à un chien doux ou hostile. 
Ainsi chez Homère, les Grecs sont présentés comme ceux qui 
commencent par inviter les étrangers qu’ils rencontrent à un 
banquet, et seulement après le repas leur demandent qui ils sont et 
d’où ils viennent, de sorte que si cela devait être défavorable cela 
n’empêche pas un bon accueil. 

Le regret, puis ceux des amis et des parents, lié à l ’amour du 
pays, provient de ce que nous avons dit  : il nous rappelle la 
naissance, l ’éducation commune donnée aux enfants, la 
fréquentation de l ’école, les discussions aux gymnases, le plaisir de 
la conversation avec ses pairs et avec des adolescents, qui jettent 
ces souvenirs attrayants et flatteurs à l ’esprit. Devant ces regrets 
je crois avoir besoin de moins de fatigue et de sueur. La patrie, 
constituée d’éléments immobiles et inanimés, ne pouvait pas 
combler le vide que j’éprouvais à mon séjour forcé en cet endroit. 
Par conséquent, pendant ma résidence et mon voyage, chaque 
cause a été négligée : il est donc inévitable que la patrie soit là où 
la nature l ’a mise ; de plus la loi m’a contraint à l ’exil et il est alors 
difficile de s’opposer d’un seul acte à un double état de contrainte, 
l ’un qui provient de la nature, l ’autre de la loi. Un homme, à qui 
le divin a donné une nature infatigable, qui voyage « sur terre et 
sur mer64 » à pied ou avec tout type de véhicule, pour des affaires, 

10

20

30

40

50

XIII

10



L’ami est celui qui n’a aucune 
excuse pour venir à l’autre. Le 
véritable ami est celui qui connaît 
tes philias mustèrion (XIII, 25), 
c’est-à-dire les mystères de 
l’amitié. Ces mystères sont la saisie 
à la fois de l’erreur de l’opinion 
(doxa) et de la puissance du destin 
(tukhè). Si nous échappons à 
ces deux écueils (l’opinion et le 
destin) alors l’amitié est toujours 
une source de réjouissance et 
de plaisir : elle est un theama 
(XIII, 29), une chose étonnante 
et spectaculaire, une chose 
incroyable et merveilleuse. Pour 
illustrer ceci Favorinos utilise 
le mythe de l’expédition des 
Argonautes en Colchide pour 
la Toison d’or dont la mention 
la plus ancienne se trouve dans 
l’Odyssée, XII, 58. La Toison d’or 

est l’objet qui doit être rapporté afin de pouvoir 
rentrer chez soi (pour Jason récupérer le trône) et est 
aussi l’objet qui dans sa quête permet l’exploration 
d’espaces de la métaphysique. Quoiqu’il en soit c’est 
une double sphère importante pour Favorinos : 
que chercher pour rentrer d’exil ? et que chercher 
pour établir une métaphysique du vivant ? L’objet 
se tient probablement devant nos yeux en tant que 
texte et discours. Quant à l’objet d’une recherche 
métaphysique il se trouve en un lieu inattendu pour 
la pensée et la philosophie. L’image commence par 
un navire, donc l’idée d’une gouvernance (arkhè), 
mais qui ne tient par des codes et des hiérarchies 
(hieros-arkhè) mais simplement par des amitiés. C’est 
la première idée centrale : fournir une métaphore 
et une image d’une organisation égalitaire des êtres 
(la destinée de Jason est plus complexe et plus 
paradoxale, mais nous nous en tiendrons à l’image 
du navire). L’image se poursuit avec un navire qui 
vogue, par une gouvernance égalitaire, et aussi par le 
fait qu’il est conduit ouk emmisthôn nautôn (XIV, 2), 
c’est-à-dire sans marins payés (salariés, mercenaires, 
esclaves, etc.). Ce qui renforce encore l’idée d’une 
égalité sociale et économique. L’image se poursuit 
encore avec un navire qui avance alors que chacun des 
membres est ouk epistemèn (XIII, 35) : cela suppose 
une protection des dieux, ou alors l’idée que nous 
pouvons avancer à partir de l’expérimentation et de 
la recherche. Absence de connaissance, absence de 
hiérarchie et absence d’économie comme formes 
liminaires de ce qui est nécessaire afin de parvenir 
à réaliser le passage d’une épidèmia (XIII, 1) à une 
apodèmia (XIII, 1, 38), c’est-à-dire d’un séjour 
chez soi à un voyage hors de chez soi. Favorinos 
pose alors comme second modèle l’expédition 
des Achéens pour Troie, elle aussi fondée sur une 
épreuve de l’amitié (XIV, 20). Vient enfin le cœur 
du développement de la pensée de Favorinos 
(XIV, 23 : paremenon de ou monon automisthoi kai 
autotrophoi, alla kai tôn philatôn kai oikoi kai epi 
strateias kataphronountes). Ce passage est essentiel (voir 
commentaire p) parce qu’il indique deux nouveaux 
concepts (qui viennent s’ajouter à la question d’être 
sans connaissance, sans hiérarchie, sans économie), 
que nous nommons automisthie et autotrophie. 
L’automisthie supposerait à la fois d’être autonome 
d’un point de vue économique mais surtout d’avoir 
précisément conscience de l’ensemble des dispositifs 

que réclame cette économie et ce salariat (misthè). L’autotrophie supposerait à la fois d’être autonome d’un 
point de vue alimentaire mais surtout d’avoir précisément conscience de tout ce qui a été nécessaire pour 
produire un aliment et de l’ensemble des conditions du vivant qui ont été impliquées dans le processus de 
production et de consommation. Le concept est une absolue nouveauté, en ce sens que le terme n’apparaît 
pas avant dans aucun texte grec. Le terme n’est pas usité ailleurs ni avant mais mentionné ultérieurement 
par Phrynichos Arabios in L’Atticiste (Eclogæ nominum et verborum atticorum), 174 : « autotrophos mè lege, 
all ’oikositos, ôs Athènaios; mède oikogenè, all ’oikotriba; mè pote de kai tô oikogenès ôs doximô khrèsteon : ne dis 
pas autotrophos mais oikositos comme les Athéniens ; ne dis pas oikogenè mais oikotriba, pour celui qui se 
procure honnêtement ce qu’il lui faut ». Nous avions développé longuement ce concept en supposant son 
existence à partir d’une lecture de l’Éthique à Nicomaque d’Aristote (Vallos, Chrématistique & Poièsis, éd. 

XIII

du commerce, des mariages 
dans des régions étrangères, 
de terre en terre et de mer en 
mer « gardant de fidèles 
compagnons divers et 
étrangers », séduisant « une 
belle femme65 », si elle existe, 
passera d’est en ouest suivant 
le cours du soleil puis 
empruntera le chemin 
inverse sans ajouter comme 
excuse ni la traversée des 
montagnes ni la difficulté des 
chemins ni l ’intensité de la 

chaleur ou celle du froid des 
hivers  : et si après un 
naufrage il nage jusqu’à la 
rive et embarque sur un 
autre navire, alors nous 
penserons tous qu’il est 
possible de voyager grâce au 
courage. En revanche un 

ami, s’il est vraiment un ami et qu’il connaît les secrets de 
l ’amitié66, choisi en fonction des opinions, de l ’activité et du 
destin, n’hésitera pas à partir pour quelques jours, pour se 
réjouir de la vue de son ami, fête et spectacle parmi les plus 
beaux, et l ’alléger autant que possible du malheur. Peut-être n’y 
ont-il pas pensé dans leur voyage vers la Colchide67, ignorant 
où ils allaient, inexpérimentés en navigation (la mer n’était pas 
alors sillonnée de navires), sans demander le motif de 
l ’expédition, mais pensant l ’amitié comme un motif suffisant 
pour leur voyage. Il s’est agi du premier navire équipé par des 
amis et non des marins payés ; la plupart étaient des rois et bien 
qu’ils fussent de nobles fils de dieux, ils n’avaient pas honte de 
participer à la navigation … Et quoi ? Sans doute que les mille 
navires des Achéens pour Troie n’ont embarqué qu’un seul 
équipage puisque les meilleurs des Grecs ont suivi un seul ami 
offensé. Ils restèrent à leur poste pour subvenir à leurs besoins et 
à leur faim, sans même penser à la personne qu’ils avaient 
laissée au pays ou dans l ’armée, Protésilas et Ulysse leurs 
épouses, Nestor ses fils, Teucros son frère et Achille son amant68 ; 
finalement il ne s’occupa même pas de lui-même alors que sa 
mère lui avait prédit l ’immortalité s’il restait sans son pays, 
tandis que s’il naviguait elle lui avait prédit de mourir jeune à 
Troie, mais il préféra rester là-bas et y trouver la mort, en 
faisant de plus l ’expérience d’un ami malhonnête. Est-ce parce 
que Pylade69 n’a pas suivi l ’ami persécuté qu’il fut rendu fou par 
les Érinyes ? Thésée n’a-t-il pas accompagné Pirithoos70 dans 
l ’Adès ? Le premier, au nom de l ’amitié ne s’est pas inquiété de 
la colère des dieux et de la vengeance des hommes et il ne s’est pas 
préoccupé de rester sous le même toit qu’un matricide. Penses-tu 
vraiment que Thésée hésiterait à prendre la mer pour aller de 
Mimas à Chios71, alors qu’il est parti avec son ami sur l ’Achéron 
et qu’il est resté sur la roche du Léthé et qu’il s’est dressé contre 

65. Homère, Iliade, III, 47. 
66. Très beau passage qui évoque sans doute la fameuse 

citation attribuée à Socrate, ô philoi oudeis philos (qui 
selon l’accentuation de l’oméga pourrait signifier 

« cher ami, il n’y pas d’amis » ou « qui a des amis n’a 
pas d’ami ». Mais ici la formule est « philos de ienai, ean 

ôs alèthôs philos è kai to tes philias epistètai mustèrion : 
un ami en revanche, s’il est vraiment un ami et qu’il 

connaît les secrets de l’amitié » laissant supposé la 
possibilité de l’amitié, jusqu’à même considérer (XIII, 
30) qu’il s’agit d’un panèguris kai theama, c’est-à-dire 

une fête et un spectacle.
67. La Colchide est l’actuelle Georgie, pays des 

Amazones et la destination des Argonautes pour 
chercher la Toison d’or (Odyssée, XII, 58).

68. Protésilas laisse Laodamie, Ulysse Pénélope, 
Nestor parce qu’il est le plus âgé laisse une grande 

famille, Teucros son frère Ajax et Achile et son 
éromène Patrocle. Favorinos appartient alors à ceux 

qui affirme la liaison amoureuse entre Achille et 
Patrocle, faisant de Patrole l’éromène d’Achille et 
non l’inverse. Favorinos met côte à côte les deux 

expéditions, Argonautes et Achéens pour la guerre de 
Troie comme une épreuve de l’amitié. Voir Favorinos, 

Sur la fortune, 10. 
69. Il s’agit de l’amitié entre Pylade et Oreste. 

70. Il s’agit de l’amitié de Pirithoos et Thésée : ils 
descendent aux enfers pour enlever Perséphone. Adès 
les attache à un rocher. Héraclès sauve Thésée tandis 

que Pirithoos reste à jamais attaché. 
71. Mimas est la partie nord de l’actuelle péninsule de 
Çeşme en Turquie, qui fait face à l’est à l’île de Chios.

« Choses privée de force que la richesse sans la présence 
de la fortune, incertaine que l’amitié sans l’assistance de 

la fortune ! Elle sauve tant le malade à l’extrémité que 
l’homme qui nage dans la mer, Agamemnon à la tête de 

ses mille navires et Ulysse porté sur son radeau. »
[Favorinos, Sur la fortune, 10]

30

XIV

20

30

40



XIV

Mix., 2016, III, 04.3.). Non seulement donc, ces 
êtres sont capables de partir pour une apodémie sans 
connaissance, sans gouvernance, sans économie 
parce qu’ils sont indépendants d’un point de vue 
économique et alimentaire, mais ils sont aussi 
capables de partir en laissant ce qui leur est cher : 
épouses, enfants et familles pour certains, amants 
pour d’autres. Il est à noter que Favorinos implique 
Achille dans une relation homosexuelle et amoureuse 
avec Patrocle en en faisant son éromène. Favorinos 
place plusieurs exemple de ces amitiés fondatrices 
comme Achille, Patrocle, Pylade, Thésée. L’amitié 
est alors le thème central du discours de Favorinos 
à partir duquel il est possible de lire l’ensemble 
des propositions politiques et philosophiques, de 
la gouvernance, du commun et des conditions du 
vivant.

Favorinos mentionne alors un autre détail 
personnel, l’absence de son ami, qui est dans 
une situation où ni la nature ni la loi ne lui sont 
contraires (on se souvient du commentaire de 
Favorinos en XIII, 1-5). Vient alors la formule « ti 
gar mallon egô ekeinô phugas toi ekeinon opô, è ekeinos 
emoi oti eme oukh ora » (XV, 1) signifiant « suis-je alors 
plus exilé en ne le voyant pas ou parce qu’il ne me 
voit pas ? » qui tendrait à indiquer que la seule vraie 
condition de l’exilé est la séparation des êtres chers : 
la condition exilique c’est à la fois ne pas voir les 
amis et que les amis ne nous voient pas. La seconde 
condition de l’exilé est la différence entre pouvoir 
et vouloir voir, et dans ce cas la privation de la 
possibilité. Double condition exilique donc, l’absence 

des amis et l’absence des possibilités. Favorinos cite alors un fragment d’Œdipe à Colone et renvoie à 
une troisième figure animale, celle du trochile qui entretient une relation avec le crocodile (selon les dire 
d’Hérodote et Aristote) et celle de l’hirondelle avec les hommes. Si l’histoire du trochile est fausse, elle 
indique une relation de commensalité essentielle pour comprendre à la fois le concept de relation et 
d’autotrophie chez Favorinos. Il s’agit fondamentalement d’une relation par-delà l’espèce et la classe où 
les êtres sont pensés de manière égalitaire et sur l’idée d’un partage saisi à partir de la commensalité et 
de l’autotrophie. Les changements de « fortune » et les divers événements viennent modifier les valeurs 
mais ne devraient pas modifier ni les conditions ni les comportements : d’où la formule favorinienne, 
le feu sert à tester les métaux (voir pour cela la référence à Diogène , III, 28), la tempête sert à tester 
les bateaux, c’est-à-dire la gouvernance et les revers de fortune (tukhès metabolai, XV, 22) les amis. Plus 
précisément l’épreuve du vivant se joue entre une succession de tukhès metabolai et de tukhès kheimôn 
(XV, 34), de revers de fortune et de tempêtes de fortune. Favorinos utilise différents exemples de la 
mythologie, d’abord la pièce Héraclès d’Euripide, puis Pirithoos et Oreste. Le propos essentiel ici – et 
sans grande originalité – est un topos de la rhétorique antique : les hommes dissimulent et simulent 
leurs amitiés parce qu’ils changent en fonction des mouvements de la fortune et du destin. De sorte 
que comme le dit Thésée s’adressant à Héraclès (Euripide, Héraclès, v. 1335-1338 : « Et moi, je te 
rendrai ce que je te dois pour / m’avoir sauvé ; tu as maintenant besoin d’amis. / Quand les dieux nous 
favorisent, ils ne servent à rien ; / il suffit qu’un dieu nous protège, quand il le veut »), nous n’avons 
pas besoin d’amis quand nous sommes sous la protection du divin, du destin ou du vivant. Mais lors 
des revers de fortune, nous pouvons alors mesurer qui reste et demeure ami. Ce qui présente une plus 
grande originalité, c’est l’usage des deux types de comparaisons et de métaphores pour en parler : bien 
sûr la question de la navigation et l’image du bateau qui traversent le texte, mais plus encore la question 
de l’animal et l’image des relations qu’ils entretiennent avec l’homme et qu’ils entretiennent entre eux. 
De manière générale la figure animale est centrale parce qu’elle est proposée par Favorinos comme 
figure de référence et comme modèle à partir de laquelle nous devrions penser et agir.

lui forcé par Héraclès ? Ce sont donc de vrais amis et ils se comportent 
bien. Mon ami, en revanche, jugera-t-il opportun que je m’afflige 
pour lui parce qu’il mène une vie douloureuse et digne de compassion 
comme cet homme qui, sans ami « continue à regarder la mer stérile 
en versant des larmes72 » ? Quant à lui, soutenu par la nature et la 
loi, jugera-t-il opportun de se priver de ma vie et ressentira-t-il de 
la compassion pour moi comme s’il n’était plus digne de pitié ? Suis-je 
plus exilé du fait que je ne le vois pas ou parce qu’il ne me voit pas ? 
Alors que je ne peux le voir, lui en revanche ne le veut pas. S’il le 
souhaite, il me rejoindra et … je n’en serai pas attristé. « Laisse-moi 
vivre ici ! Nous ne vivons pas mal ainsi, même si nous y sommes 
heureux73 ». Comment juger un ami moins bienveillants que les 
hirondelles et les pluvians ? Une fois que ces oiseaux sont devenus 
amis, les hirondelles avec les hommes les pluvians avec les crocodiles74, 
tout en appartenant à différentes espèces, ne pourront jamais être 
loin de leurs amis : là où vit l ’homme tu trouveras une hirondelle, là 
où vit le crocodile un pluvian. Mon ami ne se soucie pas de savoir 
dans quelle partie de la terre ou de la mer je me trouve. « Parmi nos 
amis, les uns ne sont pas sûrs et les autres restés fidèles, ne peuvent 
nous venir en aide75 ». Le feu est fait pour tester l ’or et l ’argent, la 
tempête la bonne construction des navires, les revers de fortunes les 
amis. Tout le monde veut être l ’ami de celui qui a réussi, accourant de 
toute part, et ni les obstacles ni la pudeur ne sont des entraves aux 
soins de l ’ami. Mais quand la roue tourne – ceci est le cœur du 
discours – ils sont tous bons marins, tout est égal et difficile à 
distinguer. Le flatteur est très malin quand il simule une vraie 
amitié. Mais quand la tempête de la fortune s’abat elle disperse et 
sépare les faux des bons amis, comme le vent sépare le bon grain de 
l ’ivraie et alors restent les bons amis. « C’est maintenant que tu as 
besoin d’amis. Quand les dieux nous honorent à quoi servent les 
amis ; il suffit de la protection de la divinité quand elle l ’accorde76 ». 
Beaucoup semblaient être des amis de Pirithoos en Thessalie, et plus 
nombreux encore pour Oreste à Mycènes, et quand ils eurent le destin 
qu’ils ont reçu, un seul Athénien est resté au Thessalien et un seul 
Phocidien au Mycénien77, tandis que le sort éloignait les autres 

72. Homère, Odyssée, V, 84, 158.
73. Sophocle, Œdipe à Colone, 797-799. 

74. Nous traduisons le terme trokhilos 
par le pluvian (Pluvianus ægyptius) : 

cette symbiose, fausse, entre le 
crocodile et le trochile est racontée par 

Hérodote (Histoire, II, 68) : « Toutes 
les bêtes, tous les oiseaux le fuient ; 
il n’est en paix qu’avec le trochilus, 
à cause des services qu’il en reçoit. 
Lorsque le crocodile se repose sur 

terre au sortir de l’eau, il a coutume 
de se tourner presque toujours vers 
le côté d’où souffle le zéphyr, et de 

tenir la gueule ouverte : le trochilus, 
entrant alors dans sa gueule, y mange 

les sangsues ; et le crocodile prend 
tant de plaisir à se sentir soulagé, qu’il 

ne lui fait point de mal. » et Aristote 
(Histoire des animaux, 612a) : « Lorsque 

le crocodile ouvre la mâchoire, les 
trochiles accourent, en volant, lui 

nettoyer les dents. Le trochile y trouve 
à manger; et le crocodile, à qui cela fait 

du bien, le reconnaît et ne lui fait pas 
de mal; quand le trochile veut sortir, le 
crocodile remue le cou de manière à ne 

pas le mordre. » 
75. Euripide, Héraclès, v. 57-59. 

76. Euripide, Héraclès, v. 1337-1339. 
77. Pirithoos est roi des Lapithes en 

Thessalie et Thésée est un héros de 
l’Attique. Oreste est fils d’Agamemnon 

et est mycénien, tandis que Pylade est 
fils du roi de Phocide.

50

XV

10

20

30

40



XV

commentaire p Favorinos, XIV, 23 : « paremenon de ou monon automisthoi kai autotrophoi, alla kai tôn philatôn 
kai oikoi kai epi strateias kataphronountes ». Nous avons traduit ce fragment par « il restèrent à leur poste pour subvenir 
à leurs besoins et à leur faim, sans même penser à la personne qu’ils avaient laissé au pays ou à l’armée ». Ce passage 
est fondamental pour la pensée et l’histoire de la philosophie. Nous menons depuis des années une recherche sur le 

concept grec de trophè, à savoir l’alimentation, celle qui nourrit et qui constitue une manière d’être en monde. 
On peut lire l’intérêt profond de Favorinos pour cette trophè : elle est la nourriture autant que ce qui nourrit. 
La distinction pour Favorinos est essentielle. On trouve neuf occurrences du terme et de ses composés. Deux 
occurrences sous la forme trophè (XVII, 1, XX, 14) pour parler de la nourriture en lien avec les animaux (qui 

consomment et qui produisent), une occurrence sous la forme trophos comme nourrice (IX, 25), une occurrence 
sous la forme anatrophè (XX, 4) au sens de l’éducation, ce qui nourrit, trois occurrences sous la forme suntrophos 

(V, 22, 30, 47) au sens de ce qui éduque, ce qui nourrit et, enfin, l’occurrence de l’hapax autotrophos (XIV, 
24) au sens d’une suffisance en nourriture. Le terme est un hapax puisque nous ne connaissons pas d’autres 

occurrences avant ce texte. Existe alors le concept d’une autotrophie qu’il faut comprendre comme s’opposant à 
une allotrophie (l’aliment à une provenance extérieure telle que nous en faisons quotidiennement l’expérience) 

et qu’il faut encore comprendre comme étant un double concept. L’autotrophie désignerait alors la provenance 
interne de l’aliment dès lors qu’il a la capacité à advenir de nouveau même après consommation : c’est le principe 

de l’Éden dans la pensée chrétienne ou celui de l’âge d’or chez les Grecs. Favorinos dans le Peri tukhès, 7, écrit : 
« touto en ara kai 

khrussou genos kai nesoi 
makarôn, automates 

ekhousai trophas », « il 
y avait un âge d’or, les 
îles des bienheureux, 

où la nourriture 
s’offrait d’elle-même ». 

Mais l’autotrophie 
désignerait aussi 

une conscience de 
la provenance et 

du prélèvement de 
la nourriture sur le 

monde. C’est la qualité 
propre des Argonautes 

et des Achéens. Mais 
ce n’est pas la seule, 

parce qu’ils sont aussi 
automisthoi, c’est-à-dire 

qu’ils sont leur propre 
salaire, autrement dit 

qu’ils n’en ont pas 
besoin. Ce qui signifie 

alors deux choses : 
premièrement que le 

texte de Favorinos vient 
combler une lacune 

dans la pensée antique 
quant à la fabrique des 
concepts d’autotrophie 

et d’automisthie. 
Deuxièmement que la 

pensée de Favorinos 
est profondément 

ancrée dans ces deux 
concepts – au point de 
forger deux néologismes – qui indiquent que l’être doit pouvoir exister à la fois sans 
le besoin de transférer son agir en salaire, mais avec la conscience permanente de la 

provenance de son prélèvement pour garantir les conditions de sa vivabilité.
Nous avions commencer à penser la question de la trophè à partir de la pensée 

aristotélicienne et essentiellement à partir d’un commentaire de l’Éthique à 
Eudème 1245b5 (voir thèse p. 189). Ce premier temps fut une étape où nous avions 
commencer à élaborer le concept d’autotrophie supposant cette double qualité soit 

de la nourriture à se produire et se reproduire, soit de la conscience complète du 
processus de production et de l’impossibilité de la « reproduction ». Dans ce cas il 

s’agit d’une conscience complète et non occultée de la consommation (voir pour cela 
Chrématistique & poièsis, III, 04.3, p. 185). Nous avions posé comme hypothèse que 

le passage du premier sens au second sens de l’autotrophie (autrement dit de la perte 
de la reproduction à la conscience de la consommation) est l’ouverture à une crise et 
à une conscience que nous nommons malheureuse. Notre hypothèse était que pour 
apaiser cette conscience malheureuse, s’instaure alors le processus de la pharmakeia 

ou le processus poiètique. Autrement dit soit un processus qui fait en sorte que nous 
puissions encore croire à la « reproduction » de la nourriture dans une occultation 
quasi totale de son processus de production (c’est la phase fondamentale de toute 
théologie et principalement la théologie chrétienne avec le concept d’eucharistie 

et celle du capitalisme dans une croyance infinie que ce qui nous nourrit parvient 
comme par magie à un stade parfait de la « reproduction ») ou bien sous la forme 

d’images (du rituel, à la représentation de l’aliment, au sacrifice, à la performance, 
etc.). Le point d’achèvement du capitalisme est l’instauration universelle (une seule 
conduite) de cette croyance en la reproduction immédiate de ce qui nous nourrit et 

en la production infinie du pharmakon qui instaure la croyance doxique et technique 
de cette  reproductibilité. 

L’originalité et la grande singularité de la pensée de Favorinos est double. La 
première consiste à inscrire ce concept dans une double problématisation du vivant : p 

78. Momos est fils de Nyx et d’Hypnos. Ésope, Fable 124 : « Zeus, Prométhée et Athéna, ayant 
fait, l’un un taureau, Prométhée un homme, et la déesse une maison, prirent Momos pour 

arbitre. Momos, jaloux de leurs ouvrages, commença par dire que Zeus avait fait une faute en ne 
mettant pas les yeux du taureau sur ses cornes, afin qu’il vît où il frappait, et Prométhée aussi en 

ne suspendant pas dehors le cœur de l’homme, afin que la méchanceté ne restât pas cachée et 
que chacun laissât voir ce qu’il a dans l’esprit. Quant à Athéna, il dit qu’elle aurait dû mettre sur 
roues sa maison, afin que, 
si un méchant s’établissait 

dans le voisinage, on pût se 
déplacer facilement. Zeus 

indigné de sa jalousie, le 
chassa de l’Olympe. Cette 

fable montre qu’il n’y a rien 
de si parfait qui ne donne 

prise à la critique. »
79. Adraste est roi d’Argos 
: il accueille Thyeste après 

que son frère lui ait fait 
manger ses enfants (voir 

note 63). Il accueille 
aussi Tydée fils du roi de 

Calydon. Adraste le purifia 
d’un meurtre. Favorinos 

commet une erreur en 
le faisant venir d’Argos 

puisqu’il vient de Calydon 
en Étolie. 

80. Euripide, Les 
Phéniciennes, v. 403.

81. Euripide, Les 
Phéniciennes, v. 536 « kai 

philous aiei philous ».
82. La formule du 

proverbe est « oudeis philos 
ouden ekhontos ». Chilon 
(ca. 600 - ca. 520 aec) 
est l’un des sept sages 

présocratiques. La 
formule « outôs philein ôs 

misèsonta » est diversement 
attribuée.

Thessaliens et Mycéniens. Si l ’on pense au reproche que fit Momos à 
Prométhée78, à savoir que toutes les parties du corps de l ’homme 
occupent une bonne place, mais qu’il n’avait pas bien placé le cœur 
sous le sternum – en fait il faudrait pouvoir voir le cœur de celui qui 
vient à soi avant d’entrer en contact – et cela semble, à mon avis, 
important. L’épreuve du malheur est en fait suffisante pour montrer 
la nature de l ’homme et les intentions de ceux qui s’approchent. Celui 
qui aide les autres dans la souffrance est un ami et un compagnon 
plus sûr et il est clair qu’il ne s’éloignera pas quand l ’ami a du succès. 
Celui qui commence une relation d’amitié dans le malheur des autres 
est de plus grande confiance que les vieux amis, parce que le besoin 
n’est pas l ’origine de l ’amitié, mais la qualité. Je pourrais citer de 
nombreux exemples récents ou anciens, mais je me souviens ici de la 
maison d’Adraste79. N’a-t-il pas accueilli et purifié Thyeste, qui 
avait été expulsé par son frère, comme un homme rejeté de chez lui à 
cause de ses fautes ? N’a-t-il pas accueilli deux autres exilés cette 
même journée, l ’un d’Argos et l ’autre de Thèbes, sans leur faire de 
reproches et en organisant une expédition militaire pour les aider ? Te 
rends-tu compte qu’un homme comme lui par son comportement ferait 
changer un vers d’Euripe sur l’amitié et dans lequel il est écrit : « fais 
au mieux ; et ne comptes pas sur tes amis dans le malheur80 ». Dans le 
cas d’Adraste il serait mieux de dire  : « fais au mieux car dans le 
malheur les vrais amis sont inébranlables ». Le même poète dit «les 
amis sont liés aux amis81». Nous connaissons un proverbe qui dit 
« personne n’est l ’ami de celui qui n’a rien » et le dicton de Chilon de 
Sparte « soyons amis comme si nous devions être ennemis82 ». Pour ma 
part je corrigerais le premier en « les amis de celui qui n’a rien sont très 
heureux » et le second « être ami c’est aussi considérer le malheur ». Si 
une relation d’amitié est établie sur cela, l ’exil ne nous éloigne pas des 
amis, les chaînes ne nous arracheront pas à lui et même la mort ne nous 
en privera pas. Au contraire, ces malheurs et autres problèmes 
renforceront et accroîtront l’amitié pour qui jouit d’une bonne fortune 
et qui montrera de la bienveillance envers l ’ami en difficulté, lui 
montrant ainsi, dans le besoin, la solidité de son affection. 

La référence à Momos (et probablement la 
référence à la fable d’Ésope) permet ici encore de 
tenter de faire une lecture politique de l’exil de 
Favorinos. Il s’incarne à la fois dans le personnage 
de Philoctète, celui qui commet cette indiscrétion 
de révéler le lieu de sépulture d’Héraclès en 
le montrant avec son pied, mais aussi dans le 
personnage de Momos, ami des dieux mais qui 
fut sans doute trop franc ou trop bavard ou trop 
critique envers eux, sans doute de la même manière 
que Favorinos fut proche de l’empereur et qu’il fut 
sans doute trop critique. L’exercice d’une parrhésie 
difficile et radicale. De quoi traite la fable de 
Momos ? D’un commentaire qu’il fit aux créations 
des dieux : Zeux ayant créé un taureau, Prométhée 
un homme et Athéna une maison. En somme un 
commentaire sur les trois sphères essentielles au 
discours de Favorinos, l’animal, le caractère humain, 
la résidence. Le commentaire de Momos tient au 
fait que la vision du taureau n’est pas efficace pour 
sa frappe, la position du cœur de l’homme n’est pas 
bonne parce qu’il peut dissimuler ses sentiments et 
que les maisons sont fixes et qu’elle devrait pouvoir 
bouger. De sorte qu’il s’agit de trois niveaux de 
commentaires, sur l’efficience du vivant, sur la 
franchise des sentiments et sur la perception et 

XVI

10

20

30

xviii

10

xvi

30

sur la mobilité de l’existence. Trois concepts qui semblent appartenir à la 
pensée favorinienne et surtout qui semble avoir été la raison de son exil : ne pas 
sacrifier l’efficience du vivant, la franchise et une éthique du vivant. Il faudrait 
alors toujours pouvoir être sûr des intentions des êtres pour pouvoir garantir les 
conditions de notre vivant. Mais l’affirmation de cette franchise entraîne crise 
et exil. Dans l’épreuve de ces crises nous sommes capables de voir et de mesurer 
qui sont les amis. Les amis ne sont pas autre chose que ceux qui accompagnent 
dans la compréhension et la bienveillance ceux qu’ils affectionnent. En ce 
sens, dit Favorinos (XVI, 14), le besoin (proskhèma, XVI, 18) ne peut pas être 
la fondation d’une amitié, mais au contraire l’usage (khreias, XVI, 17) si nous 
sommes en mesure de le fonder (c’est-à-dire d’en avoir conscience). Favorinos 
commente le récit d’Adraste pour proposer la réécriture de citations, l’une 
d’Euripide (Phéniciennes, v. 403) et l’autre d’un proverbe attribué à Chilon. 
Cela permet d’affirmer deux formules exemplaires pour la pensée favorininne : 
la première consiste à dire que « les amis de celui qui n’a rien sont heureux » 
(bebaioi philoi ouden ekhontos, XVIII, 44) et la seconde qu’« être ami c’est aussi 
considérer le malheur » (outôs khè philein ôs dustukhèsonta, XVIII, 45). Deux 
formules qui indiquent que l’amitié ne peut être liée à la fortune ni au destin. 
L’amitié est une qualité de constance et de bienveillance et dès lors quelque soit 
le mouvement des êtres, rien n’éloignent les amis. Par ailleurs cette dustukhia, 
ce malheur permet de maintenir les liens d’amitié. Ceci termine ainsi ce que 
pourrait être le développement du concept d’exil à partir de la figure de l’amitié. 
L’exil ne peut donc être un regret parce qu’il ne tient pas de cela mais d’un 
usage présent du lieu. En revanche l’exil est une épreuve dès lors qu’il s’agit de 
s’éloigner de ses amis. L’exil de l’être n’est alors pas un problème de lieu mais de 
khôra, d’espace traversée par les êtres qui importent et qui sont chers. Quelque 
soit donc l’espace vécu, c’est l’épreuve de cette autre espace qui se serait vidée, qui 
conditionne le malheur et une crise des conditions du vivant. 



XVI

p d’abord nous ne prêtons pas suffisamment attention au vivant et nous le détruisons et l’épuisons, puis 
nous produisons alors une crise des conditions mêmes de cette vivabilité. Ainsi l’autotrophie est la conscience 
nécessaire que nous devons avoir pour appréhender la métaphysique si complexe du vivant, à savoir celle de la 
consommation. La seconde est d’avoir ajouter un autre concept, tout aussi étonnant, celui que nous nommons 

automisthie, à savoir un vivre de manière autonome, sans salaire : c’est-à-dire en étant son propre salaire. 
Cela ne signifie pas, bien sûr, une sorte de défense de ce que nous modernes nommons libéralisme, mais bien 

plutôt une idéalisation d’une vie (celle encore des mythes, ceux des Argonautes et des Achéens) où les êtres 
produisent eux-mêmes ce qui nécessaire à leur consommation et à leur vie, sans qu’il soit nécessaire que cette 

même vie soit transformée en salaire ou en croyance.
Quels rapports les Grecs entretiennent-ils donc avec l’aliment et la consommation ? Deux réponses 

possible : premièrement les Grecs ont fondé un rapport aux différents à partir de l’accueil et de la nourriture 
(voir pour cela Favorinos citant Homère Odyssée XIV, XVII et rapellant que la réputation des grecs tient 

au fait qu’ils accueillent toujours les autres à une table avant de leur demander qui ils sont, de sorte que 
quoiqu’il en soit l’accueil ait été bon. L’alimentation est donc à liée à deux concepts : upodokhès l’acceuil et 

philanthropeia la bienveillance. Secondement les Grecs ont fondé un monde sur la possibilité d’une relation 
entre la vie (zoè) et ce qu’elle nécessite comme prélèvement sur le vivant (kosmos) et ceci s’appelle nomos. La 

relation entre les deux est ce que nous nommons un territoire. Cela appelle à un calcul de cette relation. Dans 
le monde latin cela se nomme un pagus (que nous nommons aujourd’hui un paysage). 

Ces questions auraient dû intéresser la philosophie en tant qu’elle devrait pouvoir saisir les deux 
dimensions les plus complexes de la pensée, la destruction et le prélèvement, et dès lors interpréter cette 
question de la consommation comme le point central de la pensée et précisément le point central de la 

métaphysique qui n’existe alors qu’en tant qu’il s’agit de penser l’energeia et en ce qu’il s’agit de penser la 
possibilité de déterminer des 

changements de catégories 
pour les êtres. Au lieu de cela 
l’alimentation a été absorbée 
par deux sphères absolument 

opposées à la philosophie, 
celle de la morale et celle du 
sacrifice. Ainsi l’aliment et la 
consommation sont devenus 
une affaire morale (frugalité, 

économie, santé, etc.) ou 
une affaire de religions 

en fonction de ce qui se sacrifie et de ce qui 
s’interdit. Mais la discussion disparaîtra de la 

pensée philosophique. Aristote est ainsi un des 
premiers (et le dernier) à penser l’aliment mais 
aussi à l’enfermer définitivement dans l’espace 

de la morale. Aristote avait écrit dans l’Éthique 
à Eudème (1245b5) : διὸ δεῖ συνθεωρεῖν καὶ 

συνευωχεῖσθαι, οὐ τὰ διὰ τροφὴν καὶ τὰ 
ἀναγκαῖα: que l’on pourrait traduire ainsi « il 

faut penser et faire des fêtes ensemble, mais pas 
celles de l’aliment et du nécessaire ».

Comment le comprendre ? Cela suppose 
deux activités centrales suntheôrein, fêter 

ensemble et suneuôheisthai, participer ensemble. 
Les deux verbes sont complexes, sun-theôrein 
(voir ensemble ou fêter ensemble) et sun-eu-

ekhein (avoir bien ensemble). Cela signifie 
donc partager (accueil et bienveillance) en 

vue de la construction d’un commun. Mais 
cela ne peut – selon Aristote – être lié à 

l’aliment (trophè) parce qu’il ne relève pas 
de la philosophie, et cela ne peut être lié à la 

nécessité parce que cela ne relève pas non plus 
de la philosophie : les deux relèvent de la sphère 

morale ou du sacrifice. Il faut d’abord s’intéresser aux valeurs des plans physiques et métaphysiques. Les 
pensées occidentales ont « inventé » des plans de différence entre ce que nous pourrions nommer, le monde 
allotrophique (la trophè, l’aliment est séparé de l’être au point que cela nécessite la saisie de sa différence, de 
sa production et de sa destruction ; l’allotropie signifie encore que l’aliment est placé sur ou dans une autre 

sphère que l’être) et le monde autotrophique (ici soit la trophè se produit d’elle-même sans l’intervention de 
l’être : c’est par exemple la figure de l’Éden dans la pensée chrétienne ou la figure de l’âge d’or chez les grecs, 

soit autotrophie signifie que nous sommes en mesure de prendre conscience de ramener l’aliment sur le 
même plan physique de l’être : cela suppose donc que nous pensions à sa provenance, son prélèvement et sa 

production). L’être est donc celui qui a conscience depuis un espace de trois éléments (si on le pense à partir 
de Parménide) : khrè il est d’usage de prendre, legein, de prélever et poiein, de produire. 

L’être ne peut pas accéder aux deux mondes autotrophiques, parce que le premier est mythique et parce 
que le second a été absorbé dans la métaphysique. L’être ne peut donc accéder qu’au monde allotrophique 

donc définitivement séparé de l’aliment. Dans le monde allotrophique l’aliment n’est pas dans la même 
sphère que l’être : il est séparé. il est symboliquement sacrifié, soit par le rituel religieux, soit par le rituel 

humain, soit par la sphère de la préparation (voir pour cela le texte de Furio Jesi, Gastronomie mythologique, 
1975), soit par la sphère de la consommation (transformation industrielle). Dans les quatre cas cela réclame 
une réparation symbolique de sorte que ce qui a été détruit soit justifié, soit par le sacerdoce et la demande 

du divin (fondation), soit par l’ordre et l’arkhè (principe), soit par la mythologie (transfiguration), soit par 
l’économie (prix). Qu’est-ce que cela signifie ? Cela signifie qu’il faut « restaurer » ce qui a été accompli et 

détruit non pas en tant que même (ce n’est pas possible ce n’est pas sur la même sphère) mais identique (par 
exemple si l’on consomme une pomme on doit restituer au monde la même chose, c’est-à-dire une autre 

pomme). Cela signifie aussi qu’il faut « compenser » ce qui a été accomplit-détruit avec autre chose, ce que p 

 83. Sophocle, 
Électre, v. 363-

364. 
84. Euripide, Les 

Phéniciennes, v. 40. 
85. Voir 

Hérodote, 
Histoires, VII, 70. 

Pour le reste de 
cette anecdote, 
l’attribution et 

l’origine sont 
incertaines. 

En ce qui concerne la richesse, les honneurs, la noblesse, le prestige 
et l ’opinion, le discours de l ’homme de qualité est encore plus court. 
Ces biens que j’ai énumérés sont étrangers, c’est-à-dire tout ce qui ne 
relève ni ne dépend de moi, à l ’inverse du pays, des enfants, des 
parents et des amis. Ne pas les désirer – ce qui est possible pour moi 
– me permet de réclamer ce qui m’appartient. De tous les biens qui ne 
dépendent pas de moi, les honneurs, la renommée et la richesse sont les 
plus étrangers de tous. La preuve est là : envers leurs petits et leurs 
espaces, les animaux possèdent une disposition naturelle en ce qu’ils 
sont fortement liés aux lieux familiers et à leurs semblables avec qui 
ils vivent en groupe, mais surtout entre les petits et les géniteurs ; 
quant à la richesse et aux honneurs aucune espèce ne s’en occupe sauf 
l ’homme, tandis que les animaux considèrent ce qui leur suffit de 
nourriture pour subvenir à leur besoin. Par conséquent, quant à la 
nourriture, aucun animal ne peut par nature être pauvre ou bien 
encore acquérir du pouvoir à partir d’une opinion mais plutôt à 
partir de la qualité de chacun. Un cheval ne se soucie pas de l ’estime 
ou de la mésestime des autres animaux, mais tente de se distinguer 
des autres par la vitesse et d’être le premier de la course ; un lion ne 
tient pas compte de ce que les autres pourraient penser de lui, mais 
croit, en étant supérieur par la force, parmi les plus faibles que c’est 
une primauté et un honneur. Les hommes en revanche, comme le 
calcul … au-delà du nécessaire … considérant ce qui vient sans 
limite et mieux. Nul n’est donc assez riche pour avoir plus que ce qu’il 
veut, et s’il y parvient, de nouveau il déplacera les limites de ses 
désirs. On considère donc que ce qui a une valeur ne tient à pas à la 
puissance d’une qualité mais à celle de la renommée, pensant parfois 
que le bien est méprisable et que le mauvais est le bien ; on pense alors 
ce qui est digne de renommée non dans l ’esprit mais dans la couronne, 
la pourpre ou la tiare, méprisant la perte des biens et méprisant ceux 
qui en sont privés. Je préf ère ce que dit Électre chez Sophocle : « il me 
suffit de ne pas gâcher ma nourriture car je ne désire pas tes 
privilèges83 ». Ainsi ils n’ont pas honte de s’enorgueillir des honneurs, 
alors que le commun leur cède la place et le chemin. Et si on refuse on 
reçoit l ’ordre comme dans Les Phéniciennes d’Euripide « étranger 
cède le passage au roi !84 » sans savoir que cet étranger, peu après, lui 
ravira son royaume et son épouse et que, dépouillé de tout, il deviendra 
« le plus malheureux des mortels » et plus malheureux encore ses 
enfants. On raconte que le roi d’Éthiopie orientale85, lorsqu’il veut 
qu’un de ses sujets soit honoré lui accorde de porter une de ses cuirasses. 

40

xvii

10

20

30

40

S’il s’agit donc bien de faire la démonstration 
(endeixis) de cette stabilité des relations amicales 
(bebaois, XVI, 31), il ne s’agit pas en revanche 
d’être convaincu et séduit par la richesse et 
l’opinion. Favorinos semble développer une autre 
partie de son discours à partir de la question de 
cette recherche de la richesse et des honneurs 
(XVI, 32). Il y a donc parmi les biens que nous 
avons ce qui est allotrios (XVI, 34), c’est-à-dire 
étranger à soi : ces biens sont les honneurs, la 
noblesse, le prestige et l’opinion tandis qu’il y a des 
biens propres comme le pays, la famille et les amis. 
Il faut alors commencer, dit Favorinos, par ne pas 
désirer ce qui ne dépend pas de soi pour pouvoir 
alors désirer et réclamer ce qui nous revient. 
Pour justifier son argumentation il prend une 
fois encore un exemple parmi les animaux et la 
manière avec laquelle ils s’occupent de leurs petits, 
de leur repaire et de leur groupe. Par conséquent 
l’homme serait la seule espèce à se préoccuper de 
la richesse, plutôt que, supposément de sa famille, 
de son espace et de ses amis. L’animal aurait cette 
capacité à ne prendre que ce qui lui est nécessaire 
(anankaia, XVI, 48) en terme de trophè, de 
nourriture. Cette capacité ou cette faculté est une 
euporia (eu-poros, XVII, 1), est une euporie et elle 
désigne cette manière d’être de l’animal, contre 
la manière d’être de l’homme qui serait alors 
une aporie. Si le vivant humain est aporétique, 
alors le vivant animal serait euporétique, serait 
la bonne manière de faire. L’autotrophie est le 
modèle humain d’une consommation euporétique. 
Pour Favorinos cette faculté permet à l’animal 
de ne pas connaître la pauvreté ni la volonté 
du pouvoir. L’arètè, la qualité propre du vivant 
est alors euporia en tant que faculté à saisir le 
nécessaire sans surabondance et sans déséquilibre. 
Favorinos cite l’exemple du cheval et du lion pour 
tenter de prouver son hypothèse et pour tenter de 
montrer que le règne animal ne possède pas de 
rapports à la valeur tandis que ceci identifierait 
l’homme. Ainsi l’animal – en l’occurrence le 
cheval – ne s’intéresserait pas à la timè (XVII, 5), 
c’est-à-dire au principe d’évaluation et d’estime, ni 
même à l’atimia (la mésestime) mais chercherait 
simplement l’exercice d’une différence (diapherô) : 
cela supposerait en somme que la qualité du vivant 
animal serait de ne pas évaluer la différence ni le 
différend. Cependant – et parce que l’argument 
est fragile – Favorinos semble se contredire en 
citant l’exemple du lion qui s’il ne s’intéresse pas 
aux autres semble quant à lui s’intéresser à l’arkhè 
et à la timè (XVII, 12). Le propos semble alors un 
peu incohérent. Il ne permet pas de dégager un 
concept radical de cette hypothèse. Mais on peut 
imaginer que Favorinos soutient que l’animal ne 
calcule pas la valeur tandis que le mode d’existence 
humain ne cesse de le faire et que ce calcul est 
toujours au-delà du nécessaire (XVII, 15). En 
somme qu’il s’agit d’une perte de la conscience 
de la limite (horous)  : l’être humain est donc 
aperantos (sans limite, XVII, 17) et lié à l’aporia. 
La privation de la limite est alors la privation de 
la capacité. Par conséquent la valeur des choses 
ne tient pas à la qualité (arètè) mais seulement à 
la puissance de sa diffusion et de sa renommée 
(doxa). Si le désir de richesse est donc illimité 
alors le désir de puissance est lui aussi illimité : 
c’est pour cette raison, précise Favorinos, que 
nous pensons que ce qui est estimable se tient 
forcément dans ou près de la couronne (stephanos, 
XVII, 25) du pouvoir, de la pourpre (porphura, 
XVII, 26) qui orne la toge d’une bande (ostrum) 
plus ou moins large et qui désigne à la fois la 
puissance et la classe sociale et de la tiare symbole 
du pouvoir impérial et sacerdotal. Il est probable 
qu’ici (ainsi qu’en XVIII, 13 et XIX, 3) l’allusion 
porte sur son refus de la charge d’archiereus offerte 
par Hadrien. Refus qui lui valut sans doute son 
exil sur l’ile de Chios. Ici encore la référence à 



XVII

Sophocle est fondamentale car elle insiste sur la non nécessité des honneurs 
et la nécessité de ne pas gaspiller. Cependant la position de l’être est de devoir 
toujours subir la puissance de l’ordre de la domination : il renvoie pour cela au 
récit liminaire de Jocaste dans les Phéniciennes (v. 40) comme lecture des tukkè 
metabolai. Mais plus fortement il inscrit son discours dans une critique plus 
radicale et plus déterminée du pouvoir et de l’usage du pouvoir : c’est l’exemple du 
roi Laoïs père d’Œdipe contre celui du roi des Éthiopiens. 

Le problème central est donc ce que Favorinos 
nomme la philotimia (XVIII, 6) alors qu’il a insisté 
dans les parties précédentes de son discours sur 
le fait que l’être doit advenir à la philoxénie, à une 
philochorie et à une philanthropie. La philotimie 
(comme amour de l’ambition et des honneurs) est 
une destruction des rapports entre les êtres et une 
destruction des conditions du vivant. Référence ici 
encore aux Phéniciennes d’Euripide. Il est sans doute 
important de signaler ici une affection particulière 
de Favorinos pour le poète Euripide et tout 
particulièrement pour la tragédie Les Phéniciennes 
(Euripide est cité dix fois et Les Phéniciennes sept 
fois) : sans doute parce qu’Euripide, ami de Socrate, 
était réputé défendre les victimes et qu’il s’est exilé 
lui-même. Sans doute aussi parce qu’Euripe est 
une représentation forte de l’humanité et de sa 
corruption. C’est le lieu précis des Phéniciennes 
comme critique de l’ambition et de la corruption 
du pouvoir et des mœurs. Les lignes suivantes sont 
plus difficiles à penser, ou du moins à situer, du 
fait des mutilations du papyrus. L’orgueil consiste 
donc à porter ces vêtements de couleurs, teinté de 
pourpre et d’avoir encore une statue de bronze dans 
le Prytanée. Est-ce une référence à un personnage 
politique existant ? Est-ce un commentaire général ? 
Ou bien encore est-ce aussi une manière d’insister 
sur le fait que si l’esprit est bon et bienveillant il 
est alors possible de porter la pourpre et d’avoir la 
statue comme lui-même l’avait sans doute portée et 
comme lui même l’avait eue à Corinthe par exemple 
(voir pour cela le Peri Korinthiaka). Si ce n’est donc 
pas le cas c’est une sorte d’usurpation du pouvoir par 
l’aristocratie. Se trouve ici sans doute une critique 
très forte du pouvoir impériale et des rivalités de 
pouvoir des grandes familles et du parti sénatorial. 
Il vaudrait mieux alors, dit-il, être nu, ou bien juste 
vêtu de pauvreté plutôt que de sumbolai (XIX, 1) 
plutôt que de symboles. Ici encore une autre allusion 
à la pourpre, à la couronne et aux bandelettes 
sacerdotales (strophion, XIX, 4). Il semblerait que ce 
puisse être une allusion directe (entre la tiare et les 
bandelettes) à son refus de la charge de flamen, ou 
plus précisément de sacerdotos provinciæ ou ce que 
les sources nomment arkhiereus et qui étaient en 
charge de l’organisation des sacrifices pour le culte 
impérial. Mieux vaut alors, semble dire Favorinos, 
être vêtu de pauvreté que de symboles qu’on ne peut 
porter et advenir ainsi comme un vagabond (ptôkhos, 
XIX, 18) comme Euripide dans sa cabane à la fin 
de vie, comme Diogènes, comme Iros sur Ithaque et 
comme Ulysse à son retour. Or ceci, dit Favorinos, 
appartient au destin, c’est-à-dire à la décision des 
dieux. Suit alors une série de questions rhétoriques 
entre Ulysse et Zeus : si l’on doit gouverner il faut 

le faire de la bonne manière et pas comme un tyran, si l’on fait naufrage on doit 
rester pieux, si l’on doit être sobre et frugale il faut le faire mieux que tous les 
autres, si l’on doit mendier on doit éprouver la pauvreté et si l’on doit être frappé 
c’est pour mieux alors gouverner et conduire. Le propos est ici morale et dépourvu 
de contenu philosophique. Il est morale parce qu’il implique l’homme dans des 
conduites codifiées et dans des dispositifs théologiques (théodicée) supposant que 
les changements de fortunes et les catastrophes sont les décisions du divin. Mais 
il insiste sur cette question essentielle pour le propos du Peri phugès, la capacité 
à la gouvernance. Or il vient de subir un exil et donc une décision arbitraire 
du pouvoir et il vit à une période de l’histoire du monde de la romanité où la 
république n’est plus qu’un souvenir et où la puissance de l’empire ne cesse de se 
renforcer comme puissance militaire, comme puissance autoritaire et coercitive 
et comme construction d’une société fondée sur la punition et l’inégalité. Ce qui 
signifie alors que ce discours sur l’exil, et sur l’amitié, est en somme un discours 
sur l’autorité arbitraire et sur la gourvernance. 

Ulysse est la figure centrale – en étant l’être de la métis et de la polutropia – du 
discours, d’abord parce qu’en tant que membre de l’expédition vers Troie il est 
donc automistos et autotrophos et parce qu’il a cette connaissance fondamentale qui 
consiste à savoir (XIX, 39) ce qui nous est propre (to idion, XIX, 40) et ce qui ne 

p nous pourrions nommer le don de la valeur, du temps ou de la monnaie 
(par exemple si l’on consomme une pomme on peut compenser cela par une 

image, par un don d’autre chose, par un symbole ou le plus souvent par du 
temps de travail ou de l’argent). Cela signifie enfin qu’il faut « assumer » ce 

qui a été prélevé-détruit et qu’il faut à la fois avoir conscience de ce qu’est la 
production et la consommation. Or puisque la pensée occidentale, en tant 

que métaphysique, a occulté cette phase, nous ne sommes pas en mesure de 
penser la consommation. Nous ne cessons de vouloir la penser comme une 

compensation, or il nous faut cesser de nous satisfaire de cette compensation 
pour saisir ce que signifie « assumer de penser ». C’est la tâche de la pensée. 
Ceci relève donc d’une aporie et n’est pas le lieu de la pensée philosophique : 

l’aliment est donc laissé à des techniciens de la morale et du sacré. Reste alors les 
thèses de l’allotrophie et l’autotrophie. Il faut théoriser le concept d’autotrophie 

moins dans sa phase mythique (éden et âge d’or) que dans sa phase théorique 
comme conscience de la provenance du prélèvement et de la production.

La relation allotrophique suppose la nécessité d’un misthos. Mais alors 
qu’en est-il ? L’être 

pourrait à la fois 
être autotrophique 
et automisthique ? 

Dans l’un et l’autre 
cas cela suppose deux 

choses : l’être est 
autonome du point 

de vue de ses besoins 
et ne nécessite pas 
de salaire ; et l’être 

est conscient de 
la provenance de 

misthos et de trophè 
de sorte qu’il y 

ait une proximité 
physique des deux 
et un achèvement 

du processus 
métaphysique. 

Que nous dit alors 
Favorinos ? En 

inventant ou en 
usant de ces termes 
savants et rares ? Il 

nous dit qu’il peut y 
avoir une existence 

(bios en grec) et 
des conditions de 

vivabilité (diaita en 
grec) qui suppose une 

autotrophie parce 
qu’il peut y avoir une 
automisthie. Dès lors 

le concept pouvait 
enfin exister et trouver une argumentation. 

Il nous dit enfin encore autre chose, 
complexe, (moins certaine, plus hypothétique) 
que son discours s’oppose fondamentalement 
au discours chrétien (la nouvelle mode). Que 
dit le discours chrétien ? Retournons au texte 

de la première Épîtres aux Corinthiens. 
Texte compliqué, bourré de mesures et 

de conseils et qui fonde l’existence non sur 
une sophia mais sur un pneuma (ce qui est 

un fort changement paradigmatique). Parmi 
tous les conseils il y a ceux pour les usages et la vie matérielle et donc des 
conseils à propos de l’alimentation. Plus précisément sur la manière avec 

laquelle il est possible de se fournir et de consommer de la viande : il faut se 
reporter à 1 Cor. 10.25-26 : « Πᾶν τὸ ἐν μακέλλῳ πωλούμενον ἐσθίετε, μηδὲν 

ἀνακρίνοντες διὰ τὴν συνείδησιν: Manges tout ce qui se vend au marché à 
viandes sans rechercher un motif de conscience », et le texte de poursuivre, 

« Τοῦ γὰρ κυρίου ἡ γῆ καὶ τὸ πλήρωμα αὐτῆς. Car la terre est au Maître et tout 
ce qu’elle contient ». Il semble alors que la pensée de ce philosophe né à Arles 
soit précisément l’inverse de la pensée des premiers temps du christianisme : 
qu’on ne peut pas se servir ainsi en monde comme si nous étions au marché 
et sans conscience de la provenance. Car rien n’est à un maître et rien ne se 

possède ainsi. Il est alors probable que la pensée de Favorinos soit le témoin 
discret et oublié d’une des crises les plus exemplaires de la pensée et de la 

métaphysique occidentale et de l’un des moments les plus déclicats comme 
changement de paradigmes pour la pensée. Il est probable encore que derrière 
ce terme, peut-être inventé et quoiqu’il en soit rare, se place là l’interrogation 
la plus puissance de la métaphysique et qu’elle ne cesse, plus que jamais dans 

son actualité, de nous interpeller. 
◊

86. Euripide, Les Phéniciennes, v. 531-535. En revanche 
Jocaste ne s’adresse pas à Polynice mais à Étéocle. Le texte 

de Favorinos est substantiellement modifié par rapport à 
celui d’Euripide. 

87. Le Prytanée est un bâtiment au nord de l’Acropole à 
Athènes qui conserve le feu sacré. 

88. Voir Favorinos, 
Corinthiens, 44. 

Deucalion est le fils 
de Prométhée et le 

seul survivant avec sa 
femme Pyrrha du déluge 

ordonné par Zeus. 
Ils reçurent l’ordre de 

disperser les os de leur 
mère pour repeupler la 

terre. Puisqu’il s’agissait 
de Gaïa ils jetèrent des 

pierres. 
89. Homère, Odyssée, 

XVIII, 50-109 et pour 
la citation sur la cuisse, v. 
74. Iros est un mendiant 

à Ithaque. 
90. Échétos est roi 
d’Épire considéré 

comme un personnage 
d’une immense cruauté. 

Odyssée, 85-87 & 106, 
on menace le mendiant 

Iros de le livrer à 
Échétos. Sardanaple 

ou Assurbanipal 
(685-627 aec) est roi 

d’Assyrie. Arbakès fut 
vraisemblablement un 

général d’Assurbanipal. 
91. Odyssée, XI, 122-123.

C’est l ’armure des éthiopiens. Tous se prosternent et honorent celui 
qui la porte. Mais lorsque le roi décide de la reprendre alors les 
éthiopiens n’accordent à ce sujet qu’un salut courtois. Pour ceux qui 
s’enorgueillissent de tels honneurs il faut réciter les mots que la mère 
de Polynice lui adresse  : « Pourquoi mon fils, suis-tu le pire des 
démons, l ’ambition ? Ne le fais pas ; c’est une divinité inique ; tant de 
maisons et de villes heureuses ont été ruinées par la faute de ceux qui 
l ’on suivit. Elle t’a fait devenir fou86 ». Je dis à Jocaste ces mots  : 
« … pourquoi te vanter misérable et t’enorgueillir ? » … en fait pas 
… plus … avec la pourpre, changeant … ce qu’ils honorent, et 
demain bien sûr, si un autre pire encore, ces honneurs … ou à d’autres 
… Devant les dieux, n’as-tu pas honte de te promener orgueilleux 
avec de superbes vêtements de couleurs qui ne t’appartiennent pas, et 
à ton effigie d’avoir une belle et grande statue de bronze dans le 
Prytanée87, alors que tu portes un esprit méchant et méprisable et 
d’être fier du nom de tes ancêtres comme si tu n’en avais pas toi-même 
et te vanter de ta lignée ? À force de revenir à tes nobles origines tu 
trouveras l ’argile de Prométhée et les pierres de Deucalion88 ! Tu n’as 
pas retiré ni déposé ces symboles et tu devrais te montrer nu comme tu 
es, ou mieux non nu, mais vêtu de pauvreté plutôt que de pourpre, 
privé de la couronne du commandement, sans les bandelettes et sans 
aucune autorité. Et si un homme de qualité t’admire ou t’honore 
ainsi, alors va faire enregistrer ton nom. Ne t’enorgueillis pas trop 
mais ne te sous-estime pas non plus au point de considérer cela comme 
un vrai honneur, immortel et inaliénable. C’est ce qu’était Ulysse 
quand il se vêtit de guenilles, qu’il dut les porter de sorte que les 
prétendants admiraient entre autre « cette cuisse que le vieux montre 
sous ses haillons89 ». Ils admirèrent sa cuisse, en revanche je préf ère 
admirer autre chose, cette noblesse d’esprit et de courage montre 
« dans des guenilles un vieux » ; de plus il est un vagabond plus 
pitoyable qu’Iros qui ne reproche pas ses malheurs aux dieux et ne 
s’irrite pas contre son destin mais reste raisonnable dans les épreuves 
auxquelles les dieux le soumettent. Si je ne me trompe il se trouve 
dans ces changements de destins chaque fois qu’il se tourne vers un 
dieu : « Zeus, si tu veux que je sois roi d’Ithaque, je n’objecte pas ; mais 
je ne règnerai pas comme Échétos, Sardanapale ou Arbakès90. Veux-
tu que je sois naufragé ? Je ne m’y oppose pas et je serai plus pieux 
qu’Ajax. Veux-tu que je sois affamé ? Je le supporterai, mais plus 
courageusement que mes compagnons. Veux-tu que je mendie ? Je ne 
le refuse pas mais je serai plus misérable qu’Iros. Je supporterai d’être 
battu et frappé par mes ennemis, si tu le veux. Puis je régnerai et je 
naviguerai à nouveau, si tu le demandes, “jusqu’à ce que je trouve des 
hommes qui ne connaissent la mer ni ne mangent d’aliments 
salés” 91». Ainsi fit l ’Ithacien. Ainsi – à mon sens – et même s’il a 

50

xviii

10

20

xix

10

20

30

40



XVIII

« Ils enseignent encore aux enfants la tempérance ; 
et ce qui contribue grandement à leur apprendre à 
être tempérants, c’est qu’ils voient chaque jour les 
plus âgés se montrer tempérants eux-mêmes. Ils 
leur enseignent aussi à obéir aux chefs ; et ce qui 
contribue grandement à leur éducation, sous ce 

rapport, c’est qu’ils voient les plus âgés pratiquer 
la même obéissance. Ils leur enseignent enfin à se 

régler pour le manger et pour le boire, et ce qui 
contribue à les rendre sobres, c’est qu’ils voient 

que les plus âgés ne vont prendre leur repas que 
quand leurs gouverneurs leur en ont accordé la 

permission. De plus, 196 les enfants ne mangent 
pas chez leur mère, mais chez l’instituteur et 

aux heures que les gouverneurs prescrivent. Ils 
apportent de chez eux, pour nourriture principale, 
du pain, et pour assaisonnement, du cresson, puis 

une tasse pour aller boire, quand ils ont soif, en 
puisant à la rivière. En outre, ils apprennent à tirer de l’arc, à lancer le javelot. Tels 
sont les exercices des enfants depuis leur naissance jusqu’à seize ou dix-sept ans : 

après quoi ils entrent dans la classe des adolescents ».
[Xénophon, Cyropédie, I, 2, 8]

92. Iliade, II, 79. 
93. Solon (640-

558 aec), Dracon 
(650-600 aec), 

sont des hommes 
politiques athéniens, 

Charondas 
(naissance ca. 

600 aec) est un 
législateur de la 
Grande-Grèce, 

Lycurgue (ca. 
800-730 aec) est 
un législateur de 

Sparte. 
94. Sur la 

consommation de la 
kardamon (cresson) 

par les Perses, 
voir Xénophon, 

Cyropédie, I, 2, 8-11. 
Les Arimaspes 
sont un peuple 

légendaire de 
Scythie. Les 

Amazones, voir 
note 67. 

grandi sur une île, il savait ce qui dépendait et ce qui ne dépendait 
pas de lui, il savait que nous devons obéir à ce qu’est dieu, sans nous 
affliger des événements qui se présentent à nous. Nous qui sommes 
« chefs et guide92 » des continentaux, pourquoi tous les êtres vivant 
existent comme nous le voulons et comme il nous convient ? Certains 
vivent tranquillement, d’autres sont élevés dans le combat, d’autres 
pour les compétitions, d’autres pour les sacrifices, nous les forçons 
aujourd’hui à labourer, puis à tirer un char, puis nous les sacrifions, 
et par Zeus, le même cheval que nous décorons pour une procession, 
nous l ’envoyons à Olympie pour combattre, puis nous lui faisons 
porter des fardeaux, à marcher dans les montagnes et encore à faire 
demi-tour. Et nous, en revanche, nous n’écoutons pas le dieu qui 
gouverne l ’entier cosmos, mais nous obéissons plutôt à Solon et à 
Dracon, à Charondas et à Lycurgue93. Si quelqu’un ordonne de nous 
flageller, nous serons flagellés devant l ’autel, devant les yeux des 
Grecs, sans reproche, assuré qu’il a établi pour loi ce fouet dans 
l ’avantage et l ’utilité publique (les plus nobles Perses supportaient 
d’avoir pour repas du cresson, les Arimaspes, assis par terre obéissent 
à la loi en étant privé depuis l ’enfance d’un œil et les Amazones d’un 
sein94), tandis que dans le besoin les dieux se défendent. En somme 
nous ne différons pas tant des autres animaux que les dieux ont 
donné alors que nous ne rendons pas aux dieux d’autres biens. 
Certains animaux ne fournissent pas d’aliment et nous leur laissons 
à peine de l ’espace. Et tandis que nous avons reçu des dieux les plus 
grands des biens, la pensée et la compréhension, la parole et la raison, 
les qualités inaliénables et le bon usage des représentations, nous ne 
sommes pas reconnaissants envers les dieux de ces dons. Si on nous a 
prêté quelque chose pour quelques temps – les honneurs, la gloire, le 
pouvoir, la richesse, le corps même – alors à l ’heure dite de la 
réclamation, nous le dénigrerons et nous montrerons ingrats envers 
notre créancier, car après nous avoir fait profiter de ces choses il veut 
en faire profiter d’autres en les leurs prêtant. Nous ne sommes pas des 
débiteurs reconnaissants ni dignes de confiance à la différence des 
mauvais débiteurs car ils se plaignent et veulent se débarrasser de la 
dette, comme s’ils remettaient avec force les biens des autres ; nous en 
revanche nous ne voulons pas nous en débarrasser. Si nous restituons 
les dignités, les honneurs et les richesses, nous croyons que nous sommes 
libres, mais si nous rendons le corps et la vie nous pensons que nous 
sommes totalement libres puisque nous avons rendu tout ce qui 
appartient à autrui. Il faut aussi penser que les dieux blâment ceux 
qui paient avec difficulté et ingratitude, car ils ont la même opinion 
que les créanciers des ingrats qui continûment vont aux portes des 
temples, remplir les autels de sacrifices et les fêtes de vœux, offrir de 
magnifiques libations, des actions de grâces et des veillées nocturnes, 
parce qu’ils en ont besoin ; mais quand vient de temps de restituer, 

50

xx

10

20

30

40

« Ὦ φίλοι Ἀργείων 
ἡγήτορες ἠδὲ μέδοντες / εἰ 
μέν τις τὸν ὄνειρον Ἀχαιῶν 
ἄλλος ἔνισπε / ψεῦδός κεν 

φαῖμεν καὶ νοσφιζοίμεθα 
μᾶλλον· / νῦν δ᾽ ἴδεν 

ὃς μέγ᾽ ἄριστος Ἀχαιῶν 
εὔχεται εἶναι· / ἀλλ᾽ ἄγετ᾽ 

αἴ κέν πως θωρήξομεν υἷας 
Ἀχαιῶν. »

« Mes amis, chefs et 
guides des Argiens, 

si un autre parmi les 
Grecs nous rapportait 

ce songe, nous pourrions 
l’accuser d’imposture et 

n’y pas mettre toute notre 
confiance ; mais celui qui 

l’a vu prétend occuper 
dans l’armée le rang le plus 

illustre. Songeons donc, 
sans tarder, aux moyens 

d’armer les fils de la 
Grèce. »

[Homère, Iliade, II, v. 79]

nous est pas propre (kai ti ouk idion). À partir de cela vient un commentaire plus philosophique (qu’en XVII, 12) sur le dépassement de cette connaissance 
de ce qui nous est propre ou pas, de ce qui nous appartient ou pas, de ce qui dépend de nous ou pas. Or pour dépasser cette connaissance, nous sommes 
devenus – dit Favorinos en citant les mots de Nestor dans l’Iliade – « ègètores ède medontes » (XIX, 45), chefs et guides de ceux qui ont la qualité d’être 
èpeirôtès, c’est-à-dire d’être ce que nous appelons des continentaux. Il s’agit bien sûr de l’ensemble du vivant animal et humain, qui selon la division de 
Favorinos ne vit ni dans la mer et dans les airs. Puisque nous nous sommes déterminés chefs et guides nous décidons ainsi des modes d’existence du 
vivant (bios) en fonction, non pas même de nos modes de vie mais plus précisément en fonction de nos modes de gouvernance, c’est-à-dire de ce que nous 
voulons (ethelein, XIX, 47). Or ce qui relève de notre volonté (de chef et de guide) est de classer le vivant selon cinq catégories : la première consiste à 
maintenir le vivant dans la truphè (XIX, 49), c’est-à-dire la vie délicate de ce que nous pourrions appeler la « domestication » des animaux ; le deuxième 
consiste à les maintenir dans l’epikheirèsis (XIX, 49), c’est-à-dire dans l’exercice du combat pour les jeux, les spectacles, etc. ; le troisième consiste à les 
maintenir dans l’agônisma (XIX, 49), c’est-à-dire la compétition pour l’élevage et pour la course ; le quatrième consiste à les utiliser pour la thusia (XIX, 
50), c’est-à-dire les sacrifices et enfin à les utiliser pour le travail (dont celui des champs et du transport). Pour Favorinos nous ne cessons d’utiliser le 
vivant comme nous le voulons sans même écouter les dieux qui « conduisent l’entier kosmos » (tou kosmou sumphoron exègoumenô, XIX, 58), autrement dit 
sans même écouter l’entièreté du monde et de ses modes d’existence. Nous n’obéissons pas au vivant mais aux codes de lois (XX, 1) : en somme nous ne 
pensons pas en terme d’éthique mais simplement de morale. Au-delà de cette question de la morale, nous ne sommes pas vraiment différents des 
animaux, dit Favorinos, mais ne savons pas « remercier » pour ce que nous prenons en monde. Nous ne cessons de nous y fournir (parekhô, XX, 14, 26, 29). 
Le passage (XX, 11 à 32) est sans doute l’un des passages les plus essentiels du discours. D’abord parce qu’il met face à face deux concepts majeurs, 
parekhô se fournir et khrè, il est d’usage, il est besoin. Il est donc d’usage et de besoin de se fournir sauf que nous le faisons sans jamais prendre en compte 
à la fois ce que nous prenons, mais aussi la quantité et enfin les conséquences sur le monde. Nous sommes en ce sens dit Favorinos de mauvais débiteurs, 
en ce sens que le rapport au monde n’est pas un rapport économique (se saisir et acheter) mais un rapport éthique qui réclame une interprétation des 
conditions de la saisie (khrè) en tant que transformation du monde en fourniture. Il y a pour comprendre ceci deux propositions essentielles dans le texte 
de Favorinos. La première énonce « eniois men ge tôn zôôn oude trophèn parekhomen, molis de kai eômen auta heautois ek tès gès lambanein » (XX, 14-15) que 
certains animaux ne fournissent (parekhô) pas de nourriture (trophè) et que nous ne leur laissons (même dans ce cas) pas suffisamment d’espace (gè) 

comme terre pour leur existence. Cette manière de 
ne pas laisser de place à des conséquences : la 
première serait que nous nous accaparons une part 
trop grande du monde. Dans la tradition de la 
pensée grecque cela produit une hubris et 
déclenche en fait la tragédie comme épreuve pour 
l’homme de cette philotimie qui ouvre à toutes les 
crises du vivant. La deuxième serait que nous 
n’interprétons pas suffisant le khrè de sorte que 
nous puissions penser les conditions de notre 
prélèvement et ce que cela suppose sur le vivant et 
l’espace qui lui est nécessaire. Enfin la troisième 
serait que la place que nous prenons est à la fois 
démesurée par le peu de place que nous laissons 
aux autres espèces et démesurée parce que nous 
avons reçu de grands dons en tant qu’humanité. 
Nous ne sommes alors pas capables d’être 
reconnaissants pour ces dons et nous nous en 
servons pour assujettir le monde et rendre critique 
toutes conditions du vivant. Quelles sont alors ces 
qualités que nous aurions reçues ? Elles sont au 
nombre de six : « ton te noun kai sunesin kai logon 
kai logismon kai tas aretas anaphairetous kai tèn 
orthèn khrèsin tôn phantasiôn » (XX, 17-19) à savoir 
la pensée et la compréhension (c’est-à-dire la 
capacité à interpréter et à faire usage de ces 
interprétations), la parole et la catégorisation 
(c’est-à-dire énoncer et produire le résultat de la 
compréhension) et enfin l’inaliénabilité de ces 
qualités et parmi celles-ci le bon usage des 
représentations (orthen khrèsin tôn phantasiôn). 
Nous restons ici dans une tradition cohérente de 
l’interprétation de la nature humaine comme 
capacité à l’interprétation, à la catégorisation et à 
la représentation de ceci. On peut cependant 
remarquer la grande élégance du style pour 
exprimer la puissance de la pensée, d’abord entre 
nous et sunèsis, puis entre logos et logismos. Mais il y 
un autre problème de philosophie plus important 
encore. Si l’on suit le propos de Favorinos nous 
aurions comme qualités inaliénables la capacité de 

penser, de comprendre, d’exprimer, de catégoriser et de représenter l’ensemble de 
ces processus. Cette capacité de représentation est ici pensée comme une juste 
khrèsin, c’est-à-dire comme un juste usage. Or nous sommes face ici à trois 
problèmes de philosophie. Soit cette qualité est pensée comme orthos (droite, 
juste) d’un point de vue moral et dans cas l’œuvre de Favorinos est donc plus du 

côté des penseurs moraux et d’une tradition plus conservatrice. Soit ce qui est le don est bien cet orthos, c’est-à-dire cette capacité à faire un usage juste 
des choses du monde. Dans ce cas nous sommes alors dans un discours plus ontologique tentant de définir une essence de l’être et que cette essence est 
inscrite dans un « juste usage ». La qualité (arètè) propre de l’être est le juste usage c’est-à-dire de faire la distinction (depuis Aristote et la Politique, 1252) 
entre ce qui évident pour l’être et nuisible. Nous aurions donc cette capacité, en tant qu’elle serait, puisque inaliénable (anaphairetos), ontologique. Soit, et 
c’est le troisième problème, et le propos est plus complexe parce qu’il présente une faille assez incroyable : si nous suivons Favorinos, cette capacité à être 
juste dans l’usage ne s’applique ni au monde (kosmos) ni aux biens (khrèmata) ni même à l’usage (khrèsin) ni même au vivant (bios) mais à sa représentation 
(phantasia). Cette prédisposition à la représentation n’est pas une nouveauté dans la pensée antique puisqu’elle constitue par exemple l’une des thèses 
d’Aristote dans la Poétique (1448b4-24) qui soutient que la poièsis et la mimèsis sont des disposition « naturelles ». Il faudrait alors rajouter la phantasia 
comme imagination pour avoir cette idée que l’ensemble des activités de représentation, en somme ce qui produit des images, est non seulement une des 
qualités de l’être mais surtout que cette qualité lui serait donnée « naturellement » juste. Si l’on admet cela il demeure un problème majeur : que nous avons 
cette qualité de justesse seulement pour la représentation mais pas pour les éléments du monde. Et que malgré ce don, son usage et la dette que nous en 
avons, nous ne sommes alors en mesure d’être justes que pour la représentation des choses du monde mais pas pour les choses elles-mêmes. La puissance 



XIX

95. Mucius (voir note 3) prit un déguisement pour 
s’introduire dans le camp du roi Porsenna pour le 

tuer. Favorinos aurait pu aussi parler de sa « main » 
puisque le jeune romain mit sa main droite dans le feu 
pour montrer que Rome n’a pas peur : voir Tite-Live, 

Ab Urbe Condita, II, 9-14. On raconte que Cynégire 
agrippa un bateau perse, qu’on lui coupa la main et 

qu’il s’accrocha avec l’autre qu’on lui coupa aussi. 
Philippe (383-363 aec) roi de Macédoine perd un œil 

en 354 aec lors de la bataille du golfe Thermaïque. 
Polyzalos est tyran de Gela en Sicile de 478 aec à sa 

mort. Polyzèlos perdit un œil à la bataille de Marathon 
en 490 aec. Par ailleurs ayant été victorieux aux Jeux 

pythiques de 474 il offrit le groupe en bronze dit 
« Aurige de Delphes ». Héraclès revêt une tunique 
enduite du sang du centaure Nessos infesté par le 

poison de l’Hydre de Lerne. Héraclès se consume et 
perd sa peau. 

96. En 430 aec Périclès perd son mandat de stratège 
et doit payer une amende d’un montant estimé entre 

15 et 50 talents (voir Plutarque, Périclès). Cratès 
de Thèbes (365-285 aec) renonça a sa fortune 

(voir Diogène Laerce, Vies, VI). Thémistocle lors 
de la bataille de Salamine en 480 aec renonce au 

commandement naval au profit du général spartiate 
Eurybiade. Aristite (550-467 aec), homme d’état 

athénien est ostracisé en 483 aec. Xénophon 
perd son fils Gryllos à la bataille de Mantinée 

en 362 aec. Démosthène (384-322 aec) malgré 
la mort de sa fille, sacrifie à la mort de Philippe 
de Macédoine (Plutarque, Démosthène). Enfin il 
s’agit du récit des Horaces et des Curiaces dont 

le père perdit trois cousins (les Curiaces) deux 
fils morts au combat et une fille tuée par le fils 

vainqueur parce qu’elle pleurait la mort d’un 
Curiace. 

97. Favorinos après avoir écrit ces deux listes, 
ceux qui ont donné une partie de leur corps et 
ceux qui ont donné leur statut, va rédiger une 

liste composée de huit couples opposés. D’abord 
il oppose Polizèlos à Athamas qui prit de folie 

prend son fils Léarque pour un cerf et le tue. Puis 
il oppose Cynégire à Autolycos fils d’Hermès qui 
reçut le don de voler sans jamais se faire prendre. 

Puis Socrate et ses deux accusateurs publics 
Anytos et Mélétos. Puis Périclès et Cléon, homme 
politique athénien, successeur de Périclès et réputé 

pour sa grande violence. Puis il oppose encore 
Aristide à Callias homme politique athénien du ve 
siècle aec corrompu. Puis il oppose Thrasybule de 
Stiria (ive siècle aec) homme politique exilé par la 
tyrannie des Trente en 404 aec à Critias (ca. 460-
403 aec) homme politique athénien, qui revint à 

Athènes en 404 et fit parti des Trente. Puis encore 
il oppose Musonius (voir note 4) à l’empereur 

Néron qui l’exila. Enfin il oppose Laïos et Jocaste 
les parents d’Œdipe à Xénophon qui perdit un fils. 
98. Favorinos fait allusion à deux épisodes l’année 
480 aec : la fuite à Salamine et la destruction des 

murs d’enceinte. 

alors ils se plaignent et critiquent les dieux qui leurs donnent ces 
cadeaux en disant qu’ils ne peuvent pas se priver de ce qui appartient 
aussi aux autres. Un homme qui prend un engagement et qui ne le 
tient pas est un homme mauvais et s’il ne respecte pas un pacte, un 
traître. Nous qui sommes invités à ce pacte, à condition de souffrir et 
de subir ce qui semble juste, nous ne pensons pas être redevables au 
dieu qui nous a donné la vie, ni aux dieux, aux noms desquels nous 
jurons et pour les autres au nom de la justice sur laquelle nous avons 
juré. Mais au contraire si l ’on restitue avec joie, gratitude et respect 
des pactes, les hommes ne sont-ils pas justes s’ils demandent à nouveau 
au créancier de retirer ce dont ils avaient besoin ? De la même 
manière Mucius rendit sa charge, Cynégire sa main, Philippe un œil, 
Polyzèlos les deux, Héraclès95 rendit son corps comme s’il s’était 
dévêtu, sans se plaindre ni souffrir, Périclès paya l ’amende, Cratès 
son patrimoine, Thémistocle son pouvoir sur la mer, Aristide donna 
volontiers sa patrie aux dieux, Xénophon son fils, Démosthène sa 
fille, le Romain Horace96 donna trois cousins, deux fils qui s’étaient 
tués et encore une fille d’autant que la façon dont il les perdit était la 
plus cruelle de toutes. Pourtant il fit des sacrifices et, couronné, il 
invita ses amis à la victoire. Leur infortune pourrait être préférée à 
l ’apparente fortune d’autres. Un homme de qualité ne préf ère-t-il 
pas perdre les yeux comme Polyzèlos plutôt que de voir comme 
Athamas qui se croyant devant un cerf tua en réalité ses enfants ? 
Qui ne préf èrerait pas avoir les mains coupées comme Cynégire 
plutôt que les avoir comme Autolycos ? Qui ne demanderait pas à 
mourir comme Socrate plutôt que vivre comme Anytos et Mélétos ? 
Ne préf ère-t-on pas payer une amende comme Périclès plutôt que 
gouverner comme Cléon ? Ne préf ère-t-on pas être pauvre comme 
Aristide plutôt que riche et vivre comme Callias et perdre ses droits 
de citoyen comme Thrasybule plutôt que commander comme Critias ? 
Ou être exilé comme Musonius plutôt que de régner comme Néron ? 
Je pense que Laoïs et Jocaste aurait préféré perdre leur fils, plutôt que 
de faire, tel que le compris Xénophon, l ’expérience d’un fils qui vécu 
comme Œdipe97. Des cités entières pourraient offrir de pareils 
exemples. Un peuple sage préférerait quitter son pays natal et en 
raser le sol de ses propres mains, comme le firent les Athéniens, plutôt 
que d’y rester comme les Thébains qui ont trahi la liberté commune 
des Hellènes pour garder leurs murs98. La crainte de la honte d’être 
blâmer alors que ce ne sont que des paroles, ne doit pas nous rendre 
plus dignes de ce blâme. En revanche ceux qui restent chez eux ne 
sont pas plus de qualité tandis que ceux qui partent en exil plus 
mauvais, car la qualité ne réside pas entre des murs ni le vice hors des 
frontières  : mais cette pensée ne peut être formulée ni dans une 
assemblée ni dans un tribunal. Nous devrions être attentifs aux 

50

60

xxi

10

20

30

40

50

théorique de Favorinos tiendrait à identifier une crise, non seulement pour l’espace moral, mais surtout pour 
l’appréhension ontologique de l’être : nous ne serions en capacité que de mesurer et de saisir la 
représentation des choses et non les choses. Pour cette raison nous devons les « conduire » de sorte qu’elles 
apparaissent toujours comme des représentations pour pouvoir les saisir comme « fourniture ». Nous ne 
sommes pas capables de voir le vivant comme tel mais comme un objet d’alimentation, de course, de jeu, de 
propriété ou de sacrifice. Il y a une rupture ontologique entre la chose et l’objet, entre le monde et sa 
représentation de sorte que nous ne savons être « justes » que devant les représentations et non devant le 
monde, devant les objets et non devant les choses. 

Par ailleurs – retour à la sphère de la pensée morale – Favorinos suppose que nous ne cessons d’être 
débiteurs de ces dons au point de ne pas remercier pour cela et au point de ne jamais vouloir restituer ce qui 
a été donné. Mais si l’on applique à la lettre sa pensée alors nous aurions un triple endettement : endetté du 
don de nos capacités, endetté devant les représentations du monde et bien sûr endetté du monde que nous 
ne savons donc penser, parce que la conséquence radicale de cette théorie serait alors que nous ne serions 
pas en mesure de penser, interpréter, énoncer et catégoriser le monde qui n’est pas représentation. En cela la 
pensée de Favorinos est d’une radicale modernité. 

Par ailleurs, dans cette dette et privation du monde, nous ne cessons d’avoir recours à un espace 
institutionnalisé du métaphysique et du religieux, d’où la critique (XX, 39-52) de cette manière de tenter 
une relation au monde à allant au temple (ierôn thuras, XX, 42), faire des sacrifices (thusia) des processions 
(heortè) des libations (spondè) et des veillées (pannukhos). Cela signifie que nous préférons avoir un rapport à 
l’institutionnalisation du religieux et du sacerdoce plutôt que de penser directement le vivant. Cette critique 
est profondément inscrite dans une l’actualité religieuse du deuxième siècle et dans l’émergence infinie 
de nouveaux cultes et nouvelles religions, comme par exemple le christianisme dont Favorinos semble 

profondément éloigné. Quoiqu’il en soit – et selon 
son hypothèse – les biens que nous recevons en 
don doivent être à la fois restitués et partager. Ici 
encore l’être ne respecte pas le pacte avec le vivant 
et fait tout maintenir artificiellement dont les 
dons qu’il a reçus. Nous transformons le vivant 
en divinités de temples et d’institutions mais 
nous ne sommes pas capables, non seulement de 
rendre au vivant ce qui a été donné, mais surtout 
de penser ce que signifie ce qui a été prélevé. Nous 
préférons dès lors toujours nous adresser à une 
idée de l’ordre et du pouvoir et fonder ainsi des 
métaphysiques ravageantes qui ruinent peu à peu 
nos mondes. Dès lors ces métaphysiques préfèrent 
toujours construire pour nous des espaces de la 
représentation où ne subsistent presque rien du 
monde (kosmos) : nous saisissons tout à n’importe 
quel prix, au détriment du vivant et des conditions 
matérielles de vie de la plupart de ceux, humains, 
qui contribuent à prélever et à produire. C’est pour 
cette même raison que nous confondons le kairos 
(XX, 21) le temps particulier plus ou moins court 
de l’expérience d’un don et d’une qualité avec le 
khronos (XX, 23, 26) l’idée d’un temps plus durable 
et plus fantasmatiquement stable et historique et 
que nous nous présentons alors, devant le vivant 
et devant les autres, tout à la fois comme des êtres 
apistoi (incrédules), anosioi (impie) et paraspondoi 
(déloyaux, XX, 60). 

Vient alors (comme une sorte de clôture 
puisque cela reprend le modèle du début du 
discours) une liste d’exemples d’hommes qui 
ont accepté de rendre ce qui leur avait été donné 
comme biens plus ou moins propres : Mucius, 
Cynégyre, Philippe, Polyzélos, Héraclès, Périclès, 
Cratès, Thémistocle, Aristide, Xénophon, 
Démosthène et Horace à laquelle Favorinos 
propose une liste de caractères opposés, Athamas, 
Autolycos, Anytos et Mélétos, Cléon, Callias, 
Critias, Néron. Il s’agit alors de produire une 

cartographie politique des comportements, des pouvoirs et des manières de tenir ces pouvoirs. Favorinos 
porte une nouvelle hypothèse, qui consiste à dire que si les êtres sont en mesure d’accepter de s’exiler, alors les 
peuples eux-mêmes pourraient être en mesure de changer d’espace pour maintenir l’expérience de la liberté. 
La qualité, dit-il encore, des êtres ne réside pas dans le fait de rester ou de partir : la qualité ne tient pas aux 
murs (teikhos, XXI, 50) ni l’absence de qualité hors des frontières (ektos horôn, XXI, 51). Cette distinction 
éthique ne peut être formulée (XXI, 52) ni dans l’ekklèsia ni dans le dikastèrion, à savoir ni dans l’espace 
politique ni dans l’espace juridique. On sait aujourd’hui que les crises politiques les plus profondes touchent 
à la fois l’impossibilité pour les êtres d’aller et de venir librement entre les pays, l’interdiction et les contrôles 
permanents sur les déplacements, mais touchent surtout les crises brutales qui ont fait que des peuples entiers 
ont été arrachés à leurs pays dans des conditions atroces, et comme si cela ne suffisait pas, crises qui ont fait 
que les conditions mêmes de ces exilés ne répondent à aucun des critières de ce qui fonde un commun. La 
condition exilique – selon la pensée d’Alexis Nuselovici – suppose une relation dialectique irrésolue entre 
lieu et non-lieu entre une philokhôria comme l’énnonce Favorinos et la destruction radicale de celle-ci contre 
le développement de ce que nous nommons xénophobie d’une côté (comme haine de ceux qui ne viennent 
pas du même pays) et une misochorie comme haine radicale de tout espace et surtout de toute espace qui ne 
nous est pas propre. Plus encore, s’il s’agit pour nous modernes de toujours faire augmenter cette xénophobie 
et cette misochorie, comme haine de l’autre et de l’espace de l’autre, il s’agit aussi, presque totalement de la 
perte de la philochorie transformée en un navrant processus de tourisme qui ne cesse de détruire le monde et 



XX

99. Rhadamanthe est fils de 
Zeus et d’Europe, roi de Crète 

et réputé pour sa justice. 
100. La bataille des Arginuses 

eut lieu en 406 au large de 
l’île de Lesbos. Il s’en suivit un 
procès pour non secours porté 

aux naufragés. 
101. Cléon voir note 97. 
Lysandre est un général 

spartiate mort en 395 aec. 
102. Pausanias, homme 

politique spartiate mort en 
469 aec. Il complote et est 

jugé et condamné par les 
éphores. Pour échapper au 

jugement il se réfugie dans le 
temple d’Athéna Khalkiokos. 
Les éphores le font emmurer 

vivant. Le temple d’Athéna 
Khalkiokos était à Sparte. 

Cela signifie la « maison de 
bronze ».

103. Personnage incertain. 
Peut-être s’agit-il de Lampos 

de Mégare (Voir E. Amato 
« Apollo, Lampos/Lampone 

e la fondazione di Callatis? », 
in Emerita, LXXV 2, 2007, p. 

319-338). 
104. Voir pour cela Platon, 

Apologie de Socrate, 21a et 
l’ouvrage de M. Foucault, Le 

Courage de la vérité, op. cit. Il 
s’agit du célèbre oracle donné 

à Chéréphon de Sphettos 
pour Socrate. 

procédures judiciaires si les juges pouvaient distinguer le vice et la 
qualité avec les jetons percés ou pleins. Le système peut certainement 
le faire pour Rhadamanthe99 dans l ’Adès mais les juges ne le 
peuvent dans l ’Aéropage ni les éphores à Spartes et pourtant je me 
réf ère aux tribunaux les plus réputés et les plus attentifs de la 
Grèce. Ce sont eux qui ont condamné à mort les stratèges vainqueurs 
de la bataille des Arginuses100 – ils étaient huit et valeureux ! – 
d’un vote unanime ; eux qui ont méprisé comme des sycophantes 
leurs accusateurs, qui imposèrent une amende à Périclès, mais 
laissèrent libres Cléon et Lysandre101, qui nièrent la culpabilité de 
Pausanias et qui l ’ont laissé peu après mourir de faim dans le 
temple d’Athéna Khalkiokos102. Ils jugèrent Alcibiade impie devant 
les dieux mais pas devant les hommes, puis le couronnèrent comme 
bienfaiteur et l ’élirent comme stratège et peu de temps encore après 
cela le bannirent de nouveaux de l ’armée, de sorte que tout cela 
forme un jugement très contrasté pour une même personne  : et 
pourtant il n’est pas possible de dire qu’il était de qualité dans le 
commandement et mauvais dans l ’exil. … la nature en soi … alors 
il faut … de tout … rien pour cela … tenir … En fait, ce n’est pas 
le jugement qui rend le condamné juste ou injuste, mais le 
condamné, s’il est de qualité qui rend injuste le juge. En voici le 
preuve : ce n’est pas Socrate mais ses juges qui ont retenu le mal et 
l ’injuste de sorte que Socrate les a rendus injustes et iniques ; 
Aristide rendit injustes tous les Athéniens, mais il fut rappelé par 
ceux qui l ’avaient exilé. Apollon salua Lampos de Mégare103 en 
exil de ces mots « un homme juste est arrivé cherchant une famille et 
un foyer » et indiqua à Socrate, même s’il n’était pas présent, qu’il 
était « le plus savant de tous104 ». Si pour les Athéniens un 
témoignage contre Anytos et Mélétos n’est pas suffisant, il y en a 
sans doute encore, conscients de la justice, qui éprouvent de la honte 
devant le terme « condamnation » alors que celui qui avait été 
désigné par le dieu le plus savant fut condamné à mort, et le plus 
honoré fut envoyé en exil, et que ceux qui ont condamné Aristide 
l ’ont déclaré le plus juste. Ainsi, l ’exil ou la vie au pays, le déshonneur 
et l ’honneur, l ’injustice et l ’esclavage, la richesse ou la pauvreté, ne 
sont ni des biens ni des maux, mais un usage opportun en fera un 
bien et un inopportun un mal ; c’est donc l ’usage des choses qui fait 
sens … abject et douloureux. En somme nous ne nous rendons pas 
compte la première fois que nous sommes devant ces changements de 
destiné, que nous sommes des hommes et que nous sommes avertis de 
ces mésaventures ; il est alors trop tard pour être sensibles. Quand 
nous sommes dans une situation favorable nous devons regarder 
l ’adversité au loin, attendre et préparer ses assauts, comme de bons 
marins prêts à affronter la tempête … Moi … avant que … sur le 
navire qui sillonne la mer avec un vent favorable, quand soudain 
la tempête frappe, s’abattant à l ’improviste, détruit la proue, 
renverse la coque ; et même si tu en vois un autre tomber dans le 
malheur, comme si tu voyais un autre navire balayé par la tempête, 
attends pour cela qu’elle soit le plus loin de toi. Et si tu le vois 
sombrer alors tu peux y voir l ’image exemplaire de ton destin. Ton 

xxii

10

20

30

40

50

xxiii

d’ignorer les espaces vécues par les êtres. Dans 
ce cas, et selon la pensée de Favorinos – nous 
ne voyons que l’image de ces espaces, mais nous 
ne faisons jamais l’épreuve des espaces mêmes. 
Pire encore il n’en subsiste qu’une pâle phantasia, 
qu’une pâle imagination balayée par la tentative 
de notoriété et de médiocrité des images.

Ainsi ni l’espace politique ni l’espace juridique 
ne sont en mesure de penser la qualité des êtres. 
Pour cela Favorinos – sorte de réquisitoire pour la 
justice impériale qui l’a sans doute exilé – évoque 
quatre cas problématiques dans l’exercice de la 
justice : la question de la responsabilité, celle des 
malversations, celle de l’iniquité, et celle de la 
notoriété et de la versatilité de la justice. Parce 
que la justice ne peut mesurer la qualité des 
êtres mais seulement leur position devant la loi. 
De sorte que, prennant exemple sur Socrate, il 
déclare que c’est le condamné qui rend justes ou 
injustes les juges. Cependant Favorinos mélange 
deux plans de représentation de la justice, celle 
des hommes et celle du divin, citant l’oracle 
apollinien pour Socrate et commettant ainsi, 
comme Platon, ce mélange – cette même erreur 
pour la pensée moderne – de confondre ou de 
mélanger les deux plans. La conclusion morale 
du propos Peri phugès semble ici (XXII, 47) être 
contenue dans l’idée que ce n’est pas l’objet – exil 
ou non exil, honneur et déshonneur, injustice 
et servitude, richesse ou pauvreté – qui rend 
malheureux mais son usage (khrèsis). Ce qui en 
soit est un des grands topos de la rhétorique et qui 
ne présente pas une très grande originalité. En 
somme, Favorinos semble dire que si ces objets 
ne sont que des catégories et donc des phantasia 
alors il est possible d’en trouver d’autres usages 
si l’on pense les catégories autrement. Ce qui 
placerait ainsi le propos dans une teneur moins 
morale et plus sceptique.  

Commence alors la longue comparaison et 
métaphore avec la question de navigation et 
du bateau (commencée en VII, 27). Ici aucune 
originalité pour le monde antique, le navire est 
autant la métaphore de la vie que la mer l’est du 
destin du monde. La vie est donc un radeau de 
paille, epi rhipos pleôn (VII, 27) sur la mer de la 
vie, tou biou thalattè (XXIII, 22) et tout naufrage 
est donc la métaphore du destin des êtres 
(XXIII, 10). Ceci constitue le premier niveau de 
l’argumentation par l’usage d’un topos, d’un lieu 
commun. Mais alors que se passe-t-il pour ce 
navire, s’il est la représentation d’un homme qui 
a suffisament pensé aux qualités nécessaires que 
sont la philoxénie, la philochorie, la philanthropie, 



XXI

105. Pindare, Odes, 
Néméennes, VII. 

106. Hymne homérique 
à Apollon, 427. 

107. Probablement tirée de la 
comédie de Ménandre, Samia. 

Ménandre (ca. 343- ca. 292 aec) 
est un auteur comique. 

108. Hésiode (viiie siècle aec) 
auteur des Travaux et des jours 

dans lequel il distingue les cinq 
âges de l’humanité (l’or, l’argent, 

le bronze, les héros, le fer).
109. Tantale est fils de Zeus qui 

fut puni pour avoir offensé les 
dieux. Tytios est un Géant fils 
de Zeus qui, après avoir violé 

Léto, fut condamné à avoir son 
foie dévoré par des vautours. 
Sisyphe est fils d’Éole punis 

pour avoir offensée les dieux. 
Pélée est roi de Phthie et père 

d’Achille.  
110. Sarpédon est fils de Zeus 
et d’Europe, frère de Minos et 

Rhadamanthe. 

navire est destiné à sombrer, « il peut être tiré par les vagues et les 
rafales de tous les vents105 » parce qu’il est construit du même bois ; 
mais c’est avec la prévoyance, la stabilité et la fermeté qu’un 
homme se distingue d’un autre. Et si tu vois un navire arraisonné 
dans un port, imite-le. Si tu en vois un autre qui navigue 
fièrement en pleine voile « se réjouissant du souffle de Zeus106 » ne 
méprise pas ton destin, tant que tu es sur la mer de la vie car elle 
est variée et changeante. Quelque fois la coque prend l ’eau et fait 
sombrer l ’équipage alors qu’il naviguait avec un vent favorable ; 
quelque fois la proue s’arrache « abattue et renversée107 » – comme 
le dit Ménandre – avec les marins alors qu’ils essaient de sauver 
les voiles. Et alors les dommages sont immenses et irréparables. 
Avec la tempête et la peur, certains arrachent le mât, d’autres 
jettent volontiers des cales la charge, d’autres font échouer le 
bateau en basses eaux, d’autres tâchent de s’accrocher à une 
planche ou une amphore et d’autres encore rejoignent à la nage le 
littoral pour s’y réfugier. Mais dans l ’épreuve du succès et de la 
bonne fortune, les hommes rendus fragiles par le manque de 
soucis, sont comme les grands arbres, renversés par les racines. 
Celui qui veut rester serein, dans le bonheur, doit porter ses 
regards sur ceux qui possèdent et ont moins de chance. Si au 
contraire tu regardes ceux qui ont plus de chance ou ceux qui sont 
encore plus malheureux que toi, alors tu n’y trouveras que douleur 
et jalousie. La douleur est l ’épreuve de ses propres maux, l ’envie 
est la souffrance causée par le bien des autres. Et je ne dis pas qu’il 
faut se réjouir des malheurs des autres – qui est un mauvais 
sentiment – mais qu’en considérant les malheurs communs, nous 
pouvons les soulager car nous attendons le même sort. Personne 
n’est à ce point malheureux qu’il ne puisse chercher chez les autres 
un excès d’infortune, même si chacun trouve son malheur plus 
terrible, dans la longue vie … pas seulement l ’aveugle … le lit de 
la mère … Térée plus malheureux … qui a mangé … et chère fille. 
Il aurait mieux valu s’assoir à la même table et manger avec ses 
frères, plutôt que d’avoir de tels enfants, comme s’ils avaient été 
les premiers avec de la chance ! Et quoi ? Si nous ne sommes pas 
tragiques, sommes-nous à ce point inconscients des changements 
humains si nous n’en avons pas fait l ’expérience, pas seulement si 
… selon Hésiode. En fait, selon Hésiode, l ’âge de fer était plein de 
malheurs, comme le quatrième, le troisième, le deuxième et même 
le premier, celui d’or, car ils ont connu un destin changeant. Les 
héros dont je parlais, étaient fils de dieux, d’autres leurs 
descendants : le fameux Tantale (on parle de celui qui a soif et que 
l ’on voit dans l ’Adès), Tityos ou Sisyphe étaient les convives des 
dieux ; Pélée109 était le troisième descendant de Zeus et avait 
épousé une fille des dieux de la mer, mais il avait perdu son fils 
prématurément et vieux et pauvres ses ennemis l ’avaient 
reconduit à la maison ; pourtant son neveux ne put l ’aider. En 
fait il est lui aussi parti en exil. Vous vous souvenez des deuxième 
et troisième âges ? Sarpédon110 était le fils de Zeus et mourut 

10

20

30

40

50

xxiv

10

20

30

l’automistie et l’autotrophie ? Cette différence est 
que l’être est en mesure de faire l’épreuve de la 
prévoyance (pronoia), de la stabilité (asphaleia) et 
de la fermeté (karteria, XXIII, 17). C’est ainsi que 
les êtres se distinguent. Tout navire arraisonné 
semble être alors un paradigme (XXIII, 19) 
tandis que les navires qui voguent font éprouver 
une certaine jalousie. Cependant l’ensemble de 
ces images restent dans l’épreuve la plus banale 
de l’usage littéraire et morale de la figure du 
navire et de cette métaphore tou biou thalattè, 
la mer de la vie (XXIII,22). Ce qui semble plus 
intéressant, est l’énoncé suivant (XXIII, 31) : « en 
men gar kheimôni kai phobô è ton iston exetemen è 
tou phortou to plein aporripsas epekouphisen è kai es 
tenagos proskhôn è to teleutaion sanidos è amporeôs 
ephrontisen, ô prosanapauomenos, es aigialon 
ekkolumbèsai ». Favorinos propose cinq manières 
de conduire sa vie en cas de tempête (kheimôn) 
et de peur (phobos) : la première consiste à 
arracher les voiles (le texte dit histos, c’est-à-dire 
le mât, terme qui a la même racine que le mot 
histoire), c’est-à-dire à brutalement changer 
de dispositions et de modèles historiques ; le 
deuxième consiste à vider les cales (c’est-à-dire à 
se débarrasser de phortos, la charge) autrement dit 
à faire ce que nous pourrions nommer une « table 
rase » de sorte d’alléger les conditions du vivant ; 
la troisième consiste à faire échouer (epokellô) le 
bateau en eaux basses (tenagos), autrement dit 
se mettre à l’abri pour éviter les plus gros dégâts 
et mieux recommencer ; la quatrième consiste 
à faire un radeau avec une planche (sanis) ou 
une amphore et enfin la cinquième consiste à 
rejoindre à la nage le littoral (aigialos). Ces topoi 
semblent être pensés assez littéralement comme 
des modes de déprises matérielles et spirituelles. 
Nous avions encore émis l’hypothèse que ces 
cinq propositions puissent être une manière de 
s’opposer à la pensée chrétienne où le naufrage 
est une image de la résurrection et le navire 
l’image presque historiale du temps messianique 
ou de l’incarnation (il faudra sans doute à un 
moment proposer une interprétation des textes 
de Favorinos à la lecture des textes de Paul et 
du début du christianisme. Cinq manières de 
tenir dans un naufrage à condition bien sûr que 
nous soyons suffisamment fermes et prévoyants. 
Favorinos indique (XXIII, 49) que le malheur, 
lupè, « men ania epi tous oikeois kakois » est d’abord 
l’épreuve de ces propres maux et que la jalousie, 
phthonos, « de odunè epi tois allotriois agathois » 
n’est pas autre chose que l’épreuve douloureuse 
des biens des autres. La question n’est pas de 
profiter du malheur des autres mais bien d’en 
partager l’épreuve. 

Vient alors l’une des plus importantes 
conclusions ou proposition de Favorinos (XIV, 
12) : « ti dè; ei mè tous tragôdous eikhomen, sis outôs 
apeiratos tôn anthrôpeiôn metabolôn estin ». Le 
passage est mutilé, il est donc assez difficile de 
saisir les nuances d’ensemble. En revanche il est 
parfaitement possible de retenir les deux axiomes 
de cet énoncé. Le premier consiste à dire que 
nous ne sommes pas des êtres tragiques. Qu’est-
ce que cela peut bien signifier ? D’abord que 
nous ne sommes donc pas exactement le rôle qui 
avait été pensé au début du discours et qu’en ces 
termes nous ne sommes donc pas entièrement 
tenu d’obéir au poète. Il y a une part de l’être qui 
n’appartient pas au destin et qui appartiendrait 
alors à la pronoia, à cette intelligence de la 
prévoyance. Le destin de l’être est alors bien 
historial et non pas exclusivement métaphysique 
ou politique. Cela signifierait aussi que si l’être 



XXII

111. Énée est le fils d’Anchise et 
d’Aphrodite, héros de la guerre de 

Troie. 
112. Ascra est une cité en Béotie, 

patrie du poète Hésiode. 
113. Hésiode, Les Travaux et les jours, 

640.
114. Homère, Iliade, II, 594-600. 

Thamyris est un poète de Thrace : 
les muses le privèrent de la vue et 

du chant. Il s’est épris de Hyacinthe. 
Il est une importante figure de 

l’homosexualité antique. 
115. Il s’agit bien sûr de Charon qui 

fait traverser le Styx. 
116. Xénophon, Cyropédie, I, IV, 5

117. Acrisios, roi d’Argos, enferme 
sa fille Danaé dans une tour d’airain : 

Zeux vient la visiter sous forme de 
pluie d’or. 

118. Certainement une allusion au 
texte de Platon, Criton, ou Socrate 

justifie la nécessité de l’obéissance aux 
lois. 

119. Les Aloades ou les frères 
jumeaux Otos et Éphialtès, sont des 

Géants fils de Poséidon et Iphimédie. 
Iliade, V, 385, Odyssée, XI, 305.

jeune, tandis que d’autres devinrent vieux. Le fameux Énée111 
qui avait perdu la patrie et son pays, était le fils d’Aphrodite et 
s’était exilé en portant sur ses épaules son père qui avait été aimé 
d’Aphrodite, entrainant avec lui son fils. Toi, d’Ascra112, 
habitant d’une cité que tu dis toi-même « triste en hiver et 
pénible en été, jamais agréable113 » fils de Dios et Pycimède, dont 
on ne sait s’ils furent libres, Hésiode, tu te plains et tu souffres des 
histoires qui te font un poète de l ’âge d’or. Vivre dans cet âge de 
fer, dans lequel les Muses t’instruisirent et « Thamyris de Thrace 
emporta le chant114 », n’a pas bonne renommée. Peut-être 
aurions-nous pu apprendre des dieux, alors que nous n’étions pas 
les disciples appropriés, l ’intention du divin selon laquelle il 
gouverne tout ce qui semble doux et juste à toi et au monde tout 
entier, comme un bon pilote qui pense le salut du navire et des 
passagers … regarde de … jeter du navire dans l ’abîme du 
Tartare … Si obéissant vous êtes heureux et stables … avec la 
providence, tu entreras dans le havre calme du bonheur et tu 
verras la joie des champs Élyséens, célébrés depuis l ’antiquité ; en 
restant là vous ne craindrez plus la manière dont la coque du 
plus grand nocher115 … sauvé et destiné à conduire chaque 
passage qui y sera amené. Combien plus difficile est l ’épreuve qui 
nous reste, celle à laquelle se soumet la liberté, cachée dans les 
replis de la couronne du courage ! Il s’agit d’opposer de manière 
convaincante l ’idée que l ’exil ne peut être sans fatigue ni 
volontaire ; mais reclus sur une île … privé de toutes habitudes et 
de toutes liberté de mouvement, comme les fauves enfermés par 
les Mèdes que Cyrus décrit comme « faibles et viles116 », privés de 
force, tandis que ceux vivant dans la nature sont bien nourris 
parce qu’ils sont libres. Cyrus, pour montrer son courage, voulait 
poursuivre des fauves en fuite et charnus ; l ’histoire est belle et 
mérite d’être racontée, mais pour celui qui doute de la liberté de 
l ’homme et pour qui la libre conduite de la vie ne réside pas dans 
le mot « liberté », mais dans le caractère ; il faut savoir que l ’esprit 
de l ’homme de qualité n’est tenu ni par la mer ni la prison ni les 
chaînes d’Arès ni les tours d’airain d’Acrisios117 ni les fers 
d’Héphaistos ni l ’océan qui entoure tout, mais là ou tu t’attaches 
et t’enchaînes, tu ne peux partir. En cela il ne faut fuir ni violer 
les lois … ni les lois … de Socrate118, mais … pas de murs … 
alors il voudra … étant lui … ni ne sera empêché … la loi des 
choses … En fait ce n’est pas l ’habitat … des nomades … mais … 
de la liberté, si … tu tiens libre ce qui pour toi est liberté … ce qui 
est servitude si … et tu désires toujours, tu seras toujours 
malheureux … de l ’île … nous souffrions parce que sortir … n’est 
pas accordé mais de la terre, le ciel … nous ne souffrons pas parce 
qu’il part … il n’en est pas capable et certainement … mais les 
choses sont possible à partir de cela … tout en considérant 
l ’impossible ni … nous n’essayons pas en vain comme Otos et 
Éphialtès119, avec les montagnes sur les montagnes … de sorte 
que le ciel … tant d’endroits et moi … sur l ’île … ne veuille … 
de cela non plus …

40

50

xxv

10

20

30

40

50

xxvi

10

20

30

40

n’est pas tragique il est alors probablement soit comique, soit parodique. Or quelques lignes plus 
haut, Favorinos cite un très bref passage d’une comédie de Ménandre (XXIII, 30). Quel est donc 
ce passage de la tragédie, celles d’Euripide, tant citées, à la comédie de Ménadre ? Probablement, 
dans l’un et l’autre cas la représentation non pas du destin mais de la manière avec laquelle l’homme 
se tient devant lupè, devant le malheur, mais plus exactement devant les mauvais traitements 
qui lui sont infligés. C’est probablement pour cela que nous ne sommes pas tragiques parce que 
nous devons tenir devant cette lupè et ce qui dévaste l’être. Passage de la tragédie à la comédie, 
probablement aussi parce qu’il nous importe de faire l’épreuve et d’interpréter le monde de sorte 
que nous soyons toujours conscients (apeiratos) des changements humains (anthropéion metabolôn). 
Si nous étions tragiques nous ne pourrions suffisamment avoir cette conscience. Il faut qu’en tant 
qu’humains nous tenions face à nos propres changements. Il ne s’agit plus, comme quatre fois déjà, 
des tukhè metabolai (IV, 38; XV, 25; XIX, 23; XXII, 52) des changements de fortunes, mais cette fois 
des changements humains. La distinction est fondamentale et elle ouvre la conclusion du discours à 
une lecture plus matérielle et plus philosophique. 

Lecture matérielle, au point même qu’il est important pour Favorinos de faire un détour par 
Hésiode pour en critiquer la pensée et la distinction des âges. Il cite les récits de Tantale, de Tityos, 
de Sisyphe, de Pélée ou encore de Sarpédon puis Énée, puis encore Thamyris. Ces exemples pour 
indiquer que quelque soit les « âges » pensés par Hésiode, qu’ils soient de fer ou d’or, la douleur et les 
changements de fortune ont toujours eu lieu. Ce qui forme conclusion pour le discours de Favorinos 
est l’énoncé suivant (XXIV, 50 - 56) : nous devrions apprendre (didaskô, XXIV, 51) du divin 
(tôn theôn) autrement dit de ce qui n’est pas la gouvernance du monde par les hommes, ce qu’est 
l’intentionnalité (dianoia) de ce monde, son intelligence, sa manière d’advenir et de se transformer. 
Ce qui signifie alors que pour Favorinos il y a, d’une part cette dianoia comme intention générale 

du monde (le terme n’est utilisé qu’ici, tes de theias 
dianoias, XXIV, 51) face à une pronoia (terme utilisé 
trois fois, VI, 45 ; XXIII, 15 ; XXV, 24) qui signifie 
une intelligence providentielle, prévoyante en cas 
de changements. Cette pronoia, selon la pensée de 
Favorinos, est une faculté essentiellement humaine, en 
somme comme lecture de la dianoia. Elle est attachée, 
deux fois, à l’image du bateau et de la gouvernance. 
Ainsi selon Favorinos nous devrions apprendre de 
l’intentionnalité (dianoia) du vivant et non de la 
gouvernance des hommes. Mais pour cela nous ne 
sommes pas de bons élèves (axiokhreôn mathètès, 
XXIV, 52) et nous ne sommes pas alors capables de 
voir et de penser la manière avec laquelle le divin, ou 
le vivant gouverne (kubernaô, XXIV, 53) ce qui est 
doux (hèdus) et juste (dikaois) pour le monde entier 
(kosmô panti sumphoron, XXIV, 55, même expression 
qu’en XIX, 58). Cette intentionnalité (dianoia) 
du monde (kosmos) opère supposément comme la 
pronoia (XXV, 24) d’un agathos kubernètès (XXIV, 55), 
d’un bon pilote qui prend garde au salut (soteriôn, 
XXIV, 56) de son navire. Le discours de Favorinos 
est alors construit sur la relation dialectique entre 
dianoia, l’intention du monde et la pronoia comme 
intelligence interprétative de l’homme à saisir à cette 
dianoia. Cependant, puisque nous ne sommes pas 
attentifs à cette dianoia, alors notre gouvernance 
est infondée et ouvre aux crises et à la douleur. Par 
conséquent il ne reste à l’homme – conclusion morale 
et littéraire du traité – qu’à tenter de faire l’épreuve 
d’une eleutheria (XXV, 33), rendue difficile par l’état 
de gouvernance du monde et dès lors maintenue et 
réservée (ephedros) dans ce qu’il nomme une euthumias 
stephanou (XXV, 32) une couronne du courage. Le 
terme euthumia comme courage et bienveillance 
ouvre (I, 39) et clôt (XXV, 32) le texte de Favorinos. 
Quant au terme eleutheria la liberté (terme utilisé 
plus d’une dizaine de fois sous différentes formes 
dans le texte) il dit non pas la liberté de faire, mais 
avant tout la liberté d’interpréter le monde de 
sorte que nous puissions agir en conformité avec la 
dianoia. Faire usage de la liberté signifie donc être 
en mesure de comprendre la relation entre dianoia 
et pronoia, c’est-à-dire la relation entre intention et 
prévenance. Soit il est possible de lire cette dialectique 

à partir d’une métaphysique du divin, soit à partir d’une métaphysique du vivant. Favorinos semble 
fondamentalement attaché à cette métaphysique du divin. Mais il reste que pour nous modernes il 
est tout à fait possible de le lire comme un indication vers une métaphysique du vivant.

Ainsi l’exil est une épreuve qui réclame du courage dans la privation de la liberté. Conséquence 
(XXV, 44) la liberté ne tient pas à un nom (onoma) ni à un concept mais à une capacité à faire advenir 
ce que nous traduisons par « conduites de vie » et que le texte nomme par diaita (XXV, 36, 45). Il 
faut donc l’épreuve d’un exil (du pays, des codes, des habitudes, des modes de gouvenance, des modes 
politiques) pour pouvoir advenir à des conduites de vie tenables et vivables. Peut-être est-ce cela la 
leçon du traité : il y a un exil involontaire, politique, morale et puis il y a un exil volontaire (comme 
celui d’Euripide) qui fait qu’il est nécessaire de s’extraire des charges (l’exemple donné en XXIII, 33) 
pour repenser ses modes de conduites. Cela supposerait alors de relire l’entier discours à partir de 
cette tension dialectique entre exil involontaire et exil volontaire et comme critique radicale de 
l’espace politique. Le reste du texte est trop fortement mutilé.

« (où les Muses, rencontrant le Thrace 
Thamyris qui revenait de chez Euryte 

l’Œchalien, le privèrent de la voix 
: il s’était glorifié de remporter la 

victoire, dussent les Muses, filles de 
Jupiter qui tient l’égide, chanter elles-

mêmes ; mais, dans leur colère, elles 
lui ravirent la vue, lui enlevèrent l’art 

divin du chant et lui firent oublier les 
sons de la lyre). 

[Homère, Iliade, II, 594-600]

« Clio tomba amoureuse de Piéros, le 
fils de Magnétès : c’était la vengeance 

d’Aphrodite, pour le mépris avec 
lequel Clio avait parlé de son amour 

avec Adonis. La Muse, donc, s’unit 
à Piéros, dont elle eut Hyacinthos : 

Thamyris, le fils de Philammon et de 
la Nymphe Argiopé, tomba amoureux 

de lui, et c’est ainsi que naquit pour 
la première fois l’amour homosexuel. Apollon, lui 

aussi ensuite, tomba amoureux de Hyacinthos. Mais 
un jour, en lançant un disque, involontairement il 
le tua. Thamyris était d’une beauté exceptionnelle, 
et jouait de la lyre à la perfection, si bien d’ailleurs 

qu’il osa défier les Muses dans une compétition 
musicale. Les conditions étaient les suivantes : si 

Thamyris était vainqueur, il pourrait faire l’amour 
avec toutes les muses ; si au contraire il perdait, 

elles pourraient lui ôter ce qu’elles voulaient. 
Naturellement les muses se montrèrent supérieures, 

sans conteste. Et elles enlevèrent à Thamyris et la 
vue et l’art de la lyre. »

[Pseudo-Apollodore, Bibliothèque, I, 3, 3]



XXIII



XXIV

Page 1 : Empedocles philosophus, gravure in Jakob Gronovius (1645-
1716), Thesaurus Graecarum Antiquitatum: In quo continentur Effigies 
Virorum ac Foeminarum Illustrium, quibus in Graecis aut Latinis 
monumentis aliqua memoriae pars datur, & in quoque Orbis Terrarum 
spatio ab historiam, vel res gestas, vel inventa, vel locis nomina data, ac 
doctrinam meruerunt cognosci; … etiam auctorum loca explicantur & 
emendantur, (chez Pieter van der Aa) 1698. 
Page 2 : Gravure originale au burin de Giacomo Capuco, Empedocle 
filosofo, ca. 1650, 31 x 21 cm.
Page 3 : Gravure de Tardieu d’après un dessin de H. Grevelot, 
Mucius Scaevola, 1798, in Abbregé d’histoire romaine, de Claude-
François-Xavier Millot (1726-1785), 29 x 21.
Page 3 : Couverture de l’ouvrage, Medea Norsa (1877-1952) & 
Girolamo Vitelli (1849-1935), Il papiro Vaticano Greco 11 (1. 
Φαβωρίνου περὶ φυγῆς ; 2. Registri fondiari della Marmarica), Cité du 
Vatican, Biblioteca Apostolica Vaticana, coll. « Studi e testi », 1931.
Page 5 : A Constructed World, philoctetes / philoctète, synthetic 
polymer paint, laser transfers on linen, 210 x 122 cm, 2012.
Page 6 : Gravure originale de Benigno Bossi (1727-1792), Diogène 
couché, 1784, 5,1 x 8,8 feuille 31 x 23, signée et datée « B. fe. 1784 ».
Page 7 : Ercole farnese, Napoli, Giacomo Brogi (1822-1881), 
photographie, tirage albuminé, 18 x 24, ca. 1875.
Page 8 : couverture de l’ouvrage, Favorino di Arelate, Opere, 
introduzione, testo critico e commento a cura di Adelmo Barigazzi 
(1913-1993), Florence, F. Le Monnier, coll. « Biblioteca Nazionale. 
Testi greci e latini con commento filologico », 1966.
Page 9 : Homère, anonyme, gravure, 21 x 15 cm, 1685.
Page 11 : Ulysse et les lotophages, gravure de Théodor van Thulden 
(1606-1669?), in Les Travaux d’Ulysse (d’après les fresques de 

Primatice et de Nicolas Dell’Abbate, au château de Fontainebleau et 
aujourd’hui disparues), éd. allemande du XVIIe siècle, 12 x 17 cm.
Page 12 : Les Philosophes, anonyme, gravure, ca. 1750, 22 x 28 cm.
Page 13 : Jacques Réattu (1760-1833), Portrait de l ’empereur 
Hadrien, Paris, ca. 1780-1790, plume, lavis avec rehauts de gouache 
blanche, 52 x 37,1 cm. Collection musée Réattu, Arles, legs Élisabeth 
Grange, 1868.
Page 13 : Carte du buste d’Hadrien, Musée lapidaire Arles. 
Page 14 : Géographie primitive des Grecs (Argonautes - Ulysse), 
carte de 1812, 32 x 23 cm
Page 14 : Jacques Réattu (1760-1833), La Philosophie méditant sur 
l ’immortalité de l ’âme est tentée par la Fortune, Marseille, 1794-1795, 
plume, lavis avec rehauts de gouache blanche, 27,4 x 22,3 cm. Collection 
musée Réattu, Arles, legs Élisabeth Grange, 1868.
Page 15 : « Auribus aeque ac lingua detrahitur » in Veridicus Christianus de 
Jan David (ca. 1545-1613), 1601, p. 183, ch. LV, gravure 20 x 13 cm
Page 17 : Deucalion et Pyrrha, anonyme, gravure rehaussée de 
couleurs, 11,5 x 7, 1793.
Page 19 : Couverture de l’ouvrage, Ludovic Legré (1838-1904), 
Un Philosophe provençal au temps des Antonins, Favorin d’Arles. Sa vie, ses 
œuvres, ses contemporains, éd. Aubertin et Rolle, 1900. 
Page 21 & 22 : Gravure de Jacques-Marie Véran (1776-1848), 
Anciens monuments d’Arles en Provence, 1804, gravure 52 x 63 cm 
Académie de Marseille.
Page 23 : Giorgio Sommer (1834-1914), tirage albuminé, ca. 1875, 
Ercole farnese Napoli, 21 x 26 cm.
Page 24 : Tiré de l’édition de 1448 des Nuits attiques d’Aulu Gelle 
enluminée par Guglielmo Giraldi (école de Ferrare, actif entre 1445 et 
1489), bibliothèque Ambrosiana, Milan.

L’Exil. Favorinos d’Arles. Textes & commentaires. 
Édition à 40 exemplaires numérotés de 1 à 40 et 10 épreuves d’artistes numérotées de 
I à X. L’épreuve n°I est présentée dans une boîte d’archive avec 16 œuvres originales. 
Dans le cadre de l’exposition Relevés II (Favorinos d’Arles). 
Fabien Vallos. MMXIX. 


