Il est assez peu aisé de dire
qui pouvait étre Favorinos.

Il est donc né celte a Arles*
vers 80, probablement dans
une famille trés riche et
aristocratique, ce qui a lui
permis a la fois d’affirmer son
intersexualité et de réaliser de
longues études de philosophie
et de rhétorique. Notre

auteur qui revendique son
cosmopolitisme devait étre
trilingue en grec, latin et celte.
11 fit ses études a Athénes

et s’y installa probablement
pour y diriger une académie.
11 fut exilé vers 132-135 sur
I'ile de Chios pour des raisons
complexes & comprendre :
nous avons émis 'hypothese
qu’il sest agi du refus de

la charge d’arkbiereus qui
consiste 2 faire les sacrifices
pour lempereur, alors qu'il
développe une philosophie

ot la mort de 'animal nest
pas tolérée (végétarisme et
interdiction du sacrifice). Il est
de retour 2 Rome 4 la mort
d’'Hadrien en juillet 138.11
connut une grande célébrité
pour ses talents d'orateur et
de rhéteur. Il mourut vers
150. On lui connait trois
textes, Sur la fortune, Discours
aux Corinthiens et L’Exil. Ce
dernier fut retrouvé en 1930.

1. Philostrate, Vies des
sophistes, 1, 8; Souda, s.v.
Pafweivog; Fav. Cor. 27.
Aulu Gelle, Les Nuits attiques.
Eugenio Amato in Favorinos,
(Euvres, Belles lettres, 2005.

«'HOn ydp mot’ £yw yevounv
KoDpOG Te KOpN Te Bapvog T
olwvog Te kai EEalog
£\\omog ix0vs.

Car j'ai été garcon et fille,
arbuste et oiseau, et hors de ['eau
un poisson muet. ».
[EmPEDOCLE, fr. 117 D]

«Of’ 6t o0 mpdobev pe
Suvleoe vnhetg fuap, Tpiv
oxéTAL €pya Popag mepl
xelheot pnticacOat.

Heélas, pourquoi un jour

sans pitié ne ma-t-il pas
détruit avant que mes levres
connaissent l'eeuvre funeste de
la nourriture.»
[EMPEDOCLE, fr. 139 D]

L"EXIL

Favorinos d’Arles

textes & commentaires

1. https://digi.vatlib.it/view/MSS Pap.Vat.gr.11

Par dela les lacunes du début supposé du texte de Favorinos, le discours souvre

Premiére édition de Medea Norsa & Girolamo ViterLy, (I, 16-17) sur une exhortation a un usage de la prudence (phronesis) et a un usage des

11 papiro Vaticano Greco 11 (1. Pafwoivov megl puyig; 2.

qualités (arete askesis). Ceci constitue ce que nous nommons le fondement introductif

Registri fondiari della Marmarica), Cité du Vatican, 1931.  du discours. Létat de lexilé et par conséquent celui de 1étre réclame l'usage de la

2. Te aretés askései, que
nous traduisons par
«usage des qualités». Ce
point est central dans la
pensée de Favorinos avec
la phronésis, la prudence.
Nous traduisons arezé par
qualité (sous-entendu de
I'intelligence) et pas par
le terme «vertu». Areté a
quelque chose a voir avec
une pratique particuliére
de la «satisfaction ».

3. Empédocle (ca. 490 - ca.
430 AEC) est un philosophe
pré-socratique né a
Agrigente en Sicile. Il fut
exilé dans le Péloponese
et une légende dit qu’il

se serait jeté dans I'Etna.
Héraclés est un personnage
mythologique connu

pour sa folie, son exil, ses
exploits et son immortalité.
Quant au troisiéme
personnage, soit il s'agit
de C. Mucius Scaevola
(TepeDINO GUERRA, p.
128) ou bien C. Marcus
Coriolanus (AmaTo (1.),
p- 167). Le premier est un
héros de la république qui

o ce discours veut ... lesprit ... je pense que ...

=
=

5

I ... supposé ... ce discours ... par vantardise ... inopportun ... lui-

méme persuade ... je me trouve dans la situation. .. on peut méme ...
montre ... avec le
discours ... méprise ... certainement ... trés courageux ... la prudence

20 ... avec ['usage des gua/iz‘e’xz ... autre outrage ... Empédocle, Héracles

et le héros romain Mucius’. Empédocle est célébré pour ses qualités,
Heracles pour son immortalité, Mucius pour son courage et pour

so d'autres raisons, méme sans jamais avoir pensé a lexil ... et le

Tyrrbénien Musonius® ne se serait inquiété de l'exil par haine de son
pays ni par hostilité envers ses concitoyens, mais parce qu'ils ont subi
des malheurs en tant quhumains. Et parce qu'il ne m'importe pas de
mettre au méme niveau les causes de la douleur mais leurs différences,

4o dans un discours bref, il semble établi que la volonté® différe de

lintempérance. Celui qui se trouve dans une ftelle situation et qui
cherche les qualités, est serein parce que ... a encourager les autres de
son exemple, en faisant les paroles maitres des actions et en faisant les
actions conforment aux paroles. Cet écrit est dédié pour le futur i ceux
qui sont dans la méme situation et qui ne pourront se procurer un

so bonheur intérieur parce que certains se comportent comme des

inconscients®, pensant réconforter les maux des hommes du passé ou
vivants et alléger les malbeurs par d’autres événements, tandis qu’ils
prennent comme exemple chez les hommes illustres du passé ce qu'ils
ont dit, fait ou regardé. Alcibiade, Thémistocle et Coriolan’ ont
souffert pour leur pays et comploté contre eux; ne prenons pas exemple
sur eux et ne les imitons pas; si quelgu'un a mal enduré l'exil ou la
mort il ne faut l'admirer, mais au contraire considérer comme une
consolation ce que dit et fait Socrate® en prison sur le point de mourir;
s’il est possible ... ceux qui ont condamné ... au dieu ... injuste du

20 dieu ... areproché ... a montré ... en mourant sereinement. ... estime

prudence et de certaines qualités.

La phronesis est une intelligence comme action

g
en tant quelle est en mesure de prévoir, au sens de
la prudence. La traduction d’areze askesis est plus
délicate. Il s’agit donc d’une pratique, d’un usage de ce
)

que nous connaissons avec le terme francais de verzu.
Or l'ampleur des valeurs morales nous ont conduit
a préférer le penser a partir d’un sens plus complexe
comme technique de rétrécissement des éléments du
réel (voir Chrématistique 11, 10). Larete est moins une
conduite morale qu'un dispositif d’arraisonnement
de ce qui advient en monde. Cest pour cela que
nous le traduisons par gualité non pas tant au sens
moral mais plutét comme maniére particuliére
d’interroger et de tenir les événements du monde.
Ainsi le discours est une exhortation 2 une capacité
d’interrogation et de saisie des événements. Ce serait
alors la premiére qualité que les étres devraient avoir
et particuliérement en cas de revers de fortune.

Favorinos commence alors un long travail

g

d¥érudition qui consiste 4 citer nombreux auteurs mais
surtout nombreux personnages de la mythologie.
Notre hypothése est qu'il ne sagit pas que dérudition
mais qu'il s’agit d’un portrait en creux qui permet
de saisir les qualités pensées par Favorinos mais
surtout l'état d'esprit qu’il veut bien nous dépeindre au
moment de son exil. Nous supposons (voir AMATO 1,
p-19) que Favorinos fut envoyé en exil vers 132-133
et ce jusqua la fin du régne d'Hadrien en juillet 138.
Son exil a été une relegatio in insulam cest-a-dire sans
confiscation de fortune ni de biens.

Le premier groupe de personnages rassemble deux philosophes et deux figures

conduit une guerre contre Porsenna en 507 AEc. Il n'a pas été
exilé. Le second C. Marcus Coriolanus est aussi un héros de la
république réputé pour son courage et sa probité. Il est exilé en
492 AEC. Voir le texte de Favorinos en II, 10.

4. Caius Musonius Rufus est philosophe stoicien exilé en 65 Ec.
5. Euthumos, le bon courage, la bienveillance : zhumos est

la volonté, le désir. Akolastos est traduit par intempérance
(ArisTOTE, Eth. & Nicomagque, 1145b14). Le verbe kolazein
signifie élaguer, punir. Euthumia et akolasia sont deux modes
importants pour Favorinos.

6 «T6n idiéton tois aphronestatois : ceux qui nont pas
conscience. Idiotes sSoppose 4 la pensée philosophique.

7. Alcibiade (450-404 aEc). Homme politique, il sexile en 414-
415 4 Sparte. Themistocle (ca. 524-459 AEC), homme politique
ostracisé en 471 AEC. C. Marcus Coriolanus, voir note 3.1ls
représentent des étres courageux mais avides de pouvoir qui ont
trahis leur cité. Ils sopposent au trois précédents.

8. Sur la mort de Socrate, voir PLATON, Phédon ainsi que M.
Foucaurr, Le Courage de la vérité (1984), Gallimard, 2009.

rapports entre les étres.

mythologiques : Empédocle, Héracles, Mucius Sczevola et Musonius Rufus (voir
note 3 et commentaire o. dans louvrage) qui représentent donc, dans lordre, les
figures de I'amitié, du courage, de la probité et de I'intentionnalité. Il est possible de
répartir selon les figures humaines et philosophiques, amitié et intentionnalité et
selon les figures mythologiques, courage et probité. Deux maniéres de prendre en
compte la question de Iétre et la question du soin.

Il est & noter que la premiére figure historique mentionnée est le philosophe
Empédocle, originaire de Sicile et que l'on classe parmi les penseurs présocratiques.
De quoi Empédocle est-il encore le nom ? Empedoklés Akragantinos (Empédocle
d’Agrigente) écrit la pensée sous forme de poéme (la question est importante
pour Favorinos, I1, 23 et 49). La cosmologie d’Empédocle suppose que les
éléments du monde sont conduits par deux forces, 'amour (philia) et la haine
(neikos). La sexuation procéde bien sir de cette séparation du sphairos et donc
produit de la haine. Par ailleurs il y a chez Empédocle 'affirmation d’une
transmigration des 4mes et par conséquent d’une stricte égalité en hommes et
femmes et entre humains et animaux. Pour cette raison Empédocle prone un
végétarisme qui suppose de ne tuer I'animal ni pour la consommation alimentaire
ni pour la consommation sacrificielle (fr. 136 D et 139 D). Athénée de Naucratis
in Deipnosophistes, 1, 3d dit «Mais Empédocle, qui était pythagoricien, et ainsi
ne mangeait de rien qui efit eu vie, fit avec de la myrrhe, de l'encens et d’autres

aromates précieux, un baeuf qu'il distribua a toute 'assemblée des jeux olympiques ». Ainsi il semble que la figure d’Empédocle — premiére
dans lordre des figures citée par Favorinos — indique une place pour la pensée de notre philosophe a partir de laquelle le genre et
lalimentation sont deux états de crises majeurs et & partir de laquelle la philia devient alors une unité centrale pour penser le monde et les

Que signifie la présence de Musonius Rufus, si ce nest qu’il fut exilé par Néron en 65 et qu'il est cité deux fois par Favorinos (I, 31 et XXI,
37). Musonius Rufus est 'un des représentants du néo-stoicisme romain. Ses positions philosophiques ne peuvent se séparer de ses positions
politiques et morales. Musonius Rufus défend (sans écrire, mais ses éléves notent ses discours) I'idée d’une pensée liée a I'usage pratique. Il
défend I'idée d’une égalité entre homme et femme (et I'idée que les femmes puissent devenir philosophes) et l'idée d’'un végétarisme radical.

L¢preuve de lexil nest alors pas vécue comme une vengeance mais comme le résultat d’une épreuve du malheur (I, 35). Dés lors une des
théses de Favorinos consiste a penser que le probléme de la douleur ne se trouve pas dans sa ou ses causes mais plutot dans ses différences.
Et’il y a différentes teneurs de douleur, il y a différentes maniéres de se tenir devant cette douleur : soit il s’agit de 'euthumia, soit alors son
contraire L'askolasia (1, 39). Euthumos est le bon courage, la bienveillance : #humos est la volonté, le désir, tandis que akolastos est 'intempérance,
est ce qui non retenu, non ordonné (voir Aristote, E¢h. & Nicomagque, 1145b14). Le verbe kolazein signifie élaguer, punir. Euthumia et akolasia
sont deux maniéres contraires de se tenir en monde pour Favorinos. S’affirme alors deux grandes qualités de comportement et de maniére
détre devant les changements de destin, & savoir la prudence et la volonté et un défaut, 4 savoir 'intempérance. Favorinos conclut donc ce
premier mouvement par une sorte dénoncé qui indique qu’il faut faire en sorte que «les paroles soient maitres des actions et faire que les
actions soient conformes aux paroles» («zous men logous ton ergon didaskalous, ta de erga akoloutha tois logois parekhomenos», 1, 44) afin que les 1



1I

A

—— —

EMPEDOCLE ' FILOSOFO

1 T 7, T 7 -

P.:rf ambition déwsset creauto un Do
E.: g.:ﬁaﬂ' nell” Ettva o nascosto,
‘Ma penso mal, clhe rescr uane  tosts

- fe . = -7 F
LL’.‘.‘H&J‘E-J??_'.-_T e Jerro 14 Suc ;{gj;g_.



OABQPINOY
I[IEPI ®YT'HX

1
4

o |

9. Agamemnon, héros grec,
roi de Mycénes et membre
de la famille des Atrides.
Tydée, roi de Calydon, est
exilé aprés un meurtre, pére
de Diomede (I//iade, X1V,
114-132). Philoctéte est
compagnon d’Héraclés qui
lui laisse ses fléches; en exil
sur ile de Lemnos.

10. Deux vers probablement
tirés du prologue de
I'Antigone d’Euripide.

11. Aléos est roi de Tégée
en Arcadie. Tantale est un
ami des dieux puni pour
trahison et pére de Pélops,
Nioné et Brotéas. Labdacos
est roi de Thébes, il est

pére de Laios et grand pére
d’Edipe et donc 'ancétre
de la lignée des Labdacides.

12. «Alla tou muthou kai tou poietou» : il s'agit pour Favorinos

textes puissent s'adresser dans le futur. Ainsi la condition du malheur est liée 4 la fois au changement de fortune
mais aussi — et cette hypothése est centrale dans la pensée de Favorinos — liée 4 I'absence de la premiére des
qualités, la phronésis, rendant ainsi les étres, idiotés comme des zois aphronestatois, des inconscients (I, 49). Ainsi

la pensée de Favorinos semble absolument fondée sur un probléme que nous pourrions nommer «lépreuve
consciente » du vivant et des conditions de ce vivant. Pour cette raison (I, 48) le philosophe adresse ce discours
(graphe ktéma) A ceux qui viendront ultérieurement et qui ne seront pas en mesure de trouver le bonheur (zu&h¢)
parce qu'ils se comportes comme des étres (ididtés) inconscients (aphronestatois) : Iétre aphron est celui est qui est
privé de la phrén, cest-a-dire du sentiment dont lexpérience est profondément le corps et les affects du corps. Il
s’agit alors de signifier que létre doit maintenir une interprétation et une conscience de ce qu’il éprouve du monde.
La perte de cette conscience ouvre a ce que nous traduisons par inconscience, Cest-a-dire I'absence de souci a la

fois pour soi et pour le monde. Ce souci de soi et du monde est ce qu’il nomme phroneésis. La lecon de Favorinos
consiste a indiquer qu’il est préférable de se soucier de soi et du monde plutét que de prendre exemple chez ceux
qui ne peuvent fournir de paradigmes évidents. Puis il donne trois figures qui forment une opposition (aux figures
précédentes Empédocle, Héracles, Mucius et Musonius) : Alcibiade, Thémistocle, et Coriolan a savoir les figures
de la malversation, de la tyrannie et de lorgueil. Ces trois personnages devraient pour Favorinos ne pas étre des
modeles alors méme qu’ils ont été d’'importantes figures politiques et qu’ils ont tous été exilés. Clest parce qu’ils
sont orgueilleux qu’ils ont mal enduré l'exil. A cela le philosophe oppose bien sir la figure de Socrate qui préfere la
mort a lexil politique (Platon, Phédon).

Le passage est mutilé mais est introduit un concept central qui conduit l'ensemble du discours, le fait de devoir
«obéir au poete» (II, 23 : zas peithestai 6 poiéts, et la suite du raisonnement en 11, 49).

Lauteur ajoute un troisiéme ensemble, Agamemnon, Tydée, Philoctete et (Edipe a savoir lobstination, le crime,
Iindiscrétion et la transgression involontaire. Ils appartiennent a la mythologie, cest-a-dire aux récits qui montrent
ces actions et aux récits qui indiquent lexemplarité ou non de ces actions.

Cependant que la figure de Philoctéte est ici centrale : peut-étre parce quelle indique quelque chose d’une faute

... 0béir au poete ... vers cet ami ... le roi Agamemnon ... mendiant,
so Tydée exilé et Philoctete’ ... récitant parfois ... avec apparence et la
voix pour la représentation, peu effrayés davoir vu le palais de
Mycénes et d’avoir requ de leurs ancétres le sceptre de Pélops, la toison
dor et le royaume du Péloponneése, puis dans le méme thédtre, le méme
w0 jour, enveloppé dans des chiffons, mendiant aux portes et sans se
soucier qu«(Edipe était un homme heureux devenu le plus
malheureux de tous»'°. Ainsi les acteurs savent, & mon avis, que rien
ne dépend d'eux, ni les royaumes ni les richesses ni les maisons du trés
riche Aléos ni la lignée de Tantale ou de Labdacos™ ni la pauvreté ou
lexil; en revanche ils appartiennent au mythe et au paéte” et il est
nécessaire qu'ils montrent lenvers de interprétation, jusqu'i ce que
sacheve la repré-sentation. Nous devrons alors, dans le spectacle de la
so vie, obéir entiérement au dieu faiseur de monde, méme s’il nous
U demande d’interpréter d’abord le chef puis lexilé, d’abord le riche
puis le pauvre! Quand nous aurons le commandement et le pouvoir
nous penserons ... et heureux ... parce que nous pensons la situation
présente ... dans linfortune et l'exil nous nous considérons comme

malheureux™ parce que privés ...

et nous ne pensons pas avoir

o changer de vétements ni de masques. En revanche les acteurs ... en
changeant de personnages en fonction des roles. En fait durant les

quaurait pu commettre Favorinos, celle de ce que
nommons indiscrétion. Philoctete est fils de Péas et
compagnon d’Héraclés; il sétait engagé par serment
a4 maintenir cachées les fleches du héros. Mais parce
qu’il fut indiscret en révélant 1a ot Héracles était
inhumé, sans parler mais en montrant du pied, il fut
blessé 4 ce méme pied et laissé durant dix ans sur I'lle
de Lemnos. Sophocle rédigea sa piéce sur le héros en
409 AEC. Lhypothése serait que les personnages cités
par Favorinos dessinent de lui un portrait en creux et
que Philoctéte en soit le modéle central : deux exils,
I'un 2 Lemnos I'autre a2 Chios, deux caractéres nobles
mais ayant commis une indiscrétion. Quelle pourrait
bien étre cette indiscrétion ? Une affaire de meeurs?
ou bien plutdt une affaire politique liée au réfus d’'une
charge d’arkhiereus? Nous maintenons I'hypothése
qu’il s'agit d’'un probléme politique. Par ailleurs
Philoctete est un héros central en ce qu’il a participé
aux deux expéditions, celle des Argonautes et celle
de la Guerre de Troie et on en sait 'importance

pour Favorinos. Ainsi Philoctéte devient la figure
mythologique centrale avec celle d’Ulysse. Il est

I'image matérielle et passive de la souftrance parce

que tenu par une promesse mais aussi par lexigence de faire au mieux et surtout

d’avoir en téte que le poete est au sens platonicien un  rongé par un «ulcére» qui le fait jeter en exil. Il semble que la figure de Philoctéte

muthologos (Rép. 398b), cest-a-dire ce qui fait 'action en la
racontant. Ainsi la «représentation» est indiquée dans le texte
grec par le terme drama qui dit la représention de l'action.

13. Tou kosmou poiété thes : le dieu faiseur de monde.

14. Les heureux et les malheureux sont dit eudaimones et kakodaimones.

PAPIRO VATICANO GRECO

T E———

I PATEPINOE TIEP] @TTHE

¢ REGISTIN FONDIART DELLA MA

M WS @ O NTTELL

bl T h pesdmd g bRiEabE

. ¥

o

wfr

1T A DI Y AT

soit essentielle pour se représenter un portrait de Favorinos.

Lauteur vient ajouter un quatriéme ensemble, Aléos, Tantale et Labdacos, 2
savoir la royauté, la trahison et la malédiction. Et enfin pour conclure, deux figures
essentielles du courage et de la radicalité, Diogene et Ulysse. Ainsi le traité sur lexil
de Favorinos prend en compte des figures historiques contradictoires d’'un point
de vue éthique et qui ont été exilées et des figures mythologiques qui ont connu

‘exil ou la trahison. Silon fait la somme des figures exemplaires au début de son texte, elles sont

six (Empédocle, Héracles, Mucius, Musonius, Diogéne et Ulysse) a savoir l'amitié, le courage, la
probité, 'intentionnalité (dianoia), la suspension des conventions (epoche) et I'action intelligente _
(meétis), qui pourraient former la structure du discours de Favorinos et I'image de son caractere. A
cela il oppose donc neuf figures négativement exemplaires (Alcibiade, Thémistocle, Agamemnon,
Tydée, (Edipe, Aléos, Tantale et Labdacos, les figures de malversation, de la tyrannie, de lorgueil,
de lobstination, du crime, de la transgression involontaire, de la royauté, de la trahison et de la
malédiction. Et au centre, la figure paradoxale, de Philoctéte comme

figure de la puissance et de I'indiscrétion. «et nous nous contenterions

Favorinos revient (II, 23 et 49) sur I'image du théitre, en affirmant ~ d’un poéte (poiéze) [398b]
que les acteurs ont la connaissance que rien ne dépend d'eux, 4 savoir les et d’un faiseur de récits
actions et les biens du monde, mais que tout dépend a la fois du mythe  (muthologé) plus austére et
et du poete. Il faut revenir au texte de Platon dans le livre I1I de la moins agréable, mais plus
République, 398b ot il est question d’accepter que soient présents dans  utile, dont le ton imiterait
le commun des poetes qu’il appelle des muthologoi, Cest-a-dire ceux qui  le langage de la vertu, et
sont capables de faire le récit des actions du monde. Lacteur au théitre qui se conformerait, dans sa
et ’Thomme dans la vie obéissent  la fois au poéte, celui qui produitle  maniére de dire, aux régles
récit et 4 la fois au contenu du récit qui indique les actions du monde.  que nous aurions établies en
Clest pour cette raison que l'acteur doit, selon Favorinos, montrer qu’il  nous chargeant de léduca-
a conscience que rien ne dépend de lui. Et que cela doit se produire tion des guerriers.»
jusqu'a la fin du drama, la représentation. Cette fonction s’apparente 2 [Praron, République 398b]
celle de la katharsis aristotélicienne et a celle qui consiste 4 ne pas étre
saisi par leffet du spectacle (voir V, 46). Ainsi dans le diou dramati, dans le spectacle de la vie, nous
devons obéir au kosmou poiété theé, au dieu faiseur de monde.1l'y a donc un ordre quadruple, d’abord
le monde du divin qui produit les figures, ensuite le monde des poétes qui récitent les figures du
monde produites par le divin, les acteurs qui montrent comment obéir aux faiseurs de monde et
leurs récits et enfin les étres qui obéissent en conscience au vivant. Kosmos signifie précisément
le monde comme relation entre le réel (non produit par 'homme) et la réalité (la production de
I'homme). Dés lors pour Favorinos le divin faiseur de monde est cosmogonique tandis que le poéte
qui récite la fabrique du monde est cosmétique. Il nous faut obéir a ces deux ordres.

Des lors 1a figure propre du fatalisme favorinien consiste a saisir que notre situation présente
doit étre pensée comme le role d’un acteur, dont il faudra se défaire pour endosser un autre role.
Cest pour cette raison qu’il semble étre plus simple de jouer le réle d'un homme que celui d’une
figure mythologique. Mais il s’agit toujours, en tant que nous sommes acteurs, de montrer la
maniére avec laquelle nous tenons nos roles. Ceest pour cela qu’il est plus facile de représenter
le vivant que le destin (I1I, 20). Nous sommes toujours liés 2 deux ensembles qui caractérisent

1II






«Diogene, fils du banquier Hicésias, était
de Sinope. Dioclés dit que son pére tenait
la banque (#rapezan) publique et avait
altéré les monnaies (kai parakharazantos

to nomisma), ce qui obligea Diogeéne 2 fuir.
Eubulide prétend, au contraire, dans le livre
sur Diogene, quil était personnellement
coupable et fut banni avec son pére; et, en
effet, Diogéne s’accuse, dans le livre intitulé
la Panthére, d’avoir altéré la monnaie.
Quelques auteurs racontent qu’ayant été mis
a la téte de la monnaie, il préta loreille aux
suggestions des ouvriers et alla 2 Delphes
ou 4 Délos demander a loracle s’il devait
faire, dans sa patrie, ce quon lui conseillait.
La réponse fut favorable; mais Diogene, ne
comprenant pas que lexpression change la
monnaie, pouvait s'appliquer aux maeurs

et aux usages, altéra le titre de I'argent; il
fut découvert et exilé, selon quelques-uns;
suivant d’autres, il eut peur et sexpatria.
D’aprés une autre version, il altéra argent
qu’il avait recu de son pere : celui-ci mourut
en prison; quant 4 lui, étant parvenu 2 fuir,
il alla & Delphes demander a Toracle, non
point s’il devait falsifier les monnaies, mais
quel serait le meilleur moyen de parvenir

a la célébrité; et il en regut la réponse dont
nous avons parlé.

[D10GENE LAERCE, Vies et doctrines des
philosophes, V1,11, 20]

SOCRATE — Si mon ame était d'or,
Calliclés, peux-tu douter que je ne fusse
heureux de trouver une de ces pierres qui
servent a éprouver lor? Une pierre aussi
parfaite que possible, a laquelle je ferais
toucher mon 4me, de telle sorte que, si
elle était d’accord avec moi pour constater
que mon dme avait été bien soignée, je
fusse certain du bon état de celle-ci sans
autre vérification ? CarricLis — Ou tend
ta question, Socrate > SOCRATE — Je vais te
le dire : en réalité, je crois avoir fait en ta
personne cette précieuse trouvaille.
CaLricLis — Comment cela?

SocrATE — J’ai la certitude que ce dont
tu tomberas d’accord avec moi sur les
opinions de mon 4me, cela, du méme coup,
sera vrai. Je réfléchis, en effet, que pour
vérifier correctement si une Ame vit bien
ou mal, il faut avoir trois qualités, et que
tu les posseédes toutes les trois : le savoir, la
bienveillance et la franchise.

[Platon, Gorgias, 496¢]

15. (Enomaos

est roi de Pise

en Elide; Pélops

le tua. Pandion

est le cinquiéme

roi légendaire
d’Athénes; il subit
une invasion des
Thébains sous le
régne de Labdacos.
Pise est la capitale
de I'Elide (région
a1'Ouest de la
péninsule du
Péloponnese et
siege des jeux
panhelléniques en
I'honneur de Zeus
(voir IV, 30 et
Corinthiens, 14-15).
16. Diogene de
Sinope (413-327
AEC, voir DIOGENE
LAERCE, livre VI. 1)
est argurognomén,
clest-a-dire un
«essayeur ». Lhistoire
suppose que son
pére ait commis des
malversations, qu’ils
se soient enfuis, puis
pris comme esclaves
et vendus. Diogene
passe une partie de
sa vie 2 Athénes
comme atros,
cest-a-dire médecin
et précepteur. Il
regoit loracle de

la pythie qui lui

dit «parakharatein
fo nomisma» ce

qui signifie soit «change la monnaie» ou «change les
institutions ». Diogéne est évidemment une figure centrale.
17. 11 s’agit de I'Odyssée. Ulysse est roi d’Ithaque et il

prend part 2 la guerre de Troie. Il met dix années a rentrer

18. La Phénicie est a peu pres l'actuel Liban. Les Phéaciens
un peuple légendaire de marins. Les Sybarites sont

fortement notre maniére en monde : d’abord celui qui tient au daimon en tant qu’il

est eudaimon ou kakodaimon, bonheur ou malheur. Clest assez précisément le sens

du terme beur, au sens d’augurium ce qui advient a 1étre. Daimon en grec est genius
qui préside a ce qui advient : le terme eudaimon est utilisé quatre fois (111, 3; VI, 11;
XVIII, 7; XXV, 25) et le terme kakodaimon deux fois (111, 6; X, 44) Le deuxieme
ensemble est la relation des termes eupragia et duspragia (au sens de bonheur et
malheur, fortune et infortune) liés au verbe prassein qui signifie le bonheur en tant
que quelque chose a été accompli. Lensemble de ces termes est fondamental pour
comprendre le travail de Favorinos comme interprétation du bonheur et du malheur
lié 4 1a fois a figure singuliére de Ietre mais aussi & sa capacité 4 accomplir des choses.
Clest cette relation qui fonde la possibilité de vivre et par conséquent la philosophie en
tant qu'interprétation de ces conditions.

La suite du texte est fragmentaire mais il parvient a faire une transition vers
Diogene de Sinope. Favorinos dit qu'il a mentionné Diogene un peu avant (ou mikré
prosthen epemnésthen, 111, 25), ce qui signifie qu’il s'agit d’un fragment perdu et surtout,
dans ce cas, qu Empédocle nest pas le premier personnage cité par notre philosophe.
11 s’agirait donc probablement de Diogéne né a Sinope au bord de la mer Noire
(413-327 AEC). Dans ce cas la pensée cynique tiendrait la premiére place dans le

S discours de Favorinos. Mais ici ce qui nous intéresse est la mention de deux qualités
propres & Diogene, étre un essayeur et étre un exilé. Quest-ce que cela signifie? Silon

drames sur scéne, les acteurs qui jouent (Enomaos ou Pandion™ ny
parviennent pas toujours tandis que ceux qui interprétent les
20 étrangers et les exilés le font ... linfortune ... la fortune ... des
hommes anciens ... des malheurs, ils acquierent une réputation ...
inférieure a celle de leurs succes. Comme Diogene, dont j’ai déja parle,
nétait méme pas considéré comme un mawvais essayeur'®, mais comme
so un exilé ... de Sinope ... mais devenu le plus infortuné de tous dans
la pauvreté et lexil ... Héracles dans son pays était un homme
ordinaire fils d’Amphitryon, mais lorsqu’il fut persécuté par
Eurysthée, il combattit avec des fauves et des hommes de toutes sortes;
il dut faire des efforts extrémes, étre considéré comme le fils Zeus et
s0 acquérir une gloire qui le rendit immortel. Ulysse, dont Homére
composa son deuxiéme poéme"’ parce qu'il le pensait sage, qu'il était
roi d’Ithaque et de Céphalonie et des iles environnantes, qu'il avait
Peénélope et I'intégrité d’une demeure, et qu'il nétait pas plus considéré
que d’autres insulaires, avait acquit une réputation de licheté chez les
Achéens car il wavait pas été invité & participer & [expédition contre
Troie. Alors qu’il nétait pas considéré comme un bon guerrier, il
so devient un héros de grande qualité quand il fut victime d’un naufrage
WV et de la faim ... perdu ... vendu ... étendu ... a la merci d’une seule
femme ... Quel voyageur phénicien ou phéacien aurait été aussi ferme
qu'Ulysse durant son naufrage 2 Quel Sybarite, Ionien ou Sicéliote™
1o devant une table emplie de mets se serait montré aussi modéré
qu'Ulysse en proie a la faim? Qui fut aussi fort qu'Ulysse par le
nombre d'amis et le pouvoir et qui les perdit tous? Qui dans la
splendeur de son pouvoir imposait a ses rivaux, mais les supplia dans
sa propre maison 2 Qui fut meilleur conseiller qu’Ulysse lorsqu’il dit
20 «SUpporte, et supporte encore le pire” »2 En fait je ... décourage ...
méme dans de telles circonstances, cest beaucoup plus ... se montrer ...
Les amies et les parents en plus de les inciter, disent aux athlétes qui
so vont au stade, «cest ici & Pise que les lutteurs sont surnommés Zeus &
cause des efforts, du temps et de la sueur dépensés. Souvenez—vous qu’il
Jfaut concourir pour ne pas avoir & dépenser en vain ces efforts», et
ainsi je me dis qu’il faut les avertir et les encourager, «ce sont les
malheurs présents et les changements de fortune contre lesquels vous
Jeunes hommes devez wous entrainer pour élever votre esprit, en
10 apprenant des faifs et des récits anciens qui montrent les qualités, en
fréquentant maintenant des hommes de valeur, en visitant la plupart
des mondes grecs et barbares, en observant, en écoutant et en
rapportant ce qui s’y passe, tous les faits qui stimulent la pratique des

se réfere au texte de Diogene Laerce, Vies ez
doctrines des philosophes, VI, 11, deux choses
nous importent : d’abord que la formule
de Yoracle «parakhbaratein to nomisma» soit
entendue littéralement, changer la valeur
de la monnaie, ou figurativement comme
changer les usages. Clest 4 cela que renvoie
la figure de lessayeur, celui qui vérifie et
controle la valeur des objets précieux. Cest la
tonction de l'argurognémén. Pour cela il doit
se servir d’un objet, central pour la pensée
platonicienne, le dasanos ou pierre de touche,
comme métaphore de Iépreuve de l&étre
qu’il doit subir pour se connaitre (cf. Platon,
Gorgias, 486¢ et M. Foucault, Le Gouvernement
de soi et des autres, p. 340). Sa seconde qualité
est detre exilé et en cela de faire [épreuve
de la tempérance. Favorinos semble fonder
le travail de la philosophie dans ce que nous
pourrions nommer faire éprouver le vivant et
Jfaire [éprewve de la tempérance. Enfin le texte
de Diogéne Laerce présente aussi 'avantage
de mentionner (VI,I1, 25) que Favorinos avait
traité de Diogene dans ses Pantodape historia.

Favorinos revient alors sur une autre figure
— déja mentionnée et qu’il cite sept fois dans
le texte — celle d’'Héracles. Elle est du coté de
la mythologie la figure du héros courageux et
probablement celle comme 1'a si justement
vu Jean-Baptiste CAROBOLANTE (journal, 1)
de «lexil de soi». Forme ultime de l'exil de
Tétre en soi qui réclame une grande puissance
de tempérance. Lautre figure, celle d’'Ulysse
— cité lui aussi sept fois — incarne la mezis
qui est prudence et la ruse (voir le concept
de multiplicité d’Ulysse, polutropos, Platon,
Hippias mineur, 364b). Hérakles est la figure
de l'athlios 1a lutte malheureuse, la souffrance
et Ulysse de la métis comme prudence.

Ainsi pour Favorinos la valeur des quatre
personnages fondateurs de son discours,
Diogenes, Héracles, Philoctéte et Ulysse,

tient & leur capacité & devenir héros comme puissance devant I'adversité.

propres du vivant.

chez lui une fois la guerre finie.

Ceci constitue donc la premiére clé du discours favorinien, tenir devant
'adversité a condition de toujours maintenir une conscience des conditions

La suite du texte est mutilée, mais selon reconstitution, il sagit de
questions relevant les qualités d'Ulysse, la fermeté (eurdstos), le courage
(euthumia), la force (dunamis), la gouvernance (arkhe), le conseil (sumboulos).
Cing caractéres qui semblent étre nécessaires pour mener sa vie a la fois

les habitant de Sybaris dans l'actuelle Calabre réputés
pour leurs richesses et leurs plaisirs. LTonie correspond

dans la fortune et dans les revers de la fortune.
Favorinos opére ici (IV, 20) un changement de paradigme : aprés celui

aujourd’hui a la région d’Izmir en Turquie, réputée pour sa
prospérité. Les Sicéliotes sont une population de I'actuelle
Sicile : descendants des colons grecs et différents des Sicules.

des acteurs, puis des figures mythologiques, vient celui de I'athléte, annoncé
bien stir par la figure d’'Héracles (voir commentaire 7). Le passage sur
la figure de l'athlete sétend de IV, 20 4 VI 12 en produisant 4 la fin une

19. Odyssée, XX, 18.

«Sa nature de la pierre de touche cest quil y a en elle comme une affinité entre elle-méme et ce dont elle
fait Iépreuve et qui va faire que la nature de ce qui est éprouvé par elle va étre, par elle, révélé. Deuxiémement
la pierre de touche joue sur deux registres. Elle joue sur le registre de la réalité et elle joue sur le registre de

la vérité. Cest-a-dire que la pierre de touche permet de savoir quelle est la réalité de la chose que I'on veut
éprouver par elle, et, en manifestant la réalité de la chose qui est éprouvée par elle, on montre si cette chose
est bien ce quelle prétend étre, et si par conséquent, son discours ou son appartenance est bien conforme

a ce quelle est. Entre les ames le rapport sera d'épreuve, ce sera ce rapport dasanos (de pierre de touche) ot

il y aura affinité de nature, et par cette affinité de nature, démonstration  la fois de la réalité et de la vérité,
cest-a-dire de ce qulest 'ame en ce qulelle peut avoir d’efumos (authentique). [...] Et dans la mesure ot une
ame se manifeste par ce quelle dit (par son /ogos, par Iépreuve dans le dialogue, du /ogos : savoir ce qu'il est en
réalité et si ce qu'il est effectivement conforme 2 la réalité et ¢'il dit la vérité), ce qui vaut pour le logos vaut
aussi pour 'dime. Le jeu nlest donc plus agonistique (de supériorité). Clest un jeu d'épreuve a deux, par affinité
de nature et manifestation de l'authenticité, de la réalité-vérité de 'ame.»

[MicHEL Foucautr, Le Gouvernement de soi et des autres, Gallimard, 2008, p. 340]

synthése étonnante des mondes du stade et du théatre.

La figure de l'athléte permet & Favorinos de développer deux idées,
celle de l'entrainement (paidotribia) et celle de la lutte (agén) comme
usages nécessaires a la fois a Iéducation des enfants mais aussi pour
lexistence. Lentrainement consiste (IV, 40) a écouter les récits des actions,
a accompagner des étres de qualités, & visiter le monde (grec et barbare)
et surtout lobservation (gpsis), lécoute (akoé) et le souvenir (mnéme).

Puis il y a la lutte qui consiste (V, 5) non pas a vaincre par la puissance
mais par l'intelligence (phroneésis). Ceci sétablit alors comme la figure

du comportement humain devant toutes opinions (doxa) et tous désirs
(épithumia), car selon Favorinos, ce sont les pulsions (ormon) et les désirs
impulsifs (orexis) qui conduisent aux malheurs. Le passage suivant est
fortement mutilé (voir note 21 pour une proposition d’interprétation).
Cependant il est possible d’y lire un concept probablement central pour
la pensée favorinienne, celui dun suntrophos sunousia que nous traduisons

v



Qulest-ce exactement que 'agdn? Et cet agdn-logén comme différent qui se pense
dans le langage. (Voir pour cela Deleuze, Nietzsche et la philosophie, Puf, 1962 et
surtout F. Nietzsche « La moute chez homeére », 29 décembre 1872 in Cing préfaces

a cing livres qui
nont pas été éerits.)
Lagon est ce que
nous nommerons
un différend mais
aussi les conditions
qui permettent de
faire advenir ce
différend. Pour cela
il lui faut un lieu qui
peut étre le stade,
lagora, le théatre,
Tespace public, etc.
11 lui faut ensuite
des theémenoi des
spectateurs. Il lui
faut surtout des
acteurs (athlétes,
homme politique,
acteur, philosophe,
poetes, etc.). Il

lui faut un sujet
(Pépreuve du
différend et du
désir). 11 faut

des dispositifs
agnostiques
(autrement dit une
confrontation).

Le principe de I'agén
est donc de garantir
léquilibre de la cité
en maintenant a un
point d’égalité les
étres dans 'épreuve
de la différence de
leurs désirs. Il ne
s'agit pas de rendre
les désirs des étres
égaux mais bien au
contraire de rendre
égale la possibilité
d’éprouver et de
faire exister ses
désirs. Clest cela qui
constitue la seule
possibilité de ce que
nous nommons un
espace politique et
éthique du commun
et du vivant.

; i
(Ed.= Trage) 5169 NAPOLL Meweo Nazieaale. Erssle Faresss, colabrs sixtus voolpta €y O6

20. Il semble que Favorinos ait confondu avec Bacchylide,
VII, 2. Pélops est le fils de Tantale et Dioné : il est connu
pour sa course de char contre (Enomaos (voir note 15).

Les Dactyles Idéens (ou Doigts Idéens) sont cinq divinités
archaiques réputés pour leurs savoirs faire techniques et
magiques.

21. Le passage est trés lacunaire sur la colonne V du papyrus
de la ligne 1 a 30. Sil'on tente, non de reconstituer, mais de
restituer I'idée de ce passage, il semble que Favorinos fasse le
récit d’une lutte, puis que nous passions du stade a la sphére
des désirs : les désirs et les opinions (doxon te kai épithumion)
se gerent avec intelligence et non avec les pulsions
(opposition entre la phronésis et hormén). Puis Favorinos
revient sur lexil et semble traiter quelque chose 4 partir de
onoma le nom : peut-étre s’agit-il de la question essentielle
de la juste nomination et désignation des éléments (voir

a ce propos Diogene et la note 16). Il traite ensuite de

nos «habitudes communes» (suntrophos sunousia) en tant
que ce qui séprouve en commun et ce qui a une fréquence
(lexpression reviendra V, 30, puis V, 46). Il semble passer
ensuite a une critique des honneurs locaux et de la propriété.
Enfin il fait une synthése entre le théitre et le stade avec la
figure des spectateurs de
sorte que «les habitudes
et la mauvaise réputation
se répandent dans le
peuple» (kai tautés
suntrophos sunousia kai
dusphemias demopoiétou
apostropheé) : plutdt que de
suivre cela il sagirait de
suivre avec indépendance
la trés désirée liberté
(peripothetos eleutheria).
22. Lexpression ate dé
suntrophois tisin kai
sunéthesin ousais, nous la
traduisons par «que les
désirs sont habituels et
communs » et non pas
«naturels et habituels ».
Nous supposons ici que
la pensée de Favorinos
affirme la construction
des désirs comme
habitude et commun.
Suntrophos ne renvoie pas
a l'idée de «naturel » mais
bien plus 4 I'idée d’une
construction (ce qui est
nourrit).

fid E

8 hLarene

qualités». Ainsi le jour fixé, pas le «quinziéme du mois» selon
so Pindare, mais le «seizieme jour» selon la loi de Pélops ou d’un Dactyle
v Idéen** devant tout le monde ..
combattre nu ... reculant ... profitant des fatigues des adversaires
imposants, nombreux et illustres; mais il faut tenter de la vaincre
1o quvec intelligence, comme pour toutes opinions ou désirs humains ... les
pulsions et l'excitation qui aggravent les autres malheurs et rendent
20 [exil insupportable ... donner ... par nom ... les habitudes communes
... compte tenu ... du plaisir produit par 'achat d’une maison ... en
ceci beaucoup ... font semblant, mais aiment ... des honneurs de la
renommée locale ... et les habitudes et la mauvaise réputation qui se
so répandent dans le peuple; et pour chacun les guidant, trés grande ...
avec sureté, indépendance et avec un grand désir de libert#! ... En
effet tous ces regrets qui tirent lesprit de celui qui souffre et qui est
seul, veulent, tout a la fois, le jeter, le faire chuter et le tenir dans
lemprise de la douleur; en fait ils ne veulent pas les distribuer au
so hasard mais assaillir 'esprit qui est seul et lanéantir. Et la grande
Sfoule des spectateurs le favorise en les applaudissant, en les
encourageant parce que les désirs sont habituels et communs™. Mais il
ne faut pas les craindre et s'incliner devant leur tumulte et leur
Sfourberie. En fait la lutte nadvient pas sur la scéne ni dans le temple
so de Dionysos, oit ceux qui sont capables de faire pleurer ou rire gagnent,
V1 mais dans le stade d’Héracles avec le courage : la lutte cest laction pas
la parole. Ainsi sans se soucier du bruit, des sifflets, des louanges, des
plaisanteries salaces et des clameurs, il faut que l'athléte, ne faisant
confiance qu'a lui-méme résiste sous le soleil brilant et la poussiere
w0 seche. En effet les récompenses et les prix du bonheur sont grands si
nous ne sommes pas aﬁ]ige’s par ces attaques.

. du dieu ...

par les habitudes communes. Lexpression est utilisée une premiére fois en V, 22

puis en V, 30 et enfin en V, 46 : suntrophos signifie littéralement ceux qui ont été
élevés dans les mémes habitudes et les mémes usages et peut donc signifier un
compagnon. La sunousia est la co-existence. La question pensée par Favorinos est
celle d’'une coexistence comme partage possible de nos maniéres dtre et de nos
usages. Un partage de nos conduites en quelques sortes afin que nous puissions
éviter les erreurs de la doxa, des désirs et de la dusphemia (mauvaise réputation) qui
sétendent au point d’étre démopoiétos, Cest-a-dire de devenir un objet politique. Le
seul désir vraiment possible semble étre celui de la liberté (eleutheria). Mais plutot
que de suivre le désir de la liberté comme une épreuve commune nous préférons
suivre des désirs irrépressibles qui précipitent I'étre dans la douleur : 'image de
cette foule (qui nest donc pas un commun fondé sur une coexistence) est celle

des spectateurs qui applaudissent (voir note 22). Le spectateur ainsi est absorbé
par la trop grande puissance du theatos (V, 44, la chose visible qui se contemple)
au point de ne plus étre en mesure d’interpréter les événements. La préconisation
de Favorinos (usage trés classique de la philosophie antique) est qu’il ne faut ni
craindre ni s’assujettir a ce fhorubos, ce tumulte, parce qu’il ne sagit que de la
représentation d’un différend et d’'une lutte (agén), car, selon I'idée de Favorinos,
Pagén et épreuve agonistique nont jamais lieu sur scéne ni dans le temple de
Dionysos (V, 50). Il nest donc pas le dieu de 'agén, mais bien plutdt celui de
Vépithumia et de Lorexis. Dionysos est le dieu d’une coexistence dans épreuve du
désir, tandis quHéracles est le dieu d’une coexistence dans le différend. Favorinos
affirme alors un énoncé central pour le discours et sa pensée ergon ou logén o agon
(V1, 5, voir commentaire 3). L'agén devient donc la figure essentielle et centrale du
discours favorinien. S’il est nécessaire de maintenir une conscience des conditions
du vivant il faut aussi maintenir un agén, lépreuve d’une diftérence qui permet a la
fois de faire face aux épreuves du vivant et au revers
de fortunes (aux changements de roles) mais aussi

de maintenir dans le commun (sunousia) Iépreuve de
Vepithumia, Cest-a-dire des désirs. 1l ne s’agit donc
pas d’une lutte au sens d'un combat (polemos voir
Maxime de Tyr, Dissertations, V, 8-9 et Friedrich
Nietzsche, La joute chez Homeére, 1872) mais au sens
d’une épreuve qui consiste a faire exister dans le
commun le différend des étres et la différence de
leurs désirs. Le commun nexiste que parce qu’il fait la
synthése non pas d’'une égalité, mais de la différence
infinie et éthique de nos désirs. Clest seulement si
nous sommes capables de relever cela quun commun
comme coexistence peut advenir (voir a ce propos

la pensée agnostique et la différenciation éthique
dans le cours du 2 février 1983 in M. Foucault, Le
Gouvernement de soi et des autres, op. cit.).

Quoi qu'il en soit nous avons deux figures
centrales, l'une classique (V.10) qui consiste a étre
vigilant en permanence sur la doxa et sur epithumia
a savoir sur les valeurs produites par l'opinion et par
les désirs immédiats et une plus complexe (VI,5) qui
tente d’indiquer que /a lutte cest laction et non la parole
(ergon ou logon o agom). Nous pourrions indiquer aussi
(voir le texte de Pierre-Damien Hyughe, Journal 2)
que cette lutte, que cette épreuve du différend cest
I'ceuvre et non le langage, parce que dire n'est pas
vraiment faire (voir a ce propos louvrage de Barnara
Cassin, Quand dire cest vraiment faire, Fayard, 2018).
Mais d’une certaine maniére, si ['épreuve du diftérend
ceest 'action et non le langage, le langage quant a lui est aussi une action mais
nest pas cette lutte. Ainsi nous pourrions dire que agén et Jogos sont deux types
d’ergon différents, deux opérativités différentes, & savoir l'espace du stade et celui du
théatre. Mais cependant ce qui les unit, ce qui tient le double espace de Dionysos
et d'Héracleés clest une épreuve particuliére d’'une endurance et d’'une résistance
face au kosmos. Dans 'un et 'autre espaces nous avons deux maniéres différentes
de nous tenir parce queffectivement épreuve du différend séprouve dans l'action
tandis que la parole au théatre fait éprouver la puissance de l'excés. La parole ici
nlest pas faite pour lutter mais pour éprouver la mesure de ce qui nécessite de
lutter. Quoi qu’il en soit Favorinos ouvre 4 une épreuve saisissante d’une forme
moderne de performativité en affirmant que les deux espaces qui se font face dans

épreuve de 'agir sont le théatre et le stade (le discours et la lutte) de sorte que
nous soyons en mesure  la fois d'étre vigilant sur la doxa et Uepithumia (a savoir
les formes de l'exces) et que nous fassions Iépreuve dans cette résistance d’'une
indépendance (autexousios, V, 30). Ce qui signifie par ailleurs que pour Favorinos
l'exercice du vivant se fait entre deux formes de «liberté » Uexousia et Ueleutheria :
a savoir une «liberté de faire » pensée comme une puissance et une «liberté de
mouvement» pensée comme un caractére. Ainsi la fomule ergon ou logén o agén est
une maniére de proposer une saisissante rencontre de I'épreuve physique de l'agir
et de celle du langage, et donc une étonnante rencontre du théatre et du stade, de
Dionysos et d'Héraclés. Et puis si dire nest pas vraiment faire il faut maintenir
un espace de ce différend de sorte que nous puissions a la fois penser I'agir et le
dire. Dionysos et Héraclés ont pour pére Zeus et une mortelle et ils accédent tous
les deux par leur puissance 4 'immmortalité. L'un et autre sont frappés par Héra
de mania, de folie. Ils sont des libérateurs du monde en tant qu’ils sont capables
démanciper. Cette maniére particuliere de lier Dionysos et Héracles est dans la
tradition des rhéteurs et des sophistes une syncrisis. Elle indique un point majeur
dans la construction du texte de Favorinos a la fois parce qu’il s’agit de mortels
devenus immortels, mais aussi parce qu'ils ont 'un et l'autre sans cesse été livrés

a une épreuve irrésolue de la puissance, de l'excés et de 'émancipation, comme
figure générale de Iétre. Cest bien pour cela que I'agdn en tant que lutte qui
permet lexpression des désirs et leur gradualité entre tempérance et excés est une
action et non un dire. Dire est Iépreuve de leur interprétation. Et la résistance de
Letre uphelio lampro (V1, 9, «sous le soleil brilant») est la figure de Iépreuve qu’il
faut tenir devant les conditions de nos vivabilités. Mais cette épreuve a lieu aussi
comme spheére de la performativité et comme adresse de cette performativité. Cest
peut-étre d’aillleurs en cela que Favorinos nous interpelle autant, nous modernes,
dans la si forte crise de notre modernité, en ce que celle-ci ne cesse de venir
anéantir les conditions de nos vivabilités, de nos désirs et de nos exces.

a lheure fixée ...



EtEocLE : Lequel écouterait qui entre en campagne contre sa patrie?

ETEocLE : Ils texécrent.

PorynNick : Nous avons été
chassés de notre patrie...

EtfocLE : Tu es venu men
chasser.

Porynice : Contre toute jus-
tice, 6 dieux...

EtEocLE : Invoque les dieux a
Mycenes, pas ici.

Porynick :Tu as le sacrilege
dans la peau.

ETEoCLE : Je ne fais pas comme
toi la guerre 4 ma patrie.

Porynice : Tu me dépouilles,
et me bannis.

Erfocie : Et je te tuerai.

PorynicE : Mon pére, entends-
tu comme on me traite ?

ETEocLE : Il entend aussi ce
que tu fais.

PovryNick : Et toi, ma mére...

EtfoctE : Il ne tlest pas
permis demployer ce mot.

PoLyNiIcE : Ma cité...

ETEocLE : Va-t-en 2 Argos
invoquer leau de Lerne!
PoLynNiCE : Je men irai, ne

e ey , .
t'inquiéte pas. Je ten prie, ma
mere...

Et¢octe : Quitte ce pays!

[EurtrinE, Les Phéniciennes, V.
602 sq.]

——

Nous entrons dans ce qui pourrait étre un deuxiéme mouvement du discours

PorynicE : En gardant plus que ta part?
EtgocLE : En effet; quitte ce pays.
PoryNicE : Autels des dieux de mes péres...

ETéocLE : Tu es 1a pour les détruire.
> y .

3 homme en cas d'exil.

PorynNick : Ecoutez-moi...

PorynNick : Demeures des dieux aux blancs chevaux...

23. Ici commence le développement sur l'exil et le pays :
le texte grec dit « zes patridos epithumian» que nous ne
traduisons pas par «nostalgie» ni pas «désir de la patrie»
mais par «désir du pays».

24. Dircé est Iépouse de Lycos, elle maltraita Antiope
dont les enfants attachérent Dircé 4 un taureau pour la
mettre en pieces. Les dieux la changerent en source prés
de Thebes. Citation supposée, empruntée a Euripide, Les
Phéniciennes, v. 367-370.

25. Pindare, Olympiques, 11, 16.

26. Euripide, Les Phéniciennes, v. 363.

27. Argos est une ville de I'’Argolide dans le Péloponése.
Polynice a pour pére (Edipe et pour mere Jocaste. Il est
frere d’Etéocle et
d’Antigone. Polynice
réunit une armée a
Argos pour faire le
siege de Thebes. Le
Lerne est la zone
coticre marécageuse
au sud d’Argos (il
fut aussi le repere
de I'Hydre tuée

par Héracles). Voir
encore Euripide, Les
Phéniciennes,v. 613
pour la différence
entre les eaux du
Lerne et de Dircée.
28. Le Choaspes

est une riviére,
aujourd’hui le
Karkheh, qui coule
en Iran.

29. Poludipsios, voir
Homeére, Iliade, IV, w1
I71.

30. Ajax, fils d’Oilée,
héros de la guerre
de Troie. Voir Iliade,
X111, 714 et Odyssée
1V, 499.

Premier appel du désir du pays®. En fait je sais que pour nous il
sembellira de vétements nombreux et fascinants, car il met sous nos
yeux la terre natale et le territoire sur lequel nos ancétres, ont depuis
longtemps disposé leurs patures, ont établi leur demeure et sont
devenus habitants, «les autels des dieux, les gymnases o1 j'ai grandi,
la source de Dircé que l'on m'a injustement retirée et j'habite dans
une ville étrangére oit mes yeux versent des flots de larmes™». Ce sont
les paroles que Polynice adresse a sa mére dans la tragédie d’Euripide.
Cher Polynice il est temps de se parler : ... il est possible d'aimer son
pays et de vivre ... de ne pas étre inquiet, de l'aider et de ne jamais
so labandonner; et si tu es persécuté et condamné que ce soit «juste ou
injuste® » comme le dit Pindare, tu ne dois pas pleurer dans les bras
de ta mére comme un enfant, ni te cacher dans un coin, craignant
«d’avoir traversé la ville, 'arme & la main®®», ni marcher avec une
armée contre le pays que tu dis tant aimé, si cher aux mortels, ni se
battre en duel avec son fréve pour les autels, 'eau et les gymnases,
mais tu dois étre ferme dans le malheur et accepter les événements
présents. En fait il existe aussi i Argos les autels des dieux, et plus
encore, les dieux eux-mémes, la nature providentielle des dieux et
Heéracles dieu tutélaire de I'Argolide®. Les gymnases y sont beaux et
l'eau du Lerne ne semblera pas pire que celle de Thebes si tu la bois en
homme libre, mais si tu la bois avec angoisse elle sera amere comme est
amére celle que tu emportes avec toi, si tu es en exil et méme si elle
vient du Choaspes®. Et si [on dit qu'Argos est une ville «assoiffée® »
Jusqu'a maintenant ... est-ce que leau suffit alors que pour un
Thébain elle est insuffisante 2 Quant aux dieux, soit ils nécoutent pas
un homme mauvais et injuste qui les implore pour son pays, soit ils
sont trés prés du ciel ou de Troie oir, selon Homére, ils cohabitaient
avec les hommes. Méme ici Athéna sest détournée d'Ajax™ et des

24

o

°

4

o

o

de Favorinos. La premiére partie — en supposant la perte du début — serait une
sorte de long prologue qui permettait de poser les concepts centraux du discours,
Vintelligence pronostique et la conscience & partir de figures philosophiques et
politiques et construire la premiére structure du discours a partir des modeles

du théitre et du stade. La conscience réclamée par Favorinos doit conduire &
une résistance de étre. Et cette résistance est, par exemple, propice a faire tenir

11 s’agit donc maintenant de parler du «désir du pays» (zes patridos epithumian)
et de la privation de ce pays. Sur quoi repose ce «désir» du pays? Il repose sur
une maniére dembellir (ka/l6pizé, V1, 14) ce quiest cette terre que nous nommons
patris i savoir embellir le fait que dans le passé (palaios) des étres ont disposé
leurs patures (n0mos), leurs maisons (oikasg) et leurs résidences (enkhorios). Ce
qui signifie alors qu’il y a trois concepts centraux pour penser celui de patrie ou
de pays, le nomos, Uoikos et la khéra, 4 savoir le lieu du prélévement, le lieu privé
et les maniéres de résider. Sauf qu’il y a un double probléme : il ne s’agit pas de
nos maniéres de prélever, d’habiter et de vivre, mais bien celles dembellir de nos
ancétres. Ce qui signifie que le désir du pays est une construction fondées 4 la
fois sur ce qui nexiste plus et sur un processus esthétique. Le texte de Favorinos
utilise trois concepts clés de la pensée grecque, le nomos, V'oikos et la khéra : nomos
doit sentendre comme le monde transcrit en surface nécessaire pour fournir
ce qui est nécessaire au vivant. D'ott son sens de pature, a savoir la surface qu'il
faut pour vivre. La maniére avec laquelle nous fabriquons nos usages sur ces
lieux produit un second nomos en tant que régle, code, lois instituées a partir de
nos modes de prélévement. Ce que nous prélévons du monde et nous-mémes
avons comme abri, I'oikos 4 savoir la maison, cest-a-dire le lieu privé. La gestion

du prélévement se nomme chrématistique, tandis
que la gestion de la maison se nomme économie
(0ikos-nomos). Enfin demeure une autre espace, la
khéra, en tant quespace laissée libre de sorte que
nous puissions produire et inventer. Il n'y a donc
pas d’existence propre 4 la construction de cette
patrie, elle nest qu'une projection plus ou moins
fantasmatique selon la puissance de la construction
du désir. Les vers empruntés aux paroles de Polynice
dans Les Phéniciennes d’Euripide (v. 366-370, «je
pleurais / en voyant, aprés tout ce temps, le palais, et
les autels des dieux / les gymnases ot j’ai été élevé,
les eaux de Dircé / dont jai été injustement banni
pour vivre / dans une ville étrangére ot mes yeux
verses des flots de larmes.», mais aussi v. 363 et v.
613 et suivants) construisent a la fois cette image
nostalgique et tragique de I'attachement au pays qui
conduit aux divisions et aux drames. Polynice devient
ici la figure contre laquelle il faut se placer et contre
laquelle il faut agir. «A/la, 6 Poluneikes, pros se toi édé
poiésomai tous logous : cher Polynice il est temps de
se parler» (VI, 25). Polynice est le frére d’Etéocle,
fils d'Edipe et de Jocaste; il partage le royaume de
Thebes avec son frére quand (Edipe est 2 Colone.
Mais il se conduit en tyran et est chassé de la ville.
11 assiege la ville et meurt lors du combat contre son
frére. Sa sceur Antigone lui donnera une sépulture.
Polynice est donc a la fois la figure du tyran, du paria
et de l'exilé. Favorinos s’adresse 2 Polynice (selon le
principe rhétorique de la littérature hymnique, voir
pour cela Alius Théon, Progymnasmata, 109.10)

pour lui indiquer qu’on peut aimer son pays méme si on est loin. Cela permet

alors déviter de se mettre en guerre contre son pays (v. 363 d’Euripide), de faire la
guerre et de se battre en duel.

Heéracles est le dieu tutélaire de la ville d’Argos. Aussi parce qu'il tua 'Hydre

de Lerne, monstre mythologique vivant dans les marécages du lac de Lerne.

FAVORINO DI ARELATE

Ceci constitue le deuxieme des travaux d’'Héraclés. Il est une figure centrale

pour la pensée antique et semble étre une figure centrale pour Favorinos (Voir
a ce propos le texte de Jean-Baptiste Carobolante dans le Journal). Héracles

est la figure de la puissance a partir d’'une lecture de ses exploits et non a partir
de ce que Nicole Loraux appelle une «intériorité » (N. Loraux, « Héracles », in

OPERE

Dictionnaire des mythologie, dir. Y. Bonnefoy, 1981) ce qui en fait un personnage
«sans ambiguité ». Ce qui est aussi une fascination pour la pensée antique et

le lieu d’une construction de la vertu. Cependant a I'inverse de cette absence

INTRODUEIONE. TENTO CRITICO ¥ OOMMEXTO
A trRa I

ADELMO) BARTGAXE]

d’ambiguité, Héraclés est pleinement construit a partir de forces opposées,
¢'il est une figure de la vertu il est aussi une figure de la folie (mania), §'il est
exemplaire il est aussi meurtrier, s’il est exemplairement vigoureux il est aussi
turbulent, s’il est exemplairement résistant il est aussi un glouton, s’il est une

FRLICE LK MONKIER - FIRENZE

figure de I'émancipation il est aussi une figure de la brutalité. En somme il est la
représentation sans ambiguité de la résistance comme mesure et de la démesure
du comportement comme image des hommes. Il est un mortel devenu immortel.
Et ce qui le constitue cest cette puissance de mesure et de démesure qui en fait
aussi un personnage parfait pour résister a la tragédie (Héracles ne peut étre un
héros tragique puisqu’il n'a pas cette intériorité) mais un personnage évident
pour devenir comique parce qu’il contient tout ce qui est contradictoire en 1€tre.
Ainsi se construit un deuxiéme mouvement dans la pensée favorinienne
qui consiste a indiquer, cette fois, que la conscience réclamée pour 1étre ne
peut prendre sa fondation que dans ce modele contradictoire d’'Héracles. Cette
nécessaire conscience afin de pronostiquer notre vivant se fonde dans cette
irrésolue et insolvable contradiction de nos puissances et dans Iépreuve de sa
démesure. Devant cette contradiction, il semble alors qu’il faille avoir recours
aux dieux et a leur «nature providentielle (zhedn phusis kai pronoia)» ou plus
précisément encore avoir recours 4 la nature méme des dieux en tant quelle est
pronoia, en tant quelle est pronostique et providence. Héraclés est ici encore
important parce que sa vie ne cesse détre déterminée par les dieux (Zeus, Héra,
Hermes, etc.) mais surtout parce que sa vie est entierement destinée au fait
que Zeus «voulait engendrer pour les dieux et pour les hommes industrieux
un héros qui les défendit contre le malheur» (Pseudo-Hésiode, Le bouclier

VII



XLI. Polycrate, ayant lu cette lettre, fit de sérieuses réflexions sur le conseil d’Amasis, et,

le trouvant prudent, il résolut de le suivre. Il chercha parmi toutes ses raretés quelque
chose dont la perte pat lui étre le plus sensible ; il s'arréta & une émeraude montée en or,
qu’il avait coutume de porter au doigt, et qui lui servait de cachet. Elle était gravée par
Théodore de Samos, fils de Télécles. Résolu de sen défaire, il fit équiper un vaisseau, et,
étant monté dessus, il se fit conduire en pleine mer. Lorsqu’il fut loin de I'ile, il tira son
anneau, et le jeta dans la mer a la vue de tous ceux qu'il avait menés avec lui. Cela fait, il
retourna 2 terre.

XLII. Dés qu’il fut rentré dans son palais, il parut affligé de sa perte. Cing ou six jours
aprés, un pécheur, ayant pris un trés-gros poisson, le crut digne de Polycrate. Il le porta au
palais, demanda 4 parler au prince, et 'ayant obtenu : « Seigneur, dit-il en le lui présentant,
voici un poisson que j’ai pris. Quoique je gagne ma vie du travail de mes mains, je n’ai

pas cru devoir le porter au marché; il ne peut convenir qu'a vous, qu'a un puissant prince,
et je vous prie de le
recevoir.» Ce discours
plut beaucoup a Polycrate.
«Je te sais gré, mon ami,
lui dit-il, de m’avoir

31. Homeére, Iliade, V1, 286-311.

32. Homeére, lliade, XX11, 212-213.

33. Polycrate est tyran de I'ile de Samos (574-515 AEC).
Voir Hérodote, Histoire, I11, 40, pour le récit de lanneau de
Polycrate.

34. Simonide de Céos est un poéte (556-467 AEC). Il est le
seul survivant du banquet de la famille des Scopades.

35. Protésilas est prince de Thessalie, il est le premier a mettre
pied 4 terre et est tué par Hector. Voir I/iade, 11, 71.

36.11 faut d’abord lire dans la phrase un proverbe «épi ripos
pledn» au sens d’avoir
conflance au point
dembarquer sur un
navire de paille : voir
Lucien de Samosate,
Hermotinus, 28. Quant

a Ulysse, voir Odyssee,
V-VIII, et Favorinos, De
la fortune, 10, 28. Enfin
Arion de Méthymne, pote
légendaire sauvé par un
dauphin.

37. Odyssée, IV, 499.

38. Iliade, 11, 128.

39. Zeus Ammon.

apporté ta péche. Ton
présent me fait plaisir,

et ton compliment ne
men fait pas moins. Je
t'invite & souper. » Le
pécheur retourna chez
lui, flatté d’un si bon
accueil. Cependant

les officiers de cuisine
ouvrent le poisson, et, lui
trouvant dans le ventre
l'anneau de Polycrate, ils
allerent pleins de joie le
lui porter en diligence, et
lui contérent la maniére
dont ils 'avaient trouvé.
Polycrate imagina qu’il
y avait en cela quelque
chose de divin. Il écrivit
a Amasis tout ce qu’il

20 des Athéniens ... discuté ...

depuis I’Hades

Troiens qui la priaient; Homere dit « Pallas Athéna fait signe que
non™ > tandis quailleurs il déclare «Phabus Apollon l'avait
abandonné’». Le destin a trahi Polycrate de Samos”. Cependant
pour un homme de qualité et pieux les dieux [ ¢couteront partout ...
si cela a ét¢ discuté avec Ulysse, ou
pendant le banquet des Scopades comme le rappelle Simonide™ ou

avait fait et tout ce qui

lui était arrivé, et remit
sur-le-champ sa lettre a
un expreés pour étre,portée

40 Citation inconnue, voir
TepeDINO GUERRA p.,
I5I-152.

41. Homere, Odyssée, X1,

en Egypte.  11-19, parle des Chiméres.
[HErRODOTE, Histoire, 111, Ulysse creuse cette fosse
40 SQ. pour interroger Tyrésias,

o]

Euryloque et Périmede
semparent des animaux
consacrés; et moi,
saisissant mon glaive aigu,
je creuse un fossé d’'une
coudée en tous sens, puis
je fais des libations aux
morts : la premiére avec
de leau et du miel, la
seconde avec un délicieux
nectar, et la troisiéme
avec de l'eau, sur laquelle
je répands de la blanche
fleur de farine. J’invoque
les ombres 1égeres des
morts en leur promettant
d’immoler, quand je

Odyssée, X, 517; X1, 24-50
puis av.233.

42. Anticlée est la mére
d’Ulysse, Achille et Ajax
des héros de la guerre

de Troie, Elpénor un
compagnon d’Ulysse,
Tyro fille de Salmonée eut
une union avec Poséidon,
Chloris une Niobide, fille
d’Amphion et de Niobé.
43. Ce passage tend a
justifier 'importance

des sépultures pour les
Athéniens. D’abord en
rappelant les nécropoles
d’Atheénes, puis le
rapatriement de la
dépouille de Thésée qui
avait fui & Scyros pour
échapper a l'usurpateur

d’Héraclés,v. 27-29). Héracles est alors la figure absolue de cette relation entre les
hommes et les dieux et 'afirmation pour Favorinos de son adhésion profonde

au polythéisme. Si le recours a la phronésis est nécessaire il doit se fonder dans
une pronoia; or celle-ci ne peut exactement se tenir parce que 1étre, a 'image
d’Héracles, est une structure complexe et contradictoire, il faut donc avoir recours
ala pronoia du divin. Clest cela qui fonde une métaphysique chez Favorinos en
tant que la puissance contradictoire du caractére humain réclame une conscience
de ce qui en détermine I'agir et les usages.

Le comportement des dieux — selon Favorinos — s’interpréte soit par
lindifférence (VII, 3) devant les hommes injustes, soit qu'ils ne cessent d’étre au
plus préts des hommes. Ceci constitue le modele homérique et le Zopos profond
des deux poémes. Il y aurait donc soit une co-habitation (homilia, VII, 12 :
theoi anthrépois homilesan) soit alors une interaction permanente : Favorinos
prend lexemple de I'influence d’Athéna et d’Apollon sur Ajax, des dieux sur
Polycrate de Samos, sur Ulysse, sur Simonide de Céos, sur Protésilas, sur Arion
de Méthymne. Favorinos insiste alors fortement sur ce qui semble étre le point
central du discours « foutou dé tou logou» a savoir que quoi qu’il en soit nos
existences ne sont jamais autrement que epi rhipos pleon (VII, 27), sur un bateau
de paille, autrement dit un radeau. La premiére métaphore est donc de considérer
que la vie est un radeau et que nous naviguons — 'autre métaphore centrale du
texte — sur fou biou thalatte,1a mer de la vie (XXIII, 22).

Favorinos procéde ensuite 4 un jeu entre comparaison et métaphore pour
justifier lomniprésence des dieux dans le monde : chaque lieu, chaque ville 2 donc
un dieu de méme que chaque banquet a forcément son oinokboos (V1I, 36), cest-
a-dire celui qui est prédisposé au service du vin. Il s’agit donc littéralement d’une
comparaison, mais aussi d’'une métaphore ou il serait possible de lire que les dieux
sont des sortes d’oinokhooi qui rendent possible
lexistence d’une pofis, d'une khéra et dun ethnos
(VII, 38), a savoir la possibilité d’une ville, d'un
pays et d’'un peuple. Lautre niveau de la métaphore
pourrait étre que le monde est dés lors une sorte
de sumposion, une sorte de banquet auquel nous
prenons part et dans lequel nous serions appelés a

) . disent que les dieux ont entendu la woix de  penger et A interpréter la part qui nous est accordée
Protesilas®, priant en mer — ceci est le caeur de mon discours — sur une

embarcation dosier comme Ulysse sur un radeau ou Arion de | gemble par conséquent que pour Favorinos le
Meéthymne qui sest laissé conduire par un dauphin®. Un seul poisson
so sauva Arion, tandis que pourAjax’ 7le rocher ne fut pas suﬁmnt En
Jait si Athéna est en Attique, Héra en Argolide, Zeus en Elide, bref par ces mémes dieux.
que chaque ville a sa divinité, alors «tant de villes» selon Homeére
seraient «privées’ » non de [ échanson mais de dieu. La oiv il nest pas
possible d'organiser un banquet sans un échanson, comment une ville,
un pays, un peuple pourraient survivre sans dieux? Cela semble
40 Evident pour Ammon® qui avaient promis aux habitants d’Aphytis,
demandant aux Thraces de ne plus envoyer d’hommes en Lybie, de le

dans le service des boissons et de la nourriture.

monde ne cesse d’étre sous la surveillance des dieux
et que les hommes ne cessent détre accompagnés

Suit alors (VIII, 1-35) — si l'on croit 2 la
permanence de la présence des dieux — une question
de métaphysique sur le probléme de I'ame (psukhe)
et de son immortalité (azhanasia). Pour cela il faut
accepter que les morts existent et donc que les
ames existent dans la mort. Donc, selon Favorinos,

consulter et de linterroger, et qui avait écouté et exaucé leur gojt on y croit pas et alors les morts sont nulle part

demande : «ainsi vont vers les ondes marines, la terre et les prés verts
comme leau qui jaillit des sources, Zeus qui surveille tout™». Quant

(littéralement qu’il n’y a d'espace pour eux, einai
nomizein, VIII, 3), soit on adhére aux discours

v aux morts donc, si quelquun pense qu’ils nexistent plus cela signifie philosophiques de Platon et aux récits '’ Homere et
qu’ils ne sont nulle part, mais si l'on est convaincu par les discours de Ton croit que les 4mes sont immortelles. Favorinos

Platon et d’Homére et que les ames sont immortelles, alors il est juste

cite un long passage du livre XI de I'Odyssée ot

de faire confiance & Homere. Il dit qu’Ulysse avait dans le pays des Ulysse creuse une grande fosse et sacrifie 4 Tirésias

Chiméres” creusé une tombe peu profonde et avait sacrifié les
troupeaux et tous les morts comme §'ils avaient été ensevelis dans cette
wo_fosse : la mére décédée a Ithaque, Achile enterré a Troie, Elpénor non
enseveli, ou bien Ajax qui n'avait rien en commun avec lui ni par le
caractére ni par la parenté ou bien encore Tyro fille de Salmonée ou
Chloris fille d’Amphion™ et beaucoup d’autres femmes dont nous ne

et voit apparaitre les 4mes des morts. Le texte
central dans la pensée platonicienne est le Phédon
qui est le récit de la mort de Socrate et la tentative
de démonstration que 'ime est immortelle. Nous
renvoyons essentiellement au passage 72b-73¢ ot
Socrate défend quatre théses 4 propos de I'ime :

savons ni ot ni comment elles sont mortes. Les Athéniens estimaient d’abord il soutient que PAme est immortelle parce
20 beaucoup ... ; je soutiens que cest une preuve du cimetiére commun et qu’eﬂe est immatérielle a 'inverse du corps qui

quwapres quatre cents ans il ramenérent de Scyros la dépouille de
Thésée qui vivant avait été chassé de sa patrie ... sépultures ... non
sacrées ...

ensevelir ...

est mortel parce que matériel. Ensuite il défend
lidée que I'aime (psukhé) existe et quelle est bien

Les mémes Athéniens enterrérent sur par conséquent immortelle (73a : dste kai tauté
LAcropole Cécrops et la fille d’Erechthée, presque & coté d’Athéna

athanaton é psukheé ti eotken einai). Pour cela il

so Polias®. Je me moque du phenix égyptien qui aprés avoir quitté défend le principe de la réincarnation par la
pendant tant de générations la patrie, rentre un jour en Egypte pour  justification de la renaissance (anabissis, 72d), ce
Yy mourir, comme si pour un oiseau tout le reste de la terre était qu’on nomme principe de métempsychose comme

insuffisant pour y étre enterré. Et pourtant un trés petit bout de la

processus de réincarnation. Enfin il défend une

Sicile fut suffisant & Encelade et Typhon™. J'aime mon pays par thése essentielle pour la pensée platonicienne,

Ménesthée, puis Cécrops
roi fondateur mythique d’Athénes, enfin il s’agit d’'une des
filles d’Erechtée roi d’Atheénes sacrifiée par son pére pour
la guerre contre Eumolpos. Athéna Polias (protectrice de la
cité) avait son temple entre le Parthénon et I'Erechtéion.
44- Encelade est un Géant, tué par Athéna et enterré sous
I'Etna. Typhon est un titan enseveli aussi sous I'Etna.

serai de retour a Ithaque,
une génisse stérile, la
plus belle de toutes, et
de braler sur un biicher
des offrandes précieuses.
Je promets en outre de
sacrifier 4 Tirésias seul
un bélier entiérement
noir, celui qui l'emportera sur tous les autres béliers. Aprés avoir adressé mes voeux et mes
priéres aux morts, je saisis les victimes, je les égorge dans le fossé; et soudain un sang noir
se répand sur les libations. Les 4mes des morts séchappent aussitot de 'Erebe et arrivent
en foule. Je vois autour de moi des épouses, des jeunes gens, des vieillards accablés de
miseres, et des vierges déplorant leur fin prématurée; je vois encore des guerriers qui furent
blessés par des lances d’airain, et d’autres qui portent encore leurs armures ensanglantées
et qui moururent au milieu des combats : ces méanes voltigent en foule aux bords du

fossé et poussent de lamentables cris. A cette vue la crainte sempare de moi; jordonne a
mes compagnons de dépouiller les victimes frappées par l'airain cruel, et de les briler en
adressant des prieres au redoutable Pluton et 2 la terrible Proserpine. Moi je m’assieds en
tirant mon glaive, et je ne permets point que les ombres légeres des morts s’approchent du
sang avant que je n'aie entendu la voix de Tirésias.

[Homire, Odyssée, X1, 23-50]

VIII

I'anamneése fondée sur le principe de la connaissance
(73b : apisteis gar dé pos ¢ kaloumene matheésis anamnésis estin). Une autre source
importante est bien str la Reﬁ:ubﬁgue et la fin du livre X (614b 4 621d) et le
récit du mythe d’Er le Pamphylien : « Le soir venu, les 4mes campérent au
bord du fleuve Améles (Ameleta potamon), dont aucun vase ne peut contenir
leau. Chaque dme est obligée de boire une certaine quantité de cette eau, mais
celles que ne retient point la prudence en boivent plus qu’il ne faudrait. En
buvant on perd le souvenir de tout (fon de aei pionta panton epilanthanesthai). Or,
quand on se fut endormi, et que vint le milieu de la nuit, un coup de tonnerre
éclata, accompagné d’un tremblement de terre, et les 4mes, chacune par une
voie différente, soudain lancées dans les espaces supérieurs vers le lieu de leur
naissance, jaillirent comme des étoiles. Quant 4 lui, disait Er, on I'avait empéché
de boire de leau; cependant il ne savait point par ol ni comment son dme avait
rejoint son corps; ouvrant tout a coup les yeux, a I'aurore, il sétait vu étendu sur
le bacher. Et cest ainsi, Glaucon, que le mythe a été sauvé de l'oubli et ne sest
point perdu; et il peut nous sauver nous-mémes si nous y ajoutons foi; alors
nous traverserons heureusement le fleuve du Léthé (Lézhes potamon) et nous
ne souillerons point notre 4me. Si donc vous men croyez, persuadés que 'ame
est immortelle (nomizontes athanaton psukhén) et capable de supporter tous les
maux (kai dunatén panta men kaka anekbesthai), comme aussi tous les biens (panta
de agatha), nous nous tiendrons toujours sur la route ascendante, et, de toute
maniére, nous pratiquerons la justice et la sagesse (dikaiosunén meta phronéseds).
Ainsi nous serons d’accord avec nous-mémes et avec les dieux, tant que nous
resterons ici-bas, et lorsque nous aurons remporté les prix de la justice, comme
les vainqueurs aux jeux (#z athla) qui passent dans I'assemblée pour recueillir ses



«enfin nous exposerons combien ils se sont rendus dignes de leur éducation et de leur
naissance par leur belle conduite. Le premier avantage de leur naissance est de nétre
pas étrangers. Le sort ne les a pas jetés dans un pays dont ils ne sont pas. Non, ils sont
autochtones, ils habitent et ils vivent dans leur véritable patrie, ils sont nourris par la terre
qu’ils habitent, non pas en maratre, comme d’autres, mais avec les soins d'une mére.»
[PLaTON, Meénéxéne, 237b]
45. Alcée de Mytiléne (ca. 630~ ca. 580 AEC) est un poéte
lyrique. Il est impossible d’attesté la citation de Favorinos,
voir TEPEDINO GUERRA, p., 157-158.
46.11 $'agit pour Favorinos d’une justification de la patrie
comme lieu de vie et du cosmopolitisme. Thyrée a servi
d’asile aux habitants d’Egine chassés par les Athéniens
(Pausanias, II, 29, 5). Favorinos parle des trois grandes
lignées grecques et de leurs mouvements. Amphiloque,
chassé d’Argos par son pére fonde la ville d’Argos
Amphilochium en Acarnanie. Dardanos originaire de
Samothrace (ou d’Arcadie) s'installe en Phrygie. Jusqu'au
v siécle AEC, une population d’Erétriens est installée
au nord de Suze en Perse 4 Arderrika. Eumolpos, fils de
Poséidon et Chioné se réfugie d’abord en Thrace puis
encore 4 Eleusis en Attique. Cadmos, roi de Tyr, est le
fondateur légendaire de la ville de Thébes.
47. Favorinos établit ici une critique de lorgueil de la
naissance et du caractére «autochtone », propre aux
Athéniens et qui détermine ainsi les conditions de la
citoyenneté athénienne et par conséquent la différence
entre les concepts
de citoyens et de
méteques et surtout
entre les concepts de
démos et de laois. 11y a
une longue tradition de
la philosophie grecque
a critiquer ce concept
d’autochthonia : voir
Platon, Ménexene,
237b, Le Sopbhiste,
248c¢, Le Politique,
2712, La République, «...
414d-415¢; Aristote,

«A cela ils disent que, quelle
que soit cette double puissance,
elle appartient a la génération,
mais que ni la puissance
passive ni la puissance active ne
conviennent 2 étre.»

[PLATON, Le Sophiste, 248¢]

«Mais pour répondre 4 ta
question, relativement au
temps ol toutes choses
naissaient spontanément

pour les hommes, cest un
temps qui n'appartient pas a
l'actuelle constitution de la
marche du monde : lui aussi,

il appartenait 4 la constitution
antérieure. Alors en effet, cétait
de l'ensemble de la révolution
circulaire elle-méme que,
primordialement, le divin avait
le gouvernement (arkho) et la
surveillance (epimeleomat), et
c’était identiquement ce qui,
selon les régions cette fois, se
passait aussi pour toutes les
parties distinctes du monde,
gouvernées (arkhbos) comme

a présent par des divinités
particuliéres. Et les animaux
(z6a), des génies (daimonés)

les avaient distingués selon
lespéce et par troupeau : sortes :
de pasteurs divins, dont chacun  Ethique a Nicomagque,
suffisait par lui-méme a tous les livre X, Rhétorique,
besoins de chacune des espéces, 1360b; et la trés longue
de chacun des troupeaux tradition de la critique

dont il était personnellement  de ce concept par les

le pasteur. Aussi n'y avait-il  philosophes stoiciens.
point d’animaux sauvages, ni 48. Origine de la
d’animaux se servant les uns des citation ignorée.

présents. Et nous serons heureux ici-bas et au cours de ce voyage de mille ans que
nous venons de raconter.» [PLATON, Républigue, 621b-d).

Favorinos en vient enfin, en transition avec le récit d’Homere, a parler
des Atheniens et de leurs pratiques des sépultures (zhaptein, VIII, 25 : celles
du commun, celle de Thésée, de Cécrops et celle de Chthonie (ils sont I'un et
autre frére et sceur et les enfants d’Erechthée). Puis il aborde la question des
sépultures du phaenix, d’Encelade et de Typhon pour revenir alors a la question
de la patrie qui ne peut étre, par conséquent, ni le lieu de la naissance ni celui
de la mort.

Favorinos introduit alors I'un des plus importants concepts du texte : si
l'on ne peut quétre attaché a la patrie, on doit alors considérer quelle nest rien
d’autre que 1a ol nos parents sont nés et ont vécus mais quelle ne correspond
en rien 4 12 ol nous sommes et ot nous vivons. Il faut donc procéder 4 un
déplacement et considérer que la patrie nest jamais autre chose que 1a ot nous
sommes pour toutes les raisons qui font que nous y sommes (que ces raisons
soient volontaires ou fortuites). Il est alors, pour Favorinos, plus évident d’aimer
le pays ot nous vivons et ot nous travaillons plutét que de considérer comme un
fantasme ce pays ou nos ancétres étaient. La patrie, dont il faut extraire la racine
étymologique de la parenté, nest alors que le pays ot nous sommes. Cest pour
cette raison que nous avons tout au long du texte traduit le terme grec pasris par
le terme pays pour tenter de rendre lextraction de la base étymologique et lui
rendre 'idée qu'elle ne peut avoir lieu que comme espace partagé parce que nous
y fondons nos habitudes, nos modes détre et de travail. Clest pour cette raison
qu'il cite un trés court fragment d’'un poéme d’Alcée de Mytiléne «... accueillons
les exilés» (IX, 4 « bupedezato pheugonta»). Alcée de Mytiléne était né sur I'ile de
Lesbos et sa famille fut exilée parce que ses fréres tuérent le tyran Mélanchros de

m

| HOMERVS
Smyrnia Rhodos, Colophon, Salamis, Chios Argos, Athenc, Orbis de patria certat Homete:
L 2 AT":I;[ {.f'.tr.cfinu ln!'l'l'l. _er' n-.-rium ﬁ'ﬂ‘

L

Y

e —

dessus tout et je ne pourrai 'abandonner. Mais & bien y réfléchir, je
pense que ce nest rien d'autre gue la terre oii nos parents ont habité
et ont vécu; la patrie en fait nest pas le lieu oil nous sommes nés, cest
10 assez évident. Ainsi nombreux sont ceux qui nés dans le pays le
considerent comme une autre patrie. Mais si la patrie est le lieu
habituel des parents, pourquoi ne pourrions-nous pas aimer la ferre
sur laquelle nous vivons avec le méme sentiment 2 En faif, il est
Pplus naturel d’aimer le pays dans lequel nous vivons plutot que
w celui oit vivaient nos ancétres, et de la méme maniére pour nos
descendants — et encore a plus forte raison — il leur sera possible de
choisir comme lieu de résidence la terre o je suis obligé de vivre :
accueillons les exilés». Cest ce que dit le poéte Alcée de
Mytiléne‘“, un homme qui aimait tendrement son pays. En fait, si
tu traces ta lignée et celle de ta patrie de génération en génération
Jusqu'a arriver aux plus anciennes, tu constateras qu’ils ont fous
migrer vers un autre pays, comme ceux d’Egine vers Thyrée ou
qu'ils se sont installés depuis d’autres lieux, comme les Ioniens, les
Eoliens, les Doriens, eux aussi exilés, ou que les Grecs ont été
10 pénétrés par des barbares — comme les Argiens qui vivent avec les
habitants d’Amphilochie, les Arcadiens qui sont allés avec Dardanos
en Phrygie, les Erétriens d’Eubée installés & Suse en Perse — ou les

barbares  pénétrés par des
Grecs, tels les Thraces qui se
sont installés avec Eumolpos
en Attique, les Phéniciens et
les Arabes avec Cadmus a
Thébes en Béotie”. Chague
Jfois que l'on remonte a des
faits anciens on constate que
nous sommes tous e’tmngers
et exilés. ... trés grande a
fondé la ville, et devient et
... 8i quelques uns croient
pour  ces  raisons  étre
autochtones sont bien
orgueilleux; si étre autoch-
tone appartient aux souris et
a d'autres animaux mépri-
20 sables, en revanche pour
un homme ce nest pas se
vanter que de ne pas étre né
d’un homme”’. Si pour cette
raison nous pensons étre lié a
la terre, nous ne devons pas
en  revanche  seulement
prendre en compte le bout de
terre, comme $'il sortait d’un
trou, mais considérer que
nous habitons ces lieux parce
que cest une meére et une
nourrice commune. « Unique
est le genre humain, qui un
Jour vit d’un pére et d’une
mere un enfant», «un dieu
pour les  hommes une
partie du  soleil qui est
commun™>» : ils conservent
cependant une partie de
terre, on, si on Yy éléve
quelgu’un, la langue
changera. En fait le dieu a
donné comme patrie la mer
aux animaux marins, le ciel
50 aux oiseaux et a assigné la
ferre a ceux qm’ ont cette
méme nature terrestre,
mettant sous leur pied un

Mytiléne. Son ceuvre poétique est intimement lié &
des problématiques politiques.

Pour prouver sa these Favorinos invite le lecteur
a tracer sa généalogie pour constater que nous
sommes tous issus de migrations et d’'immigrations.
11 produit alors une liste de quelques grands
mouvements exiliques comme ceux des habitants
d’Egine, des Eoliens, des Ioniens, des Doriens
et les mouvements migratoires des Argiens, des
Arcadiens, des Erétriens ou encore des Thraces, des
Phéniciens ou des Arabes. Premiére conséquence,
nous sommes tous issus de mouvements exiliques
ou migratoires (voir a ce propos louvrage de Alexis
Nuselovici (Nouss), La Condition de ['exilé. Penser
les migrations contemporaines, Maisons des sciences
de ’homme, 2015) et seconde conséquence (IX,
17) la croyance ou l'affirmation d’une condition
autochtone est alors fausse et infondée. Favorinos
utilise pour cela l'adjectif autokhthon (IX, 17 :
indigéne, autochtone) mais il utilise ce qui semble
étre un hapax, le substantif autokhthoneia (IX, 20) qui
serait donc cette qualité particuliére détre indigéne
et natif dans la reconnaissance quil y 2 en commun
cette méme terre (khthén). Ce que nous nommons
une autochtonie. Elle serait le défaut majeur de
I'humanité autant que de ce qu’il nomme des
animaux indignes (eutelesteron zé66n) comme les souris
(mus). Silon suit la pensée favorinienne il semblerait
que ce défaut majeur de 'humanité (et du vivant)
l'autochtonie, empéche toute possibilité d’intelligence
et d’appréhension des conditions du vivant et
géneére alors — si nous devons le dire avec des mots
modernes — discrimination, racisme, nationalisme
et protectionnisme ou génére encore — dans des
propos moins anachroniques — la crise des conditions
politiques des étres. Cette autochtonie, est propre,
par exemple, 2 Athénes qui n'accorde la condition
de citoyenneté politique qu'a ceux qui sont nés de
pére et de meére athéniens, excluants ainsi météques
et barbares. La conséquence de ce processus a été la
distinction, profondément critique et profondément
dangereuse pour la politique, entre le demos et le
laios, a savoir entre un peuple pensé a partir de ses
droits (fondant ainsi la démocratie comme un systéme
profondément discriminant) et entre un peuple
pensée a partir de la somme totale des étres, le /aios
déterminant ainsi ce qui se nomme une /leitourgia
comme somme des agir du peuple. Il sagit donc ici
d’un concept central pour la pensée favorinienne,
Lautochtonia est le défaut fondamental des hommes
et par conséquent le défaut majeur qui contribue a
déformer et a ruiner leur comportement. Ainsi la
terre (khthon) rlest pas la fondation mais seulement
la nourrice (¢rophon, IX, 25) qui nous porte et nous
constitue. Littéralement — et au risque ici encore de
considérations anachroniques — la terre noffre jamais
la possibilité d’'une autochtonie mais bien plutét au
sens de Roland Barthes (« Mythologie aujourd’hui»
(1971) in Le bruissement de la langue, Seuil, 1984)
d’une idiolectologie, Cest-a-dire de cette qualité propre
a Iépreuve d’une langue portée par les usages des
étres a un endroit précis «ou si lon y éléve quelqu'un,
la langue changera, phulattontai den é an sis traphe,
glossan parallaxein, 1X, 28). I n’y a donc pas de patrie
ni méme réellement de pays mais des espaces ou
les usages linguistiques ne cessent de changer et de
transformer le sens et les valeurs pour indiquer les
modes et les usages des étres.

IX



autres de nourriture; point de guerre entre eux, absolument point non plus de dissension.
Au contraire, ce seraient des milliers et des milliers de biens quon devrait énumérer, pour
dire tous ceux qui résultent d’une pareille organisation des choses. Mais maintenant,
pour ce qui, dans la 1égende, concerne les hommes, voici & peu prés ce quon rapporte

au sujet des conditions spontanées de leur existence. C¥était la Divinité en personne

qui était leur pasteur et qui présidait a leur vie, ainsi que les hommes a présent, en tant
qu’ils se distinguent par le caractere plus divin de leur espece, sont les pasteurs des autres
especes animales, qui sont inférieures a la leur; or puisque celui-ci était leur pasteur, il n’y
avait point besoin de constitution politique; ils ne possédaient point une femme et des
enfants : au sortir de la terre, ils revenaient tous  la vie, sans avoir gardé aucun souvenir
des conditions antérieures de leur existence. Mais tandis quétait absent de leur état tout
ce qu'il y a de cette sorte, en revanche les arbres, sans parler d’innombrables taillis, leur
fournissaient des fruits a profusion, lesquels ne réclamaient point détre produits par la
culture, étant au contraire une contribution spontanée de la terre. D’autre part, ils vivaient

nus, dormant au piturage,

le plus souvent sans lit, 4 la
belle étoile : cest que, par

la fagon dont les saisons
étaient tempérées, ils étaient
préservés d’avoir a en souflrir;
cest aussi que molles étaient
leurs couches, étant faites

du gazon qui a profusion
poussait de la terre! Tu viens
d’apprendre, Socrate, quelle
vie menaient les hommes au
temps de Chronos. Quant a
celle que la tradition attribue
au temps de Zeus, cest la vie
d’a présent, et ton expérience
personnelle te renseigne a son
sujet.»

[PLATON, Le Politique,
271d-272b]

«qulen réalité ils étaient alors
formés et élevés au sein de
la terre, eux, leurs armes et
tout ce qui leur appartient;

quapres les avoir entierement
formés la terre, leur mére,
les a mis au jour; que, dés
lors, ils doivent regarder

la contrée qu’ils habitent
comme leur mére et leur
nourrice, la défendre contre
qui l'attaquerait, et traiter les
autres citoyens en fréres, en
fils de la terre comme eux.»
[PLATON, République, 414d]

«Lorsque sous les ordres

de leurs chefs, ils se sont
rangés en bataille, les Troyens
s'avancent bruyamment,
comme une nuée d’oiseaux
faisant entendre de vives
clameurs : ainsi séléve au ciel
la voix éclatante des grues,
quand elles fuient les hivers
et les pluies continuelles; elles
poussent des cris aigus, elles
senvolent au-dessus des flots
de l'océan, elles portent aux
hommes appelés Pygmées le
carnage et la mort, et du haut
des airs elles leur livrent de
terribles combats.

[HoMERE, Iiade, 111, 1]

49. Référence, apres le départ le Solon, 4 la création des
trois partis politiques nommés montagne, plaine, littorale
(voir Plutarque, Vie de Solon). Megacles est un homme
politique du v1° siécle AEc, fils d’Aleméon, pére de
Clisthéne et beau-pére de Pisistrate (ca. 600 - 527 AEC)
qui fut tyran d’Athénes. Son pere est Hippocrate et non
Hippias.

50. Phylé est un déme au nord-est d’Athénes 4 la
frontiére avec la Béotie.

51. Etéocle et Polynice sont fréres, fruits du mariage
incestueux entre (Edipe et Jocaste. Pour les fils
d’Héracles soit il
s'agit des Chalkoarai,
bralés vif par leur
pére durant un accés
de folie, soit alors
Alexiares et Anicétos.
52. Peuple
mythologique qui
vivait soit au sud de
I'Egypte soit en Inde.
Tliade, 111, 6.

53. Favorinos fait
allusion au refuge des
Atheéniens a Salamine
en 480 AEC.

54.11 s’agit des
habitants de Phocée,
aujourd’hui Izmir en
Turquie. En 546 AEc,
la cité est prise par
les Perses et détruite,
ce qui conduit a
I'immigration de sa
population. Favorinos
semble lier cette
immigration avec la
fondation de la ville
de Marseille en 600
puis en 546 AEC.

55. Peuple de femmes
guerriéres qui
habitent les rives du
fleuve Thermodon,
actuellement en
Capadoce. Elles
pourraient étre les
femmes guerriéres
des Scythes et des
Sarmates. Les Scythes
peuple nomade de
I’Asie centrale (de
I'Ukraine a I’Altai).
Les Sarmates, peuple
scythique le plus a
Touest.

socle siir, le recouvrant du ciel et le cloturant avec la mer. Les oiseaux
et les poissons conservent leur part donnée par Zeus et le reste aux
animaux terrestres. Mais les hommes par cupidité divisent la terre en
divisant le don de la divinité en différentes parties, entre I'Asie,
PEurope et I'Afrique avec des fleuves, entre peuples voisins par des
montagnes, entre compatriotes par des murs, entre membres d’une
méme famille par des maisons et entre ceux qui vivent dans la méme
o maison par des portes; et maintenant les hommes séparent aussi ceux
qui vivent sous le méme toit par des armoires et des coffres. De la
découlent les guerres, les siéges, les destructions de maisons et les
pillages, comme s'ils se battaient contre un autre pays voisin, souvent
dans la méme région comme lorsque certains se rangeaient avec
Erechthée, d’autres avec Eumolpus; parfois ils se sont divisés en trois
partis, le littoral avec Mégacles fils d’Alcméon, la plaine avec Lycurgue
X fils d’Aristolaide, la montagne avec Pisistrate fils d Y—Ilppia:"g. De la
découlent en plus des guerres entre habitants d’une méme ville —
certains combattent du centre d’autres depuis P/aylfo — d’autres
encore ont séparées et dispersées des descendances ioniennes, doriennes,
argiennes et de nombreux autres peuples grecs et barbares; de li
1o découlent les luttes d’Etéocle et Polynice, des fils d Heéracles™, et par
Zeus, de tous les autres fréres qui ne se battent pour un régne mais
pour une maison. Les grues ont une dme plus noble que la notre :
passant de la Thrace i ] ’Egypte, elles ne jugent ni la Thrace leur patrie
nil ’Egyple leur pays d'exil, mais elle passent de leur résidence dété a
celle d’hiver et n’y accordent aucune sorte d’importance. L'histoire des
Pygmées est donc un mythe. En fait hiver les chasse de Thrace
comme le destin nous pousse a partir d’ici ou de la. Cependant un
20 oiseau ne se dispute avec les Pygmées ou avec les autres oiseaux pour
une partie du ciel, ni un poisson avec un autre poisson pour une plage
ou un rocher, mais il croit que I ot il se trouve est sa propre patrie.
Ceux qui ont imité ce comportement parmi les hommes ne sont pas
privés de qualité : les Athéniens apres avoir abandonné non seulement
/ ’Az‘z‘ique”, mais aussi la terre, embarquerent sur des navires pour
so apporter la liberté aux murs et aux pierres, tandis qu’ils croyaient que
pour eux tout était tenu li oit il pouvaient combattre avec valeur.
Naimant pas le lieu oi1 ils vivaient les Phocidiens™ ont jeté i la mer
des blocs de métal et ont juré qu'ils ne reviendraient pas chez eux
avant qu'ils ne soient remontés & la surface. Encore aujourd’hui les
Phocidiens qui vivent a Marseille se sont établis loin de leur patrie
sur la mer Tyrrhénienne. Les Amazones étaient considérées comme
4o les filles d’Ares, parce qu'abandonnées par le fleuve Thermodon, elles
parcouraient le monde a la recherche d’une patrie. E si les Amazones
sont aussi des femmes, les Scythes et les Sarmates pour pouvoir piller
et voler, préferent ne pas avoir de ville”; pour vivre heureux et sans

11 semble donc que Favorinos ait été exilé dans les années 130 non
pour des raisons de meeurs mais pour des raisons politiques. Du moins
nous en proposons I'hypothése. Sans doute pour avoir plus ou moins
clairement critiqué la concentration des pouvoirs dans la gestion de
lempire. Mais plus encore il semble que l'empereur, dont Favorinos a
été proche, lui a proposé de prendre la charge d’un sacerdos provincie
ou flamen ou de ce quon nomme en grec un arkhiereus, autrement
dit le grand prétre en charge de l'organisation des sacrifices pour le
culte impérial. La charge est immense, honorifique et trés onéreuse.

Favorinos Mais surtout elle suppose de vouloir et de pouvoir soutenir  la fois la
utilise deux question d’un culte impérial et bien str la question des sacrifices. Or
fois le verbe nous avons montré que la présence en début de discours des figures
thuein, offrir d’Empédocle, Musonius Rufus, Socrate et Diogeéne, défenseurs du
un sacrifice végétarisme, devait pouvoir affirmer qu’il ne consommait pas de

(x1x,49; viande et la référence 3 Empédocle qui refusait les sacrifices, doit
XX1,19). pouvoir confirmer que la pensée de Favorinos exclus lusage de ces

Le Premier memes sacrifices. Il faut encore ajouter a cela la présence en début

_, ConsISte 3 médiat de discours des figures de Diogéne et ' Empédocle, semble
precisementa . 4, lentiéreté du discours fondée sur le probléme politique

critiquer iNdiquer que Tentiéreté d : probleme politiq
d’une relegatio est inscrit a partir de deux penseurs qui prone l'inversion

Philostrate,
Vies des
sophistes, 1, 8,3
et Souda, s.v.
DaPwpivog

Commence ensuite pour Favorinos la reconfiguration de ce que nous
pourrions nommer un 4osmos (il y a trois occurrences du terme dans le traité sur
lexil : 11, 49; XIX, 58 et XXIV, 55 et les trois occurrences disent toutes quelque
chose de la construction du monde : on se souvient de lexpression en II, 49, zou
kosmou poiété thed). Le kosmos, s'il désigne ce que nous nommons le «monde », cest
parce qu’il désigne essentiellement la question de l'ordre des choses et de leurs
agencements (au sens que nous pourrions donner a l'ornement). Kosmos est donc
a la fois la maniére avec laquelle on range et on arrange les éléments du monde.
Clest précisément pour cela quexiste ce quil nomme des dieux faiseurs de ces
agencements (les kosmou poiétai theoi). C'est pour cela aussi que le résultat de ce
processus est 4 la fois cosmogonique et cosmétique (rangement et arrangement).
Selon Favorinos lordre (kosmos) est donc que la mer a été donnée aux étres
marins, le ciel aux oiseaux et la terre au reste des étres. Les poissons, les oiseaux et
les animaux, selon Favorinos maintiennent ce qui leur a été accordé (paradidemi,
IX, 33) sans s’approprier la part qui nest pas la leur, tandis que les hommes ne
cessent de procéder a des appropriations (pleonexia) et des divisions (dianems).
Parmi ces divisions, il y a celles qui consistent a diviser le monde en continents
a partir des fleuves, puis & diviser les peuples en pays a partir de la géographie
(des montagnes), puis a diviser les étres &mp/m[iai) avec des murs, puis les
familles (homopatrioi) par des maisons (oikos), et les habitants (sunoikoi) par des
meubles. En somme il s’agit de penser que la géographie, I'histoire, 'urbanisme,
Tarchitecture et le design ne sont en somme que des modes de la division qui
ne servent en rien ni l'existence des hommes ni les conditions mémes de ces
existences. Il s’agit alors d’'un grand plaidoyer pour le cosmopolitisme, I'hospiralité
et le commun dont la fondation est selon les termes de Vanessa Theodoropoulou
(in Journal) une philoxenia, comme affection profonde pour ce qui nest pas soi.
Xenos est un terme utilisé seize fois dans le texte :

il revét une importance absolue. Xenos est a la fois
le caractére étranger, étrange et hospitalier. Clest
cette relation entre les trois qui est fondatrice du
seul sens possible que peut revétir le terme étranger.
Cest le sens de la philoxenia. Si nous ne sommes
pas en mesure de garantir cette philoxénie et si nous
ne cessons de séparer et de diviser le vivant, alors
nous ne cessons de produire la guerre (polemos), les
sieges (poliorkia), les destructions (kataskaphe) et

les pillages. Favorinos cite alors quelques éléments
historiques comme les luttes entre les rois d’Athénes
et de Thraces pour les luttes entre peuples, entre

les différents partis politiques athéniens qui ont
engendré des luttes entre citoyens ou encore des
guerres civiles ou des luttes raciales, ethniques ou
familiales qui ont produit par exemple les luttes
entre Etéocle et Polynice, entre les fils d’Héracles.
Pour affirmer son argumentation Favorinos utilise
alors le deuxie¢me exemple avec les animaux (X, 12).
Cette fois les grues qui dans leur migration nont
jamais ni de pays d'exil ni de patrie. La figure des
grues soppose bien sir a celle du phoenix (VIII, 3).
La migration des grues permet 4 Favorinos
d’affirmer l'inexistence du peuple mythologique des
Pygmées (to dé ton Pugmaion poiétikos ara mythos en,
X, 18) puisque les grues ne peuvent se disputer pour
une portion de territoire. Chypothése de Favorinos
consiste & penser que les animaux ont pour patrie

le lieu ou ils se trouvent sans en réclamer d’autres
ni se disputer pour cela. Imiter ce comportement
des animaux est donc une qualité. Favorinos cite
des exemples historiques comme le moment ot

les Athéniens fuient 4 Salamine, mais aussi les
Phocidiens qui fuient leur pays et qui s'installent
dans la ville de Marseille, ou encore les Amazones
qui sont sans patrie ou les Scythes et les Sarmates
qui sont nomades. Quel que soit le mouvement des
étres, il faut alors saisir que nous n'avons pas d’autre
patrie que le sol ot nous sommes, oll nous vivons et
ol nous agissons. Toute autre recherche semblerait
étre vaine et ne semblerait produire que des
catégories, de la discrimination et de la violence. La
modernité, notre modernité, ne cesse de montrer que
le discours de Favorinos est d’'une grande actualité.

Tusage des
animaux pour

des valeurs des spheéres politiques et de la croyance. Plus précisément
nous soutenons lhypothése que la pensée favorinienne prone un
rapport au métaphysique direct entre les hommes et le divin divers, le sacrifice. A
prone l'absence de figures rituelles du sacerdoce et donc 'absence PTeUve aussi
d’une relation entre pouvoir et métaphysique. Ce qui suppose alors ?fmt_que .
I'impossibilité d’assurer le culte impérial et I'impossibilité de présider avo.ﬁln 0s ait
. . . ) L possiblement
aux sacrifices. Ce qui ne fait pas de Favorinos un penseur dobédience | .¢ <12
chrétienne, bien au contraire. Il semble qu'il maintienne un rapport charge
trés fort au polythéisme et & la conscience des conditions du vivant.  darkhiereus,
d’archi-prétre
Dapwpivos, Apledtov 176 év IwAdig modews, avip molvuadrs kard qui préside
naoav madeiay, yeyovws 8¢ THv Tod opatos Ew dvpdyvvog [Bv gaoy aux sacrifices
épuagpéditov], prlogopiag ueoté, prropixii 8¢ uardov émbéuevog: yeyovar (cf. Legré
éml Tpaiovod 10D Keicapog kel mapateivag péxpr T@v Adpiavod ypévwy P-98 et
100 Pacidéws. &vrepidoTiueito yoiv kai (ilov elye mpog TMhovtapyov tov Philostrate,
Xaupwvéa €ic 0 T@V ovvTaTTopévwy Pifrivy &reipov. yéypamtar yoiv adT® Vies ’f’”
PIA600Q& Te Kai ioTopIKd, OV TOADS dpiOuds. éomi 8¢ kai T@v PifAiwy avTod Sophistes, 1,
tadto: Iepi t7ic Opripov gidogogiag, Iepi Swkpdtovs kai THG KAT ADTOV 8,3)-
épwtikfic Téyvyg, Iepi I dtwvog, Iepi 17i¢ Siaithg T@V ptAoodpwy: koi dAA.
00706 Eypaye Kol YYwHOLOYIKA.



Pour vivre heureux — selon la pensée favorinienne — il ne s’agit pas de hair la
patrie mais en revanche il s’agit de ne jamais en étre nostalgique. Cela revient
alors a dire que le souvenir du pays d’avant ne peut pas étre cause de souffrance,
ce serait en ce cas la nostalgie, mais de joie. Cest alors le concept de philokhiria.
Ce qui signifie que létre favorinien est a la fois un étre de la philoxénie et de la
philochorie en tant que joie produite par ce qui est autre et joie produite par ce
queest le lieu ot nous sommes. Cette philochorie est une sorte d’attachement et
de joie a séjourner en un lieu particulier et singulier qui n'est pas la patrie mais
le lieu ot nous sommes, ce qui pourrait revenir 4 dire qu'il s’agit a la fois pour la
pensée moderne d’un Heimat, un séjour comme abri et d'un Dasein, un étre-1a
dans ce séjour comme abri qui est toujours autre. En ce cas lexil nest plus un exil
mais un voyage plus ou moins déterminé vers ce qui peut devenir 4 tout instant
cette philokhoria. Tout lieu est alors Iespace possible d’un vivre bien.

I1 est a noter que les concepts de £héra (environ sept occurrences dans le
texte) et de philia (plus de cinquante occurrences sous diverses formes) sont
centraux pour la compréhension générale du propos. Ce qui signifie qu’il s’agit
d’abord d’un traité sur I'amitié en tant qu'elle est une fondation essentielle a nos
rapports et & nos maniéres de vivre. La philia est lamitié, elle est aussi tout ce
qui est en capacité de mettre en relation, de mettre en lien, de sorte détablir une
forme d’attachement dans l'altérité et le diftérent. L'autre concept est la 2héra,
une sorte d’espace, dont on trouve la trace dans le terme féminin d’espace en

douleur il est juste, et je ne dis
pas par Zeus de hair la patrie
(ce serait une impiété), de ne
pas chercher d’inutiles
souffrances dans une immense
nostalgie. 11 serait plus juste de
Jfaire du souvenir du pays une
cause de joie que de douleur. 11
existe pourtant bien quelqu’un
quz' par attachement a sa terre,
so 1€ croyant pas seulement a
- . LR el Xt [exil mais dans le fait que
le malheur réside a habiter

dans un pays étranger, céde par amour pour son pays,
volontairement et non par nécessité i se condamner a lexil. « Un
imbécile qui parmi les hommes espére que les dieux honorent de
biens cette ville» dans laguelle il habite : «il'y a beaucoup d’autres
villes opulentes qui jouissent de la protection d’un dieu, de Zeus,
d’Athéna Glaukopis“». Pour moi, cependant, et méme avant
vo [exil auquel j’ai été contraint, j’ai passé la plus grande partie de
ma vie dans différents endroits de la terre et de la mer, me mélant
loin de ma patrie a des hommes avec différents langages : <je w'ai
Jamais aimé le travail ni la gestion de la maison qui éléve de
beaux enfants, mais je préfére les navires avec rames, les guerres,
les boucliers polis et les fleches’ », pour moi il n’y a donc aucune
raison de regretter ma résidence temporaire dans un pays
étranger, comme si j'avais toujours ét¢ nostalgique «parce que je

T i

Ulpfies Fonmt 5 Dot Cutalpfz%yir. 1

56. Origine de la citation
ignorée. Glaukopis
signifie aux yeux verts.
57. Homere, Odyssee,
X1V, 222-225.

58. Sophocle, (Edipe a
Colone,v. 562-565.

59. Homere, Odyssée, 11,
314-315.

60. Capys est le
compagnon d’Enée et
le fondateur de Capoue.
Tlos est fils de Tros et
Callirrhoé et fondateur

«Il est donc nécessaire que

ce qui doit recevoir dans son
sein toutes les espéces, soit
dépourvu de toute forme; de
méme que ceux qui composent
des onguents odoriférants,
mettent d’abord tous leurs
soins a priver de toute odeur

la liqueur qu’ils veulent
parfumer ; ou de méme que
quand on veut fagonner une
substance molle, on ne lui
laisse auparavant aucune forme
déterminée, et on sapplique,

traire. 3 Punir ot & 1 de Troie (Ilion). .o sais que jai grandi comme un étranger» comme le Thésée de
au contraire, a l'unir et a la . o R
. T L. Alexandre fondateur de Sophocle, et «comme un homme en terre étrangere j’ai fait face a
polir autant que possible. Ainsi, la ville &’ Alexandrie

d’innombrables risques* ». Alors méme que mes parents étaient
en vie et que ma sceur, la plus chere d entre tous, était la, jen
avais moins besoin parce que jétais jeune et au plus fort de ma
réussite, j'avais un avenir. Mais « maintenant que je suis adulte
et que je peux écouter et comprendre les mots des autres”»
so maintenant que mes parents sont morts, que je suis loin de ma
famille et que maintenant les contraintes sont fortes, puis—je étre
tranquille? Je ferai plus état de ma situation, parce que jai
commandé aux autres et qu'a présent je dois avoir la capacité de
me controler, et cest la plus grande capacité, en dépassant
ladwversité. Les dieux donnent souvent aux hommes et aux
femmes des charges et des honneurs qui peuvent étre perdus (la
so richesse par exemp/e), sans avoir rien donner d’important. Puis
il faut une disposition d esprit pour ne pas étre fier des accusations
ni de shumilier des malbeurs : mais ils ne les donnent qu'is peu,
et apreés les avoir accordées ils ne les retivent jamais. Si quiconque
me considere comme hote et étranger, je considére leur pays et leur
so terre comme patrie : en fait le plus grand est le dieu qui m'a fait
xu installer oi et comme il a voulu, bien plus que Capys, Ilos ou
Alexandre® et tous ceux qui aprés avoir délimité avec des murs

il convient que ce qui doit
étre propre a recevoir dans toute son étendue des copies
de tous les étres éternels, soit dépourvu de toute forme
par soi-méme. En conséquence, cette mére du monde, ce
réceptacle de tout ce qui est visible et perceptible par les
sens, nous ne 'appellerons ni terre, ni air, ni feu, ni eau, ni
rien de ce que ces corps ont formé, ni aucun des éléments
dont ils sont sortis; mais nous ne nous tromperons pas en
disant que clest un certain étre invisible, informe, contenant
toutes choses en son sein, et recevant, d’'une maniére trés
obscure pour nous, la participation de étre intelligible, un
étre, en un mot, trés difficile 4 comprendre ».
[PraTON, Timée, 50e-51b]

«Le discours sur Zhéra joue donc pour la philosophie un
role analogue 2 celui que joue Zhéra “elle-méme” pour ce
dont parle la philosophie, 4 savoir le cosmos formé ou informé
d’apres le paradigme. Cest dans ce cosmos quon puisera
néanmoins les figures propres —mais nécessairement
inadéquates — a décrire Zhéra : réceptacle,porte-empreinte,
mere ou nourrice. Ces figures ne sont méme pas de vraies figures. De ce
queelles approchent, la philosophie ne peut parler directement, sur le mode
de la vigilance ou de la vérité (vrai ou vraisemblable). Le réve est entre les
deux, ni I'un ni l'autre. La philosophie ne peut parler philosophiquement de
ce qui ressemble seulement a sa “meére”, sa “nourrice”, son “réceptacle” ou
son “porte-empreinte”. En tant que telle, elle ne parle que du pére et du fils,
comme si le pere lengendrait 4 lui tout seul.»

[DERrRIDA, Khora, 1993, p. 95]

8¢ 0lda k076 W EmaudevOnv Eévog,

donep a0, yd e mheiot” avip émi Eévyg
iAo kvdvvebuat’ v Toud Khpe:

dare Evovy’ &v ovdév’ 6vO’, Womep o viv,
vmekTpaToiuny yi o0 ovvekodle: émel
&o1d” avip Ov ydTi TAS €l aliprov

0088y TAEOV ot 00D UETEOTIV FUEPA.

Je sais que, moi aussi, j’ai grandi étranger,
Comme toi, et que jai plus que tout étranger,
Risqué ma vie, pour un pays qui nest pas le mien;
11 nest donc d’étranger, tel que toi, & présent,
Pour qui je ne ferai pas tout pour le sauver;
Je suis un homme, et que pas plus que toi,

Je ne sais ce qu'il adviendra demain.
[SopHOCLE, Edipe it Colone, v. 562-568]

«Tel je fus a la guerre. Le travail des champs et les soins quon prodigue
aux jeunes enfants pour les élever ne me plaisaient pas. J’aimais, moi, les
vaisseaux garnis de rames, les combats, les traits et les tristes fleches qui
font horreur 4 tous les hommes. Voila ce qui me charmait le plus; voila ce
qu'un dieu plaga dans ma poitrine : car chaque mortel a regu du ciel ses
golts et ses penchants.»

[HomERE, Odyssée, X1V, 222)

frangais. Ce que quotidiennement nous frappons
avec nos pouces sur nos ordinateurs pour produire
des espaces qui rendent plus facilement lisible ce
quon appelait auparavant une scriptio continua. Cette
espace nest pas un espace au sens ou il ne s’agit

pas de limites, mais de formes d’usage. Pour le dire
autrement il ne s’agit pas d’un espace limité par des
mesures, des murs ou des portes, mais d’'une espace
limitée par des usages, des modes et des modalités.
Khora est la place occupée par un étre. Clest en tant
que place occupée, la place inoccupée nécessaire pour
que loccupation et le mouvement puissent advenir.
Cest ce que francais entend dans le terme aitre,

la place laissée libre. Khora cest lespace saisie par

et pour le mouvement. La £héra est selon les mots
de Jacques Derrida la nourrice (DERRIDA, Khéra,
Galilée, 1993), le zrophon favorinien (IX, 25). La
khéra comme nourrice est une espace sans pouvoir
jamais étre un espace. Elle est ce qui rend possible
lexistence et loccupation des étres. La £héra est pour
partie l'aitre des étres.

Enoncé de quelques éléments biographiques
(emoi de, X1, 9), Favorinos dit qu'il a été contraint 2
lexil mais qu’il a passé sa vie & voyager, visiblement
loin de sa patrie, en partageant la vie de gens
dans des pays lointains et en ayant connaissance
de langues étrangeres. L'usage d’une citation du
chant XIV de I'Odyssée, fait revenir Ulysse comme
personnage central. Ulysse est la figure d’un
attachement 4 une terre, probablement d’abord
pour les usages qu'il peut y avoir, mais il est aussi
celui qui ne cesse de parcourir le monde dans une
errance involontaire, signe sans doute qu’il faille a
tout moment advenir aux aventures des changements
de fortunes et despaces. Ulysse est doublement un
étre de la philochorie parce qu’il ne cesse d’aimer
Ithaque et parce qu’il ne cesse de ne pouvoir y
revenir. Par conséquent on ne peut construire son
rapport au monde sur le regret et la nostalgie des
espaces traversés mais bien au contraire de vivre,
selon la formule et de «grandir comme un étranger,
6s epaideuthen xenos» (X1, 19) qu’il emprunte a
Sophocle, dans la tragédie (Edipe & Colone et dans
les paroles de Thésée qui accueillent (Edipe. Puis il
y a Iévocation trés personnelle de ses parents et de
sa sceur — et de 'immense amour pour celle-ci (XI,
22) — et semble-t-il du regret de leur disparition.
Citation d’un fragment d'Homere dans I'Odyssée
avec les paroles de Télémaque : I'dge adulte est
celui des prises de conseils mais aussi celui qui fait
que l'on séloigne de son pays et des membres de
sa famille. Puis il y a ce second 4ge adulte, celui de
Iéloignement et de la mort des proches et celui de
l'accumulation des contraintes et des responsabilités
qui réclame une forte charge de confiance (euthumia,
X1, 31). Cette nécessaire euthumia doit pouvoir faire
face a un changement de paradigme dans la vie de
Favorinos, passage d’'un temps ou il est possible de
controler les événements et d’avoir une gouvernance
(arkhe) 2 un temps ou lordre reclut I€tre 2 n'avoir de

XI



20}

61. Hestia, fille de § p
Chronos et Rhéa, g
divinité du foyer.

62. Priam roi de ;
Troie est invité par ¢
Achille alors qu’il vient i

récupérer le corps de 3
son fils Hector. I/iade, A
XXIV.§
63. Atrée roi de
Mycenes, sert & Thyeste
son frére, ses enfants
a manger lors d'un é
banquet. %
64. Homere, Iliade, '

5

=
=

- .

. e
L

une petite partie de la terre lui ont donné leur nom. L'homme
bienveillant, je le considére comme un ami de la cité et de chaque
citoyen, bien plus que celui qui se vante de ses titres, de ses réseaux
et de sa descendance, et qui reste un étranger. En fait ce nest ni la
loi ni la taxe sur les méteques qui vous fait citoyens ou étrangers,
mais la bienveillante disposition de l'esprit. Ainsi avec confiance

| je miinscris dans cette ville, non par mes archives personnelles

mais par la bienveillance, sous la protection de Zeus, défenseur des
hotes et des amis et présentant Hestia® comme mére commune des

| dieux et des hommes, et comme table hospitaliére plus digne de

respect quaucune des tables privées si on la préside pieusement. Ce
ne fut pas seulement I’hospitalité de la table qui fit de Priam le
commensale d’'Achile”, tandis que celle d’Atrée®, faux pére,
servant un si horrible festin, sest déclaré ennemi de son frére et I'a
e’loignei Par conséquent ce sont les sentiments qui s’e;broufuent face
aux habitants d’un lieu et non les cadeaux et la reconnaissance
saisis au hasard; mais ils pourraient devenir plus grands et plus
importants. Le temps qui passe rend tout plus intime; dans le
méme temps l'ami doit étre considéré avec bienveillance et
['étranger avec courtoisie en tant quétre. En fait il y a des chiens
dont la nature les rend féroces des qu’ils rencontrent de I'inconnu,
avant méme de savoir s’ils sont face a un chien doux ou hostile.
Ainsi chez Homere, les Grecs sont présentés comme ceux qui
commencent par inviter les étrangers qu'ils rencontrent & un
banquet, et seulement apres le repas leur demandent qui ils sont et
doi ils viennent, de sorte que si cela devait étre défavorable cela
nempéche pas un bon accueil.

Le regret, puis ceux des amis et des parents, lié & lamour du
pays, provient de ce que nous avons dit : il nous rappelle la
naissance, [éducation commune donnée aux enfants, la
fréquentation de l'école, les discussions aux gymnases, le plaisir de
la conversation avec ses pairs et avec des adolescents, qui jettent
ces souvenirs attrayants et flatteurs i lesprit. Devant ces regrets
Je crois avoir besoin de moins de fatigue et de sueur. La patrie,
constituée déléments immobiles et inanimés, ne pouvait pas
combler le vide que jéprouvais & mon séjour forcé en cet endroit.
Par conséquent, pendant ma résidence et mon voyage, chaque
cause a été négligée : il est donc inévitable que la patrie soit lix ot
la nature I'a mise; de plus la loi ma contraint a lexil et il est alors
difficile de sopposer d’un seul acte & un double état de contrainte,
lun qui provient de la nature, autre de la loi. Un homme, & qui
le divin a donné une nature infatigable, qui voyage «sur terre et
sur mer*» i pied ou avec tout type de véhicule, pour des affaires,

jor % --:Illllﬂ'\f:]_f% ; k |

commandement que sur soi-méme. En somme il s’agit du passage
d’un controle des autres 4 un contrdle de soi. Faire face a ce que
Favorinos nomme un deinos, cest-a-dire ce qui inspire la crainte, ce
| qui est dangereux. I1 s’agit alors de penser la question du don fait aux
hommes et des changements de la fortune. Mais tout lieu ot l'on est
accueilli devient alors une patrie, le pays ot l'on peut étre.
Par conséquent aucun intérét a la nostalgie, 4 la permanence et
a l'appartenance. Ainsi létre de la bienveillance (eunoia, X11, 2) est
“ celui qui maintient une relation d’amitié avec les cités et les citoyens
e sans faire mention d’une origine sociale, de ses connaissances et
de son réseau tout en se maintenant comme étranger. Simplement
comme étranger. Favorinos revient sur les problématiques de la
citoyenneté déterminée (comme 2 Athénes) par la naissance et la
différence des impéts (de la différence de la leitourgia). 11 s’agit alors
—_ de s'installer avec bienveillance sous la protection de cet espace
X commun — ici représenté par Hestia — entendu et pensé a partir de
5 la figure de la table, de la commensalité et du banquet (XII, 12 ; voir
aussi le commentaire sur 'oinokhoos (V11, 36). Favorinos maintient

des parents. Ce regret est inscrit dans une mémoire et une fabrique
du souvenir. Mais puisque ce qui se nomme patrie et qui est donc
constitué de ces souvenirs est un espace immobile et inanimé
(akinétos et apsukhos, X11, 49-50), alors nous ne pouvons vraiment

le regretter. Ainsi la patrie nest pas ailleurs que 12 ot nous nous
trouvons. Favorinos revient sur son exil et la loi, injuste, qui 'y a
contraint. I1 y a alors deux états de contraintes : celui de la nature (1a
ol nous sommes), et celui de la loi (ce qui nous y dispose de force).
La condition méme de Favorinos semble étre liée a cette double
contrainte, ce qui est et qui est déterminé par la loi. De maniére
générale T'histoire de 1€tre est toujours une dualité infinie entre
l'actualité de 1€tre et la morale. Plus cette relation est contrainte plus
nous existons dans des espaces autoritaires et violents.

L R—

cette métaphore du partage du repas et
de la convivialité en défendant le concept
d’une wenia trapeza (X11, 16), d’une table
hospitaliere qui doit étre adoios (X1I, 14),
respectable, digne. Favorinos met dos a dos
I'hospitalité d’Achile et latrocité du festin
(¢hoine, X1, 20) d’Atrée. L'hospitalité est
donc essentielle; elle se fonde sur le modéle
(métaphorique et littérale) du banquet,
de la table qui préside aux échanges et
aux partages et non celle qui préside a
léconomie et 4 la capitalisation (#rapeza,
la table est pas métonymie le terme utilisé
pour dire la bangue, autant que littéralement
pour dire la table du banguer). Lhospitalité
est essentielle encore parce quelle permet
de rendre les éléments du monde intimes
(sunetheia, X11, 24). Découle alors pour
Favorinos une série de concepts centraux :
d’abord la bienveillance (eunoia) qui fait
que nous savons étre hospitaliers, puis
Paccueil (upodokhes, X11, 38) et bien str
une affectueuse bienveillance comme
philanthrépéia (X11, 38). Létre favorinien
est donc lié en permanence a la philoxenia,
ala philokhéria et a la philanthrépéia. Lobjet
central de ces trois qualités se trouve alors
étre cette citation du texte d' Homere
(Odyssée, XIV, 147-200 et XVII, 155),
la xenia trapeza, cette table hospitaliére.
Commencons donc ainsi toujours par cette
table et ce partage de sorte que nous ne
manquions jamais de bienveillance. Si nous
ne sommes pas capables de cela alors nous
produisons des crises, de la discrimination,
des exils et des conditions suffisamment
mauvaises quelles ne sont en mesure de
garantir le vivant.

Favorinos revient sur la question du
regret du pays lié au regret des amis et




65. Homere, Iliade, I11, 47.

66.Tres beau passage qui évoque sans doute la fameuse
citation attribuée a Socrate, 6 philoi oudeis philos (qui
selon I'accentuation de l'oméga pourrait signifier
«cher ami, il n'y pas d’amis» ou «qui a des amis n'a
pas d’ami». Mais ici la formule est « philos de ienai, ean
0s alethos philos é kai fo tes philias epistétai mustérion :
un ami en revanche, §il est vraiment un ami et qu’il
connait les secrets de I'amitié » laissant supposé la
possibilité de I'amitié, jusqu’a méme considérer (XIII,
30) qu'il s'agit d’un panéguris kai theama, c'est-a-dire
une féte et un spectacle.

67. La Colchide est I'actuelle Georgie, pays des
Amazones et la destination des Argonautes pour
chercher la Toison d’or (Odyssée, X11, 58).

68. Protésilas laisse Laodamie, Ulysse Pénélope,
Nestor parce qu'il est le plus 4gé laisse une grande
famille, Teucros son frére Ajax et Achile et son
éromeéne Patrocle. Favorinos appartient alors a ceux
qui affirme la liaison amoureuse entre Achille et
Patrocle, faisant de Patrole ‘éroméne d’Achille et
non l'inverse. Favorinos met cote a cote les deux
expéditions, Argonautes et Achéens pour la guerre de
Troie comme une épreuve de 'amitié. Voir Favorinos,
Sur la fortune, 10.

69. 11 sagit de I'amitié entre Pylade et Oreste.

70. 1l s'agit de I'amitié de Pirithoos et Thésée : ils
descendent aux enfers pour enlever Perséphone. Adés
les attache 4 un rocher. Héracles sauve Thésée tandis
que Pirithoos reste a jamais attaché.

71. Mimas est la partie nord de l'actuelle péninsule de
Cesme en Turquie, qui fait face a lest a I'tle de Chios.

«Choses privée de force que la richesse sans la présence
de la fortune, incertaine que I'amitié sans I'assistance de
la fortune! Elle sauve tant le malade a l'extrémité que
'homme qui nage dans la mer, Agamemnon a la téte de
ses mille navires et Ulysse porté sur son radeau.»
[FAVORINOS, Sur la fortune, 10]

RRLEA
Tfte ' mpirens ramais

du commerce, des mariages
dans des régions étrangeres,
de terre en terre et de mer en
mer «gardant de fideles
compagnons  divers et
étrangers », séduisant «une
belle femme® », si elle existe,
passera d est en ouest suivant
le  cours du  soleil  puis
empruntera  le  chemin
inverse sans ajouter comme
excuse ni la traversée des
montagnes ni la difficulté des
chemins ni ['intensité de la

chaleur ou celle du froid des
hivers et si aprés un
naufrage il nage jusqu’a la
rive et embarque sur un
autre navire, alors nous
penserons  tous qu’il  est
possible de voyager grice au
courage. En revanche un
ami, s'il est vraiment un ami et qu’il connait les secrets de
Llamitié®, choisi en fonction des opinions, de lactivité et du

destin, whésitera pas a partir pour quelques jours, pour se
so réjouir de la vue de son ami, féte et spectacle parmi les plus

beaux, et l'alléger autant que possible du malheur. Peut-étre n’y

ont-il pas pensé dans leur voyage vers la Colchide®, ignorant

oiv ils allaient, inexpérimentés en navigation (la mer nétait pas

alors sillonnée de navires), sans demander le motif de

xwv [expédition, mais pensant I'amitié comme un motif suffisant

pour leur voyage. 1] sest agi du premier navire équipé par des
amis et non des marins payés; la plupart étaient des rois et bien

20 qu'ils fussent de nobles fils de dieux, ils navaient pas honte de
participer & la navigation ... Ef quoi 2 Sans doute que les mille
navires des Achéens pour Troie nont embarqué quun seul
équipage puisque les meilleurs des Grecs ont suivi un seul ami
offensé. Iis restérent a leur poste pour subvenir a leurs besoins et

a leur faim, sans méme penser a la personne qu’ils avaient
laissée au pays ou dans l'armée, Protésilas et Ulysse leurs

so épouses, Nestor ses fils, Teucros son frére et Achille son amant®®;
Jfinalement il ne soccupa méme pas de lui-méme alors que sa
mere lui avait prédit limmortalité s'il restait sans son pays,
tandis que s'il naviguait elle lui avait prédit de mourir jeune a
Troie, mais il préféra rester la-bas et y trouver la mort, en
Jfaisant de plus lexpérience d’'un ami malhonnéte. Est-ce parce
que Pylade® n'a pas suivi l'ami persécuté qu'il fut rendu fou par
les Erinyes? Thésée w'a-t-il pas accompagné Pirithoos™ dans
[’Ades 2 Le premier, au nom de I'amitié ne sest pas inquiété de
la colere des dieux et de la vengeance des hommes et il ne sest pas
préoccupé de rester sous le méme toit qu'un matricide. Penses-tu

4o vraiment que Thésée hésiterait a prendre la mer pour aller de
Mimas a Chios™, alors qu’il est parti avec son ami sur I'Achéron

et qu'il est resté sur la roche du Léthé et qu’il sest dressé contre

Bl pssiw Lagsddairy

Lami est celui qui n'a aucune
excuse pour venir 4 'autre. Le
véritable ami est celui qui connait
tes philias mustérion (XI1L, 25),
ceest-a-dire les mystéres de
I'amitié. Ces mysteres sont la saisie
a la fois de l'erreur de lopinion
(doxa) et de la puissance du destin
(tukhé). Si nous échappons a
ces deux écueils (lopinion et le
destin) alors 'amitié est toujours
une source de réjouissance et
de plaisir : elle est un theama
(XIII, 29), une chose étonnante
et spectaculaire, une chose
incroyable et merveilleuse. Pour
illustrer ceci Favorinos utilise
le mythe de l'expédition des
Argonautes en Colchide pour
la Toison d'or dont la mention
la plus ancienne se trouve dans
I'Odyssée, X11, 58. La Toison dor
est lobjet qui doit étre rapporté afin de pouvoir
rentrer chez soi (pour Jason récupérer le tréne) et est
aussi objet qui dans sa quéte permet lexploration
d’espaces de la métaphysique. Quoiqu’il en soit clest
une double sphére importante pour Favorinos :
que chercher pour rentrer dexil ? et que chercher
pour établir une métaphysique du vivant? Lobjet
se tient probablement devant nos yeux en tant que
texte et discours. Quant a Tobjet d’une recherche
métaphysique il se trouve en un lieu inattendu pour
la pensée et la philosophie. Uimage commence par
un navire, donc l'idée d’'une gouvernance (arkbe),
mais qui ne tient par des codes et des hiérarchies
(bieros-arkhe) mais simplement par des amitiés. Clest
la premiére idée centrale : fournir une métaphore
et une image d’une organisation égalitaire des étres
(la destinée de Jason est plus complexe et plus
paradoxale, mais nous nous en tiendrons a I'image
du navire). Limage se poursuit avec un navire qui
vogue, par une gouvernance égalitaire, et aussi par le
fait qu'il est conduit ouk emmisthon nautén (XIV, 2),
cest-a-dire sans marins payés (salariés, mercenaires,
esclaves, etc.). Ce qui renforce encore I'idée d’une
égalité sociale et économique. L'image se poursuit
encore avec un navire qui avance alors que chacun des
membres est ouk epistemen (X111, 35) : cela suppose
une protection des dieux, ou alors I'idée que nous
pouvons avancer a partir de lexpérimentation et de
la recherche. Absence de connaissance, absence de
hiérarchie et absence déconomie comme formes
liminaires de ce qui est nécessaire afin de parvenir
a réaliser le passage d’une épidémia (X111, 1) a une
apodémia (X111, 1, 38), cest-a-dire d'un séjour
chez soi 4 un voyage hors de chez soi. Favorinos
pose alors comme second modéle Texpédition
des Achéens pour Troie, elle aussi fondée sur une
épreuve de 'amitié (XIV, 20). Vient enfin le coeur
du développement de la pensée de Favorinos
(XIV, 23 : paremenon de ou monon automisthoi kai
autotrophoi, alla kai ton philaton kai oikoi kai epi
strateias kaz‘apbronountes). Ce passage est essentiel (voir
commentaire &) parce qu'il indique deux nouveaux
concepts (qui viennent s’ajouter a la question d’étre
sans connaissance, sans hiérarchie, sans économie),
que nous nommons aufomisthie et autotrophie.
Lautomisthie supposerait 4 la fois détre autonome
d’un point de vue économique mais surtout d’avoir
précisément conscience de lensemble des dispositifs

Madrisu i

que réclame cette économie et ce salariat (miszhe). Lautotrophie supposerait a la fois détre autonome d’un
point de vue alimentaire mais surtout d’avoir précisément conscience de tout ce qui a été nécessaire pour
produire un aliment et de l'ensemble des conditions du vivant qui ont été impliquées dans le processus de
production et de consommation. Le concept est une absolue nouveauté, en ce sens que le terme n’apparait
pas avant dans aucun texte grec. Le terme nlest pas usité ailleurs ni avant mais mentionné ultérieurement
par Phrynichos Arabios in L'Articiste (Ecloge nominum et verborum atticorum), 174 : « autotrophos mé lege,
all vikositos, o5 Athénaios; méde oikogene, all vikotriba; meé pote de kai t6 oikogenés os doximé khrésteon : ne dis
pas autotrophos mais oikositos comme les Athéniens; ne dis pas oikogene mais oikotriba, pour celui qui se
procure honnétement ce qu’il lui faut». Nous avions développé longuement ce concept en supposant son
existence a partir d’'une lecture de I’Etbigue a Nicomagque d’Aristote (VALLOS, Chrématistique & Poiesis, éd.

XIII



72. Homere, Odyssée, V, 84, 158.

73. Sophocle, (Edipe a Colone, 797-799.
74. Nous traduisons le terme #rokhilos
par le pluvian (Pluvianus egyptius) :
cette symbiose, fausse, entre le
crocodile et le #rochile est racontée par
Hérodote (Histoire, 11, 68) : « Toutes
les bétes, tous les oiseaux le fuient;

il nlest en paix qu’avec le trochilus,

a cause des services qu’il en regoit.
Lorsque le crocodile se repose sur
terre au sortir de l'eau, il a coutume

de se tourner presque toujours vers

le coté dou soufle le zéphyr, et de
tenir la gueule ouverte : le trochilus,
entrant alors dans sa gueule, y mange
les sangsues; et le crocodile prend

tant de plaisir 4 se sentir soulagé, qu’il
ne lui fait point de mal.» et Aristote
(Histoire des animaux, 612a) : « Lorsque
le crocodile ouvre la michoire, les
trochiles accourent, en volant, lui
nettoyer les dents. Le trochile y trouve
4 manger; et le crocodile, a qui cela fait
du bien, le reconnait et ne lui fait pas
de mal; quand le trochile veut sortir, le
crocodile remue le cou de maniére a ne
pas le mordre.»

75. Euripide, Heraclés, v. 57-59.

76. Euripide, Héracles, v. 1337-1339.
77. Pirithoos est roi des Lapithes en
Thessalie et Thésée est un héros de
I'Attique. Oreste est fils ’Agamemnon
et est mycénien, tandis que Pylade est
fils du roi de Phocide.

o

- N
4, ORINVS, PHILO  (O%

X

<

o

lui forcé par Heéracles 2 Ce sont donc de vrais amis et ils se comportent
bien. Mon ami, en revanche, jugera-t-il opportun que je mafflige
pour lui parce qu'il meéne une vie douloureuse et digne de compassion
comme cet homme qui, sans ami «continue & regarder la mer stérile
en versant des larmes™» 2 Quant & lui, soutenu par la nature et la
loi, jugera-t-il opportun de se priver de ma vie et ressentira-t-il de
la compassion pour moi comme 5’il nétait plus digne de pitié 2 Suis-je
Plus exilé du fait que je ne le vois pas ou parce qu'il ne me voit pas 2
Alors que je ne peux le voir, lui en revanche ne le veut pas. il le
soubaite, il me rejoindra et ... je nen serai pas attristé. « Laisse-moi
vivre ici! Nous ne vivons pas mal ainsi, méme si nous y sommes
heureux™». Comment juger un ami moins bienveillants que les
hirondelles et les pluvians ? Une fois que ces oiseaux sont devenus
amis, les hirondelles avec les hommes les pluvians avec les crocodiles™,
tout en appartenant a dg'ﬂe’rentes especes, ne pourront Jamais étre
loin de leurs amis : la oi vit ["homme tu trouveras une hirondelle, la
oi vit le crocodile un pluvian. Mon ami ne se soucie pas de savoir
dans quelle partie de la terre ou de la mer je me trouve. « Parmi nos
amis, les uns ne sont pas sirs et les autres restés fidéles, ne peuvent
nous venir en aide”». Le feu est fait pour tester [or et l'argent, la
tempéte la bonne construction des navires, les revers de fortunes les
amis. Tout le monde veut étre ami de celui qui a réussi, accourant de
toute part, et ni les obstacles ni la pudeur ne sont des entraves aux
soins de l'ami. Mais quand la roue tourne — ceci est le ceeur du
discours — ils sont fous bons marins, tout est égal et difficile &
distinguer. Le flatteur est trés malin quand il simule une vraie
amitié. Mais quand la tempéte de la fortune s'abat elle disperse et
sépare les faux des bons amis, comme le vent sépare le bon grain de
livraie et alors restent les bons amis. « Cest maintenant que tu as
besoin d’amis. Quand les dieux nous honorent & quoi servent les
amis; il suffit de la protection de la divinité quand elle ! “accorde’® ».
Beaucoup semblaient étre des amis de Pirithoos en Thessalie, et Pplus
nombreux encore pour Oreste i Mycénes, et quand ils eurent le destin
qu'ils ont regu, un seul Athénien est resté au Thessalien et un seul
Phocidien au Myce’nien”, tandis que le sort éloignait les autres

Mix., 2016, II1, 04.3.). Non seulement donc, ces
étres sont capables de partir pour une apodémie sans
connaissance, sans gouvernance, sans économie
parce qu’ils sont indépendants d’un point de vue
économique et alimentaire, mais ils sont aussi
capables de partir en laissant ce qui leur est cher :
épouses, enfants et familles pour certains, amants
pour d’autres. Il est a noter que Favorinos implique
Achille dans une relation homosexuelle et amoureuse
avec Patrocle en en faisant son éroméne. Favorinos
place plusieurs exemple de ces amitiés fondatrices
comme Achille, Patrocle, Pylade, Thésée. Uamitié
est alors le théme central du discours de Favorinos
a partir duquel il est possible de lire I'ensemble
des propositions politiques et philosophiques, de
la gouvernance, du commun et des conditions du
vivant.

Favorinos mentionne alors un autre détail
personnel, 'absence de son ami, qui est dans
une situation ol ni la nature ni la loi ne lui sont
contraires (on se souvient du commentaire de
Favorinos en XIII, 1-5). Vient alors la formule « #
gar mallon eg6 ekeind phugas toi ekeinon opo, é ekeinos
emoi oti eme oukh ora» (XV, 1) signifiant «suis-je alors
plus exilé en ne le voyant pas ou parce qu’il ne me
voit pas?» qui tendrait a indiquer que la seule vraie
condition de lexilé est la séparation des étres chers :
la condition exilique cest 4 la fois ne pas voir les
amis et que les amis ne nous voient pas. La seconde
condition de lexilé est la différence entre pouvoir
et vouloir voir, et dans ce cas la privation de la
possibilité. Double condition exilique donc, 'absence

des amis et 'absence des possibilités. Favorinos cite alors un fragment d’(Edipe & Colone et renvoie a

une troisi¢me figure animale, celle du #rochile qui entretient une relation avec le crocodile (selon les dire
d’Hérodote et Aristote) et celle de 'hirondelle avec les hommes. Si I'histoire du zrochile est fausse, elle
indique une relation de commensalité essentielle pour comprendre 4 la fois le concept de relation et
d’autotrophie chez Favorinos. Il s’agit fondamentalement d’une relation par-dela lespece et la classe ot
les étres sont pensés de maniere égalitaire et sur 'idée d’'un partage saisi & partir de la commensalité et
de l'autotrophie. Les changements de «fortune » et les divers événements viennent modifier les valeurs
mais ne devraient pas modifier ni les conditions ni les comportements : d'olt la formule favorinienne,
le feu sert a tester les métaux (voir pour cela la référence a Diogéne , 111, 28), la tempéte sert a tester
les bateaux, cest-a-dire la gouvernance et les revers de fortune (tukhbeés metabolai, XV, 22) les amis. Plus
précisément épreuve du vivant se joue entre une succession de fukhés metabolai et de tukhés kheimon
(XV, 34), de revers de fortune et de tempétes de fortune. Favorinos utilise différents exemples de la
mythologie, d’abord la piece Héracles d’Euripide, puis Pirithoos et Oreste. Le propos essentiel ici — et
sans grande originalité — est un zopos de la rhétorique antique : les hommes dissimulent et simulent
leurs amitiés parce qu’ils changent en fonction des mouvements de la fortune et du destin. De sorte
que comme le dit Thésée s'adressant a Héracles (EuripiDE, Héracles, v.1335-1338 : « Et moi, je te
rendrai ce que je te dois pour / m’avoir sauvé; tu as maintenant besoin d’amis. / Quand les dieux nous
favorisent, ils ne servent a rien; / il suffit qu'un dieu nous protége, quand il le veut»), nous n'avons

pas besoin d’amis quand nous sommes sous la protection du divin, du destin ou du vivant. Mais lors
des revers de fortune, nous pouvons alors mesurer qui reste et demeure ami. Ce qui présente une plus
grande originalité, cest I'usage des deux types de comparaisons et de métaphores pour en parler : bien
str la question de la navigation et I'image du bateau qui traversent le texte, mais plus encore la question
de 'animal et I'image des relations qu’ils entretiennent avec 'homme et qu’ils entretiennent entre eux.
De maniére générale la figure animale est centrale parce quelle est proposée par Favorinos comme
figure de référence et comme modele a partir de laquelle nous devrions penser et agir.



COMMENTAIRE &>~ Favorinos, X1V, 23 : «paremenon de ou monon automisthoi kai autotrophoi, alla kai ton philatin

kai oikoi kai epi strateias kataphronountes». Nous avons traduit ce fragment par «il restérent 4 leur poste pour subvenir
a leurs besoins et & leur faim, sans méme penser a la personne qu'ils avaient laissé au pays ou a 'armée». Ce passage
est fondamental pour la pensée et Ihistoire de la philosophie. Nous menons depuis des années une recherche sur le
concept grec de #rophe, a savoir 'alimentation, celle qui nourrit et qui constitue une maniére d’étre en monde.

On peut lire l'intérét profond de Favorinos pour cette #ropheé : elle est la nourriture autant que ce qui nourrit.

La distinction pour Favorinos est essentielle. On trouve neuf occurrences du terme et de ses composés. Deux
occurrences sous la forme #rophe (XVII, 1, XX, 14) pour parler de la nourriture en lien avec les animaux (qui
consomment et qui produisent), une occurrence sous la forme #rgphos comme nourrice (IX, 25), une occurrence
sous la forme anatrophe (XX, 4) au sens de I'éducation, ce qui nourrit, trois occurrences sous la forme suntrophos
(V, 22, 30, 47) au sens de ce qui éduque, ce qui nourrit et, enfin, loccurrence de 'hapax autotrophos (XIV,

24) au sens d’une suffisance en nourriture. Le terme est un hapax puisque nous ne connaissons pas d’autres
occurrences avant ce texte. Existe alors le concept d'une aufotrophie quil faut comprendre comme sopposant &
une allotrophie (aliment 4 une provenance extérieure telle que nous en faisons quotidiennement l'expérience)

et qu’il faut encore comprendre comme étant un double concept. Lautotrophie désignerait alors la provenance
interne de 'aliment dés lors qu’il a la capacité 4 advenir de nouveau méme aprés consommation : cest le principe
de 'Eden dans la pensée chrétienne ou celui de Iage d'or chez les Grecs. Favorinos dans le Peri rukbeés, 7, écrit :

«touto en ara kai
khrussou genos kai nesoi
makarén, automates
ekhousai trophas», «il

y avait un age dor, les
iles des bienheureux,
ou la nourriture
soffrait d’elle-méme ».
Mais l'autotrophie
désignerait aussi

une conscience de

la provenance et

du préléevement de

la nourriture sur le
monde. Clest la qualité
propre des Argonautes
et des Achéens. Mais
ce nest pas la seule,
parce qu’ils sont aussi
automisthoi, cest-a-dire
qu’ils sont leur propre
salaire, autrement dit
qu’ils nen ont pas
besoin. Ce qui signifie
alors deux choses :
premiérement que le
texte de Favorinos vient
combler une lacune
dans la pensée antique
quant a la fabrique des
concepts d’autotrophie
et d’automisthie.
Deuxi¢mement que la
pensée de Favorinos
est profondément
ancrée dans ces deux
concepts — au point de

78. Momos est fils de Nyx et d’'Hypnos. Esope, Fable 124 : « Zeus, Prométhée et Athéna, ayant
fait, 'un un taureau, Prométhée un homme, et la déesse une maison, prirent Momos pour
arbitre. Momos, jaloux de leurs ouvrages, commenca par dire que Zeus avait fait une faute en ne
mettant pas les yeux du taureau sur ses cornes, afin qu’il vit ot il frappait, et Prométhée aussi en
ne suspendant pas dehors le cceur de ’homme, afin que la méchanceté ne restit pas cachée et
que chacun laissat voir ce qu'il a dans Tesprit. Quant 4 Athéna, il dit qu'elle aurait dG mettre sur

roues sa maison, afin que,
si un méchant sétablissait
dans le voisinage, on piit se
déplacer facilement. Zeus
indigné de sa jalousie, le
chassa de 'Olympe. Cette
fable montre qu’il n'y a rien
de si parfait qui ne donne
prise 4 la critique.»

79. Adraste est roi d’Argos
: il accueille Thyeste apres
que son frére lui ait fait
manger ses enfants (voir
note 63). Il accueille

aussi Tydée fils du roi de
Calydon. Adraste le purifia
d’un meurtre. Favorinos
commet une erreur en

le faisant venir d’Argos
puisqu’il vient de Calydon
en Etolie.

80. Euripide, Les
Phéniciennes, v. 403.

81. Euripide, Les
Phéniciennes,v. §36 «kai
Philous aiei philous».

82. La formule du
proverbe est «oudeis philos
ouden ekhontos». Chilon
(ca. 600 - ca. 520 AEC)

est l'un des sept sages
présocratiques. La

formule «outds philein o5
misésonta» est diversement
attribuée.

XV1

o

»
o

30

XV

o

w
°

Thessaliens et Mycéniens. Si lon pense au reproche que fit Momos a
Prométhée’, a savoir que toutes les parties du corps de I’homme
occupent une bonne place, mais qu’il wavait pas bien placé le ceur
sous le sternum — en fait il faudrait pouvoir voir le coeur de celui qui
vient a soi avant dentrer en contact — et cela semble, a mon awvis,
important. Lépreuve du malheur est en fait suffisante pour montrer
la nature de ’homme et les intentions de ceux qui s'approchent. Celui
qui aide les autres dans la souffrance est un ami et un compagnon
Plus siir et il est clair qu’il ne séloignera pas quand ami a du succés.
Celui qui commence une relation d’amitié dans le malheur des autres
est de plus grande confiance que les vieux amis, parce que le besoin
nest pas lorigine de lamitié, mais la qualité. Je pourrais citer de
nombreux exemples récents ou anciens, mais je me souviens ici de la
maison d’Adraste”. N'a-t-il pas accueilli et purifié Thyeste, qui
avait été expulsé par son frére, comme un homme rejeté de chez lui &
cause de ses fautes? N'a-t-il pas accueilli deux autres exilés cette
méme journée, 'un d’Argos et lautre de Thébes, sans leur faire de
reproches et en organisant une expédition militaire pour les aider 2 Te
rends~tu compte qu'un homme comme lui par son comportement ferait
changer un vers d’Euripe sur amitié et dans lequel il est écrit : «fais
au mieux; et ne comptes pas sur tes amis dans le malbeur®». Dans le
cas d’Adraste il serait mieux de dire : «fais au mieux car dans le
malheur les vrais amis sont inébranlables». Le méme poeéte dit <les
amis sont liés aux amis*’>. Nous connaissons un proverbe qui dit
«personne nest l'ami de celui qui n'a rien» et le dicton de Chilon de
Sparte «soyons amis comme si nous devions étre ennemis®® ». Pour ma
part je corrigerais le premier en «les amis de celui qui n'a rien sont trés
heureux» et le second «étre ami cest aussi considérer le malbeur». Si
une relation d’amitié est établie sur cela, ['exil ne nous éloigne pas des
amis, les chaines ne nous arracheront pas & lui et méme la mort ne nous
en privera pas. Au contraire, ces malheurs et autres problemes
renforceront et accroitront I'amitié pour qui jouit d’une bonne fortune
et qui montrera de la bienveillance envers ami en difficulté, lui
montrant ainsi, dans le besoin, la solidité de son affection.

Momus hi cﬁ,mﬂiblcmwuqmmhht it aure.
(T (2 qmr;mﬂr te Hooven oox allest 7
| it e e Yo

o [ Quelmal quiom fiffoude, Dhamt L lmgue fjouteSag moree sen

La référence 2 Momos (et probablement la
référence a la fable d’Esope) permet ici encore de
tenter de faire une lecture politique de l'exil de
Favorinos. Il s'incarne a la fois dans le personnage
de Philoctete, celui qui commet cette indiscrétion
de révéler le lieu de sépulture d'Héracles en
le montrant avec son pied, mais aussi dans le
personnage de Momos, ami des dieux mais qui
fut sans doute trop franc ou trop bavard ou trop
critique envers eux, sans doute de la méme maniére
que Favorinos fut proche de l'empereur et qu’il fut
sans doute trop critique. Lexercice d’une parrhésie
difficile et radicale. De quoi traite la fable de
Momos? D’un commentaire qu’il fit aux créations
des dieux : Zeux ayant créé un taureau, Prométhée
un homme et Athéna une maison. En somme un
commentaire sur les trois sphéres essentielles au

discours de Favorinos, 'animal, le caractére humain,

la résidence. Le commentaire de Momos tient au
fait que la vision du taureau n'est pas efficace pour
sa frappe, la position du cceur de ’Thomme nest pas
bonne parce qu'il peut dissimuler ses sentiments et
que les maisons sont fixes et quelle devrait pouvoir
bouger. De sorte qu’il s’agit de trois niveaux de
commentaires, sur l'efficience du vivant, sur la
franchise des sentiments et sur la perception et

forger deux néologismes — qui indiquent que 1étre doit pouvoir exister 4 la fois sans
le besoin de transférer son agir en salaire, mais avec la conscience permanente de la
provenance de son prélévement pour garantir les conditions de sa vivabilité.

Nous avions commencer 4 penser la question de la #rgphe a partir de la pensée
aristotélicienne et essentiellement a partir d’'un commentaire de I'Ezhigue a

Eudéme 1245bjs (voir these p. 189). Ce premier temps fut une étape ot nous avions
commencer a élaborer le concept d’autotrophie supposant cette double qualité soit
de la nourriture 4 se produire et se reproduire, soit de la conscience compléte du
processus de production et de 'impossibilité de la «reproduction». Dans ce cas il
s'agit d’une conscience compléte et non occultée de la consommation (voir pour cela
Chrématistique & poiésis, I11, 04.3, p. 185). Nous avions posé comme hypothése que
le passage du premier sens au second sens de 'autotrophie (autrement dit de la perte
de la reproduction a la conscience de la consommation) est louverture a une crise et
4 une conscience que nous nommons malheureuse. Notre hypothése était que pour
apaiser cette conscience malheureuse, s’instaure alors le processus de la pharmakeia
ou le processus poiétique. Autrement dit soit un processus qui fait en sorte que nous
puissions encore croire a la «reproduction» de la nourriture dans une occultation
quasi totale de son processus de production (cest la phase fondamentale de toute
théologie et principalement la théologie chrétienne avec le concept deucharistie

et celle du capitalisme dans une croyance infinie que ce qui nous nourrit parvient
comme par magie 4 un stade parfait de la «reproduction») ou bien sous la forme
d’images (du rituel, a la représentation de l'aliment, au sacrifice, 4 la performance,
etc.). Le point d’acheévement du capitalisme est l'instauration universelle (une seule
conduite) de cette croyance en la reproduction immédiate de ce qui nous nourrit et
en la production infinie du pharmakon qui instaure la croyance doxique et technique
de cette reproductibilité.

Loriginalité et la grande singularité de la pensée de Favorinos est double. La

premiére consiste 4 inscrire ce concept dans une double problématisation du vivant : i

sur la mobilité de lexistence. Trois concepts qui semblent appartenir a la
pensée favorinienne et surtout qui semble avoir été la raison de son exil : ne pas
sacrifier lefficience du vivant, la franchise et une éthique du vivant. Il faudrait
alors toujours pouvoir étre str des intentions des étres pour pouvoir garantir les
conditions de notre vivant. Mais 'affirmation de cette franchise entraine crise
et exil. Dans Iépreuve de ces crises nous sommes capables de voir et de mesurer
qui sont les amis. Les amis ne sont pas autre chose que ceux qui accompagnent
dans la compréhension et la bienveillance ceux qu’ils affectionnent. En ce

sens, dit Favorinos (XVI, 14), le besoin (proskhéma, XV1, 18) ne peut pas étre

la fondation d’une amitié, mais au contraire I'usage (khreias, XVI, 17) si nous
sommes en mesure de le fonder (c’est-a-dire d’en avoir conscience). Favorinos
commente le récit d’Adraste pour proposer la réécriture de citations, I'une
d’Euripide (Phéniciennes, v. 403) et l'autre d’'un proverbe attribué 4 Chilon.
Cela permet d’affirmer deux formules exemplaires pour la pensée favorininne :
la premiére consiste a dire que «les amis de celui qui n'a rien sont heureux»
(bebaioi philoi ouden ekbontos, XVIII, 44) et la seconde qu’«étre ami c'est aussi
considérer le malheur» (outés kbé philein os dustukhésonta, XVIII, 45). Deux
formules qui indiquent que I'amitié ne peut étre liée 4 la fortune ni au destin.
Lamitié est une qualité de constance et de bienveillance et dés lors quelque soit
le mouvement des étres, rien n'éloignent les amis. Par ailleurs cette dustukbia,
ce malheur permet de maintenir les liens d’amitié. Ceci termine ainsi ce que
pourrait étre le développement du concept dexil & partir de la figure de amitié.
Lexil ne peut donc étre un regret parce qu’il ne tient pas de cela mais d’un
usage présent du lieu. En revanche lexil est une épreuve dés lors qu'il s’agit de
séloigner de ses amis. Lexil de Iétre nest alors pas un probléme de lieu mais de
khora, d’espace traversée par les étres qui importent et qui sont chers. Quelque
soit donc I'espace vécu, cest Iépreuve de cette autre espace qui se serait vidée, qui
conditionne le malheur et une crise des conditions du vivant.

XV



XVI

= d’abord nous ne prétons pas sufisamment attention au vivant et nous le détruisons et I‘épuisons, puis

nous produisons alors une crise des conditions mémes de cette vivabilité. Ainsi 'autotrophie est la conscience
nécessaire que nous devons avoir pour appréhender la métaphysique si complexe du vivant, a savoir celle de la
consommation. La seconde est d’avoir ajouter un autre concept, tout aussi étonnant, celui que nous nommons
automisthie, 4 savoir un vivre de maniére autonome, sans salaire : cest-a-dire en étant son propre salaire.

Cela ne signifie pas, bien sir, une sorte de défense de ce que nous modernes nommons libéralisme, mais bien
plutot une idéalisation d’une vie (celle encore des mythes, ceux des Argonautes et des Achéens) ou les étres
produisent eux-mémes ce qui nécessaire a leur consommation et a leur vie, sans qu’il soit nécessaire que cette
méme vie soit transformée en salaire ou en croyance.

Quels rapports les Grecs entretiennent-ils donc avec 'aliment et la consommation ? Deux réponses

possible : premiérement les Grecs ont fondé un rapport aux différents a partir de I'accueil et de la nourriture
(voir pour cela Favorinos citant Homere Odyssée XIV, XVII et rapellant que la réputation des grecs tient

au fait qu'ils accueillent toujours les autres a une table avant de leur demander qui ils sont, de sorte que
quoiqu’il en soit I'accueil ait été bon. Lalimentation est donc 4 liée & deux concepts : upodokhés I'acceuil et
philanthropeia la bienveillance. Secondement les Grecs ont fondé un monde sur la possibilité d’une relation
entre la vie (z0¢) et ce quelle nécessite comme prélévement sur le vivant (kosmos) et ceci s’appelle nomos. La
relation entre les deux est ce que nous nommons un zerrifoire. Cela appelle 4 un calcul de cette relation. Dans
le monde latin cela se nomme un pagus (que nous nommons aujourd’hui un paysage).

Ces questions auraient di intéresser la philosophie en tant quelle devrait pouvoir saisir les deux

dimensions les plus complexes de la pensée, la destruction et le prélevement, et dés lors interpréter cette
question de la consommation comme le point central de la pensée et précisément le point central de la
métaphysique qui nexiste alors quen tant qu’il s’agit de penser I'energeia et en ce qu’il s’agit de penser la
possibilité de déterminer des
changements de catégories
pour les étres. Au lieu de cela
P'alimentation a été absorbée
par deux sphéres absolument
opposées a la philosophie,

celle de la morale et celle du

83. Sophocle,
FElectre,v. 363-
364.

84. Euripide, Les
Phéniciennes, v. 40.
85. Voir
Hérodote,
Histoires, V11, 70.
Pour le reste de
cette anecdote,
l'attribution et
lorigine sont
incertaines.

En ce qui concerne la richesse, les honneurs, la noblesse, le prestige

et [opinion, le discours de ’homme de qualité est encore plus court.
Ces biens que j'ai énumérés sont étrangers, cest-a-dire tout ce qui ne
releve ni ne dépend de moi, a l'inverse du pays, des enfants, des
parents et des amis. Ne pas les désirer — ce qui est possible pour moi
— me permet de réclamer ce qui mappartient. De tous les biens qui ne

10 dépendent pas de moi, les honneurs, la renommée et la richesse sont les
Plus étrangers de tous. La preuve est la : envers leurs petits et leurs
espaces, les animaux possédent une disposition naturelle en ce qu'ils
sont fortement liés aux lieux familiers et & leurs semblables avec qui
ils vivent en groupe, mais surtout entre les petits et les géniteurs;
quant & la richesse et aux honneurs aucune espéce ne sen occupe sauf’
lhomme, tandis que les animaux considérent ce qui leur suffit de
xvi nourriture pour subvenir a leur besoin. Par conséquent, quant i la
nourriture, aucun animal ne peut par nature étre pauvre ou bien
encore acquérir du pouvoir & partir d’une opinion mais plutot &
partir de la qualité de chacun. Un cheval ne se soucie pas de l'estime
ou de la mésestime des autres animaux, mais tente de se distinguer
des autres par la vitesse et détre le premier de la course; un lion ne

w0 tient pas compte de ce que les autres pourraient penser de lui, mais
croit, en étant supérieur par la force, parmi les plus faibles que cest
une primauté et un honneur. Les hommes en revanche, comme le
calcul ... au-dela du nécessaire ... considérant ce qui vient sans
limite et mieux. Nul nest donc assez riche pour avoir plus que ce qu’il

20 veut, et s'il y parvient, de nouveau il déplacera les limites de ses
désirs. On considere donc que ce qui a une valeur ne tient & pas a la
puissance d’une qualité mais i celle de la renommée, pensant parfois
que le bien est méprisable et que le mauvais est le bien; on pense alors

ce qui est digne de renommée non dans lesprit mais dans la couronne,
la pourpre ou la tiare, méprisant la perte des biens et méprisant ceux

so qui en sont privés. Je préfere ce que dit Electre chez Sophocle : «il me
suffit de ne pas gicher ma nourriture car je ne désire pas ftes
prifviléges“ ». Ainsi ils nont pas honte de senorgueillir des honneurs,
alors que le commun leur céde la place et le chemin. Et si on refuse on
regoit lordre comme dans Les Phéniciennes d’Euripide «étranger
cede le passage au roi %> sans savoir que cet étranger, peu apres, lui

40 TAVIra son royaume et son épouse et que, dépouillé de tout, il deviendra
«le plus malheureux des mortels» et plus malheureux encore ses
enfants. On raconte que le roi d ’El/)iapie orientale®, lorsqu’il veut
qu'un de ses sujets soit honoré lui accorde de porter une de ses cuirasses.

sacrifice. Ainsi I'aliment et la
consommation sont devenus
une affaire morale (frugalité,
économie, santé, etc.) ou
une affaire de religions

en fonction de ce qui se sacrifie et de ce qui
s'interdit. Mais la discussion disparaitra de la
pensée philosophique. Aristote est ainsi un des
premiers (et le dernier) a penser 'aliment mais
aussi a l'enfermer définitivement dans l'espace
de la morale. Aristote avait écrit dans I’Eﬂ)igue
a Eudeme (1245bs) : 810 8el ouvBewpelv kai
ovvevwyeloBat, o0 T& 1 TpoPMv Kal T&
dvaykaia: que Ton pourrait traduire ainsi «il
faut penser et faire des fétes ensemble, mais pas
celles de 'aliment et du nécessaire ».
Comment le comprendre ? Cela suppose

deux activités centrales suntheérein, féter
ensemble et suneudheisthai, participer ensemble.
Les deux verbes sont complexes, sun-theérein
(voir ensemble ou féter ensemble) et sun-eu-
ekhein (avoir bien ensemble). Cela signifie
donc partager (accueil et bienveillance) en

vue de la construction d'un commun. Mais
cela ne peut — selon Aristote — étre lié a
laliment (¢rophe) parce qu'il ne reléve pas

de la philosophie, et cela ne peut étre 1ié a la
nécessité parce que cela ne reléve pas non plus
de la philosophie : les deux relévent de la sphére
morale ou du sacrifice. Il faut d’abord s’intéresser aux valeurs des plans physiques et métaphysiques. Les
pensées occidentales ont «inventé » des plans de différence entre ce que nous pourrions nommer, le monde
allotrophique (la srgphe, aliment est séparé de etre au point que cela nécessite la saisie de sa différence, de
sa production et de sa destruction; I'allotropie signifie encore que I'aliment est placé sur ou dans une autre
sphere que létre) et le monde autotrophique (ici soit la frophe se produit d’elle-méme sans l'intervention de
létre : cest par exemple la figure de 'Eden dans la pensée chrétienne ou la figure de I'age d'or chez les grecs,
soit autotrophie signifie que nous sommes en mesure de prendre conscience de ramener 'aliment sur le
méme plan physique de Iétre : cela suppose donc que nous pensions a sa provenance, son prélévement et sa
production). Létre est donc celui qui a conscience depuis un espace de trois éléments (si on le pense a partir
de Parménide) : 2bre il est d’usage de prendre, Jegein, de prélever et poiein, de produire.

Létre ne peut pas accéder aux deux mondes autotrophiques, parce que le premier est mythique et parce

que le second a été absorbé dans la métaphysique. Létre ne peut donc accéder qu'au monde allotrophique
donc définitivement séparé de I'aliment. Dans le monde allotrophique I'aliment n'est pas dans la méme
spheére que l¢étre : il est séparé. il est symboliquement sacrifié, soit par le rituel religieux, soit par le rituel
humain, soit par la sphére de la préparation (voir pour cela le texte de Furio Jesi, Gastronomie mythologique,
1975), soit par la sphére de la consommation (transformation industrielle). Dans les quatre cas cela réclame
une réparation symbolique de sorte que ce qui a été détruit soit justifié, soit par le sacerdoce et la demande
du divin (fondation), soit par lordre et I'arkhé (principe), soit par la mythologie (transfiguration), soit par
léconomie (prix). Qulest-ce que cela signifie ? Cela signifie qu'il faut «restaurer» ce qui a été accompli et
détruit non pas en tant que méme (ce nest pas possible ce nest pas sur la méme sphére) mais identique (par
exemple si lon consomme une pomme on doit restituer au monde la méme chose, c’est-a-dire une autre
pomme). Cela signifie aussi qu'il faut « compenser» ce qui a été accomplit-détruit avec autre chose, ce que &~

S’il s’agit donc bien de faire la démonstration
(endeixis) de cette stabilité des relations amicales
(bebavis, XV1, 31), il ne s'agit pas en revanche
d’étre convaincu et séduit par la richesse et
l'opinion. Favorinos semble développer une autre
partie de son discours 4 partir de la question de
cette recherche de la richesse et des honneurs
(XV], 32). 11y a donc parmi les biens que nous
avons ce qui est allotrios (XVI, 34), cest-a-dire
étranger a soi : ces biens sont les honneurs, la
noblesse, le prestige et lopinion tandis qu’il y a des
biens propres comme le pays, la famille et les amis.
11 faut alors commencer, dit Favorinos, par ne pas
désirer ce qui ne dépend pas de soi pour pouvoir
alors désirer et réclamer ce qui nous revient.

Pour justifier son argumentation il prend une

fois encore un exemple parmi les animaux et la
maniére avec laquelle ils soccupent de leurs petits,
de leur repaire et de leur groupe. Par conséquent
I'homme serait la seule espéce a se préoccuper de
la richesse, plut6t que, supposément de sa famille,
de son espace et de ses amis. L’animal aurait cette
capacité a ne prendre que ce qui lui est nécessaire
(anankaia, XV1, 48) en terme de frophe, de
nourriture. Cette capacité ou cette faculté est une
euporia (eu-poros, XVII, 1), est une euporie et elle
désigne cette maniére détre de 'animal, contre

la maniére d%étre de ’homme qui serait alors

une aporie. Si le vivant humain est aporétique,
alors le vivant animal serait euporétigue, serait

la bonne maniére de faire. L'autotrophie est le
modele humain d’une consormmation euporétique.
Pour Favorinos cette faculté permet a 'animal

de ne pas connaitre la pauvreté ni la volonté

du pouvoir. Uaréz, 1a qualité propre du vivant

est alors euporia en tant que faculté a saisir le
nécessaire sans surabondance et sans déséquilibre.
Favorinos cite lexemple du cheval et du lion pour
tenter de prouver son hypothése et pour tenter de
montrer que le régne animal ne posséde pas de
rapports a la valeur tandis que ceci identifierait
I’homme. Ainsi 'animal — en I'occurrence le
cheval — ne s'intéresserait pas a la #imé (XVII, 5),
cest-a-dire au principe dévaluation et d’estime, ni
méme 2 I'atimia (la mésestime) mais chercherait
simplement lexercice d’'une différence (diaphers) :
cela supposerait en somme que la qualité du vivant
animal serait de ne pas évaluer la différence ni le
différend. Cependant — et parce que 'argument
est fragile — Favorinos semble se contredire en
citant lexemple du lion qui il ne s'intéresse pas
aux autres semble quant a lui s'intéresser a I'arkhe
et ala #imeé (XVII, 12). Le propos semble alors un
peu incohérent. Il ne permet pas de dégager un
concept radical de cette hypothése. Mais on peut
imaginer que Favorinos soutient que 'animal ne
calcule pas la valeur tandis que le mode d'existence
humain ne cesse de le faire et que ce calcul est
toujours au-dela du nécessaire (XVII, 15). En
somme qu’il s’agit d’une perte de la conscience

de la limite (borous) : I'étre humain est donc
aperantos (sans limite, XVII, 17) et lié a l'aporia.
La privation de la limite est alors la privation de
la capacité. Par conséquent la valeur des choses
ne tient pas 4 la qualité (aréfe) mais seulement 2
la puissance de sa diffusion et de sa renommée
(doxa). Si le désir de richesse est donc illimité
alors le désir de puissance est lui aussi illimité :
cest pour cette raison, précise Favorinos, que
nous pensons que ce qui est estimable se tient
forcément dans ou prés de la couronne (stephanos,
XVII, 25) du pouvoir, de la pourpre (porphura,
XVII, 26) qui orne la toge d’une bande (ostrum)
plus ou moins large et qui désigne a la fois la
puissance et la classe sociale et de la tiare symbole
du pouvoir impérial et sacerdotal. Il est probable
qu’ici (ainsi quen XVIII, 13 et XIX, 3) l'allusion
porte sur son refus de la charge d’archiereus offerte
par Hadrien. Refus qui lui valut sans doute son
exil sur 'ile de Chios. Ici encore la référence a



> nous pourrions nommer le don de la valeur, du temps ou de la monnaie
(par exemple si l'on consomme une pomme on peut compenser cela par une
image, par un don d’autre chose, par un symbole ou le plus souvent par du
temps de travail ou de l'argent). Cela signifie enfin qu’il faut «assumer» ce
qui a été prélevé-détruit et qu’il faut a la fois avoir conscience de ce qulest la
production et la consommation. Or puisque la pensée occidentale, en tant
que métaphysique, a occulté cette phase, nous ne sommes pas en mesure de
penser la consommation. Nous ne cessons de vouloir la penser comme une
compensation, or il nous faut cesser de nous satisfaire de cette compensation
pour saisir ce que signifie «assumer de penser». Cest la tiche de la pensée.
Ceci reléve donc d’'une aporie et nest pas le lieu de la pensée philosophique :
I'aliment est donc laissé a des techniciens de la morale et du sacré. Reste alors les
théses de l'allotrophie et l'autotrophie. Il faut théoriser le concept d’autotrophie
moins dans sa phase mythique (éden et dge d'or) que dans sa phase théorique
comme conscience de la provenance du prélévement et de la production.

La relation allotrophique suppose la nécessité d’un misthos. Mais alors

qulen est-il ? Létre
pourrait 4 la fois

étre autotrophique
et automisthique ?
Dans l'un et l'autre
cas cela suppose deux
choses : étre est
autonome du point
de vue de ses besoins
et ne nécessite pas
de salaire; et I'étre
est conscient de

la provenance de
misthos et de tropheé
de sorte qu’il y

ait une proximité
physique des deux

et un achévement

du processus
métaphysique.

Que nous dit alors
Favorinos? En
inventant ou en
usant de ces termes
savants et rares ? 11
nous dit qu’il peut y
avoir une existence
(ios en grec) et

des conditions de
vivabilité (diaita en
grec) qui suppose une
autotrophie parce
qu’il peut y avoir une
automisthie. Dés lors
le concept pouvait

enfin exister et trouver une argumentation.

I1 nous dit enfin encore autre chose,
complexe, (moins certaine, plus hypothétique)
que son discours soppose fondamentalement
au discours chrétien (la nouvelle mode). Que
dit le discours chrétien ? Retournons au texte
de la premiére Epitres aux Corinthiens.

Texte compliqué, bourré de mesures et

de conseils et qui fonde lexistence non sur
une sophia mais sur un pneuma (ce qui est

86. Euripide, Les Phéniciennes, v. 531-535. En revanche
Jocaste ne s’adresse pas a Polynice mais 4 Etéocle. Le texte
de Favorinos est substantiellement modifié par rapport a
celui d’Euripide.

87. Le Prytanée est un batiment au nord de I'’Acropole a
Atheénes qui conserve le feu sacré.

88. Voir Favorinos,
Corinthiens, 44.
Deucalion estle fils

de Prométhée et le

seul survivant avec sa
femme Pyrrha du déluge
ordonné par Zeus.

1ls requrent l'ordre de
disperser les os de leur
meére pour repeupler la
terre. Puisqu'il sagissait
de Gaia ils jetérent des
pierres.

89. Homere, Odyssée,
XVIII, 50-109 et pour
la citation sur la cuisse, v.
74.Iros est un mendiant
a Ithaque.

90. Echétos est roi
d’Epire considéré
comme un personnage
d’une immense cruauté.
Odyssée, 85-87 & 106,
on menace le mendiant
Iros de le livrer 2
Echétos. Sardanaple

ou Assurbanipal
(685-627 AEC) est roi
d’Assyrie. Arbakes fut
vraisemblablement un
général d’Assurbanipal.
91. Odyssée, X1, 122-123.

de Polynice lui adresse

oo plus ...

20 5

XIX

un fort changement paradigmatique). Parmi
tous les conseils il y a ceux pour les usages et la vie matérielle et donc des
conseils a propos de I'alimentation. Plus précisément sur la maniére avec
laquelle il est possible de se fournir et de consommer de la viande : il faut se
reporter & 1 Cor. 10.25-26 : «I1&v 16 év paxéA\w Twlovpevov éobiete, undev
avakpivovteg Std v ovveidnotv: Manges tout ce qui se vend au marché a
viandes sans rechercher un motif de conscience », et le texte de poursuivre,
«ToD yap kvpiov 1| yfj kal 10 TAfpwpa avTiig. Car la terre est au Maitre et tout
ce queelle contient». Il semble alors que la pensée de ce philosophe né a Arles
soit précisément l'inverse de la pensée des premiers temps du christianisme :
quon ne peut pas se servir ainsi en monde comme si nous étions au marché
et sans conscience de la provenance. Car rien nest 4 un maitre et rien ne se
posséde ainsi. Il est alors probable que la pensée de Favorinos soit le témoin
discret et oublié d’une des crises les plus exemplaires de la pensée et de la
métaphysique occidentale et de I'un des moments les plus déclicats comme
changement de paradigmes pour la pensée. Il est probable encore que derriere
ce terme, peut-étre inventé et quoiqu'il en soit rare, se place 1a 'interrogation
la plus puissance de la métaphysique et quelle ne cesse, plus que jamais dans

son actualité, de nous interpeller.

0

Cest l'armure des éthiopiens. Tous se prosternent et honorent celui
5° qui la porte. Mais lorsque le roi décide de la reprendre alors les
éthiopiens n'accordent a ce sujet quun salut courtois. Pour ceux qui
senorgueillissent de tels honneurs il faut réciter les mots que la mére
2 «Pourquoi mon fils, suis-tu le pire des

démons, l'ambition 2 Ne le fais pas; cest une divinité inique; tant de

maisons et de villes heureuses ont été ruinées par la faute de ceux qui
© [on suivit. Elle £'a fait devenir fou®». Je dis a Jocaste ces mots :

«... pourquoi te vanter misérable et tenorgueillir2» ...
avec la pourpre, changeant ... ce qu’ils honorent, et
demain bien sir, si un autre pire encore, ces honneurs ... ou & d autres
... Devant les dieux, n'as-tu pas honte de te promener orgueilleux
avec de superbes vétements de couleurs qui ne tappartiennent pas, et
a ton effigie d’avoir une belle et grande statue de bronze dans le
Pryfanée‘”, alors que tu portes un esprit méchant et méprisable et
d étre fier du nom de tes ancétres comme si fu nen avais pas toi-méme
et te vanter de ta lignée A force de revenir a tes nobles origines tu
trouveras l'argile de Prométhée et les pierres de Deucalion® ! Tu n'as
pas retiré ni déposé ces symboles et tu devrais te montrer nu comme tu
es, ou mieux non nu, mais Vétu de pauvreté plutot que de pourpre,
privé de la couronne du commandement, sans les bandelettes et sans
aucune autorité. Et si un homme de qualité t'admire ou t’honore
ainsi, alors va faire enregistrer ton nom. Ne tenorgueillis pas trop
mais ne te sous-estime pas non plus au point de considérer cela comme
° un vrai honneur, immortel et inaliénable. Cest ce quétait Ulysse

quand il se vétit de guenilles, qu’il dut les porter de sorte que les

prétendants admiraient entre autre «cette cuisse que le vieux montre
sous ses haillons® ». Ils admirérent sa cuisse, en revanche je préfére
admirer autre chose, cette noblesse desprit et de courage montre

«dans des guenilles un vieux»; de plus il est un vagabond plus

pitoyable qu’lros qui ne reproche pas ses malheurs aux dieux et ne
*° s'irrite pas contre son destin mais reste raisonnable dans les épreuves

auxquelles les dieux le soumettent. Si je ne me trompe il se trouve
dans ces changements de destins chaque fois qu'il se tourne vers un
dieu : « Zeus, si tu veux que je sois roi d Ithaque, je nobjecte pas; mais
Jje ne régnerai pas comme Echétos, Sardanapale ou Arbakes™. Veux-
tu que je sois naufragé? Je ne m'y oppose pas et je serai plus pieux
° gudjax. Veux~tu que je sois affamé? Je le supporterai, mais plus
courageusement que mes compagnons. Veux~tu que je mendie 2 Je ne
le refuse pas mais je serai plus misérable qu’lros. Je supporterai détre
battu et frappé par mes ennemis, si tu le veux. Puis je régnerai et je
naviguerai a nouveau, si tu le demandes, ‘jusqu'a ce que je trouve des
hommes qui ne connaissent la mer ni ne mangent d’aliments
° salés”™». Ainsi fit lthacien. Ainsi — a mon sens — et méme s'il a

Sophocle est fondamentale car elle insiste sur la non nécessité des honneurs
et la nécessité de ne pas gaspiller. Cependant la position de 1étre est de devoir
toujours subir la puissance de l'ordre de la domination : il renvoie pour cela au
récit liminaire de Jocaste dans les Phéniciennes (v. 40) comme lecture des fukkeé
metabolai. Mais plus fortement il inscrit son discours dans une critique plus
radicale et plus déterminée du pouvoir et de I'usage du pouvoir : cest lexemple du
roi Laois pére d’(Edipe contre celui du roi des Ethiopiens.

Le probléme central est donc ce que Favorinos
T nomme la philotimia (XVIII, 6) alors qu’il a insisté
dans les parties précédentes de son discours sur

le fait que l'étre doit advenir a la philoxénie, 4 une
philochorie et a une philanthropie. La philotimie
(comme amour de 'ambition et des honneurs) est
une destruction des rapports entre les étres et une
destruction des conditions du vivant. Référence ici
encore aux Phéniciennes d’Euripide. Il est sans doute

important de signaler ici une affection particuliere
de Favorinos pour le poéte Euripide et tout
particulierement pour la tragédie Les Phéniciennes
(Euripide est cité dix fois et Les Phéniciennes sept

' fois) : sans doute parce qu'Euripide, ami de Socrate,
était réputé défendre les victimes et qu’il sest exilé

lui-méme. Sans doute aussi parce qu'Euripe est
une représentation forte de ’humanité et de sa
corruption. Clest le lieu précis des Phéniciennes
comme critique de 'ambition et de la corruption
du pouvoir et des meeurs. Les lignes suivantes sont
plus difficiles 4 penser, ou du moins 4 situer, du
fait des mutilations du papyrus. Lorgueil consiste
; donc a porter ces vétements de couleurs, teinté de
en fait pas y .
pourpre et d’avoir encore une statue de bronze dans
le Prytanée. Est-ce une référence 4 un personnage
politique existant? Est-ce un commentaire général ?
Ou bien encore est-ce aussi une maniére d’insister
sur le fait que si lesprit est bon et bienveillant il
est alors possible de porter la pourpre et d’avoir la
statue comme lui-méme l'avait sans doute portée et
comme lui méme l'avait eue a Corinthe par exemple
(voir pour cela le Peri Korinthiaka). Si ce nest donc
pas le cas c’est une sorte d’usurpation du pouvoir par
laristocratie. Se trouve ici sans doute une critique
trés forte du pouvoir impériale et des rivalités de
pouvoir des grandes familles et du parti sénatorial.
11 vaudrait mieux alors, dit-il, étre nu, ou bien juste
vétu de pauvreté plutdt que de sumbolai (XIX, 1)
plutét que de symboles. Ici encore une autre allusion
a la pourpre, 4 la couronne et aux bandelettes
sacerdotales (strophion, XIX, 4). Il semblerait que ce
puisse étre une allusion directe (entre la tiare et les
bandelettes) a son refus de la charge de flamen, ou
plus précisément de sacerdotos provincie ou ce que
les sources nomment arkhiereus et qui étaient en
charge de lorganisation des sacrifices pour le culte
impérial. Mieux vaut alors, semble dire Favorinos,
étre vétu de pauvreté que de symboles quon ne peut
porter et advenir ainsi comme un vagabond (pzékhos,
XIX, 18) comme Euripide dans sa cabane 2 la fin
de vie, comme Diogenes, comme Iros sur Ithaque et
comme Ulysse & son retour. Or ceci, dit Favorinos,
appartient au destin, cest-a-dire a la décision des
dieux. Suit alors une série de questions rhétoriques
entre Ulysse et Zeus : si lon doit gouverner il faut
le faire de la bonne maniére et pas comme un tyran, si l'on fait naufrage on doit
rester pieux, si lon doit étre sobre et frugale il faut le faire mieux que tous les
autres, si l'on doit mendier on doit éprouver la pauvreté et si l'on doit étre frappé
clest pour mieux alors gouverner et conduire. Le propos est ici morale et dépourvu
de contenu philosophique. Il est morale parce qu’il implique ’'homme dans des
conduites codifiées et dans des dispositifs théologiques (théodicée) supposant que
les changements de fortunes et les catastrophes sont les décisions du divin. Mais
il insiste sur cette question essentielle pour le propos du Peri phuges, la capacité
a la gouvernance. Or il vient de subir un exil et donc une décision arbitraire
du pouvoir et il vit 4 une période de T'histoire du monde de la romanité ou la
république n'est plus qu'un souvenir et ou la puissance de l'empire ne cesse de se
renforcer comme puissance militaire, comme puissance autoritaire et coercitive
et comme construction d’'une société fondée sur la punition et I'inégalité. Ce qui
signifie alors que ce discours sur lexil, et sur 'amitié, est en somme un discours
sur l'autorité arbitraire et sur la gourvernance.

Ulysse est la figure centrale — en étant 1€tre de la méis et de la polutropia — du
discours, d’abord parce quen tant que membre de lexpédition vers Troie il est
donc automistos et autotrophos et parce qu'il a cette connaissance fondamentale qui
consiste a savoir (XIX, 39) ce qui nous est propre (#o idion, XIX, 40) et ce qui ne
XVII



XVIII

nous est pas propre (kai ti ouk idion). A partir de cela vient un commentaire plus philosophique (quen XVII, 12) sur le dépassement de cette connaissance
de ce qui nous est propre ou pas, de ce qui nous appartient ou pas, de ce qui dépend de nous ou pas. Or pour dépasser cette connaissance, nous sommes
devenus — dit Favorinos en citant les mots de Nestor dans I'I/iade — « égétores éde medontes» (XIX, 45), chefs et guides de ceux qui ont la qualité détre
epeirdtes, cest-a-dire d’étre ce que nous appelons des continentaux. Il s’agit bien sir de I'ensemble du vivant animal et humain, qui selon la division de
Favorinos ne vit ni dans la mer et dans les airs. Puisque nous nous sommes déterminés chefs et guides nous décidons ainsi des modes d’existence du
vivant (&ios) en fonction, non pas méme de nos modes de vie mais plus précisément en fonction de nos modes de gouvernance, cest-a-dire de ce que nous
voulons (ezhelein, XIX, 47). Or ce qui reléve de notre volonté (de chef et de guide) est de classer le vivant selon cinq catégories : la premiére consiste a
maintenir le vivant dans la fruphé (XIX, 49), cest-a-dire la vie délicate de ce que nous pourrions appeler la « domestication» des animaux; le deuxieme
consiste 4 les maintenir dans V'epikbeiresis (XIX, 49), cest-a-dire dans I'exercice du combat pour les jeux, les spectacles, etc.; le troisieme consiste a les
maintenir dans U'agénisma (XIX, 49), cest-a-dire la compétition pour I€élevage et pour la course; le quatriéme consiste 4 les utiliser pour la husia (XIX,
50), cest-a-dire les sacrifices et enfin 2 les utiliser pour le travail (dont celui des champs et du transport). Pour Favorinos nous ne cessons d’utiliser le
vivant comme nous le voulons sans méme écouter les dieux qui «conduisent lentier kosmos» (tou kosmou sumphoron exégoumens, XIX, 58), autrement dit
sans méme écouter lentiéreté du monde et de ses modes d'existence. Nous nobéissons pas au vivant mais aux codes de lois (XX, 1) : en somme nous ne
pensons pas en terme d’éthique mais simplement de morale. Au-dela de cette question de la morale, nous ne sommes pas vraiment différents des
animaux, dit Favorinos, mais ne savons pas «remercier» pour ce que nous prenons en monde. Nous ne cessons de nous y fournir (parekhé, XX, 14, 26, 29).
Le passage (XX, 11 4 32) est sans doute l'un des passages les plus essentiels du discours. D’abord parce qu’il met face a face deux concepts majeurs,
parekho se fournir et £hre, il est d’'usage, il est besoin. I1 est donc d’usage et de besoin de se fournir sauf que nous le faisons sans jamais prendre en compte
a la fois ce que nous prenons, mais aussi la quantité et enfin les conséquences sur le monde. Nous sommes en ce sens dit Favorinos de mauvais débiteurs,

en ce sens que le rapport au monde nlest pas un rapport économique (se saisir et acheter) mais un rapport éthique qui réclame une interprétation des
conditions de la saisie (£47¢) en tant que transformation du monde en fourniture. Iy a pour comprendre ceci deux propositions essentielles dans le texte
de Favorinos. La premiére énonce «eniois men ge ton z66n oude trophén parekhomen, molis de kai eémen auta heautois ek tés gés lambanein» (XX, 14-15) que
certains animaux ne fournissent (parekhs) pas de nourriture (¢rophé) et que nous ne leur laissons (méme dans ce cas) pas suffisamment d'espace (g2)

92. Iliade, 11, 79.
93. Solon (640-
558 AEC), Dracon

«’Q pidot Apyeiwv
fyntopeg 116¢ pédovteg / el
HEV TG TOV Bvelpov Axaudv (650-600 AEC),
dAhog éviome / yeddog kev sont des hommes

@aipev kal voopoipeba politiques athéniens,
pd\ov- / viv 8’ i8ev Charondas

66 péy’ dplotog Ayaudv (naissance ca.
ebxetat elvar / GAN” &yet’ 600 AEC) est un
al kév mwg Bwprgopev viag legislateur de la

Grande-Grece,

Axou®dv. »
«Mes amis, chefs et Lycurgue (ca.
guides des Argiens, 800_,73.0 AEC) est
; . un législateur de
si un autre parmi les
G . Sparte.
recs nous rapportait
94. Sur la

ce songe, nous pourrions
l'accuser d’imposture et
n'y pas mettre toute notre
confiance ; mais celui qui
I'a vu prétend occuper
dans 'armée le rang le plus
illustre. Songeons donc,
sans tarder, aux moyens
d’armer les fils de la

consommation de la
kardamon (cresson)
par les Perses,

voir Xénophon,
Cyropédie, 1, 2,8-11.
Les Arimaspes

sont un peuple
légendaire de
Scythie. Les
Amazones, voir
note 67.

Gréce.»

[HOMERE, iade, 11, v. 79]

«Ils enseignent encore aux enfants la tempérance;
et ce qui contribue grandement a leur apprendre a
étre tempérants, cest qu'ils voient chaque jour les
plus 4gés se montrer tempérants eux-mémes. Ils
leur enseignent aussi 4 obéir aux chefs ; et ce qui
contribue grandement 4 leur éducation, sous ce
rapport, cest qu’ils voient les plus 4gés pratiquer
la méme obéissance. Ils leur enseignent enfin 4 se
régler pour le manger et pour le boire, et ce qui
contribue a les rendre sobres, cest qu'ils voient
que les plus 4gés ne vont prendre leur repas que
quand leurs gouverneurs leur en ont accordé la
permission. De plus, 196 les enfants ne mangent
pas chez leur mére, mais chez l'instituteur et

aux heures que les gouverneurs prescrivent. Ils
apportent de chez eux, pour nourriture principale,
du pain, et pour assaisonnement, du cresson, puis
une tasse pour aller boire, quand ils ont soif, en

puisant 2 la riviere. En outre, ils apprennent a tirer de l'arc, a lancer le javelot. Tels
sont les exercices des enfants depuis leur naissance jusqu’a seize ou dix-sept ans :
aprés quoi ils entrent dans la classe des adolescents».

grandi sur une ile, il savait ce qui dépendait et ce qui ne dépendait
pas de lui, il savait que nous devons obéir & ce quest dieu, sans nous
affliger des événements qui se présentent & nous. Nous qui sommes
«chefs et guide” » des continentaux, pourquoi tous les étres vivant
existent comme nous le voulons et comme il nous convient 2 Certains
vivent tranquillement, d’autres sont élevés dans le combat, d’autres
so pour les compétitions, d’autres pour les sacrifices, nous les forcons
aujourd’hui & labourer, puis & tirer un char, puis nous les sacrifions,
et par Zeus, le méme cheval que nous décorons pour une procession,
nous l'envoyons a Olympie pour combattre, puis nous lui faisons
porter des fardeausx, & marcher dans les montagnes et encore a faire
demi-tour. Et nous, en revanche, nous nécoutons pas le dieu qui
xx gouverne lentier cosmos, mais nous obéissons plutor a Solon et a
Dracon, a Charondas et a Lycurgue”. Si quelqu'un ordonne de nous
flageller, nous serons flagellés devant autel, devant les yeux des
Grecs, sans reproche, assuré qu’il a établi pour loi ce fouet dans
Lavantage et utilité publique (les plus nobles Perses supportaient
d’avoir pour repas du cresson, les Arimaspes, assis par terre obéissent
a la loi en étant privé depuis lenfance d’un eil et les Amazones d’un
w0 sein’), tandis que dans le besoin les dieux se défendent. En somme
nous ne différons pas tant des autres animaux que les dieux ont
donné alors que nous ne rendons pas aux dieux dautres biens.
Certains animaux ne fournissent pas d aliment et nous leur laissons
a peine de l'espace. Et tandis que nous avons regu des dieux les plus
grands des biens, la pensée et la compréhension, la parole et la raison,
20 les qualités inaliénables et le bon usage des représentations, nous ne
sommes pas reconnaissants envers les dieux de ces dons. Si on nous a
prété quelque chose pour quelques temps — les honneurs, la gloire, le
pouvoir, la richesse, le corps méme — alors a heure dite de la
réclamation, nous le dénigrerons et nous montrerons ingmz‘s envers
notre créancier, car aprés nous avoir fait profiter de ces choses il veut
en faire profiter d'autres en les leurs prétant. Nous ne sommes pas des
débiteurs reconnaissants ni dignes de confiance & la différence des
so mmauvais débiteurs car ils se plaignent et veulent se débarrasser de la
dette, comme sils remettaient avec force les biens des autres; nous en
revanche nous ne voulons pas nous en débarrasser. Si nous restituons
les dignités, les honneurs et les richesses, nous croyons que nous sommes
libres, mais si nous rendons le corps et la vie nous pensons que nous
sommes totalement libres puisque nous avons rendu tout ce qui
appartient a autrui. Il faut aussi penser que les dieux blament ceux
so qui paient avec difficulté et ingratitude, car ils ont la méme opinion
que les créanciers des ingrats qui continiiment vont aux portes des
temples, remplir les autels de sacrifices et les fétes de veeux, offrir de
magnifiques libations, des actions de grices et des veillées nocturnes,
parce qu’ils en ont besoin; mais quand vient de temps de restituer,

[XéNopHON, Cyropédie, 1, 2, 8]

comme terre pour leur existence. Cette maniére de
ne pas laisser de place a des conséquences : la
premicre serait que nous nous accaparons une part
trop grande du monde. Dans la tradition de la
pensée grecque cela produit une Aubris et
déclenche en fait la tragédie comme épreuve pour
Ihomme de cette philotimie qui ouvre a toutes les
crises du vivant. La deuxiéme serait que nous
rinterprétons pas suffisant le £4ré de sorte que
nous puissions penser les conditions de notre
prélévement et ce que cela suppose sur le vivant et
lespace qui lui est nécessaire. Enfin la troisieme
serait que la place que nous prenons est a la fois
démesurée par le peu de place que nous laissons
aux autres espéces et démesurée parce que nous
avons regu de grands dons en tant quhumanité.
Nous ne sommes alors pas capables détre
reconnaissants pour ces dons et nous nous en
servons pour assujettir le monde et rendre critique
toutes conditions du vivant. Quelles sont alors ces
qualités que nous aurions recues ? Elles sont au
nombre de six : «fon te noun kai sunesin kai logon
kai logismon kai tas aretas anaphairetous kai tén
orthén kbrésin ton phantasion» (XX, 17-19) a savoir
la pensée et la compréhension (cest-a-dire la
capacité a interpréter et a faire usage de ces
interprétations), la parole et la catégorisation
(cest-a-dire énoncer et produire le résultat de la
compréhension) et enfin I'inaliénabilité de ces
qualités et parmi celles-ci le bon usage des
représentations (orthen khrésin ton phantasion).
Nous restons ici dans une tradition cohérente de
I'interprétation de la nature humaine comme
capacité a I'interprétation, 4 la catégorisation et a
la représentation de ceci. On peut cependant
remarquer la grande élégance du style pour
exprimer la puissance de la pensée, d’abord entre
nous et sunésis, puis entre logos et logismos. Mais il y
un autre probléme de philosophie plus important
encore. Si l'on suit le propos de Favorinos nous
aurions comme qualités inaliénables la capacité de

penser, de comprendre, d'exprimer, de catégoriser et de représenter l'ensemble de
ces processus. Cette capacité de représentation est ici pensée comme une juste
khrésin, cest-a-dire comme un juste usage. Or nous sommes face ici a trois
problémes de philosophie. Soit cette qualité est pensée comme orthos (droite,

juste) d’un point de vue moral et dans cas l'ceuvre de Favorinos est donc plus du
coté des penseurs moraux et d’une tradition plus conservatrice. Soit ce qui est le don est bien cet orzhos, Cest-a-dire cette capacité a faire un usage juste
des choses du monde. Dans ce cas nous sommes alors dans un discours plus ontologique tentant de définir une essence de létre et que cette essence est

inscrite dans un «juste usage ». La qualité (aréze) propre de létre est le juste usage cest-a-dire de faire la distinction (depuis Aristote et la Politique, 1252)
entre ce qui évident pour létre et nuisible. Nous aurions donc cette capacité, en tant qu'elle serait, puisque inaliénable (anaphairetos), ontologique. Soit, et
clest le troisiéme probléme, et le propos est plus complexe parce qu’il présente une faille assez incroyable : si nous suivons Favorinos, cette capacité a étre
juste dans 'usage ne s’applique ni au monde (%osmos) ni aux biens (kbrémata) ni méme a l'usage (4hrésin) ni méme au vivant (fios) mais 2 sa représentation
(phantasia). Cette prédisposition a la représentation nlest pas une nouveauté dans la pensée antique puisqueelle constitue par exemple I'une des theses
d’Aristote dans la Poétique (1448b4-24) qui soutient que la poiésis et la mimésis sont des disposition «naturelles ». Il faudrait alors rajouter la phantasia
comme imagination pour avoir cette idée que l'ensemble des activités de représentation, en somme ce qui produit des images, est non seulement une des
qualités de 'étre mais surtout que cette qualité lui serait donnée «naturellement» jusze. Si l'on admet cela il demeure un probléme majeur : que nous avons
cette qualité de justesse seulement pour la représentation mais pas pour les éléments du monde. Et que malgré ce don, son usage et la dette que nous en
avons, nous ne sommes alors en mesure d’étre justes que pour la représentation des choses du monde mais pas pour les choses elles-mémes. La puissance



95. Mucius (voir note 3) prit un déguisement pour
s'introduire dans le camp du roi Porsenna pour le

tuer. Favorinos aurait pu aussi parler de sa «main»
puisque le jeune romain mit sa main droite dans le feu
pour montrer que Rome n’a pas peur : voir Tite-Live,
Ab Urbe Condita, 11, 9-14. On raconte que Cynégire
agrippa un bateau perse, quon lui coupa la main et
qu’il saccrocha avec l'autre quon lui coupa aussi.
Philippe (383-363 AEC) roi de Macédoine perd un ceil
en 354 AEC lors de la bataille du golfe Thermaique.
Polyzalos est tyran de Gela en Sicile de 478 AEC 4 sa
mort. Polyzelos perdit un ceil 4 la bataille de Marathon
en 490 AEC. Par ailleurs ayant été victorieux aux Jeux
pythiques de 474 il offrit le groupe en bronze dit
«Aurige de Delphes». Héracles revét une tunique
enduite du sang du centaure Nessos infesté par le
poison de I'Hydre de Lerne. Héraclés se consume et
perd sa peau.

96. En 430 aEc Péricles perd son mandat de stratege
et doit payer une amende d’un montant estimé entre
15 et 50 talents (voir Plutarque, Péric/s). Crates

de Thebes (365-285 AEC) renonga a sa fortune

(voir Diogene Laerce, Vies, VI). Thémistocle lors

de la bataille de Salamine en 480 AEC renonce au
commandement naval au profit du général spartiate

théorique de Favorinos tiendrait 4 identifier une crise, non seulement pour l'espace moral, mais surtout pour
l'appréhension ontologique de létre : nous ne serions en capacité que de mesurer et de saisir la
représentation des choses et non les choses. Pour cette raison nous devons les « conduire » de sorte qu'elles
apparaissent toujours comme des représentations pour pouvoir les saisir comme «fourniture ». Nous ne
sommes pas capables de voir le vivant comme tel mais comme un objet d’alimentation, de course, de jeu, de
propriété ou de sacrifice. Il y a une rupture ontologique entre la chose et l'objet, entre le monde et sa
représentation de sorte que nous ne savons étre «justes» que devant les représentations et non devant le
monde, devant les objets et non devant les choses.

Par ailleurs — retour a la sphére de la pensée morale — Favorinos suppose que nous ne cessons d’étre
débiteurs de ces dons au point de ne pas remercier pour cela et au point de ne jamais vouloir restituer ce qui
a été donné. Mais si lon applique 4 la lettre sa pensée alors nous aurions un triple endettement : endetté du
don de nos capacités, endetté devant les représentations du monde et bien sir endetté du monde que nous
ne savons donc penser, parce que la conséquence radicale de cette théorie serait alors que nous ne serions
pas en mesure de penser, interpréter, énoncer et catégoriser le monde qui n'est pas représentation. En cela la
pensée de Favorinos est d’une radicale modernité.

Par ailleurs, dans cette dette et privation du monde, nous ne cessons d’avoir recours a un espace
institutionnalisé du métaphysique et du religieux, d'ot la critique (XX, 39-52) de cette maniére de tenter
une relation au monde 2 allant au temple (ieron thuras, XX, 42), faire des sacrifices (#busia) des processions
(heorté) des libations (sponde) et des veillées (pannukhos). Cela signifie que nous préférons avoir un rapport a
I'institutionnalisation du religieux et du sacerdoce plutdt que de penser directement le vivant. Cette critique
est profondément inscrite dans une l'actualité religieuse du deuxi¢me siécle et dans I'émergence infinie
de nouveaux cultes et nouvelles religions, comme par exemple le christianisme dont Favorinos semble

Eurybiade. Aristite (550-467 AEc), homme d¥état
athénien est ostracisé en 483 AEc. Xénophon
perd son fils Gryllos 4 la bataille de Mantinée

en 362 AEC. Démosthene (384-322 AEC) malgré
la mort de sa fille, sacrifie 4 la mort de Philippe
de Macédoine (Plutarque, Démosthéne). Enfin il
s'agit du récit des Horaces et des Curiaces dont
le pere perdit trois cousins (les Curiaces) deux
fils morts au combat et une fille tuée par le fils
vainqueur parce quelle pleurait la mort d’'un
Curiace.

97. Favorinos aprés avoir écrit ces deux listes,

ceux qui ont donné une partie de leur corps et
ceux qui ont donné leur statut, va rédiger une

liste composée de huit couples opposés. D’abord

il oppose Polizelos a Athamas qui prit de folie
prend son fils Léarque pour un cerf et le tue. Puis
il oppose Cynégire a Autolycos fils d’Hermes qui
requt le don de voler sans jamais se faire prendre.
Puis Socrate et ses deux accusateurs publics
Anytos et Mélétos. Puis Péricles et Cléon, homme
politique athénien, successeur de Péricles et réputé
pour sa grande violence. Puis il oppose encore
Aristide 4 Callias homme politique athénien du v*
siecle AEC corrompu. Puis il oppose Thrasybule de
Stiria (1v* siécle AEC) homme politique exilé par la
tyrannie des Trente en 404 AEc 4 Critias (ca. 460-
403 AEC) homme politique athénien, qui revint 2
Athenes en 404 et fit parti des Trente. Puis encore
il oppose Musonius (voir note 4) 4 lempereur
Néron qui lexila. Enfin il oppose Laios et Jocaste
les parents d’(Edipe 2 Xénophon qui perdit un fils.
98. Favorinos fait allusion a deux épisodes I'année
480 AEC : la fuite 2 Salamine et la destruction des
murs denceinte.

LUTDOVIG LEGRE

UN PHILOZOPHE PROVENTAL
NI OTEMIS DS ANTONIYS

.

alors ils se plaignent et critiquent les dieux qui leurs donnent ces
cadeaux en disant qu’ils ne peuvent pas se priver de ce qui appartient
so aussi aux autres. Un homme qui prend un engagement et qui ne le
tient pas est un homme mauvais et s'il ne respecte pas un pacte, un
traitre. Nous qui sommes invités i ce pacte, a condition de souffrir et
de subir ce qui semble juste, nous ne pensons pas étre redevables au
dieu qui nous a donné la vie, ni aux dieux, aux noms desquels nous
Jurons et pour les autres au nom de la justice sur laquelle nous avons
6o juré. Mais au contraire si ['on restitue avec joie, gratitude et respect
xa des pactes, les hommes ne sont-ils pas justes §’ils demandent a nouveau
au créancier de retirer ce dont ils avaient besoin? De la méme
maniére Mucius rendit sa charge, Cynégire sa main, Philippe un il
Polyzeélos les deux, Heéracles” rendit son corps comme il sétait
dévétu, sans se plaindre ni souffrir, Péricles paya I'amende, Cratés
w0 son patrimoine, Thémistocle son pouvoir sur la mer, Aristide donna
volontiers sa patrie aux dieux, Xénophon son fils, Démosthéne sa
Jfille, le Romain Horace® donna trois cousins, deux fils qui sétaient
tués et encore une fille d’autant que la facon dont il les perdit était la
plus cruelle de toutes. Pourtant il fit des sacrifices ef, couronné, il
invita ses amis & la victoire. Leur infortune pourrait étre préférée a
20 lapparente fortune d’autres. Un homme de qualité ne préfeére-t-il
pas perdre les yeux comme Polyzélos plutt que de voir comme
Athamas qui se croyant devant un cerf tua en réalité ses enfants 2
Qui ne préfeérerait pas avoir les mains coupées comme Cynégire
plutot que les avoir comme Autolycos 2 Qui ne demanderait pas a
so mourir comme Socrate plutot que vivre comme Anytos et Mélétos 2
Ne préfeére-t-on pas payer une amende comme Péricles plutit que
gouverner comme Cléon 2 Ne préfere-t-on pas étre pauvre comme
Aristide plutit que riche et vivre comme Callias et perdre ses droits
de citoyen comme Thrasybule plutot que commander comme Critias 2
Ou étre exilé comme Musonius plutot que de régner comme Néron 2
Je pense que Laois et Jocaste aurait préféré perdre leur fils, plutort que
so de faire, tel que le compris Xénophon, l'expérience d’un fils qui vécu
comme (Edipe”. Des cités entiéres pourraient offrir de pareils
exemples. Un peuple sage préférerait quitter son pays natal et en
raser le sol de ses propres mains, comme le firent les Athéniens, plutot
que d’y rester comme les Thébains qui ont trahi la liberté commune
des Hellénes pour garder leurs murs®. La crainte de la honte détre
blamer alors que ce ne sont que des paroles, ne doit pas nous rendre
Pplus dignes de ce blame. En revanche ceux qui restent chez eux ne
so sont pas plus de qualité tandis que ceux qui partent en exil plus
mauvais, car la qualité ne réside pas entre des murs ni le vice hors des
frontiéres : mais cette pensée ne peut étre formulée ni dans une
assemblée ni dans un tribunal. Nous devrions étre attentifs aux

profondément éloigné. Quoiqu’il en soit — et selon
son hypothése — les biens que nous recevons en
don doivent étre 4 la fois restitués et partager. Ici
encore 1étre ne respecte pas le pacte avec le vivant
et fait tout maintenir artificiellement dont les
dons qu’il a regus. Nous transformons le vivant

en divinités de temples et d’institutions mais

nous ne sommes pas capables, non seulement de
rendre au vivant ce qui a été donné, mais surtout
de penser ce que signifie ce qui a été prélevé. Nous
préférons dés lors toujours nous adresser 4 une
idée de l'ordre et du pouvoir et fonder ainsi des
métaphysiques ravageantes qui ruinent peu & peu
nos mondes. Dés lors ces métaphysiques préférent
toujours construire pour nous des espaces de la
représentation ol ne subsistent presque rien du
monde (osmos) : nous saisissons tout 4 n'importe
quel prix, au détriment du vivant et des conditions
matérielles de vie de la plupart de ceux, humains,
qui contribuent a prélever et a produire. Clest pour
cette méme raison que nous confondons le airos
(XX, 21) le temps particulier plus ou moins court
de l'expérience d’'un don et d’une qualité avec le
khronos (XX, 23, 26) I'idée d’un temps plus durable
et plus fantasmatiquement stable et historique et
que nous nous présentons alors, devant le vivant
et devant les autres, tout a la fois comme des étres
apistoi (incrédules), anosioi (impie) et paraspondoi
(déloyaux, XX, 60).

Vient alors (comme une sorte de cloture
puisque cela reprend le modéle du début du
discours) une liste dexemples d’hommes qui
ont accepté de rendre ce qui leur avait été donné
comme biens plus ou moins propres : Mucius,
Cynégyre, Philippe, Polyzélos, Héracles, Péricles,
Crates, Thémistocle, Aristide, Xénophon,
Démosthéne et Horace a laquelle Favorinos
propose une liste de caractéres opposés, Athamas,
Autolycos, Anytos et Mélétos, Cléon, Callias,
Critias, Néron. Il s’agit alors de produire une

cartographie politique des comportements, des pouvoirs et des maniéres de tenir ces pouvoirs. Favorinos
porte une nouvelle hypothése, qui consiste a dire que si les étres sont en mesure d’accepter de s'exiler, alors les

FAVORIN D'ARLES

| 54 TIT LES FUVALS

peuples eux-mémes pourraient étre en mesure de changer d'espace pour maintenir l'expérience de la liberté.
La qualité, dit-il encore, des étres ne réside pas dans le fait de rester ou de partir : la qualité ne tient pas aux
murs (teikhos, XX1, 50) ni 'absence de qualité hors des frontiéres (ektos horén, XXI, 51). Cette distinction
éthique ne peut étre formulée (XXI, 52) ni dans U'ek&/esia ni dans le dikastérion, a savoir ni dans lespace
politique ni dans lespace juridique. On sait aujourd’hui que les crises politiques les plus profondes touchent
a la fois I'impossibilité pour les étres d’aller et de venir librement entre les pays, l'interdiction et les contrdles
permanents sur les déplacements, mais touchent surtout les crises brutales qui ont fait que des peuples entiers
ont été arrachés a leurs pays dans des conditions atroces, et comme si cela ne suffisait pas, crises qui ont fait
que les conditions mémes de ces exilés ne répondent a aucun des critiéres de ce qui fonde un commun. La
EF ADLLT, EIRURES-VINTERS condition exilique — selon la pensée d’Alexis Nuselovici — suppose une relation dialectique irrésolue entre
0 lieu et non-lieu entre une philokhéria comme I'énnonce Favorinos et la destruction radicale de celle-ci contre
le développement de ce que nous nommons xénophobie d’une coté (comme haine de ceux qui ne viennent
pas du méme pays) et une misochorie comme haine radicale de tout espace et surtout de toute espace qui ne
nous est pas propre. Plus encore, s’il s’agit pour nous modernes de toujours faire augmenter cette xénophobie
et cette misochorie, comme haine de l'autre et de lespace de l'autre, il s’agit aussi, presque totalement de la
| perte de la philochorie transformée en un navrant processus de tourisme qui ne cesse de détruire le monde et

SR (ONTEMPONAING

UARSEILLE
AURERTIN

XIX



99. Rhadamanthe est fils de
Zeus et d’Europe, roi de Créte
et réputé pour sa justice.

100. La bataille des Arginuses
eut lieu en 406 au large de
I'ile de Lesbos. Il s’en suivit un
proces pour non secours porté
aux naufragés.

1o1. Cléon voir note 97.
Lysandre est un général
spartiate mort en 395 AEC.
102. Pausanias, homme
politique spartiate mort en
469 aEc. Il complote et est
jugé et condamné par les
éphores. Pour échapper au
jugement il se réfugie dans le
temple d’Athéna Khalkiokos.
Les éphores le font emmurer
vivant. Le temple d’Athéna
Khalkiokos était a Sparte.
Cela signifie la «maison de
bronze ».

103. Personnage incertain.
Peut-étre s’agit-il de Lampos
de Mégare (Voir E. AmaTo
«Apollo, Lampos/Lampone

e la fondazione di Callatis? »,
in Emerita, LXXV 2, 2007, p.
319-338).

104. Voir pour cela PLaTon,
Apologie de Socrate, 21a et
louvrage de M. Foucautr, Le
Courage de la verité, op. cit. 11
s'agit du célebre oracle donné
4 Chéréphon de Sphettos
pour Socrate.

10|

20

ol

w

40}

9|

“©

111,

1 -

procédures judiciaires si les juges pouvaient distinguer le vice et la
qualité avec les jetons percés ou pleins. Le systeme peut certainement

le faire pour Rhadamanthe” dans I’Ades mais les juges ne le
peuvent dans I'Aéropage ni les éphores & Spartes et pourtant je me
réfere aux tribunaux les plus réputés et les plus attentifs de la
Grece. Ce sont eux qui ont condamné & mort les stratéges vainqueurs

de la bataille des Arginusermo — ils étaient huit et valeureux! — |
d’un vote unanime; eux qui ont méprisé comme des sycophantes ‘
leurs accusateurs, qui imposérent une amende a Péricles, mais
laissérent libres Cléon et Lysandr o1, qui niérent la culpabilité de
Pausanias et qui [ont laissé peu aprés mourir de faim dans le
temple d’Athéna Khalkiokos'”. Ils jugerent Alcibiade impie devant

les dieux mais pas devant les hommes, puis le couronnérent comme
bienfaiteur et [€lirent comme stratége et peu de temps encore apres
cela le bannirent de nouveaux de I'armée, de sorte que fout cela
forme un jugement trés contrasté pour une méme personne . et
pourtant il nest pas possible de dire qu’il était de qualité dans le
commandement et mauvais dans l'exil. ... la nature en soi ... alors

il faut ... de tout ... rien pour cela ... tenir ... En fait, ce nest pas

le jugement qui rend le condamné juste ou injuste, mais le
condamneé, s’il est de qualité qui rend injuste le juge. En woici le
preuve : ce nest pas Socrate mais ses juges qui ont retenu le mal et
linjuste de sorte que Socrate les a rendus injustes et iniques;
Aristide rendit injustes tous les Athéniens, mais il fut rappelé par
ceux qui l'avaient exilé. Apollon salua Lampos de Mégare™ en
exil de ces mots «un homme juste est arrivé cherchant une famille et

un foyer» et indiqua & Socrate, méme s'il nétait pas présent, qu’il -
était «le plus savant de tous'». Si pour les Athéniens un ||
témoignage contre Anytos et Mélétos nest pas suffisant, il y en a L
sans doute encore, conscients de la justice, qui éprouvent de la honte -
devant le terme «condamnation» alors que celui qui avait été
désigné par le dieu le plus savant fut condamné & mort, et le plus |
honoré fut envoyé en exil, et que ceux qui ont condamné Aristide
lont déclaré le plus juste. Ainsi, 'exil ou la vie au pays, le déshonneur

et honneur, linjustice et l'esclavage, la richesse ou la pauvreté, ne |
sont ni des biens ni des maux, mais un usage opportun en fera un
bien et un inopportun un mal; cest donc l'usage des choses qui fait
sens ... abject et douloureux. En somme nous ne nous rendons pas p=
compte la premiere fois que nous sommes devant ces changements de
destiné, que nous sommes des hommes et que nous sommes avertis de

ces mésaventures; il est alors trop tard pour étre sensibles. Quand
nous sommes dans une situation favorable nous devons regarder
Ladversité au loin, attendre et préparer ses assauts, comme de bons
marins préts & affronter la tempéte ... Moi ... avant que ... surle "
navire qui sillonne la mer avec un vent favorable, quand soudain

la tempéte fmppe, Sabattant a limproviste, détruit la proue,
renverse la coque; et méme si tu en vois un autre tomber dans le
malheur, comme si fu voyais un autre navire balayé par la tempéte,
attends pour cela quelle soit le plus loin de toi. Et si tu le vois
sombrer alors tu peux y voir 'image exemplaire de ton destin. Ton

d’ignorer les espaces vécues par les étres. Dans
ce cas, et selon la pensée de Favorinos — nous

ne voyons que 'image de ces espaces, mais nous
ne faisons jamais Iépreuve des espaces mémes.
Pire encore il nen subsiste qu’une pale phantasia,
qu'une pile imagination balayée par la tentative
de notoriété et de médiocrité des images.

Ainsi ni lespace politique ni lespace juridique
ne sont en mesure de penser la qualité des étres.
Pour cela Favorinos — sorte de réquisitoire pour la
justice impériale qui 'a sans doute exilé — évoque
quatre cas problématiques dans l'exercice de la
justice : la question de la responsabilité, celle des
malversations, celle de I'iniquité, et celle de la
notoriété et de la versatilité de la justice. Parce
que la justice ne peut mesurer la qualité des
étres mais seulement leur position devant la loi.
De sorte que, prennant exemple sur Socrate, il
déclare que cest le condamné qui rend justes ou
injustes les juges. Cependant Favorinos mélange
deux plans de représentation de la justice, celle
des hommes et celle du divin, citant 'oracle
apollinien pour Socrate et commettant ainsi,
comme Platon, ce mélange — cette méme erreur
pour la pensée moderne — de confondre ou de
mélanger les deux plans. La conclusion morale
du propos Peri phugeés semble ici (XXII, 47) étre
contenue dans I'idée que ce nest pas l'objet — exil
ou non exil, honneur et déshonneur, injustice
et servitude, richesse ou pauvreté — qui rend
malheureux mais son usage (khrésis). Ce qui en
soit est un des grands zgpos de la rhétorique et qui
ne présente pas une trés grande originalité. En
somme, Favorinos semble dire que si ces objets
ne sont que des catégories et donc des phantasia
alors il est possible den trouver d’autres usages
si lon pense les catégories autrement. Ce qui
placerait ainsi le propos dans une teneur moins
morale et plus sceptique.

Commence alors la longue comparaison et
métaphore avec la question de navigation et
du bateau (commencée en VII, 27). Ici aucune
originalité pour le monde antique, le navire est
autant la métaphore de la vie que la mer l'est du
destin du monde. La vie est donc un radeau de
paille, epi rhipos pleon (VI1, 27) sur la mer de la
vie, tou biou thalatte (XX11I, 22) et tout naufrage
est donc la métaphore du destin des étres
(XXI1I, 10). Ceci constitue le premier niveau de
l'argumentation par I'usage d’'un zgpos, d’un lieu
commun. Mais alors que se passe-t-il pour ce
navire, s'il est la représentation d’'un homme qui
a suffisament pensé aux qualités nécessaires que
sont la philoxénie, la philochorie, la philanthropie,




105. Pindare, Odes,

Neéméennes, VII.

106. Hymne homérique

a Apollon, 427.

107. Probablement tirée de la
comédie de Ménandre, Samia.
Meénandre (ca. 343- ca. 292 AEC)
est un auteur comique.

108. Hésiode (virr siecle AEC)
auteur des Travaux et des jours
dans lequel il distingue les cinq
ages de ’humanité (lor, 'argent,
le bronze, les héros, le fer).

109. Tantale est fils de Zeus qui
fut puni pour avoir offensé les
dieux. Tytios est un Géant fils
de Zeus qui, aprés avoir violé
Léto, fut condamné 2 avoir son
foie dévoré par des vautours.
Sisyphe est fils d’'Eole punis
pour avoir offensée les dieux.
Pélée est roi de Phthie et pére
d’Achille.

110. Sarpédon est fils de Zeus
et d’Europe, frére de Minos et
Rhadamanthe.

30

30}

navire est destiné a sombrer, «il peut étre tiré par les vagues et les
rafales de tous les vents'® » parce qu'il est construit du méme bois;
mais cest avec la prévoyance, la stabilité et la fermeté quun
homme se distingue d’un autre. Et 5i tu vois un navire arraisonné
dans un port, imite-le. Si tu en vois un autre qui navigue
Jfiérement en pleine voile «se réjouissant du souffle de Zeus'”» ne
méprise pas ton destin, tant que tu es sur la mer de la vie car elle
est variée et changeante. Quelque fois la coque prend leau et fair
sombrer l'équipage alors qu’il naviguait avec un vent favorable;
quelque fois la proue s'arrache «abattue et renversée’”» — comme
le dit Ménandre — avec les marins alors qu'ils essaient de sauver
les voiles. Et alors les dommages sont immenses et irréparables.
Avec la tempéte et la peur, certains arrachent le mat, d’autres
Jettent volontiers des cales la charge, d ‘autres font échouer le
bateau en basses eaux, d’autres téchent de saccrocher a une
planche ou une amphore et d’autres encore rejoignent a la nage le
littoral pour s’y réfugier. Mais dans [épreuve du succes et de la
bonne fartune, les hommes rendus fmgilex par le manque de
soucis, sont comme les grands arbres, renversés par les racines.
Celui qui veut rester serein, dans le bonbeur, doit porter ses
regards sur ceux qui possédent et ont moins de chance. Si au
contraire tu regardes ceux qui ont plus de chance ou ceux qui sont
encore plus malheureux que toi, alors tu n’y trouveras que douleur
et jalousie. La douleur est [épreuve de ses propres maux, l'envie
est la souffrance causée par le bien des autres. Et je ne dis pas qu’il
Jfaut se réjouir des malheurs des autres — qui est un mauvais
sentiment — mais gu’en considérant les malheurs communs, nous
pouvons les soulager car nous attendons le méme sort. Personne
nest a ce point malheureux qu'il ne puisse chercher chez les autres
un exces d’infortune, méme si chacun trouve son malheur plus
terrible, dans la longue vie ... pas seulement I'aveugle ... le lit de
la mere ... Térée plus malheureux ... qui a mangé ... et chere fille.
1] aurait mieux valu s'assoir a la méme table et manger avec ses
freres, plutot que d’avoir de tels enfants, comme s’ils avaient été
les premiers avec de la chance! Et quoi 2 Si nous ne sommes pas
tragiques, sommes-nous a ce point inconscients des L'/Jangemem‘s
humains si nous nen avons pas fait [ expérience, pas seulement si
... selon Hésiode. En fait, selon Heésiode, ['dge de fer était plein de
malheurs, comme le quatriéme, le troisieme, le deuxiéme et méme
le premier, celui dor, car ils ont connu un destin changeant. Les
héros dont je pariais, étaient fils de dieux, d’autres leurs
descendants : le fameux Tantale (on parle de celui qui a soif et que
l'on voit dans I’Ades), Tityos ou Sisyphe étaient les convives des
dieux; Péléc’” était le troisiéme descendant de Zeus et avait
épousé une fille des dieux de la mer, mais il avait perdu son fils
prématurément et vieux et pauvres ses ennemis ['avaient
reconduit a la maison; pourtant son neveux ne put l'aider. En
Jait il est lui aussi parti en exil. Vous vous souvenez des deuxiéme
et troisieme dges? Sarpédon’’ était le fils de Zeus et mourut

1

_adlws
l'automistie et I'autotrophie ? Cette différence est
que l&tre est en mesure de faire Iépreuve de la
prévoyance (pronoia), de la stabilité (asphaleia) et
de la fermeté (karteria, XXIII, 17). Clest ainsi que
les étres se distinguent. Tout navire arraisonné
semble étre alors un paradigme (XXIII, 19)
tandis que les navires qui voguent font éprouver
une certaine jalousie. Cependant l'ensemble de
ces images restent dans Iépreuve la plus banale
de l'usage littéraire et morale de la figure du
navire et de cette métaphore fou biou thalatte,

la mer de la vie (XXI1II,22). Ce qui semble plus
intéressant, est I'énoncé suivant (XXIII, 31) : «en
men gar kheimoni kai phobé é ton iston exetemen é
tou phortou to plein aporripsas epekouphisen é kai es
tenagos proskhon & fo teleutaion sanidos é amporeds
ephrontisen, ¢ prosanapauomenos, es aigialon
ekkolumbésai». Favorinos propose cinq maniéres
de conduire sa vie en cas de tempéte (kheimén)
et de peur (phobos) : la premiére consiste a
arracher les voiles (le texte dit Aistos, cest-a-dire
le mit, terme qui a la méme racine que le mot
histoire), cest-a-dire a brutalement changer

de dispositions et de modeles historiques; le
deuxiéme consiste a vider les cales (clest-a-dire a
se débarrasser de phortos, la charge) autrement dit
a faire ce que nous pourrions nommer une «table
rase» de sorte d’alléger les conditions du vivant;
la troisiéme consiste a faire échouer (epokells) le
bateau en eaux basses (fenagos), autrement dit

se mettre & 'abri pour éviter les plus gros dégits
et mieux recommencer; la quatriéme consiste

a faire un radeau avec une planche (sanis) ou

une amphore et enfin la cinquiéme consiste a
rejoindre a la nage le littoral (aigialos). Ces topoi
semblent étre pensés assez littéralement comme
des modes de déprises matérielles et spirituelles.
Nous avions encore émis I'hypothése que ces
cinq propositions puissent étre une maniére de
sopposer a la pensée chrétienne ou le naufrage
est une image de la résurrection et le navire
I'image presque historiale du temps messianique
ou de l'incarnation (il faudra sans doute a un
moment proposer une interprétation des textes
de Favorinos 2 la lecture des textes de Paul et

du début du christianisme. Cinq maniéres de
tenir dans un naufrage a condition bien sir que
nous soyons suffisamment fermes et prévoyants.
Favorinos indique (XXIII, 49) que le malheur,
lupé, « men ania epi tous oikeois kakois» est d’abord
Iépreuve de ces propres maux et que la jalousie,
phthonos, « de oduné epi tois allotriois agathois»
nlest pas autre chose que 1épreuve douloureuse
des biens des autres. La question nest pas de
profiter du malheur des autres mais bien den
partager lépreuve.

Vient alors 'une des plus importantes
conclusions ou proposition de Favorinos (XIV,
12) : «ti dé; ei mé fous tragodous eikhomen, sis outds
apeiratos ton anthrépeion metabolon estin». Le
passage est mutilé, il est donc assez difficile de
saisir les nuances d'ensemble. En revanche il est
parfaitement possible de retenir les deux axiomes
de cet énoncé. Le premier consiste a dire que
nous ne sommes pas des étres tragiques. Quest-
ce que cela peut bien signifier? D’abord que
nous ne sommes donc pas exactement le role qui
avait été pensé au début du discours et quen ces
termes nous ne sommes donc pas entiérement
tenu d’obéir au poéte. Il y a une part de Iétre qui
n'appartient pas au destin et qui appartiendrait
alors  la pronoia, a cette intelligence de la
prévoyance. Le destin de létre est alors bien
historial et non pas exclusivement métaphysique
ou politique. Cela signifierait aussi que si 1étre

XXI



XXII

111. Enée est le fils d’Anchise et
d’Aphrodite, héros de la guerre de
Troie.

112. Ascra est une cité en Béotie,
patrie du poete Hésiode.

113. Hésiode, Les Travaux et les jours,
640.

114. Homere, Iliade, I1, 594-600.
Thamyris est un poéte de Thrace :

les muses le priverent de la vue et

du chant. Il sest épris de Hyacinthe.
I1 est une importante figure de
I'homosexualité antique.

115. Il s’agit bien stir de Charon qui
fait traverser le Styx.

116. Xénophon, Cyropédie, 1,1V, 5
117. Acrisios, roi d’Argos, enferme

sa fille Danaé dans une tour d’airain :
Zeux vient la visiter sous forme de
pluie d'or.

118. Certainement une allusion au
texte de Platon, Criton, ou Socrate
justifie la nécessité de lobéissance aux
lois.

119. Les Aloades ou les fréres
jumeaux Otos et Ephialtés, sont des
Géants fils de Poséidon et Iphimédie.
1liade, V, 385, Odyssée, X1, 305.

«(ot1 les Muses, rencontrant le Thrace
Thamyris qui revenait de chez Euryte
I'@chalien, le privérent de la voix

1 il s¥était glorifié de remporter la
victoire, dussent les Muses, filles de
Jupiter qui tient Iégide, chanter elles-
mémes; mais, dans leur colére, elles
lui ravirent la vue, lui enlevérent l'art
divin du chant et lui firent oublier les
sons de la lyre).

[HomERrg, Ifiade, 11, 594-600]

«Clio tomba amoureuse de Piéros, le
fils de Magnétes : cétait la vengeance
d’Aphrodite, pour le mépris avec
lequel Clio avait parlé de son amour
avec Adonis. La Muse, donc, s'unit

a Piéros, dont elle eut Hyacinthos :
Thamyris, le fils de Philammon et de
la Nymphe Argiopé, tomba amoureux
de lui, et cest ainsi que naquit pour

la premiére fois 'amour homosexuel. Apollon, lui
aussi ensuite, tomba amoureux de Hyacinthos. Mais
un jour, en lan¢ant un disque, involontairement il
le tua. Thamyris était d'une beauté exceptionnelle,
et jouait de la lyre 4 la perfection, si bien d’ailleurs
qu’il osa défier les Muses dans une compétition
musicale. Les conditions étaient les suivantes : si
Thamyris était vainqueur, il pourrait faire 'amour
avec toutes les muses ; si au contraire il perdait,
elles pourraient lui oter ce quelles voulaient.
Naturellement les muses se montrérent supérieures,
sans conteste. Et elles enleverent a Thamyris et la
vue et l'art de la lyre.»

[PsEUDO-APOLLODORE, Bibliothéque,1, 3, 3]

nlest pas tragique il est alors probablement soit comique, soit parodique. Or quelques lignes plus
haut, Favorinos cite un trés bref passage d'une comédie de Ménandre (XXIII, 30). Quel est donc

ce passage de la tragédie, celles d’Euripide, tant citées, a la comédie de Ménadre ? Probablement,
dans 'un et l'autre cas la représentation non pas du destin mais de la maniére avec laquelle 'homme
se tient devant /upeé, devant le malheur, mais plus exactement devant les mauvais traitements

qui lui sont infligés. C'est probablement pour cela que nous ne sommes pas tragiques parce que
nous devons tenir devant cette /upé et ce qui dévaste Iétre. Passage de la tragédie a la comédie,
probablement aussi parce qu’il nous importe de faire Iépreuve et d’interpréter le monde de sorte
que nous soyons toujours conscients (apeiratos) des changements humains (anthropéion metabolén).
Si nous étions tragiques nous ne pourrions suffisamment avoir cette conscience. Il faut quen tant
quhumains nous tenions face a nos propres changements. Il ne s’agit plus, comme quatre fois déja,
des tukhé metabolai (1V, 38; XV, 25; XIX, 23; XXII, 52) des changements de fortunes, mais cette fois
des changements humains. La distinction est fondamentale et elle ouvre la conclusion du discours a
une lecture plus matérielle et plus philosophique.

Lecture matérielle, au point méme qu’il est important pour Favorinos de faire un détour par
Hésiode pour en critiquer la pensée et la distinction des ages. 1l cite les récits de Tantale, de Tityos,
de Sisyphe, de Pélée ou encore de Sarpédon puis Enée, puis encore Thamyris. Ces exemples pour
indiquer que quelque soit les «4ges» pensés par Hésiode, quils soient de fer ou d'or, la douleur et les
changements de fortune ont toujours eu lieu. Ce qui forme conclusion pour le discours de Favorinos
est énoncé suivant (XXIV, 50 - 56) : nous devrions apprendre (didasks, XX1V, 51) du divin
(#6n theon) autrement dit de ce qui nest pas la gouvernance du monde par les hommes, ce qulest
lintentionnalité (dianoia) de ce monde, son intelligence, sa maniére d’advenir et de se transformer.
Ce qui signifie alors que pour Favorinos il y a, d'une part cette dianoia comme intention générale

Jeune, tandis que d’autres devinrent vieux. Le fameux Enée
qui avait perdu la patrie et son pays, était le fils d’Aphrodite et
sétait exilé en portant sur ses épaules son peére qui avait été aimé
d’Aphrodite, entrainant avec lui son fils. Toi, d'Ascra'?,
habitant d’une cité que fu dis toi-méme «triste en hiver et
10 pénible en été, jamais agréable' » fils de Dios et Pycimeéde, dont
on ne sait s'ils furent libres, Hésiode, tu te plains et tu souffres des
histoires qui te font un poéte de I'dge dor. Vivre dans cet dge de
Jfer, dans lequel les Muses ¢'instruisirent et «Thamyris de Thrace
emporta le chant™>», na pas bonne renommée. Peut-étre
so aurions-nous pu apprendre des dieux, alors que nous nétions pas
les disciples appropriés, l'intention du divin selon laquelle il
gouverne tout ce qui semble doux et juste i toi et au monde fout
entier, comme un bon pilote qui pense le salut du navire et des
passagers ... regarde de ... jeter du navire dans l'abime du
xxv Tartare ... Si obéissant vous étes heureux et stables ... avec la
1o providence, tu entreras dans le havre calme du bonheur et tu
20 verras la joie des champs Elyse’em, célébrés depuis antiquité; en
restant li vous ne craindrez plus la maniere dont la coque du
plus grand nocher' ... sauvé et destiné & conduire chaque
passage qui y sera amené. Combien plus difficile est [épreuve qui
nous reste, celle a laquelle se soumet la liberté, cachée dans les
so replis de la couronne du courage! 11 s'agit dopposer de maniére
convaincante ['idée que lexil ne peut étre sans fatigue ni
volontaire; mais reclus sur une ile ... privé de toutes habitudes et
de toutes liberté de mouvement, comme les fauves enfermés par
les Medes que Cyrus décrit comme «faibles et viles'», privés de
force, tandis que ceux vivant dans la nature sont bien nourris
so parce qu'ils sont libres. Cyrus, pour montrer son courage, voulait
poursuivre des fauves en fuite et charnus; Ihistoire est belle et
mérite d étre racontée, mais pour celui qui doute de la liberté de
lhomme et pour qui la libre conduite de la vie ne réside pas dans

le mot «liberté», mais dans le caractére;; il faut savoir que lesprit
de I’homme de qualité nest tenu ni par la mer ni la prison ni les
chaines d'Arés ni les tours d’airain d’Acrisios™ ni les fers
d’Héphaistos ni [océan qui entoure tout, mais li ou tu £'attaches

so et tenchaines, tu ne peux partir. En cela il ne faut fuir ni violer
les lois ... ni les lois ... de Socrate’®, mais ... pas de murs ...
alors il voudra ... étant lui ... ni ne sera empéché ... la loi des

xcn choses ... En fait ce nest pas habitat ... des nomades ... mais ...

v de la liberté, si ... tu tiens libre ce qui pour toi est liberté ... ce qui
est servitude si ... et fu désires toujours, tu seras toujours
malheureux ... de lile ... nous souffrions parce que sortir ... nest

20 pas accordé mais de la terre, le ciel ... nous ne souffrons pas parce
qu’il part ... il nen est pas capable et certainement ... mais les
choses sont possible a partir de cela ... tout en considérant
/ iimpossib/e ni ... nous nessayons pas en vain comme Ofos et
Ephialtées™, avec les montagnes sur les montagnes ... de sorte

so que le ciel ... tant dendroits et moi ... sur lile ... ne veuille ...

s0 de cela non plus ...

du monde (le terme n'est utilisé qu'ici, zes de theias
dianoias, XXIV, 51) face a une pronoia (terme utilisé
trois fois, VI, 45; XXIII, 15 ; XXV, 24) qui signifie
une intelligence providentielle, prévoyante en cas

de changements. Cette pronoia, selon la pensée de
Favorinos, est une faculté essentiellement humaine, en
somme comme lecture de la dianoia. Elle est attachée,
deux fois, a I'image du bateau et de la gouvernance.
Ainsi selon Favorinos nous devrions apprendre de
I'intentionnalité (dianoia) du vivant et non de la
gouvernance des hommes. Mais pour cela nous ne
sommes pas de bons éleves (axiokhreén mathetés,
XX1V, 52) et nous ne sommes pas alors capables de
voir et de penser la maniére avec laquelle le divin, ou
le vivant gouverne (kubernasé, XX1V, 53) ce qui est
doux (hedus) et juste (dikaois) pour le monde entier
(kosmé panti sumphoron, XXIV, 55, méme expression
quen XIX, 58). Cette intentionnalité (dianoia)

du monde (kosmos) opére supposément comme la
pronoia (XXV, 24) d’un agathos kubernétes (XX1V, 55),
d’un bon pilote qui prend garde au salut (soferién,
XX1V, 56) de son navire. Le discours de Favorinos
est alors construit sur la relation dialectique entre
dianoia, U'intention du monde et la pronoia comme
intelligence interprétative de ’homme 4 saisir a cette
dianoia. Cependant, puisque nous ne sommes pas
attentifs a cette dianoia, alors notre gouvernance

est infondée et ouvre aux crises et a la douleur. Par
conséquent il ne reste 4 ’homme — conclusion morale
et littéraire du traité — qu'a tenter de faire Iépreuve
d’une eleutheria (XXV, 33), rendue difficile par l'état
de gouvernance du monde et dés lors maintenue et
réservée (ephedros) dans ce quil nomme une euthumias
stephanou (XXV, 32) une couronne du courage. Le
terme euthumia comme courage et bienveillance
ouvre (I, 39) et clot (XXV, 32) le texte de Favorinos.
Quant au terme eleutheria 1a liberté (terme utilisé
plus d’une dizaine de fois sous différentes formes
dans le texte) il dit non pas la liberté de faire, mais
avant tout la liberté d’interpréter le monde de

sorte que nous puissions agir en conformité avec la
dianoia. Faire usage de la liberté signifie donc étre

en mesure de comprendre la relation entre dianoia

et pronoia, Cest-a-dire la relation entre intention et
prévenance. Soit il est possible de lire cette dialectique

a partir d'une métaphysique du divin, soit a partir d’'une métaphysique du vivant. Favorinos semble
fondamentalement attaché a cette métaphysique du divin. Mais il reste que pour nous modernes il
est tout a fait possible de le lire comme un indication vers une métaphysique du vivant.

Ainsi l'exil est une épreuve qui réclame du courage dans la privation de la liberté. Conséquence
(XXV, 44) la liberté ne tient pas 2 un nom (onoma) ni A un concept mais 2 une capacité a faire advenir
ce que nous traduisons par «conduites de vie» et que le texte nomme par diaita (XXV, 36, 45).11
faut donc Iépreuve d’un exil (du pays, des codes, des habitudes, des modes de gouvenance, des modes
politiques) pour pouvoir advenir a des conduites de vie tenables et vivables. Peut-étre est-ce cela la
lecon du traité : il y a un exil involontaire, politique, morale et puis il y a un exil volontaire (comme
celui d’Euripide) qui fait qu'il est nécessaire de sextraire des charges (lexemple donné en XXIII,33)
pour repenser ses modes de conduites. Cela supposerait alors de relire lentier discours a partir de
cette tension dialectique entre exil involontaire et exil volontaire et comme critique radicale de

‘espace politique. Le reste du texte est trop fortement mutilé.






XXIV

PAGE 1 : Empedocles philosophus, gravure in JAxoB GRONOVIUS (1645~
1716), Thesaurus Graecarum Antiquitatum: In quo continentur Effigies
Virorum ac Foeminarum Illustrium, quibus in Graecis aut Latinis
monumentis aliqua memoriae pars datur, & in quoque Orbis Terrarum
spatio ab historiam, vel res gestas, vel inventa, vel locis nomina data, ac
doctrinam meruerunt cognosci; ... etiam auctorum loca explicantur &
emendantur, (chez PIETER VAN DER AA) 1698.

PAGE 2 : Gravure originale au burin de Giacomo Caruco, Empedocie

Jfelosofo, ca. 1650, 31x21 cm.

PAGE 3 : Gravure de TarpIEU d’aprés un dessin de H. GrevELOT,
Mucius Scaevola, 1798, in Abbregé d’histoire romaine, de CLAUDE-
Francors-Xavier MiLLor (1726-1785), 29x21.

Page 3 : Couverture de louvrage, MEDEA NoORSA (1877-1952) &
GIrROLAMO VITELLI (1849-1935), I/ papiro Vaticano Greco 11 (1.
Dapwpivov ept puyic; 2. Registri fondiari della Marmarica), Cité du
Vatican, Biblioteca Apostolica Vaticana, coll. « Studi e testi», 1931.
Page 5 : A ConsTrUCTED WORLD, philoctetes / philoctéte, synthetic
polymer paint, laser transfers on linen, 210 x 122 c¢m, 2012.

PAGE 6 : Gravure originale de BEN1eNo Bossr (1727-1792), Diogéne
couché, 1784, 5,1x 8,8 feuille 31x23, signée et datée « B. fe. 1784 ».
PAGE 7 : Ercole farnese, Napoli, Giacomo Broci (1822-1881),
photographie, tirage albuminé, 18x 24, ca. 1875.

Page 8 : couverture de louvrage, FAVORINO DI ARELATE, Opere,
introduzione, testo critico e commento a cura di ADELMO BARIGAZZI
(1913-1993), Florence, F. Le Monnier, coll. « Biblioteca Nazionale.
Testi greci e latini con commento filologico», 1966.

PAGE 9 : Homére, ANONYME, gravure, 21X 15 cm, 1685.

PAGE 11 : Ulysse et les lotophages, gravure de THEODOR VAN THULDEN
(1606-16692), in Les Travaux d’Ulysse (d’apres les fresques de

Primatice et de Nicolas Dell’Abbate, au chiteau de Fontainebleau et
aujourd’hui disparues), éd. allemande du XVII* siecle, 12x17 cm.
PAGE 12 : Les Philosophes, ANONYME, gravure, ca. 1750, 22X28 cm.
PAGE 13 : JacqQues REATTU (1760-1833), Portrait de lempereur
Hadrien, Paris, ca. 1780-1790, plume, lavis avec rehauts de gouache
blanche, 52 x 37,1 cm. Collection musée Réattu, Arles, legs Elisabeth
Grange, 1868.

Pace 13 : Carte du buste d’'Hadrien, Musée lapidaire Arles.

PaGE 14 : Géographie primitive des Grecs (Argonautes - Ulysse),
carte de 1812, 32x 23cm

PAGE 14 : JacqQues REaTTU (1760-1833), La Philosophie méditant sur
limmortalité de I'ame est tentée par la Fortune, Marseille, 1794-1795,
plume, lavis avec rehauts de gouache blanche, 27,4 x 22,3 cm. Collection
musée Réattu, Arles, legs Elisabeth Grange, 1868.

PAGE 15 : «Auribus aeque ac lingua detrabitur» in Veridicus Christianus de
Jan Davip (ca. 1545-1613), 1601, p. 183, ch. LV, gravure 20x13 cm
PAGE 17 : Deucalion et Pyrrha, ANONYME, gravure rehaussée de
couleurs, 11,5x7, 1793.

PaGE 19 : Couverture de Touvrage, Lunovic LEGRE (1838-1904),

Un Philosophe provengal au temps des Antonins, Favorin d’Arles. Sa vie, ses
@uvres, ses contemporains, éd. Aubertin et Rolle, 1900.

PAGE 21 & 22 : Gravure de JacQues-MARIE VERAN (1776-1848),
Anciens monuments d’Arles en Provence, 1804, gravure 52x63 cm
Académie de Marseille.

PaGE 23 : G1orRGIO SOMMER (1834-1914), tirage albuminé, ca. 1875,
Ercole farnese Napoli, 21x26 cm.

PAGE 24 : Tiré de l¢dition de 1448 des Nuits attiques I’ AuLu GELLE
enluminée par GuGLIELMO GIRALDI (école de Ferrare, actif entre 1445 et
1489), bibliothéque Ambrosiana, Milan.

L’Exil. Favorinos d’Arles. Textes & commentaires.

Edition a 40 exemplaires numérotés de 1 4 40 et 1o épreuves d’artistes numérotées de
IaX. Lépreuve n’I est présentée dans une boite d’archive avec 16 ceuvres originales.
Dans le cadre de lexposition Relevés II (Favorinos d’Arles).

Fabien Vallos. MMXIX.




