
	 En 1993 Olivier Cadiot inventait un Robinson bien plus intelligent et 
parodique que celui de Daniel Defoe et surtout que son modèle Alexandre Selkirk, 
parce qu’il était en mesure d’être à la fois la figure moderne de la dépression, celle 
de la crise de l’œuvre et celle de l’exilé. Un Robinson étrange, exilé chez lui, comme 
perdu dans un monde non pas nouveau mais simplement intensément devenu 
inacceptable pour l’ensemble des conditions du vivant. Un exilé, comme nous 
le sommes à certains égards tous, dans le monde brutal de la modernité où nous 
avons appris contre nous-mêmes que l’incorporation du capital avait hypothéqué 
nos corps et le temps dont nous devrions disposer nous incrustant toujours dans 
la conscience profondément malheureuse de la perte de toute conscience à la fois 
historique de nos agir et historiales de nos usages. Dans cette condition exillique 
si particulière il nous fallait dès lors réinventer, selon les termes d’Olivier Cadiot, 
les circonstances nouvelles de nos existences à partir d’un futur, d’un ancien et 
d’un fugitif. Structure paratactique qui indique un renversement mais aussi un 
changement de formes : seul le futur toujours vide reste inchangé, tandis que le 
passé devient l’ancien pour insister sur la question de la structure et le présent un 
fugitif pour éprouver les circonstances d’une perte incessante. Le futur est bien à 
ce point vide que nous ne cessons de vouloir remplir des structures des formes de 
nos pertes. Mais qu’avons perdu dans le fugitif qui pourrait être l’autre nom de la 
danse infinie de nos corps dans un messianisme douloureux ? Nous avons perdu 
deux formes singulières de conscience. Plus exactement nous ne cessons de les 
perdre. La première est une conscience comme mémoire historique de ce qui a 
été fait. Ce que les Grecs nomment une merimna. Abandon de cette conscience de 
sorte que nous puissions être tranquilles. Il faut alors transformer ce qui a eu lieu 
en structure et nous y maintenir oublieux. Inconscients précisément de ce qui a 
été fait, mais tranquille. La seconde est une conscience comme image historique 
de l’état du monde après ce que nous y faisons. Ce que les Grecs nomment une 
suneidèsin. Abandon de cette conscience de sorte que nous puissions être libres. Il 
faut alors transformer ce qui a eu lieu en des formes qui nous rendent oublieux. Il 
nous faut donc oublier toute image et toute mémoire de ce que nous avons fait et 
nous faire advenir à cette forme dramatique du capitalisme où tandis que nous ne 
cessons de consommer ce que nous prélevons, nous ne jetons même pas un regard 
sur l’image du monde que nous laissons et que nous abandonnons. Dès lors sans 
mémoire et sans image du monde nous nous laissons divertir et nous consommons 
sans cesse comme si nous ne consommions pas. 
	 En 2019 l’image du monde que nous laissons dernière nous c’est encore 
aggravée tandis que nous ne cessons de faire semblant de vouloir la regarder 
et tandis que nous en cessons encore en perdre toute conscience historique du 
monde et de notre opérativité. Nous sommes toujours plus perdus et les conditions 
mêmes de nos modèles de représentation se sont effondrées. Mais il nous reste alors 
à penser la manière avec laquelle nous pourrions depuis l’œuvre et le commun faire 
en sorte de voir l’image du monde et de ne pas en perdre l’épreuve.

									         20 novembre 2019


