





en machant du laurier

Séminaire Philosophie & anthropologie de l'art

Fabien Vallos
année 2009-2010
4° & 5° années

Ecole des beaux-arts de Bordeaux



Avec la participation de

Gabrielle ARNAUD
Lény BErRNAY
Jean-Baptiste CAROBOLANTE
Laurie CHARLES
David CHASTEL
Robin CaucHors
Lisa COCRELLE
Clémentine COUPEAU
Arnaud COUTELLEC
Tatiana DEFRAINE
Yann DESFOUGERES
Francois Dunayon
Paul Garcia

Jérémie GAuLIN
Noémie KoxaRrAKIs
Lou Andréa LASSALLE
Erika MAscARAs

Elisa MisTROT
Mathieu LEBRETON
Louis PIERRE-LACOUTURE
Simon Rayssac
Alexandre Roy

Rémi Rove

Samba THERIE

Fabien VaLLOs



4 Michel Foucault






PARTIE 1 : SEMINAIRES

Parrhésie philosophique






SEMINAIRE D’ INTRODUCTION GENERALE

« En fait plus on comprend les ceuvres
moins on en jouit. »
Theodor W. Adorno, Théorie esthétique.

« Admettons donc que la rhétorique est la faculté de découvrir
spéculativement ce qui, dans chaque cas, peut étre propre  persuader »

Aristote, Rhérorique, 11, 2.

1. Le séminaire de cette année se propose de construire une
longue investigation des concepts de vérité et de rhétorique; ce qui
revient & explorer ce que peut signifier une rhétorique de la vérité.
Pour y parvenir nous proposons deux éléments comme corpus,

'ultime séminaire de Michel Foucault, Le courage de la vérité Cours

au College de France, 1984, Le gouvernement de soi et des autres 11, Gallimard-Seuil, 2009 etun
ouvrage étrange, le Péri parrhésias (Tlept mappnoiag) de Philodéme
de Gadara ¥ si¢deaantic: Denjey de ce séminaire est double, d’une
part, il est éthique dans la mesure ol nous essaierons de constituer
une réflexion sur le dire et la puissance des langages et, d’autre part,
il sera politique puisque nous essaierons de réfléchir  ce quest une
pensée politique : nous proposerons 'hypothese suivante, & savoir
qu’il n'est pas possible de constituer un discours sur I'ceuvre — a
moins de revendiquer qu’il s’agit, la aussi d’une ceuvre — cependant
qu’il est nécessaire d’avoir le courage de se saisir d’'un discours

politique.

2. Nous sommes face & deux notions, la vérité et la parrhésie.
Qulest-ce que la vérité ? 1. Cest, admettre une connaissance

comme juste, donc « fortiori comme absolue. 2. Cest, la valeur de



la puissance énonciative, en somme ce qui permet la constitution
d’un discours de vérité. Nous devons des lors préciser ce que signifie

discours et énoncé Mous renvoyons bien stir a 'ouvrage de Michel Foucault, Larchéologie

du savoir, Gallimard, 1969 -y Pest-ce quun discours ? Un discours Cest
d’une part, un ensemble d’énoncés qui « peuvent étre dénotés par
le signe d’un nom propre » ce qui reléve aussi du sens de I'ceuvre, M. Foucault, gp.
“-P-37_Clest encore un processus d’instanciation, en ce sens que le
discours est toujours quelque chose en instance Cest-a-dire qui, tout
a la fois, est en attente et sollicite. C’est d’autre part un espace de la

con-figuration. Ce terme est emprunté 3 Benjamin troduction épistémo

critique de Origine du drame baroque allemand, Flammarion, 2000 comme quelque
chose qui produit une image, qui fagonne une image, quelque chose
qui aurait la puissance d’une eidolopée. Cest enfin un espace de la
sténose, Cest-a-dire 'expérience de I'étroitesse de I'événement et

donc du temps p[éSCﬂt voir a ce propos, Foucault, op. cit., p. 42 et Gustave Guillaume,

Langage et science du langage, Nizet-R.U de Laval, p. 59 sq.. Qu’est—ce qu7un énoncé ?

Clest, d’une part Punité élémentaire du discours YoIr Foucaule op. et p-
1997120, Clest, d’autre part, un acte de formulation ou ce que Foucault
appelle un speech act. Cest enfin, non pas une structure, mais « une
fonction d’existence qui appartient aux signes et a partir de laquelle
on peut décider, ensuite, par 'analyse ou I'intuition, s’ils ‘font sens’
ou non, selon quelle régle ils se succedent ou se juxtaposent, de
quoi ils sont signe et quelle sorte d’acte se trouve effectué par leur

) » ibid., p. 120, 3. Cest, la mise en place

formulation (orale ou écrite
de ce quion appelle une doxa, puis les régimes doxiques et enfin la
doxologie. La doxa signifie, habituellement I'opinion commune et
Iensemble des éléments qui permettent la célébration d’ou I'idée
de la gloire. Les régimes doxiques signifient 'ensemble des régimes
de connaissance, de valeurs, de mythologisation, de croyance et
d’adhésion qui fonde la doxa et qui fonde I'épaisseur de la culture.
Toute réception est constituée d’une part extrémement importante
de la doxa. Enfin la doxologie que nous empruntons au vocabulaire religieux,
ce qui fonde 'hymne et la célébration doit sentendre comme 'étude de ce

qui fonde cette opinion, comme ['étude de ce qui construit cette

10



opinion et sur ce qui la maintient. 4. Enfin la vérité doit pouvoir
sentendre comme une valeur métaphysique Cest-a-dire ce qui
nous livre & une puissance destinale. La vérité est alors une visée
téléologique qui structure et construit la figure de l'attente, si Cest
une aspiration au dévoilement, ou la figure de la nostalgie, si c’est

la forme éléglaque d'un temps perdu voir A ce propos le texte « Idée de la vérité »,

Idée de la prose, Giorgio Agamben, Bourgois, 1998

Que signifie alors un discours de la vérité ? Cest ce qui
configure (C'est-a-dire ce qui fait prendre forme) un rapport (une
économie) 3 une connaissance (une doxa). Il en découle trois
notions fondamentales, l'autorité, I'interprétation et la doxologie.
Il faut entendre l'autorité comme une puissance de contrainte a
lintérieur méme du discours de vérité. Clest ce qui le définit, au
sens propre. Le discours de vérité, comme autorité peut prendre
trois formes, distinctes et cependant conjointes : celle du destin, en
ce sens que la vérité, comme ce quelque chose d’assuré, nous offre la
garantie d’une figure de notre devenir. Celle de 'acheminement de
la pensée en ce sens que la puissance d’un discours de vérité constitue
la puissance du rationalisme, du /logos et Cest ce qui constitue le
jugement apodictique. Enfin celle d’'une orientation majeure et
radicale de la dialectique : la pensée occidentale c’est constituée sur
une pensée de la vérité, cCest-a-dire sur une dialectique de la raison
(logos), de la pensée classique a la pensée de I'Aufklarung i celle de
nos démocraties occidentales. En ce sens la déconstruction de cette
dialectique de la raison a constitué un des enjeux essentiels de la
anSéC du xx° siecle voir Dialectique de la raison de Max Horkheimer et Theodor W.
Adorno et Dialectique négative de Theodor W. Adomo' 11 faut entendre la qU,EStiOIl
de l'interprétation comme la puissance de ce que nous nommons le
noétique, a savoir la puissance de ’herméneutique de I'interprétation
et de 'herméneutique de la signification. Enfin il faut entendre la
question de la doxologie selon les deux sens de la doxa, 'opinion
et la gloire : le discours de vérité est un instrument de la doxologie
dont les trois enjeux sont la célébration (doxazesthai), la permanence

(diatérein) et 'adhésion (métousia).



3. Venons-en maintenant au concept de rhérorique et de
parrhésie. Qulest-ce que la rhétorique ? La rhétorique est l'art
oratoire ou tekné rhétoriké. Nous pouvons en relever deux définitions
principielles. D’une part une définition sophiste qui tend  faire de

voir Aristote Rhétorique 1, 2 et d’autre

la rhétorique un art de la persuasion
part, une définition stoicienne qui congoit la rhétorique comme
le bien discourir. Pour synthétiser, le but de la rhétorique est de
persuader, le moyen d’y parvenir est de plaire et ses ressorts sont

la convenance et les preuves voir A ce propos l'introduction du Dictionnaire de

rhétorique, Georges Molini¢, Livre de poche, 1992 1 en ressort trois genres
majeurs dans ['art oratoire, le premier est le délibératif, fondé sur
Popposition opportun-inopportun et dont le lieu est le bonheur,
le deuxieme est le démonstratif, fondé sur 'opposition bien-mal et
dont le lieu est la vertu, et enfin le troisiéme est le judiciaire, fondé
sur Popposition vrai-faux et dont le lieu est le plaisir.

Si nous nous référons 4 'analyse de Roland Barthes @

sémiologique, Seuil, 1985 1o rhétorique est un métalangage puisque Cest
du langage qui s'occupe du langage. Plus fondamentalement encore
Barthes reléve six déterminants définitoires de la rhécorique : la
rhétorique est une technique, elle est un enseignement, elle est
une science, elle est une morale (un syst¢me de regles), elle est une
pratique sociale et enfin elle est une pratique ludique et érotique.
De maniére générale nous avons deux visées principales pour
la pensée de la rhétorique. Une pensée héritiere du Gorgias de
Platon qui oppose une rhétorique comme logographie, cest-a-dire
une rhétorique fondée sur lillusion et une rhétorique comme
dialectique, cest-a-dire une rhétorique fondée sur la vérité (ou
psychagogie, formation de I'dme par la parole). Et une pensée
héritiere du corpus aristotelicus et essentiellement de la Rhétorique
et de la Poérique. La rhétorique aristotélicienne est fondée sur
la persuasion et sur le raisonnement (sur le vraisemblable) dont
les deux éléments structurels fondamentaux sont le syllogisme

Rhét. 1355b

et enthymeéme Un enthyméme est un syllogisme

approximatif ou plus précisément un syllogisme fondé sur le

12



probable. Un enthyméme, pour fonctionner, cest-a-dire pour
parvenir a la puissance du syllogisme, repose sur trois données
techniques qui le fondent : I'indice ou rekmérion, le vraisemblable
ou éidos et enfin le signe ou séméion. Indice et signe ont une
valeur plus ou moins tangible mais suffisante pour constituer une
preuve matérielle. En revanche le vraisemblable ne repose lui que
sur la puissance de sa propre valeur et ce quil formalise comme
croyance : cest ce quon appelle I'endoxos. La presque totalité du
discours est constitué sur cet endoxos. Cest ce qui constitue la
puissance mythologique du langage et du discours "0 rappelons ici le
texte « La mythologie aujourd’hui » in Le bruissement de la langue, Seuil 1984, p. 81 ol Roland
définit le mythe — autrement dit la puissance endoxique du langage — a) comme un reflet ou une
représentation collective, b) comme une inversion, une endoxa, c) comme du mythique et enfin

¢) comme un systéme sémiologique fond¢ sur la connotation et sur la dénotation autrement

dit fondé sur de l'idéologie ou de la htterahte' Ce qu1 est A noter, enﬁn, Cest

que cette puissance du vraisemblable reléve fondamentalement
de 'agencement de la langue selon deux modeles, I'agencement
syntaxique, la relation comme pros #, et 'agencement stylisque, la
relation comme skhésis YOIt Aristote Catégories.

Qulest-ce que la parrhésie ? La nappnota: est étymologiquement
constituée de la forme adverbiale mawv, tout et du substantif pnrog —
dont est lui-méme formé le terme rhétorique — qui signifie le déclaré,
le dit, Pexprimé. A la lettre la parrheésie signifie « tout dire ». Mais
sous quelle forme ? comme brutalité, comme dévoilement, comme
discours de vérité, comme franchise ? Dans quelle mesure, comme
complément de la rhétorique ou comme son strict contraire ? Clest

Ienjeu de cette recherche et de ce séminaire.

4 octobre 2009



PARRHESIE

« Cest donc la vérité dans le risque de la violence. »

Michel Foucault, Le courage de la vérité.

« Rien ne nous rend plus pauvres et moins libres
que la séparation de notre impuissance »

Giorgio Agamben, Nudités.

1. La deuxi¢me partie de notre séminaire appréhende la notion
de parrhésie 4 partir de la premiére lecon de Michel Foucault du
premier février 1984 et a partir des premiers fragments du Péri
parrhésias de Philodéme.

La parrhésie cest donc un tout-dire (parrhésiazesthai) et comme un
tout-dire un dire-vrai dont on peut relever deux modeles, 'un que
Michel Foucault appelle aléthurgie qui signifie « manifestation de
la vérité » Le courage de la vérité, op. cit. p. 5 voir aussi les lecons des 23 et 30 janvier 1980 :
«on pourrait appeler aléthurgie 'ensemble des procédés possibles, verbaux ou non, par lesquels
on améne A jour ce qui est posé comme vrai, par opposition au faux, au caché, a 'indicible, &
Pimprévisible, a I'oubli. On pourrait appeler aléthurgic cet ensemble de procédés et dire qu'il

’ d’ ice d i s 1 h, léthurgi
n’y a pas d’exercice du pouvoir sans quelque chose comme une aléthurgie ) autre que

I'on peut nommer « discours de vérité » et prend la double forme
d’un gnéthi séauron, un « connais-toi toi-méme » et d’une épiméléia
héautou., un « souci de soi » voir Herméneutique du sujet, op. cit. lecon du s janvier
bl
1982 1] faut relever ici avec précision le sens du terme grec épiméléia
(Empédera) qui signifie le soin, la sollicitude et I'administration
ont le sens est bien str ici fondamental. Sa racine mélére :

dontl th fond tal. lére (pLelét

signifie souci, sollicitude mais surtout I'action de s'occuper (donc
*étude). Clest pour cette raison quil est possible de construire une

pensée essentielle qui joigne pensée de I'épiméléia et pensée de l'art,

14



autrement dit art et vérité. Martin Heidegger écrit Vel p- 151 ;

Si nous entendons par art le pouvoir au sens d’une faculté d’exécution,
devenue, par I'exercice, une seconde nature pour ainsi dire, un second
genre fondamental de Pexistence, soit un pouwvoir, en tant qu'attitude
méme de 'accomplir, les Grecs 'expriment par peAétn, énpéleta,
soit le soin, dans le sens de pourvoir au besoins. [...] Lunité de peAétn
et de Téxvn désigne alors la position fondamentale de I'anticipatrice
résolution de I'existence a la fondation de I'étant, & partir de I'étant

méme.

Cette proposition est essentielle puisqu'elle nous servira de
fondement a une théorisation possible d’un discours sur art.

La parrhésie c'est d’autre part, ce qui donne puissance et forme
a lautre comme statut, en ce sens que la parrhésie pour exister
doit impliquer forcément l'autre comme interlocuteur, comme
actant récepteur et en ce sens aussi que la parrhesie exige de autre
la forme méme de 'indépendance, indépendance comme forme
statutaire et indépendance du langage. Cest pour cette raison que
les latins, dans I'impossibilité de traduire le terme grec parrhésias,
I'ont traduit par le terme /ibertas. Lerreur est ici fondamentale
et releve avec précision lorientation politique et idéologique du
terme.

La parrhésie est donc structurellement une notion politique en
ce sens quelle nait d’'une problématisation de la démocratie, en ce
sens qu'elle apparait comme constitution du sujet moral et ce sens
enfin — qu'il est nécessaire d’ajouter — qu'elle existe comme mesure
évidemment discriminante a partir du moment ou elle est liée & la

notion idéologique de liberté :
Il me semble quen analysant la nation de parrhésie, on peut voir
se nouer ensemble I'analyse des modes de véridiction, Iétude des
techniques de gouvernementalité et le repérage des formes de pratique
de soi. Larticulation entre les modes de véridiction, les techniques
de gouvernementalité et les pratiques de soi, cest au fond ce que jai

toujours essayé de faire Ibid. p. 10 et Gouvernement... p. 42

La parrhesie est donc tres clairement un rapport entre les notions
de vérité, pouvoir et sujet et Cest celle relation que nous devons, &

présent appréhender.



2. Il faut produire, ici, une définition synthétique du terme
parrhesie. Nous I'avons vu, cela signifie précisément « tout dire ».
Michel Foucault reléve qu'elle peut signifier de maniere péjorative
— et Cest une orientation morale essentielle — « dire n'importe
quoi », Cest-a-dire des énoncés qui ne sont garantis par aucun
filtre. Elle signifie, cette fois de maniére positive, « un dire sans
dissimulation » i P 112,

Clest ici que les choses se complexifient. La parrhésie signifie, dans
ce « tout dire », un dire comme opinion (doxa) personnelle. Le
parrhésiaste produit un discours ol « il signe en quelque sorte
lui-méme la vérité qu'il énonce » @ P12, Le sujet signe forcément
Iinstanciation de son énonciation, mais ici il y aurait une sorte
d’archi-signature ol le sujet redouble la signature dans un acte
somatique qui garantit 'acte sémantique. Cette garantie cCest la
prise de risque quengage le courage de la vérité, prise de risque
essentiellement physique puisque la parrhésie peut déclencher la
colere et susciter la violence. Nous retrouvons ici I'ensemble des
premiers termes utilisés par Philodéme : la critique de la parrhésie
permet d’éviter la colére (orgué, § 2) ainsi que le mépris (adoxia,
§ 3) et la rupture (apospasmos, § 3) et la violence (sphodros, § 5).
Mais surtout, la sagesse, comme opposition a la parrhesie — nous
y reviendrons — permet d’éviter les deux plus grands écueils, la
crainte (sébas, § 4) et le risque (comme non sécurité, sétérias me,
§ 4). On retrouve une partie de ces préoccupations dans Aristote,
Ethique & Nicomagque, 1124b26 : « Le devoir impérieux de "homme
magnanime (mégalopsukhios) est de se montrer & découvert dans ses
haines comme dans ses amitiés, la dissimulation étant la marque
d’une 4me craintive. Il se soucie davantage de la vérité (aléthéia)
que de l'opinion publique (doxa), il parle et agit au grand jour,
car le peu de cas qu'il fait des autres lui permet de s’exprimer avec
franchise (parrhésiastés) ».

La parrhésie est donc d’une part, un dire comme manifestation
entre vérité et sujet, et d’autre part, un dire comme lien puissant

entre deux locuteurs, en deux actants.

16



Michel Foucault dit précisément que la parrhésie soppose a la
rhétorique %P 141 en ce sens justement que dans la parrhésie il
y a un lien entre les deux locuteurs qui n'est pas de méme nature
que le lien contraignant entre deux locuteurs dans I'usage de la
rhétorique. Michel Foucault dit que ce lien dans la rhétorique est
dénoué. Or il faudrait reprendre I'intégralité de cette proposition
et relever qUil ne s'agit pas d’'un délien mais exactement de liens
de nature différente. Si la parrhésie instaure un lien, presque
physique, la rhétorique instaure, quant a elle un lien matérielle
d’une autre nature fondée sur la contrainte, la fascination, le plaisir
et la jubilation des effets. Les liens sont donc conceptuellement
et matériellement plus puissants avec la rhétorique quavec la
parrhésie. La parrhesie est sans effet, brutale et immédiate alors
que la rhétorique est enti¢rement constituée d’effet, elle est donc
séduisante et saisissante. Il faudrait alors enti¢rement repenser la
question du plaisir dans I'une et lautre. Il y a forcément contrainte
dansles deux et il y a forcément plaisir aussi bien dans la présentation
d’effet que dans I'exposition d’une brutalité. Lidée méme du
dire parrhésiastique ne peut résider enti¢rement sur une position
morale, il reléve aussi d’une expression de la fascination. Si Michel
Foucault releve le fait que la parrhesie n'est pas une technique
mais quelle reléve d’une maniére d’étre %4 P- 155, 1a proposition,
ici encore, est séduisante mais elle ne prend pas suffisamment en
compte que I'une et autre dépendent d’un dispositif et qu'en ce
cas I'une et l'autre reléve d’'un faire et donc d’une facon de faire,
de dire, une facon de tout dire qui configure une stylistique,
Cest-a-dire, une skésis, une relation comme maniére. Il faudrait
méme préciser quune absence de rhétorique — si C’est possible — est

déja, ou encore, de la rhétorique...

3. Michel Foucault reléve quatre modeles fondamentaux du

dire, la prophétie %P 1644, e sage 1P 1744 |e professeur % P-

2057 et e parrhésiaste %% P 247 Si nous relevons quelques points

synthétiques il faudrait, premi¢rement, entrevoir que le prophéte ne



sapparente pas au parrhésiaste en ce sens quil travaille sur la figure
du destin et donc qu'il livre le dire a la question de l'interprétation
(le dire obscur et énigmatique), qu’il livre le dire a la puissance de
I'herméneutique de l'interprétation. Deux conclusions essentielles,
la parrhésie n'est donc jamais destinale en ce sens qulelle est,
d’une part, lexpression et I'exposition d’un a-présent et d’'un
maintenant aussi étroit soit-il, et d’autre part, en ce sens qu'elle ne
livre pas le dire & une herméneutique de linterprétation puisqu’il
n’y a rien a désambiguiser. Chypothese pourrait étre alors que
Iexpérience de la parrhésie nous livre, dans 'absence momentanée
de linterprétation, 3 une herméneutique matérielle, & un face &
face avec le langage comme prose intégrale pour paraphraser Walter
Benjamin Paralipomeénes a « Sur le concept dhistoire », Ms 470,

Deuxi¢mement, la figure du sage (en somme le sophos) soppose a
celle du parrhésiaste en ce sens que le sage a toujours la possibilité de
la réserve et du silence voir ici encore le texte de Philodéme de Gadara et la question de
lasollicitation T ¢ cage dit en somme I'étre du monde et I'étre des choses,
le sage configure un discours ontologique alors que le parrhesiaste
ne dit que la bréilante urgence de la matérialité et de I'événement.
Troisi¢mement, la figure du professeur soppose encore  celle du
parrhésiaste en ce sens que le dire du professeur est sans risque
parce quil ne construit pas, réellement une séparation, de rupture
ni dans le contenu (la dialectique), ni dans la forme (la rhétorique),
ni dans la relation (la philia).

Le parrhésiaste ne dit alors ni le destin ni I'étre ni la zekhné, mais il

dit, selon Michel Foucault, I'éthos i p-25 &27- ,

Le destin a une modalit¢ de véridiction que l'on trouve dans la
prophétie. Létre a une modalité de véridiction que l'on trouve chez
le sage. La tekhné a une modalité de véridiction que 'on trouve chez
le technicien, le professeur, I'enseignant, '’homme du savoir-faire. Et
enfin I'éthos a sa véridiction dans la parole du parrhésiaste et le jeu de
la parrhesia. Prophétie, sagesse, enseignement, parrhésie, ce sont 13, je
crois, quatre modes de véridiction qui premie¢rement impliquent des
personnages différents, deuxiemement appellent des modes de parole
différents, et troisitmement se référent a des domaines différents

18



(destin, étre, tekhne, éthos).

Il y a la modalité qui dit énigmatiquement ce qu’il en est de ce qui
se dérobe a tout étre humain. Il y a la modalité du dire-vrai qui dit
apodictiquement ce qu’il en est de I'étre, de la phusis et sur ordre
des choses. Il y a la véridiction qui dit démonstrativement ce qu'il en
est des savoirs et des savoirs-faire. Il y a enfin la véridiction qui dit
polémiquement ce qu’il en est des individus et des situations.

5. Quelles sont les figures contemporaines de la parrhesie ?
Michel Foucault propose que le discours prophétique soit
aujourd’hui ce qu'on appelle le discours révolutionnaire, que le
discours ontologique soit celui de la philosophie, que celui du
démonstratif soit celui de la science (plus que de I'enseignement)
et quenfin que le discours parrhésiaque ait soit disparu ou qu’il
sapparente aux discours révolutionnaires. Il y aurait collusion,
dans le discours révolutionnaire, entre le dire-vrai prophétique et le
dire-vrai parrhésiastique. Or il n’en est peut-étre pas exactement de
lasorte. Si le discours prophétique réapparait, dans toute sa violence
et sa brutalité, comme discours prophétique, il supprime de facto
une partie du discours révolutionnaire (quoiqu’il en soit il annule
I'idée de la révolte). Si le discours démonstratif survit dans la forme
spectaculaire du dire de 'actualité, il disparait, ou plus précisément
il senferme dans le silence, involontaire, de son inapparition
sociale. Si le discours technique triomphe, il ne triomphe pas
dans l'enseignement, ni dans les universités qui sont tenues petit
a petit au silence mais dans une visée idéologique d’un positivisme
scientifique. Il triomphe encore dans la figure, non de I'état mais de
la politique. Enfin, la parrhésie survit encore, bien vivante, dans la
mesure ol elle a pris place d’une part dans le discours sur I'art mais

surtout dans I'instabilité statutaire de I'artiste.

18 octobre 2009



PARRHESIE & POLITIQUE
CONSTITUTION D’UNE ETHOPOIETIQUE

« Ce qui est donc éthapoios Cest quelque chose qui a la qualité
de transformer le mode d’étre d’'un individu. »

Michel Foucault, Herméneutique du sujer.

« Tout progressait, en ce temps, grice a la liberté (eleutherian),
a Pamitié et a la collaboration (philian kai nou koinénian) »

Platon, Les lois, 111, 694a-b.

1. Dans la continuité de notre séminaire sur la parrhésie,
nous entamons aujourd’hui la lecture et analyse du cours du
8 février 1984 de Michel Foucault. Il avait précédent définit
la question de la véridiction liée a la double problématique de
la polis (1a politique) et de I'ézhos (la maniere de faire). Il sagit
maintenant d’analyser ce qu’il nomme la crise politique de la

parrhésie. Il s'est agit d’une part, d’une définition archaique de

la parrhésie que l'on retrouve essentiellement dans les ceuvres de Euripide, fon, Les
Snici Hi, . L ... P 33- L
phéniciennes et Hippolyte qui permet % Foucault %¢ cowrage-- p- 33-34 & Le

gouvernement.... p- 71126 de gynthétiser son usage selon trois principes

\

ou trois modeles : on peut donc faire usage de parrhesie,

)

%

condition de relever de U'eugénia, c’est-a-dire le né-citoyen,
condition de n’étre pas en exil ou étranger (privé de cette eugénia,
on est privé de parrhésia, on est alors doulos) A condition, enfin,
d’avoir 4 se laver d’'un dommage. Ces trois conditions donnent,
archaiquement acces & l'usage de la parrhésie et définit ainsi
'acces a la vie politique.

Cependant Michel Foucault reléve une crise fondamentale de
cette parrhésie. La premiére phase est celle qui a opposé parrhésie

et rhétorique voir A ce propos ¢ gernement... p- 137204 Ceqee crise

20



aura formulé deux critiques essentielles, celle de la parrhésie
démocratique et celle de la parrhésie oligarchique qui permet &

Foucault de fonder le concept de « différenciation éthique ».

2. Critique de la parrhésie démocratique. Lexercice de la

parrhésie dans Despace démocratique vOif Platon Republique, vius s57b

et Isocrate, Discours sur la paix, § 13 CXpOSC, d’une part, un danger majeur
en offrant une latitude trop importante aux propos et & ceux qui
les disent et, d’autre part, expose les parrhesiastes au danger de

I'impuissance d’un discours de la vérité *" Démosthéne, 3° Olynthienne

§ 31-32 http://remacle.org/bloodwo[f/orateurs/demosthene/olymh&htm}. Sl y a
latitude dans I'usage de la parrhesie, il n’y a alors plus exactement
production d’un discours du vrai, il n’y a alors plus de parrhésie.
Qulest-ce qui fait que la parrhésie est impuissance dans 'espace de

Le courage..

la démocratie - P42 Pour Michel Foucault il s'agit d’une

impuissance contextuelle. Il nous faut maintenant analyser cette

impuissance nous renvoyons ici 4 la lecture précise du texte de Foucault, op. cit., p. 40-44

ainsi qu'a la lecture de la République des Athéniens, Pseudo-Xénophon (http://ugo.bratelli.free.
fr/Xenophon/XenophonLaRepubliqueDesAtheniens.htm . Nous en relevons trois

concepts : celui de liberté, éleuthéria, celui du bon régime, eunomia
et celui de quantité, hoi polloi.

Lexercice du politique et I'exercice essentielle de la parrhesie
releve intégralement du concept de liberté, du concept grec de
Véleuthéria. 11 faut évidement voir dans le terme &ievlepio et
¢heb0epog le terme latin /iber dont il semble y avoir en commun,
comme racine, cette forme supposée par Benveniste *feudh- qui

signifie la croissance et le développement *oif & ¢ propos Emile Benvénisce,

Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Minuit, 1969, 1, p. 321 9. Est libre ce qui
reléve d’une croissance possible et, donc, ce qui releve d’une souche
(eu-génia) qui lui permet cette croissance : est libre celui qui dispose
de cette croissance, est esclave (doulos) celui qui en est privé "
renvoyons ici pour plus de précisions a 'ouvrage Les origines de la pensée européennes de Richard

Bruxton Onians, Seuil, 1999, p. 558 sg. sur I'interprétation du terme /iber et sur 'interprétation

du concept d’affranchissement

21



Deuxi¢mement lexercice du politique et de la parrhesie
releve intégralement du concept d’eunomie, c’est-a-dire du bon
gouvernement, de la bonne législation. Le concept d’eunomie
est essentiellement un concept moral et eutopique. Seul un
renversement de ses fondements moraux en principes éthiques
permet de la penser comme espace politique d’une régulation de
espace moral et comme la condition d’un ex zen, d’un vivre bien.

Troisitmement I'exercice du politique et la parrhésie ne peut se
réaliser qu’a la condition d’analyser le concept grec du hoi polloi,
autrement dit la question du nombre : nombre des gouvernants
et nombre des gouvernés. Pour Michel Foucault il s'agit de relever
quatre distinctions essentielles. D’une part relever I'opposition
quantitative entre le polloi et 'oligos. Relever encore I'opposition
morale entre le bon (ex) et le mauvais (kazkos) et de construire ce
qu'il appelle un isomorphisme éthico-quantitatif % P43, Relever
que ces oppositions fondent ce que Foucault appelle un principe
de transitivité politique (la volonté des meilleurs). Et enfin que le
vrai ne peut donc relever que de la puissance du petit nombre et
ne peut se constituer sur I'indifférence entre les sujets parlants. La
démocratie n'est donc pas le lieu de la parrhésie parce qu’elle ne fait
pas de différence entre les sujets parlants et donc entre les discours
de vérité et de fausseté.

Michel Foucault expose deux critiques fondamentales 2
ce discours qu’il nomme le « renversement platonicien » et

« P'hésitation aristotélicienne ». Pour Platon, la politéia République,

Vi 488D oge Je lieu du dire vrai, elle ne peut donc exister dans la

démocratie. Uhésitation aristotélicienne F/#4ue m> 1279b-1280a

repose
sur la définition de la démocratie comme le « régime oli la majorité
pauvre (aporoi) gouverne ». Aristote oppose a la structure nombreux
(polloi) | moins nombreux (ofigos), la structure riches (pléious) /
pauvres (aporoi) et la structure bon (ex) / mauvais (kakos) qui met

alors en doute le principe d’isomorphisme éthico-quantitatif P

plus de précisions voir Le courage... p. 44-50

22



3. Critique de la parrhésie monarchique. Le lieu idéal de la
parrhésie serait alors non l'espace de la démocratie (trop de latitude)
mais la cour du prince, la cour du tyran, parce que si la démocratie
nest pas le lieu de la différenciation éthique, la tyrannie peut I'étre
puisqu’elle est 'espace d’une individualité.

La parrhésie sexposerait alors comme la critique de la
démocratie et la valorisation de ce que nous nommons U'espace de
la monarchie. La parrhésie n'est plus un droit mais une pratique
(tekné). Elle n'est plus liée & la polis mais a la psukheé. La parrhésie

est alors une technique de formation de I'éhos YOI L¢ covrage-.- p- 57 50

etvoir aussi Richard Bruxton Onians, op. cit., « La psukhé», p. 119-1 53 Michel Foucault
releve alors trois fondamentaux : 1. la problématique définition de
la psukhé, 2. Topposition entre aléthéia, politéia et éthopoiésis, et
enfin, 3. la réinterprétation des quatre modeles du dire relevés dans
le séminaire précédent :

- attitude prophétique comme processus de réconciliation de
Valéthéia, de la politéia et de Uéthopoieésis;

- attitude de sagesse comme démonstration de I'unité fondatrice
entre aléthéia, politéia et éthopoiésis;

- attitude technique comme démonstration de I'hétérogénéicé
irréconciliable entre aléthéia, politéia et éthopoiésis;

- attitude parrhésiastique comme exposition de la différenciation
éthique et de 'impossibilité de les penser comme tels mais dans

leurs relations et leur irréconciabilité.

Scolie 1. Sur la notion déthopoiésis. Ethopoiésis signifierait
assez simplement produire (poien) de I'éthos : ce qui est donc
éthopoittique « Cest quelque chose qui a la qualité de transformer
le mode d’étre d’un individu » Termérentique du sujet, op- cit p- 227 Ty
événement et tout acte est graduellement et obligatoirement
éthopoietique puisqu’il a — graduellement de lindifférence au
bouleversement — la capacité de transformer le mode d’étre de

celui qui percoit cet événement ou cet acte. Cest encore ce quil

23



serait possible d’appeler un modele de subjectivation.

Si nous sommes d’accord avec Foucault pour reconnaitre qu’il
y a trois fondements a la pensée occidentale dans les formes de
Valéthéia, de la politéia et de Iéthopoiésis, il nous faut cependant
faire quelques précisions. D’une part nous devons — tout en
reconnaissant quelles sont irréductibles et irréconciliables — que
la constitution d’un discours de vérité (autrement dit discours
de véridiction et discours apodictique) ne peut se faire qua la
condition de relever du courage de la constitution d’un discours
éthique, cest-a-dire d’une éthopoiétique. Léthopoiétique est alors
le seul espace du vivre avec. D’autre part nous devons faire une
distinction essentielle entre la psychagogie et I'éthopoittique. Si
la premiere s'occupe de la formation de la psukhé, la seconde ne
devrait soccuper que de la production de I'éthos. La pensée de

I’éthique repose intégralement sur cette distinction.

Scolie 2. Sur la notion dostracisme. Michel Foucault termine la
premicére partie de la lecon du 8 février 1984 par un commentaire
sur lostracisme. Lostracisme est un exil qui n’est pas fondé sur
Pexpulsion d’'un membre qui aurait commis un crime, mais
sur I'expulsion d'un membre dont « le prestige, I'excellence, les
qualités particulieres dont il faisait preuve le mettait trop au-dessus

Le courage. ..

des autres citoyens » op- At P- 59 ] faudrait ici repenser

le concept d’ostracisme ainsi que le concept d’obscénité comme

forme de régulation de la polizéia.

premier novembre 2009

24



PARRHESIE ETHIQUE
LE DIRE PHILOSOPHIQUE COMME EXETASIS

« €v TVt peovEQ €opev ol dvBomIoL.
Nous les hommes sommes dans un poste de garde. »
(Pythagore) Platon, Phédon, 62b.

Nous poursuivons aujourd’hui notre analyse du concept de
parrhesie en faisant une lecture de la lecon du 15 février 1984. Le
texte de Foucault est intégralement occupé a I'analyse des textes de
Platon relatifs a la mort de Socrate, I’ Apologie de Socrate, le Criton
et le Phédon, ainsi qu'au texte le Moyne noir de Georges Dumézil
qui tente d’éclairer les derniers mots de Socrate dans le Phédon.
Ce texte de Foucault nous permettra de tenter une approche de
trois notions fondamentales, qu’est-ce que la parrhésie éthique ?
quest-ce alors quune parrhésie philosophique ? et enfin que

signifie le concept essentiel de négligence ?

1. Pour définir le concept de parrhésie éthique, Michel Foucault
reléve, A partir des textes platoniciens et essentiellement 'Apologie de Socrate

deux modeles : d’une part 'opposition entre une langue habile

deinoi legei, Cest-a-dire au sens propre la langue qui frappe I'imagination par son habilité,

ce qui signifie donc a la lettre ce qui inspire la crainte, Apologie, 17a-b et une 1angue

sans apprét, autrement dit, 'opposition entre rhétorique (et méme
sophistique) et parrhésie comme exercice du dire-vrai, et d’autre
part, la problématique de 'oubli de soi en ce sens que la rhétorique
ou la sophistique provoquerait 'oubli de soi alors que la parrhésie

non. Oubli de soi parce que la « langue habile » est la langue de

25



la fascination et la langue de I'adhésion ¥ #  Propes Pensemble des traités
de rhétorique, citons Démétrios, Peri herménéias, 36, dont trois styles sont prompts  produire
cette adhésion, les styles grand (megaloprépés), élégant (glaphuros) et véhément (deinos), mais
surtout citons le Pseudo-Longin, Peri hupsos, viiy, ot il livre les cinq sources capables de produire
la grandeur du discours, I'élévation des idées (noéséis adrépébolon), la violence et 'enthousiasme

(sphodron kai enthousiastikon pathos), I'invention des figures (skématon plasis), I'élégance de

Pexpression (gennaia phrasis) et la composition (mnt/ﬂem), non-oubli de soi parce

que la parrhésie est cet exercice de la mise en danger de soi et qulelle
est une sorte de convocation dans le discours qui exige que nous en
acceptions les risques et les enjeux. Si la rhétorique provoque une
sorte de négligence de soi (a-méléia heautou), la parrhésie incite,
oblige, maintient, produit un soin de soi (épi-méléia heauton).
Il est alors possible ici de reconstruire 'archéologie des concepts
de fascination et de divertissement, il est encore possible, ici, de
reconstruire les liens qui existent entre vérité et souci de soi. Les
formes de la négligence ne sont pas celle de la vérité.

Foucault tente alors de comprendre pourquoi Socrate ne fait
pas de politique et pourquoi, la lecon socratique, releve d’'un
volontaire refus de la politique. Foucault reléve cinq raisons
qui font que Socrate ne pratique pas la parrhésie politique.

Apologie 31a-b

Premiérement parce quil entend des voix et parce

quon lui rapporte loracle de Delphes. Deuxi¢mement parce
que la parrhésie démocratique ne fonctionne pas bien oIt leson du
8 février et voir séminaire précédent sur la polz’te’ia' Troisiémement parce qu’elle
implique un danger : « si je m’étais adonné il y a longtemps, a la

politique, je serai mort depuis longtemps » 4¢/gie 312-b cité par Foucault

Le courage..., op- ¢it- - 71 - Quatriémement parce qu’il y a une utilité 2
étre présent hors de la parrhésie politique, donc dans la parrhésie
philosophique. Et enfin cinqui¢mement parce que le seul dire-vrai

est le dire philosophique et non le dire politique.

2. Le dire vrai philosophigue. Dans la pensée platonicienne il

fonde son existence dans la métaphysique Plus précisément cest le rappore

26



avec le dieu Apollon et la prophétie : Chéréphon va chercher un oracle a Delphes qui dit « Nul

n'est plLlS savant que Socrate » Apo/ogif 7-13.. Ce pOint est d’une impOI’taﬂCC
fondamentale puisqu’il oriente de fagon absolue la puissance de la
philosophie en Occident. Le dire philosophique trouve son origine
dans la divinité — dans le soin de la divinité — et dans le respect de
ces dispositions. Nous verrons qu’il y trouve non seulement son
origine mais aussi sa finalité.

Socrate recoit de Chéréphon cet oracle quil ne sagit pas
d’interpréter mais quil sagit de vérifier, en somme savoir sl

Clit vrai Cest la question du contréle, elegkhein

, et qui conduit & la structure
essentielle de la pensée socratique, ou plutdt platonicienne, la
discussion : toute proposition se discute. A partir de cela Socrate
commence une grande enquéte (plané) qui lui permet de définir ce
qui est ou non indiscutable (analegktos).

Trois commentaires : premiérement 'ensemble de ce processus
ne reléve pas de linterprétation, cest-a-dire qu’il ne livre pas
les objets a4 une interprétation longue et obscure qui cherche a
décrypter, deuxitmement ce processus nest pas non plus une
posture de 'attente comme visée passive qui attend la réalisation
ou non de la prophétie et enfin ce processus est donc une posture
fondamentale de I'épreuve et de la discussion, de I'enquéte.
Appréhender les choses en les vérifiant.

Reste & comprendre qu'elle en est la méthode. Il s'agit d’une
enquéte (exetasis) dans les catégories sociales qui permet de savoir
si l'oracle dit vrai, qui permet d’éprouver les connaissances et enfin
qui permet d’éprouver ce quelles savent d’elles-mémes. 1l a trois
modes de exerasis, la zétésis ou la recherche fondée sur I'elegkbos,
la plané ou I'enquéte et enfin la parrhésie ou la mise en danger
du dire. Mais dans quel but ? veiller sur les autres et soccuper de
soi-méme 2 savoir soccuper de la phronésis (raison) de Ualéthéia
(vérité) et de la psukhé (Ame). Et Cest ce qui fonde 2 la lettre
une parrhésie éthique dont le schéma est alors le suivant zézésis

- exétasis - épiméléia ou recherche - épreuve - souci. Ce qui

27



serait alors 2 la lettre une définition de la parrhésie philosophique
comme discours qui a pour souci le souci le soi.

Il y a bien sir une série de problémes. La question de
linterprétation, cest-a-dire ne pas livrer les objets & une
interprétation mais a4 une enquéte de véridiction, offre un premier
probléme parce qu'en livrant objet & la preuve, indispensable &
Penquéte, elle ne le livre pas a la spéculation, aux tours et détours
de la pensée. En revanche il est possible de soutenir que cela offre
a l'objet la possibilité d’échapper, un temps, a une herméneutique
de la signification. Mais en ce cas, & quoi cela ouvrirait ? Le
probléme de la non-attente — Cest-a-dire de ne rien livrer a la
puissance du prophétique et a la puissance du téléologique —
offre ici la radicalité d’'un objet offert & la mesure la plus juste
de la connaissance. Seul l'objet livré & I'immanence de la saisie
gnoséologique acquiert la puissance de 'événement : il est mesure
du temps, exposition et épuisement. Lobjet livré 4 la mesure de
Pattente est un objet historique. Autre probléme la question de
I'épreuve qui livre de maniére radicale le modele de la technique.
Livrer tous les objets a I'épreuve Cest les livrer 4 la problématique
saisie de la véridiction. Or cela livie 'Thomme 2 Pexclusivité des
dispositifs et donc 2 la puissance intégrale de la subjectivité. Nous
ne pouvons dés lors exister que comme sujet de 'enquéte, au
double sens du terme francais de sujet. D’autre part le modeéle
technique de I'épreuve ne livre ni I'objet ni le sujet & I'existence
simple du suzein aristotélicien ni du Mitsein heideggerien.

Autre probleme encore, le couple de la zézésis et de I'exétasis livre
le modele de I'épistémologie et de la gnoséologie mais dans une
double orientation, d’une part celle de I'épreuve comme validation
d’un dire-vrai, d’'une véridiction qui construit alors un discours
philosophique moral qui se transforme en soin (Iattention, la
surveillance, le soin de la phronésis) et d’autre part celle, donc, de
Iépiméléia comme discours a valeur morale : il y a ce qui prend soin

et ce qui ne prend pas soin. Enfin la triade socratique de la zézésis

28



- exétasis - épiméléia livre le modele — la machine — de la sociologie
et des discours d’autorité, du discours moral au discours familiale
et maternel, au discours métaphysique, au discours sotériologique,
au discours psychanalytique, etc. Le modeéle platonicien, en
introduisant la question de I'épreuve comme déconstruction
des modeles théologiques, produit un modéle ambigu comme
expérience de la subjectivité et construction d’un discours moral

de la non-négligence et du soin.

3. La question du soin et de I'épiméléia. La seconde partie de
la lecon de Michel Foucault est enti¢rement consacrée a I'analyse
des derniéres paroles de Socrate dans le Phédon : « & Kptrwov, &¢n,
T “AcSKANTI® OQEIAOUEV BAeKTPLOVO: GAAG ATOBOTE KOd UM
apernonte. Cher Criton, dit-il, nous devons un coq & Asklepsios :
ch bien payez et n'oubliez pas » %" 1152 Tanalyse de Dumézil et
de Foucault permettrait de lire cette énigmatique parole non avec le
sens habituel de la mort qui guérit de la vie mais au contraire d’une
pratique respectueuse de la divinité comme remerciement pour
une guérison. Mais de quelle guérison ? D’avoir guéri Criton, ses
camarades, et aussi Socrate lui-méme, des dangers de la doxa ou de
l'opinion publique qui conduit & des opinions fausses. Foucault reléve

nous renvoyons a une lecture attentive de ce texte, Le courage. . ., op. cit., p. 87-107 dans ces trois

textes Apologie, Criton, Phédon

une interprétation de la doxa et de I'opinion
fausse comme ce qui conduit & une maladie, 4 un dysfonctionnement
de la raison et de Pesprit (phronésis et psukhé). Ce qui permet d’éviter
cela Cest la pratique de la parrhésie philosophique qui se construit
et doit se construire sur une pratique de I'épiméléia qui sapparente &
une sorte de guérison. Lépiméléia Cest donc le contenu fondamentale
de I'enseignement socratique, prendre soin de soi, épiméléia heautou.
Foucault reléve que le dernier mot de Socrate est le verbe ameleé qui
signifie négliger et oublier. Derni¢re exhortation de Socrate, « ¢

ameléte, Woubliez pas », ne vous abandonnez pas 4 la négligence.

8 novembre 2009

29



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
ELOGE DE LA NEGLIGENCE

« tum si eligendum sit, longe longeque
eloquentiam infantiae pracferas. »

Marcus Cornélius Fronto, Lettre & Marc-Aureéle.

«Il'se trouve que le philosophe peut étre un imposteur
et que 'amateur de lettres ne peut 'étre. »

Marcus Cornélius Fronto, Lettre & Marc-Auréle.

« Profaner signifie : libérer la possibilité d’une forme particuliére de négligence
qui ignore la séparation ou, plutot, qui en fait un usage particulier. »

Giorgio Agamben, Profanations.

1. Nous proposons, paradoxalement, la possibilité¢ d’un éloge
de la négligence. Nous interrompons volontairement nos lectures.
Le concept de négligence semble ne pouvoir constituer I'exercice
d’un dire philosophique et cependant nous tenterons de démontrer
qu’il est évident.

Nous devons, d’abord, en rappeler 'étymologie, négligence
vient du verbe latin neglegere (nec-legere) qui signifie littéralement
non-lire et du substantf neglectio (nec-lectio). Le verbe latin
neglegere s oppose terme A terme au verbe re-legere qui signifie donc
re-lire et dont le substantif re-lectio a formé en francais le terme
religion le religieux c’est donc ce qui permet la relecture scrupuleuse comme observance et
comme priére et ce n'est pas ce qui permet de re-lier (re»lz'gere)' Négligence et religion
sont deux termes qui sopposent formellement, structurellement
et conceptuellement. La relectio c’est donc ce qui met en jeux la

lecture, 'observance, le scrupule, la regle, la liturgie, 'inquiétude et

30



la ritualisation alors que la neglectio cest ce qui met en jeux les figures
de l'oubli, de 'abandon, de la profanation, de 'acquiescement.

Il y avait dans l'antiquité grecque une pratique artistique de
la mosaique qui consistait & réaliser des asorotos oikos. Elles sont
les figures de la négligence qui garantissent en méme temps la
possibilité d’'une oiko-nomia (d’'un neg-otium) et la possibilité d’un
temps libéré des figures de la ritualisation (diagogé et otium ou plus
encore la possibilité d’'un rempus festus). Lespace de la négligence
est le temps de I'étre-dans-la-festivité, il est aussi le temps de
I'étre-aimé, il est encore la figure du temps libre qui dispose I'étre.
Asorotos oikos signifie, 4 la lettre la pi¢ce non-balayée : plutdt que
de rituellement devoir laisser tomber par terre les reliquats du repas
aux dieux on les faisait figurer comme motifs des mosaiques qui
se couvraient ainsi des figures permanentes du soin tout en nous
livrant a la négligence. Toute pensée est une asorotos oikos, toute

recherche doit étre la figure de cette négligence.

2. Il faut maintenant revenir a 'opposition des termes épiméléia
(souci) et améléia (négligence) une des formes de la négligence, en

grec, est le verbe amélég ™is on peut aussi trouver le verbe pariémi qui signifie laisser

aller, laisser tomber, lacher (abaisser les voiles d’un navire...) Nous avons longuement

appréhendé le concept platonicien d’épiméléia ¥ séminaires précédents et

les lecons de Michel Foucault du 8 et du 1§ février 1984 il faut maintenant tenter de
comprendre si ce concept existe — qu’elle que soit sa forme — dans la
pensée aristotélicienne. De maniére générale, il est possible de dire
que la pensée aristotélicienne se constitue comme une philosophie
des réalités humaines a la différence de la pensée platonicienne qui
se constitue comme une philosophie des vérités. Lexistence du
terme épiméléia chez Aristote apparait uniquement dans la Politique
(v, 15) dans le sens précis de 'administration. Cependant il est
possible de relever chez Aristote, dans les Ethiques, ce concept de la
négligence sous les sens précis de ce qui n'occupe pas, cest-a-dire
le dédain et le mépris. Mais nous devons préciser. Cette forme de

I'absence du soin — du sans-souci — résulte des appétits (épithumia) :



La raison (logos) ou 'imagination (phantasia), en effet, présente
A nos regards une insulte (#bris) ou une marque de négligence
(oligbria) ressenties, et la colére, aprés avoir conclu par une sorte
de raisonnement que notre devoir est d’engager les hostilités
contre un pareil insulteur, éclate alors brusquement; 'appétit, au

contraire, dés que la raison ou sensation a seulement dit qu'une

chose est agréable, s'élance pour en jouir Aristote, Ethique & Nicomague,

1149232

Cette sorte de négligence provient aussi de ce qu'Aristote nomme
mégalopsychia (magnanimité) :
De plus un autre trait du magnanime veut qu’il soit dédaigneux
(kataphronétikous). |...] Etre négligent  (oligbron) est le
sentiment (pathos) tout particulierement propre au magnanime
(mégzzlapsyc/?ou) Aristote, Ethique i Eudéme 1232a37-a10
Nous avons deux concepts, la kataphronésis comme dédain (la
présomption) et l'oligdros comme négligence (ce dont on ne
sinquicte pas). Aristote en donne une définition dans la Rhérorigue

1378b10:
La négligence (olighria) est une opinion (doxés) en acte
(énergéia). [...] Ce quon suppose ne rien valoir, on le dédaigne
(kataphronousin), ce qu'on évalue ne rien valoir, on le néglige
(oligbrousin).
Le concept de négligence, chez Aristote, est fondamental pour
comprendre le concept de puissance et de désir qui reléeve d’une
gradualité du jugement de la supposition (oiomai) a celui de

’évaluation (axios).

3. Il nous faut revenir aux analyses de Michel Foucault, mais
ici dans I’ Herméneutique du sujet, aux lecons du 6 janvier et du 27
février 1982 pour appréhender ce concept de I'épiméléia et de la
négligence. On peut relever trois structures qui constituent notre
rapport a la philosophie comme connaissance et occupation. Il
sagit d’'une part de notre rapport entre sujet et vérité en ce sens que
le sujet est celui qui est assigné a la tAche de la connaissance (grosis) &
celle du soin de soi-méme (épiméléia heauton). 11 s'agit, d’autre part,

de cette morale ascétique de I'occupation (pensées platoniciennes,

32



épicuriennes, stoiciennes, etc.) qui trouve son fondement dans
les pensées grecques avant méme de se déployer dans les pensées
chrétiennes : elle se fonde sur une structure théologique comme
constitution des préceptes delphiques et elle se fonde sur « une
inquiétude permanente au cours de existence » Michel Foucault, p. cit.
P9 comme mesure de l'existence et de la connaissance. Il s’agit
enfin de la fondation d’un dire philosophique dont le modele est
la méthode platonicienne qui se constitue autour de trois notions
la mémorisation et 'anamnése, 'exétasis, et la vie contemplative.
Il est alors possible de dégager trois schemas & partir de I'analyse
de Michel Foucault : 1. une attitude générale a I'égard de soi, 2.
une attitude générale & I'égard des autres, 3. et enfin une méthode
(méditation, mémorisation, examen de conscience, vérification).
Michel Foucault reléve une forme d’oubli du souci de soi, en
somme une sorte de négligence du souci de soi qui se constitue par
une requalification de la grosis et une disqualification de I'épiméléia
o- €115 | 4 requalification de la connaissance se fait d’une part
par le cartésianisme qui postule la question de I'évidence et d’autre
part par la toute puissance de I'épistémologie. La disqualification
se fait, selon Foucault, selon une séparation de la philosophie qui
ne soccupe que de la possibilité d’un vrai et d’'un faux et de la
spiritualité. Nous devons entendre dans ce terme, d’une part, la
mesure d’un discours métaphysique et, d’autre part, 'absorption
de la pensée de I'épiméléia dans le concept de foi. Les formes de la
spiritualité s’entendraient selon trois modéles : d’une part, la véricé
n'est jamais donnée au sujet en tant que telle, d’autre part, il existe
alors la nécessité d’une modification du statut de soi au statut de
soi opératoire (Eros et askésis), et enfin de la possibilité d’un retour
possible & un espace de la tranquillicé (béatitude).
Il serait alors nécessaire de proposer ici un schéma qui donne
les modeles, non d’une spiritualité, mais d’une forme de 'oubli
du souci de soi comme mesure moderne de la négligence. Ce
schéma est bien stir fortement induit par la déconstruction des

systémes de vérité et par la puissance de I'épistémologie et de la



phénoménologie :

- la vérité n'est pas un donné : non seulement elle n'apparait
pas au sujet mais encore la lecon adornienne nous fournit la
possibilité d’'une dialectique négative comme primat du principe
de contradiction.

- la nécessité de la transformation des statuts qui conditionnent
Popérativité et I'inopérativité : 'étre du désceuvrement pose une
redéfinition possible du souci comme occupation et de 'occupation
comme visée théorétique qui est alors le seul espace possible du
souci comme ce qui nous dispose.

- la configuration d’un espace de la suspension comme appréhension
d’un temps non téléologique et non sotériologique (I'existence de

cette temporalité dépend évidemment de la visée théorétique).

4. 1l nous faut encore appréhender ce qui dans la modernité
nous a offert une figure actuelle de ce souci et de cette négligence.
On trouve dans deux textes de Martin Heidegger, Etre et temps et
Conceprs fondamentaux de la métaphysique, deux concepts essentiels,
celui du souci (Sorge) et de lennui (Langeweile). Le souci (Sorge)

doit sentendre comme phénoméne ontologique ¥+ P- 193

, en ce
sens qu'il reléve de I'étre de la pré-occupation de I'étre (Besorgen).
Cette préoccupation est ouverture au monde (temps et lieu) : le
souci ouvre alors 'horizon de la temporalité en fonction de trois
mesure, la facticité (le passé), I'échéance (le présent) et l'existence
(le futur). On doit pouvoir entendre cette pré-occupation sous la
forme de I'étre-jeté (dans le temps et dans un lieu) qui se transforme
en étre-projeté comme forme de la destinée et du souci (Sorge).
Le souci selon Heidegger temporalise en ce sens qu'il se constitue
sur la mort et qu'il constitue la morale. Ce qui soppose alors a la
forme du souci Cest I'expérience (Stimmung) du vide et de I'ennui.
Lexpérience du vide cest ce qui creuse la préoccupation comme
forme de 'envolitement, I'expérience de 'ennui cC’est ce qui permet
a l'étre de « ne pas agir contre » comme forme d’un se-tenir-a-soi

Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 242

de létre-la . Clest ce qui

34



rend possible la possibilité d’'un habiter poétique (ou zoé poétiké
chez Aristote). La négligence C’est ce temps qui se fzir et dans lequel
nous existons hors de toutes figures destinales et qui nous livre &
Pexpérience du désceuvrement. Le désceuvrement serait la figure
de ce qui dé-s-euvre comme la négligence est la figure de ce qui

ne-lit-pas. La négligence est alors 'espace du sans-souci.

5. Il reste alors a réfléchir A ce que signifie I'écriture d’un éloge
de la négligence. 1l existe un ancien modele, celui de Marcus
Cornelius Fronto qui écrivit des Laudes eglegentie comme un éloge
paradoxale, comme texte d’anti-rhétorique, comme un court traité

de rhétorique spéculative Fronton fut précepteur et ami de I'empereur Marc-Auréle

et philosophe, pour les références voir http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/fronton/
lettresat.htm et http:/epistol.glossa.dk/fronto.html#negl, voir aussi le texte Rhétorique

spéculative de Pascal Quignard, ch. 1, Gallimard, 1995

Faire I'éloge de la négligence c’est retenir ce que le langage oublie
et Cest surtout exposer dans la langue les sententias inopinatas,
les pensées étonnantes. Le Pseudo-Longin les nommaient les
paradoxon;; elles ne relévent que de la puissance de la configuration
(skématon plasis). Seul I'étre disposé a la négligence accede a 'usage
delalangue, accéde ala violence de la langue (deinoi legei). Seul I'étre
disposé a la négligence entre de maniére saisissante et paradoxale
dans la mesure du temps du maintenant la ol se forment les figures
de l'actuel, 1a ot se configurent les images : Fronton écrivait dans

son éloge de la négligence :
On est aussi plus disposé a pardonner des fautes a la négligence,
comme 2 lui savoir plus de gré du bien qu'elle fait; car rien ne
surprend plus agréablement que de voir quun homme qui n'a
souci de rien n'a pas négligé de bien faire dans 'occasion (cezerarum

rerum indiligentem bene facere in tempore haud neglexisse).

29 novembre 2009



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
EPIMELEIA & ETHICITE

« el TIg dlpa NUMV TEY VKOG TEQL Yuyhg Oegamelay . »
Platon, Laches, 185e.

« Chomme, pendant des millénaires, est resté ce qu'il était pour Aristote :
un animal vivant et de plus capable d’une existence politique;

’homme moderne est un animal dans la politique duquel sa vie

d’étre vivant est en question. »

Michel Foucault, La volonté de savoir.

1. Nous reprenons, a présent, le cours des lecons de Michel
Foucault, celle du 22 février 1984. Il Sagit, ici, d'une démonstration
des modeles platoniciens — et socratiques — de I'exétasis, a partir du
Lachés, ceuvre de jeunesse de Platon. Ce qui est en jeu ici, c'est la
redéfinition de la parrhésie éthique comme maniére non-négligente
de vivre. Ce concept est évidemment fondamental dans ce quil
offre comme modeles pour la pensée occidentale et problématique
dans la maniére dont il les offre.

Avant cela, Michel Foucault s'interroge sur I'étymologie de
épiméléia, le souci, mélein, se préoccuper, épimélétés, surveillant
et enfin amélétés, négligent. On ne connait son étymologie, mais
Georges Dumézil livre 'hypothése quil pourrait sagir du terme
grec mélos qui est d’abord le membre, l'articulation, puis le rythme
et donc le chant, la mélodie. Georges Dumézil suppose un lien,
une filiation entre la figure du mélei moi, « ¢a me soucie », et la
formule « ¢a me chante ». Si 'étymologie, c’est-a-dire le sens réel
est faux, il reste que cela livre un sens possible, un sens supposé, une

configuration possible du terme mélein.

36



Meélos signifie le membre et larticulation qui se constituent
alors comme une structure (mélopoiias), comme un ensemble, une
forme qu’on appellera chant ou musique. Pour que le chant existe il
faut qu'il existe une sorte de matiére premiére (proté ousia ¥ A5
Métaphysique, livre vit et vii, voir aussi Giorgio Agamben, Lhomme sans contenu, ch. 9)‘
Clest de cette matiere inarticulée (2o proron aruthmiston voir Aristore,
Physique, livee 1) " i Pon prend soin de l'observer et de la structurer
quapparait alors le rythme, le logos articulé, qu'apparait alors la
mélodie. « Ce qui me soucie » mélei moi, « ce qui me chante »,
libet, « ce qui me chaut », calere, au sens de ce qui m'inquicte. 11
faudrait encore entendre cette étrange figure étymologique comme
Iélément de ce qui appelle 4 'observation attentive et comme une
sorte de chant d’appel au sens de ce qui convoque. Lépiméléia est
une convocation, est une mesure de la réunion, en ce sens que notre
phronésis — notre intelligence a la réalisation — tente de fabriquer
des structures avec les éléments qui sont en place; 'inverse en sera

la kataphronésis comme oubli et mépris de ces structures.

2. Analyse du Lachés. Cest une ceuvre de jeunesse dont le
principe est une tentative d’appréhension du rapport éthique
entre courage et vérité et dont le sujet est 'éducation des jeunes
gens, sujet qui fonde en soi le principe du souci, de 'épiméléia. 1l y
aurait deux modeles, d’une part I'Alcibiade dans lequel il sagit de
soccuper de 'ame sous la forme de la psychagogie et dont le but
est la contemplation de soi-méme (pour y saisir 'élément divin,
la psukhé). Dans le Lacheés, en revanche, il ne sagit pas de 'ame,
mais bien, et C’est ce qui est fondamental, de s'occuper du Biog,
autrement dit de la maniere de vivre. Lépiméléia est donc le souci
fondamental du bios. Il y a alors deux visées, 'une métaphysique,
lautre éthique.

Le Lachés se développe selon trois modeles, la démonstration
du pacte parrhésiaste, la démonstration du fonctionnement de
Iexétasis et enfin I'impératif du souci de soi.

Le pacte parrhésiaste seffectue entre cinq interlocuteurs,



deux membres de laristocratie (Lysimaque et Mélésias), deux
personnalités politiques (Nicias et Lachés) et Socrate. La question
est la formation des jeunes gens qui souléve trois problemes, le

maitre, la célébrité et la négligence 1799 :

nous reprochons & nos péres de nous avoir laissés vivre a notre aise
quand nous sommes étions adolescents, tandis qu'ils s'occupaient des
affaires des autres (¢a de t6n allon pragmata). Nous attirons l'attention
de ces jeunes gens en leur disant que sils se négligent (amélésousin) et

ne nous écoutent pas il vivront sans gloire (akléés).

La démonstration de I'exétasis se fait d’abord dans 'opposition
des discours de Nicias et Lachés qui reléve de la forme rhétorique
du politico-judiciaire, mais qui conduit, d’une part, & une
impasse puisquaucun des deux n'est d’accord et, d’autre part, a
une démonstration de l'insuffisance du principe de majorité.
Socrate oppose alors au modele politique un modeéle technique
en énoncant que ce qui importe Cest la maniére avec laquelle

nous sommes des rekhnikos péri psukhés thérapéian 18se

. On passe
d’une véridiction politique & une véridiction technique fondée
sur la trilogie maitre-éléve-ceuvre et qui relévera donc entiérement
de la compétence, compétence de 'enseignant comme parrhésie
technique, et la puissance du comportement, de la maniére de vivre
comme parrhésie éthique.

Michel Foucault s'interroge alors sur les modalités techniques
qui permettent & Socrate (4 Platon) d’installer un tel systéme, une
telle exérasis. 11 s’agit ici encore de la déconstruction du modele
politique (le suffrage, la majorité) pour I'affirmation d’'un modé¢le
de pacte parrhésiaste comme expérience de la parrhésie positive ou
parrhésie heureuse. Il faut décortiquer deux réponses, qui relévent
de cette acceptation du pacte parrhésiaste, celle de Nicias, puis celle

de Lachés. Nicias accepte en disant #7788 ;

Parce que tu me parais ignorer que, si l'on appartient au groupe intime
et 4 la famille des interlocuteurs (dialégoménos) habituels de Socrate,
on est forcé (ananké), quel que soit le sujet quon entame d’abord,
de se laisser ramener par le fil de I'entretien a des explications sur

soi-méme (peri autou logon), sur son propre genre de vie (tropon nun

38



te z¢) et sur toute son existence antérieure (bion bébidken). Quand on
en est arrivé 1a Socrate ne nous lache plus avant d’avoir tout passé au
crible (basanisé). [...] Jestime qu'a subir cette épreuve on devient plus
prudent (prométhés) pour avenir (ananké), si lon est disposé, selon le
précepte de Solon, & apprendre durant toute sa vie, et & ne pas croire
que la vieillesse toute seule nous apporte la sagesse. Subir I'examen
(basanizesthai) de Socrate n'est pas pour moi ni une nouveauté (zétheés)
ni un désagrément (aédés).
Ici plusieurs choses sont & noter. Il s'agit du discours de quelqu’un
qui connait la méthode. Son acceptation repose sur une forme de
la nécessité afin de parvenir A cette connaissance de soi qui se fonde
sur trois modeles, la compréhension de son /logos, de sa maniére
d’étre (tropon nun te z¢) et la réminiscence de la vie passée (bion
bébidken) ; ce qui en soi constitue une autre facon d’appréhender
Iexétasis socratique comme explicitations, éthique et mémoire.
Cette méthode 4 donc pour but la connaissance comme le soin de
soi et la prudence comme promeéthés qui suppose la prudence comme
phronésis. 1l reste encore le concept du basanos comme mesure de
Iépreuve et de la vérification; il y a derriére ce terme la forme de
la torture ou du tourment, ce qui sous-entend que cette méthode
nest pas sans désagrément. Cependant de maniére générale cette
méthode permet la connaissance de soi-méme comme rapport
essentiel entre soi et le /ogos. Il s'agit donc de déterminer la maniere
dont on vit (bontina tropon nun te zé) comme dimension éthique

de la mise a I'épreuve de soi.
Lautre réponse est celle de Laches 185189 ;

En matiere de discours mon cas est simple ou plutot double. Tantot je
les aime (philologos) tantdt je les déteste (misologos). Quand jentends
discourir sur la vertu (arétés) ou sur quelques sciences (sophias), un
homme qui est vraiment un homme digne de ses discours, jen
éprouve une joie (khaird) profonde par la contemplation (théaomai)
de la convenance et de 'harmonie (harmozd) dont le spectacle mest
offert. Un tel homme est & mes yeux le musicien (mousikos) idéal, qui
ne se contente pas de mettre la plus belle harmonie dans sa lyre ou dans
quelque instrument frivole (paidia), mais qui, dans la réalité de sa vie,
met d’accord (sumphiron) ses paroles (logoi) et ses actes (ergon). |...]



Cette voix-1a m’enchante et me donne pour le monde l'air d’un ami
du discours tant je recueille avec passion les mots qu'elle fait entendre.
Mais le discoureur qui fait tout le contraire m’'ennuie, et d’autant plus
qu’il semble parler mieux; ce qui me donne I'apparence d’un ennemi
des discours (misologos). Pour Socrate je ne connais pas encore ses
discours mais je crois connaitre ses actes et sur ce point, je I'ai trouvé
digne du langage le plus beau (logdn kalén) et de la plus entiere liberté
de parole (kai pasés parrésias). Si donc il possede aussi cette qualité, ma
bonne volonté lui est acquise, je serai heureux d’étre examiné par lui
(exetazesthai). [...] Je finvite donc Socrate & m'enseigner (didaskein)
et & me convaincre (elegkhein) comme il te plaira et je Capprendrai en

retour ce que je sais.
Ici encore plusieurs choses A noter. Seule la méthode socratique
de I'épiméléia est acceptée sur le modele du courage dans les actes
et sur le modere de la maniére de vivre comme parrhésie éthique.
Il est assez évident que les termes de la méthode sont ici encore
repris sous la forme de la parrhésie entiere (pasés parrésias) de
Iexamen (exétasis) de I'enseignement (didaskein) et du principe de

véridiction (éleghkein).

Il faudrait encore relever cette étonnante image du musicien,
celui qui accorde les actes et les discours et le rapprocher de
cette figure de ce que nous disions au début avec le terme mélos.
Lépiméléia est bien alors une forme de 'observation assidue et
attentive (théaomai), occupée du rythme des parties de I'étre et
du discours comme configuration de la connaissance mais surtout
d’une fascination, d’une absolue dimension esthétique de I'ordre
du beau et de la structure. Ce qui releve de I'épiméléia c'est une
forme de la pensée platonicienne entierement fondée sur la mesure
esthétique de 'occupation vers le beau et vers 'harmonie. Cest
sans doute pour cette raison que Platon utilise le verbe théaomai
qui signifie contempler, observer, étre spectateur, exactement

comme le verbe thédrein il est & noter que le verbe thédrein est le seul verbe utiliser

par Aristote, essentiellement dans I'Ethique & Nicomaque pour définir la visée théorétique

il reste une différence substancielle entre les deux verbes, I'un

40



souvre vers la thédria comme observation, autre la théama comme
spectacle et comme objet merveilleux (lié 4 la question du plaisir).
Il y a donc un véritable probléeme d’esthétique. Il y aurait ici une
sorte de démonstration qu'il n’y a, du moins, aucune forclusion de
Iesthétique, au contraire méme se serait la forme qui permettrait le
maintien de I'occupation, la garantie de I'épiméléia. La « poétique »
— au sens aristotélicien, cest-a-dire comme lieu de la mimésis et
de la katharsis — serait alors le lieu méme éthique de l'occupation,
du souci, des formes de la non-négligence. Cela reste a prouver et

constituera 'enjeu des prochains séminaires.

Le Lachés est donc un ouvrage qui discute de la figure de la
vérité et du courage. Cest en soi un discours qui n’aboutit pas & une
conclusion, ni Nicias ni Lachés ni méme Socrate ne parviennent
a définir le courage. Est-ce alors un texte sans conclusion ? sans
lecon ? sans finalit¢ ? Michel Foucault releve trois étranges et
paradoxales conclusions et qui sont pourtant d’une évidence
absolue. Premiére conclusion, ironique, tend a dire que chacun
doit retourner prés de son maitre pour continuer son apprentissage.
Deuxiéme conclusion il faut confier I'enseignement de ses enfants
200¢ tbn meirakion épiméleisthai 3 G pare Troisieme conclusion, Socrate,
semble refuser parce qu’il n'a pas répondu, il n’est donc pas digne
d’enseigner et formule une seconde conclusion ironique en disant
qu’il faut payer sans compter les maitres. Or il faut retourner la
proposition et lire que seul 'exercice socratique, I'exétasis, peut
permettre la saisie — éthique — du logos >°*®.

Il y a donc chez Platon la constitution d’une éthique stricte
du vivre (bios) comme mani¢re (tropos) non-négligente. Si le
courage est indéfinissable, en revanche la forme méme du courage
est celle de ce rapport éthique et dialectique entre la vérité et le
logos. Ce rapport éthique ne s'acquiert qu’a la condition d’un vivre

non-négligent.

13 décembre 2009



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
PACTE PARRHESIASTIQUE DU POEMATIQUE

« Cest I'obscur des poe¢mes, et non ce qui est pensé en eux,
qui rend nécessaire le recours a la philosophie. »

Theodor W. Adorno, Notes sur la littérature.

1. Nous interrompons une seconde fois I'étude des lecons de
Foucault pour tenter de définir un cinquiéme pacte parrhésiastique,
celui du poématique. Le poématique est un concept ancien
et nous nous servirons essentiellement de deux textes « Deux
poémes de Friedrich Hélderlin » de Walter Benjamin « Zwet Gediche
von Friedrich Holderlin » in Euvres, vol. 1, p. 91, trad. Maurice de Gandillac, Gallimard,
2099 et « Holderlin et I'essence de la poésie » de Martin Heidegger
« Holderlin und das Wesen der Dichtung » in Approche de Hélderlin, trad. Henri Corbin, p. 39,

Gallimard, 1962 ' Ge]on Walter Benjamin le poématique (das Gedichtete)

« est 'unité synthétique de deux ordres, celui de I'esprit et celui
de lintuition sensible. Cette unité regoit son cachet spécifique

comme forme interne de telle création particuliére » « Pewx pocmes de

Friedrich Holderlin », op- it p- 92 T ¢ poématique serait donc une sorte de
synthése d’'un niveau noétique et d’'un niveau thymique comme

survenance d’une forme interne % P 92

(Gebalt), autrement dit
une teneur, un contenu comme substance. Selon Benjamin cette
Gehalt, cette forme interne reléve d’une tache 4 P934, La tache
du poéme est & entendre comme présupposition des relations qui
y sont en jeux. Autrement dit comme exposition. Si nous nous

projetons 4 la fin du texte de Benjamin, il nous livre la seconde

42



partie du raisonnement : la forme interne (Gehalt) nexiste que si
elle prend figure (Geszalt). Et Cest cette relation d’exposition qui a
la lettre détermine le poématique quand la forme interne comme
contenu accéde au statut de forme externe comme figure. Cest ce

que Benjamin nomme la configuration (Gestaltung) :
Le travail de configuration, le principe plastique interne est porté a
une telle intention que la fatalité de la forme morte frappe le dieu, que
— pour parler en image — la plastique a passé du dedans au dehors et
que le dieu désormais s’est entierement objectivé. La forme temporelle,
mise en mouvement, surgit du dedans au dehors. Létre céleste est
apporté. Cest ici une trés haute expression de l'identité : le dieu grec
est enti¢rement livré & son propre principe, a la figure. Le supréme
méfait est nommé : ' hubris qui n'est entierement accessible qu'au dieu,
le transforme en figure morte. Se donner forme 2 soi-méme, c'est la

U hubris ™ - 117,

Dans ce commentaire de la poésie d’'Holderlin apparait le concept
fondamentale de la configuration (Gestaltung) comme ce qui fait
prendre figure, comme ce qui fait prendre forme qui fait alors
adhérer 'objet 4 la mesure de 'identité et au modéle du mythe.

Il y a alors un mouvement dialectique de la figure 2 la teneur
de la figure comme une sorte de va-et-vient permanent, une
sorte doscillation incessante du poéme qui ne cesse daller et
de venir, pour paraphraser Benjamin, du dedans au dehors. Par
ailleurs il y a aussi un mouvement dialectique permanent de la
figure 4 la configuration, C’est-a-dire de la figure en tant que telle
a la figure paradigmatique (sa forme mythique). En somme un
mouvement d’aller et de retour entre la figure singuli¢re et la figure
mythologique. Il y a enfin un troisitme mouvement dialectique
comme explosion des deux premiers, la figure et le mythe, comme
posture éthique et politique. Le poématique est alors un contenu
— une synthése du noétique et du thymique — comme puissance
éthique et comme agir politique. Si on admet — 2 la différence de

Benjamin et £’Adorno Voir Benjamin, « Deux poemes de Friedrich Hélderlin » gp.

cit., p. 92 et Adorno, « Parataxe » 0p. cit., p. 311 sq _ qu’il n>y a pas de contenu de

vérité dans le poéme (dans la puissance du poématique du poéme)

43



mais la possibilité d’une parole et d’un jeu sans « entrave » Heideseer

« Holderlin et 'essence de la poésie », op. cit., p. 43 alors on obtient différents
schémas analytiques.

Premi¢rement, dans ce cas, la tAche de la vérité, tant de fois
réclamée pour la poésie, ne définit en soit qu'une littérature de la
martyrologie, celle de la plainte et du témoignage. C’est pourquoi
la langue de la poésie est radicalement différente de la langue de la
prose intégrale : la poésie n'est pas le langage de la féte, parce qu'elle
n'est alors possible que comme la formule de la plainte. En ce sens
la poésie est le langage de la sortie de la féte, de la fin de la féte,

mais en somme jamais de la festivité. Et selon la formule d’Epictéte

Entretiens, livre 1v, ch. 1., 106 .
Non, car j’aurai voulu encore resté a la féte.
Oh GAL™ €1t £optdilely fiBelov.

Cette poésie de la plainte, de I'élégie et de 'hymne, ne peut en
aucun cas étre le langage de I'étre-dans-la-festivité : il Iexclut avec
force, il oublie méme. Il faudrait lire alors dans les temps de notre
modernité la possibilité d’une inversion. Et cette inversion n'est
encore quune idée il faudrait sefforcer de faire en sorte quelle
soit une réalité. Il en va de notre devoir politique. Cette inversion
consiste A dire que dans un premier temps ni la philosophie ni la
poésie n'a de tAche de la vérité. La philosophie peut alors livrer &
la poésie cette tAche de la vérité (absente) comme figure et comme
fantasme tandis que la poésie livre 4 la philosophie la tAche de la
plainte. La poésie alors n'aurait qu'une tiche vide, celle la vérité
mais sans la plainte, sans I'élégie, en somme sans la compréhension
de cette vérité inutile et surtout inutilisable. Et quant 4 la
philosophie, si elle est dégagée de la tAche de la vérité (rien ne reléve
de I'évidence) elle peut alors assumer sa véritable tiche qui est celle
de la plainte. Cest sans doute pour cette raison que la philosophie
contemporaine s'intéresse autant au poétique. La plainte est le lieu
éthique de la pensée. C’est pourquoi nous sommes alors en mesure

de définir une autre possibilité au pacte parrhésiaste Michel Foucault

Le courage de la vérité, op. cit. Michel Foucault définit quatre formes de parrhésie ou de pacte

44



de parrhésiastique. La premicre forme de parrhesie est la parrhesie prophétique, celle qui dit
les figures de I'avenir, la deuxiéme est la parrhésie philosophique, c'est-a-dire celle qui dit les
figures ontologiques de I'existant, les figures de I'avant, de I'antérieur, de I'arché, la troisieme
est la parrhésie technique, celle des discours autoritaires de I'épistémeé et de I'enseignement et
la quatrieme est la parrhésie que Michel Foucault définit comme parrhésie éthique, c'est-a-dire

celle du risque politique et échique , 1 sagit d’une parrhésie du poématique,

Cest-a-dire un dire comme tout-dire, comme risque de cette
dicibilité qui n'engage, dans la modernité, ni vérité, ni plainte.
Seule cette prose est la langue de la festivité, de I'exaltation. Si la
langue du po¢me perd les formes de la plainte, elle peut devenir,
alors, cette langue, comme « prose intégrale », c’est-a-dire non la
langue du versus, mais la langue qui conduit (prorsus) au perversus,
comme forme de la boucle. Nous sommes alors en mesure d’ajouter
aux quatre parrhésies déterminées par Foucault, une cinquiéme
que nous nommons parrhésie du poématique, comme exposition
de la langue dans la puissance de la viduité et dans son éloignement
radicale de la vérité.

Deuxi¢mement, il n'y a alors aucune tiche de la vérité car
la puissance du poématique est vide, la figure est creuse. Il n’y
a donc plus de plainte possible dans I'espace du poétique, mais
Pexpérience de la constellation et de la réclame mallarméenne a
la fulgurance benjaminienne. Ceci est alors la figure absolue de la
perversité : entrer a nouveau dans la langue pour 'exposer dans son
asémanticité pour la priver de la possibilité de la plainte. Cest en
somme ce que tente de démontrer Giorgio Agamben dans Le Régne

et la gloire Seuil, 2008, p. 357,

Cette explosion hymnique du poéme est le Coup de dés. Dans
cette doxologie impossible & réciter, le poéte, par un geste a la fois
inaugural et conclusif a constitué la lyrique moderne comme liturgie
athéologique (ou plut6t théoalogique), par rapport a laquelle le projet
de célébration propre a I'élégie rilkéenne apparait de toute évidence
en retard.

Ce qui est énoncé ici Cest le projet mallarméen comme figure de

cette langue qui s'est déshabillée de la plainte pour sexposer dans

la brutalité du pacte parrhésiastique du poématique. La tiche du

45



poétique n'est plus le courage de la vérité mais le courage (comme
forclusion de I'élégie) de la vie asémantique du langage. Le langage
comme retournement, est la figure du désceuvrement. La vie

comme désceuvrement, comme festivité, est alors le poématique
des poémes (das Gedichtete der Gedichte Walter Benjamin, « Deux poémes de

Friedrich Hélderlin », op. cit., p. 94 : « La vie, pourrait-on dire, est globalement le poématique

des poemes. Das Leben ist allgemein das Gedichtete der Gedichte ")

Troisiémement, cette figure du courage de la langue du
pocte signe un pacte parrhésiastique. Cela définit une parrhésie
du poématique soit comme figure d’une dicibilité¢ de la vérité
qui renvoie au figures traditionnelles de la parrhésie soit comme
nouvelle figure. Ce cinquiéme mode¢le de parrhesie, la parrhésie du
poématique est la forme méme du courage de la langue livrée dans
son intégralité dans la festivité et dans une visée asémantique : celle
de la célébration, celle de la fidélité et celle de I'encomium. Adorno
écrit : « la fidélité, la vertu du pocete, est la fidélité  ce qui a été

Notes sur la littérature, op. cit. p. 315 or ce nest plus exactement la

perdu »
fidélité a ce qui a été perdu, mais bien, non seulement & ce qui se
perd, mais plus encore a la mesure inchoative de la perte ou plus
précisément de I'échéance. Ceci détermine la figure moderne de
la fidélité¢ du poete. La puissance inchoative du langage est cette
« temporalité d’un présent sans contrepartie » /0ernes sans modernité, op.
“%-P-44 dont parle Pierre-Damien Huyghe et qui définit I'espace de
la fidélicé.

Il reste cependant d’autres problématiques, dont une,
directement liée au poématique et a la problématique des figures.
Si le Gedichtete est cette tension entre la forme interne (Gebalt)
comme teneur et contenu et la figure de lobjet (Gestalt), il reste
a comprendre ce que signifie cette figure. Premiére hypothése, ce
que Aristote définit par mimésis (miméomai) nous le nommons
« figuration » parce que Cest, a la lettre, ce qui fait apparaitre les
ﬁgures Voir Aristote, Poétique, trad. B. Gernez, les belles Lettres, 2002. Il est évident que le

sens d’imitation ne nous intéresse pas : la mimésis est donc bien  la lettre 'apparition des figures.

Le principe de figuration, comme apparition des images suppose, évidemment les questions

46



techniques de représentation et idéologique de vraisemblable 11 serait alors nécessaire

de reconsidérer les propositions techniques du Pseudo-Longin
quant A cette fabrication des images. Nous rappelons qu'il y a chez
le Pseudo-Longin deux concepts qui disent trés techniquement

cette apparition des figures : d’une part le skématon plasis comme

fabrication des ﬁgures Du sublime, op. cit., frag. viiL.1 Les figures sont pour le Pseudo-

Longin de deux sortes, celles de pensée et celle de mots et d’autre part l’idOZOPOiiﬂX

comme fabrication d’images Ibid., frag. xv.1. Ce sont les « apparitions »

idolopoiias, ¢ est-a-dire « fabricantes d’images » La seconde n’est

(ph mata) qui sont

que la dimension technique de l'effet de cette « figuration ». Ce que
nous nommons figuration reléve donc fondamentalement d’une
production.

Deuxi¢me hypothese, ce qui est appelé, dans I'héritage
aristotélicien, katharsis Le terme katharsis n’apparait qu'une seule fois dans la Poétique
(1449b28). Pour de plus amples précisions il est nécessaire de se reporter A la Politique (1341b32-
1342a17). Ily a une abondante littérature sur ce sujet, mais qui ne nous intéresse pas, ici. Nous

entendons précisément le terme katharsis comme ce fait cesser le charme opérant de la mimeésis,

Cest-a-dire ce qui fait cesser I'effet de la production des figures nous le nommons

« dé-figuration », en somme ce qui, a la lettre, fait disparaitre les
images. La dé-figuration est alors une pratique de l'effacement, du
nettoyage, du grattage et de I'évidement. Figuration et dé-figuration
sont alors les modeles de qu'il est possible de nommer le poétique,
autrement dit ce qu'on nomme artistisation. La figure qui surgit
dans 'ceuvre est livrée, intégralement, 4 une dé-figuration.
Troisitme hypothese, ce que Walter Benjamin nomme
Gestaltung nous le nommons « con-figuration ». La con-figuration
est un concept plus complexe. Cest 4 la lettre ce qui produit une
synthése, technique, matérielle, substantielle, entre figuration et
dé-figuration. La con-figuration c’est ce qui est produit avec les
restes et les reliquats de I'effet de la figuration et de la dé-figuration.
En somme toute figure n'est jamais qu'une con-figuration, n'est
jamais que cette trace. Nous I'avons vu, le concept de con-figuration
apparait dans le texte de 1914-1915 « Deux poé¢mes de Friedrich

Hélderlin » d’abord comme pensée de la construction Waler

47



Benjamin, « Deux poemes de Friedrich Hélderlin », op. cit., p. 104 en ce sens que la

conﬁguration a quelque chose 2 voir avec la grammaire, ensuite

comme principe plastique /- P 117

qui livre la figure. Figure qui
ici est livrée dans la puissance de I'hubris, Cest-a-dire dans ce que
nous pourrions appeler un débordement. Lhubris signifie de fagon
trés évidente, dans un rapport au langage, la densité et I'injure le
concept d’hubris permet de construire d’intéressantes connexions avec les régimes de la densité
d’une part, et d’autre part, elle est chez Aristote (Et/vique a Nicomaque, 1149a32), au sens
d’injure, la source de ce qu'il nomme négligence, non sous la forme de I'améléia, mais sous
la forme de P'oligéria — ce qui 4 la lettre nécessite peu de temps. Il y aurait la possibilité de
construire d’une part une pensée de la densité fondée sur cette intensité de la langue et d’autre

part de construire une pensée, essentielle, de la négligence comme espace limite des langages. il

apparait bien stir dans I'introduction de sa these « Introduction épistémo-

critique » in Origine du drame baroque allemand, 1925 lié bien stir & cette tiche de la

présentation qui incombe au chercheur : « 'arsenal de concepts qui

sert  la présentation d’une idée la manifeste sous la forme d’une

Ibid., p. 31, § 5 « Lidée comme configuration »

configuration conceptuelle » . Ici

I'idée de con-figuration s'intéresse a la représentation des idées :
car ce n'est pas en soi que les idées se présentent, mais uniquement
par un agencement, dans le concept, d’éléments qui appartiennent a

Pordre des choses. Et ceci parce quelles en sont la configuration bid.,

p- 30’31.
en ce sens que le geste de la con-figuration ramasse des éclats
car « Cest A partir d’éléments isolés et disparates que se fait
Passemblage » % P25 mais sans qu'il soit question d’accéder 3
une forme-origine mais bien A une forme-figure, celle de la
con-figuration, celle de 'assemblage. Il est encore possible de lire ce
concept de con-figuration comme ce qui a une puissance figurative
Le livre des passages, op. cit., [N3, 1] (bildlich) tel que Benjamin tente de le définir
dans son concept d’image dialectique. Cette puissance figurative
Cest ce qui constitue la matérialité de la figure (et non I'image)

Ibid., (N2, 2]

comme « actualisation » . Clest aussi ce qui constitue la

définition de la méthode benjaminienne : « la méthode de travail :

le montage littéraire. Je n'ai rien a dire. Seulement & montrer » i,

48



(N12. 8] T configuration, Cest alors, ce qui permet aux langages de

se vider, partiellement, de ce qu'ils ont  dire afin qU'ils puissent le
montrer, Uexposer et le livrer a I'usage. Clest encore ce que tente
de démontrer Theodor W. Adorno alors qu’il écrit que la tiche
du texte — ici poétique — n'est pas le contenu mais une sorte de
grammaire « par la configuration de ses moments qui pris ensemble,
signifient plus que ce que désigne simplement leur assemblage »
Notes sur la littérature, « Parataxe », op. cit., p. 311 Ce débordement est 3 la lettre
la configuration comme puissance de chaque figure, surgissante des
Iassemblages, a se con-figurer,  faire apparaitre ce supplément.

Le poétique est pervers dans cet acheminement de la pensée
au travers de ces formes retournées et détournées de la figure.
Le poématique est cette puissance de configuration : puissance
dialectique contradictoire qui permet aux figures de défigurer
et permet aussi aux figures défigurées de retrouver une figure.
La perversité est en ce sens une intermittence <t Aderno. Notes sur la
littérature, op. cit., p. 319, qui livre ce concept d’intermittence a propos de Hélderlin comme
étant « le maitre des gestes linguistiques intermittents ». Cette réflexion est fondamentale mais
il reste le difficile probléme de linterprétation du geste linguistique et de I'interprétation de
lintermittence. Le concept d’intermittence est essentiel parce qu'il permet, d’'une part, en
fonction du sens du terme intermittere de penser I'intervalle comme entre-deux et comme
suspension, d’autre en fonction de son sens moderne de penser la question du rythme — les
espaces de I'intermittence sont donc ceux de la langue — et enfin de penser I'intermittence

comme une saccade, ce qui permet, ici encore, d’appréhender la théorie benjamienne de I'image

dialectique comme une saccade, voir Le livre des passages, op. cit., [N2a, 3]

Létre-dans-la-festivité, aussi surprenant que cela puisse paraitre,
fait 'expérience dans les formes du désceuvrement et I'inopérativité
de la puissance des langages et de incessante oscillation ou
intermittence delafigure. Leslieux delafigure disparaissentainsidans
la festivité : les lieux de la figures sont ceux de la commémoration, de
la plainte, du martyre, du ressouvenir. Les lieux de la configuration
(12 ot nous avons eu acces 2 la puissance de la dé-figuration) sont
ceux-la méme d’une langue, non pas comme langue écrite, mais

comme une langue célébrée sur un mode festif Voir Walter Benjamin le

49



fragment Ms 470 des paralipoménes de « Sur le concept d’histoire » Cette langue dest

plus le temps de la féte, la langue de la figuration comme figure
projetée, mais comme figure — la face — qui aura transcender I'idée
méme de la poésie dans son langage qui sera, pour paraphraser
Walter Benjamin, I'idée de la prose méme foidem, « sa langue st une prose
intégrale, qui a fait sauter les chaines de I'écriture ». On retrouve encore chez Adorno, Notes sur la
littérature, op. cit., p. 308 la mesure de ce face a face dans la langue : « I'intention est un moment :
elle ne se change en création formelle que dans un affrontement épuisant avec d’autres moments

tels que le contenu réel, la loi immanente de la création formelle et la figure objective de la

langue> " Cest ici le sens exact du concept d’actualité et d’intégralité.

Theodor W. Adorno fait un commentaire essentiel sur la poésie
d’Hélderlin et sur cette tension du poématique  apparaitre — a ce
configurer — comme une prose : « mais paradoxalement, avec leur
absence de rimes et leur rigueur, elles sont plus pres de la prose
et de ce fait plus commensurables a I'expérience du sujet que les
strophes rimées officiellement considérées comme subjectives. Il y a
ici deux notions essentielles, d’abord celle de cette figure de la prose
et ensuite ce « plus commensurable » Nore s la litérature, op. cit. p- 330,
Lexpérience de la prose comme actualité est un commensurable
historique, mais un incommensurable hymnique en ce sens qu’il
ne fixe pas la langue. C’est pour cette raison qu'Adorno pourra dire
que « la langue pure, dont ils [les hymnes de Hélderlin] figurent
Pidée, serait une prose analogue aux textes sacrés » /%", Cependant
si nous sommes capables d’accéder a cet incommensurable
hymnique, & ce temps de la festivité, comme temps de ce qui figure,
il y a dans 'expérience de cette inopérativité (de ce qui nous a rendu
inopérant) le moment qui signera un post festum comme retour au
temps du commensurable, comme retour aux temps historiques.
Le temps matériel du post festum est le temps, non plus exactement
d’un retour, mais plus précisément d’un face 3 face absolu avec
'idée méme du poématique : la puissance reconduite du po¢me, de
la figuration et des figures mythologiques. La puissance reconduite
du poéme signifie précisément, que dans cette intermittence il

reviendra 4 la forme du poéme, comme non-prose.

50



2. La significativité n'est pas le nexus de l'activité humaine.
Clest, a la lettre, la parataxe qui en est le nexus, autrement dit
la possible puissance de non-significativité. Si nous sommes
autant attachés 2 la significativité, cest que nous mesurons
incessamment non seulement cette possibilité de sa suspension
comme non-significativité, mais surtout — et ce qui est le ceeur du
fonctionnement de la parataxe — la puissance de significativité de
la non-significativité comme modéle d’une dialectique négative. I
est sans doute probable que nous n’échappions pas a la puissance
de la significativité, mais la mesure de notre puissance c’est notre
capacité a observer le surgissement de ce sens dans la parataxe,
dans apparent qui est non-significatif, dans le surgissant. Cest la
mesure de la complexité.

Lceuvre n'est donc pas le centre de I'activité de 'homme, mais
Cest le désceuvrement de 'ceuvre qui en est le centre. Si I'ceuvre
nen est pas le nexus, elle donne I'impression de I'étre. Clest ce
qui constitue sa puissance doxique. C’est ce que Adorno nomme
intermittence et c’est ce que nous nommons lirrésolution de
Pceuvre. Irrésolution parce que I'ocuvre n'existe que dans cette
incessante et intenable tension entre le « tenir encore » et la
dé-figuration. Qu’est-ce que cela signifie ? Coeuvre ne pourrait avoir,
en fin de compte, qu'une seule valeur historique comme puissance &
se maintenir toujours et encore. Cest le sens du verbe grec diatérés
qui signifie se maintenir fidelement, parce que le rapport que
nous avons aux ceuvres est un rapport de fidélité parce que C’est ce
rapport qui détermine notre identité, celui d’'une appartenance a la
modernité ou de sa non-appartenance. Cette oscillation repose sur
un paradoxe fondamental qui trouve sa forme dans 'anxiéeé que
nous avons, devant, la relative inertie (ou inefficacité) des ceuvres et
dans la jubilation que nous avons, avec, fantasmatiquement, ce que
nous appelons ceuvre. Clest aussi la proposition de Pierre-Damien
Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 17 : « j imagine mal que nous puissions nous
parvenir & nous repérer et & nous situer, en quelque époque que ce soit, sans nous livrer 4 'analyse

de cette inertie. C'est en elle que se joue I'étre au monde, sa sensibilité, ses meeurs, son état »



qui reléve que nous ne pouvons nous situer dans un maintenant
si nous n'observons pas cette inertie. Lobservation de cette inertie
est ce que nous avons nommé I'espionnabilité de I'inopérativité.
La saisie de cette inopérativité et de cette tension est ce qui nous
constitue — comme nous 'avons vu — comme des étres éthiques.
Ainsi I'ceuvre pour exister ne peut le faire qu'a la condition qu’elle
produise elle-méme ce maintient, ou, ce qui semble plus juste,
elle ne le faire qua la condition d’appartenir & une machine qui la
maintiendra. Cette machine c’est ce que nous pouvons nommer la
machine doxique ou plus précisément la machine mythologique :
Cest le sens du verbe doxazesthai qui reléve Giorgio Agamben ¢
régne et la gloire, op. cit &b 8 . paintenir une valeur historique, C'est-3-dire
maintenir une valeur de commémoration. Cette valeur historique
de I'ceuvre définit alors un maintenant, non pas essentiellement
comme actualité intégrale, mais comme valeur oppositionnelle, en
définissant au mieux un actuel et un inactuel, au pire une origine
et un destin.

Irrésolution de I'ccuvre, parce qulelle est entierement tendue
vers une seule significativité, « se tenir encore ». Cette expression
n'est pas innocente, elle est chargée, elle aussi, d’une épaisse valeur
historique et conceptuelle. On trouve d’abord quelque chose qui
sen apparente chez Martin Heidegger Concepts fondamentaux de la métaphysique,
o- i S 37 avec concept du « se-tenir-a-soi » qui est une attente :
« une attente qui nest pas indéterminée. Elle est alignée sur une
interrogation essentielle adressé au Dasein lui-méme » V- P 24243
Lceuvre est le figure de cette attente déterminée. Elle est déterminé,
bien stir, par une interrogation essentielle sur la puissance que
nous avons a matérialiser les formes de I'étant (Pontologie) et sur
I'anxiété que nous avons A produire les forme de lexistence (le
discours prophétique). L'ceuvre est cette tension, cCest pourquoi,
elle se-tient-encore pour que nous puissions assumer 'anxiéeé de
cette attente et I'envoltement de cette figure de la suspension. Car
paradoxalement pour que quelque chose se-tienne-encore il faut

en méme temps quelle disparaisse et quelle persiste : il faut que la

52



chose sencrypte. On retrouve une autre forme de cette persistance,

chez Adorno avec le concept de I « avoir tenu bon » Theodor W- Adorno,

Théorie esthétique, op- cit. p- 35 . |e bonheur procuré par les ceuvres d’art
serait tout au plus le sentiment qu’elles nous donnent : d’avoir tenu
bon ». On ne rappellera, sans doute jamais assez, la pertinence de
ce propos. Ce qui fait ceuvre C’est ce qui tient-encore. Et cest ceci
qui nous procure la soit-disante jubilation de 'ceuvre. Lceuvre ne
sacheve pas, elle se tient comme un mécanisme qui nous permet de
nous tenir toujours a cdté de I'ceuvre, Cest-a-dire d’étre,  la lettre,
ex-ergue. Il y a un, une existence ex-ergon de I'ceuvre, en ce sens que
si elle n'existe pas comme figure achevée, elle ne peut se tenir que
comme un hors d'euvre. Cest Pierre-Damien Huyghe qui releve
cette figure de I'exergue comme un des gestes possible de ce qu'il
nomme fidélité, cest-a-dire 'attachement a ce qui s'appelle ceuvres

ou discours Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 67 .

Qulest-ce en effet quun exergue ? Clest littéralement, un hors
d’ceuvre, ex-ergon qui apparait comme une piéce rapportée, en citation
dissociée, par exemple du flux textuel auquel il sajointe visiblement.
Cette fagon de ressortir manifestement et de pointer extérieurement
au reste, en dissonance d’une certaine maniére est essentielle.

Ce que dit ce fragment de texte c’est que I'ceuvre exposée comme un
ex-ergon, Cest-a-dire comme un a coté, est la figure métasyntaxique
de la parataxe. L'ceuvre ne peut se maintenir que dans son
affrontement paratactique avec ce qui en elle fait hors d’ceuvre,
Cest-a-dire la figure de son inachévement et de son inopérativité.
Cette fagon, dont parle Pierre-Damien Huyghe, est a entendre
comme maniére, au sens propre comme geste linguistique : ce geste
essentiel est ce qui manifeste I'ceuvre et selon deux processus, la
pointe et la dissonance. Ce que Pierre-Damien Huyghe nomme
pointer peut signifier, d’'une part le geste linguistique de la déixis,
et d’autre part dire ce que Heidegger désigne sous les concepts de

Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 218

I« aiguisement » et de

la « pointe » foid. p- 225

. La pointe est ce temps olt nous sommes
envolités, saisi dans le geste linguistique qui fascine, qui en-volite

et qui manifeste : cet « instant (Augenblick), dit Martin Heidegger,



n'est rien d’autre que le coup d’ceil de la résolution (Blick des
Entschlossenbeit) en laquelle souvre et reste ouverte la pleine

fbid. p.- 226 Pointer extérieurement » dit,

situation d’un agir »
précisément, ce geste de I'ex-ergon, ce geste de I'exergue, qui dans ce
geste de 'exposition maintient I'ceuvre dans une instabilité majeur,
une dissonance (I'extériorisation produit d’autres syst¢me, produit
de la complexité) qui la laisse disposée a la « pleine situation d’une
agir ». Ce laisser disposé est la figure de la potentialicé. Toute
ceuvre, qui est ceuvre, perd en soi cette potentialité. Seule I'ceuvre
qui est livrée a linachévement, au creux, au devenir exergue —
Cest-a-dire A opérer une sortie — maintient cette potentialité. La
dissonance est la figure de cette matiére inarticulée : cest donc la
figure métaphorique, musicale, de la parataxe.

Cette irrésolution de I'ceuvre  se tenir-encore est la figure
paradigmatique de I'étre-dans-la-festivité comme un étre disposé a
une ivresse, qui selon la formule de Martin Heidegger ne peut étre
quune ivresse de la sobriété, c’est-a-dire une ivresse qui nous fait
encore tenir. Létre-dans-I'ivresse est un étre disposé a I'ivresse de
cette irrésolution : au cceur de I'inopérativité rien ne peut accéder
au statut d’ceuvre, rien accéde ni a I'échu ni & I'existence mais tout
se maintient dans livresse épocale.

Leeuvre qui se tient-encore est la figure de la puissance
inchoative. Lceuvre ne se maintient pas en tant que telle, mais elle
ne cesse de se déclencher, elle ne cesse de commencer et de s'initier.
En ce sens I'ceuvre gui nexiste pas (sauf a la considérer comme
une valeur historique et donc comme la mesure d’une trace)
offre le mouvement ou plus précisément le mécanisme suivant :
pour se tenir-encore I'ceuvre doit se séparer de son statut d’objet
historique, elle doit donc se dés-ceuvrer (argia) : au sens propre,
pour se désceuvrer elle doit se tenir a peine a coté, comme ex-ergue
(ex-ergon) comme figure, non dans 'actualité mais dans la virtualité,
dans la potentialité, Cest-a-dire comme én-ergie (en-ergon), comme
intégrale puissance inchoative.

Lirrésolution de I'ceuvre la livre aux régimes de 'asémanticitié.

54



Le premier modele est en, le principe de I'inchoativité : si I'ceuvre
nexiste pas, mais ne cesse de toujours commencer, elle ne stabilise
pas de significativité (ou alors comme forme de I'obsolescence).
Lceuvre appelée « ceuvre d’art » est le modéle paradigmatique de
cette viduité : elle ne cesse d’échoir et de se reconfigurer.

Le deuxiéme modele est la « crise de vers » mallarméenne * s

de vers » (1886-1892-1896) in Variation sur un sujet, (Euvre, Gallimard, 1945, p. 360 sq Si

Stéphane Mallarmé assume la disparition de 'auteur (du poéte) au
Tbid., p. 366 : « Leeuvre

profit des mots dans le « heurt de leur inégalité »
pure implique la disparition élocutoire du poéte, qui céde I'initiative aux mots, par le heurt de
leur inégalité mobilisés; ils s'allument de reflets réciproques comme une virtuelle trainée de feux
sur des pierreries, remplacant la respiration perceptible en I'ancien souffle lyrique ou la direction
personnelle enthousiaste de la phrase ». Le poématique de I'ceuvre pure est alors ce qui remplace
le rythme du langage poétique (la respiration perceptible) en ce qu'il nomme « I'ancien souffle
lyrique », c’est-a-dire la formule du chant qui accompagne la langue : cependant Mallarmé précise
encore que ce remplacement se fait par « la direction personnelle enthousiaste de la phrase » qui
est, nous, semble-t-il, d’une part, une étonnante « transposition » de la pensée longinienne qui
synthétiserait la notion d’enthousiasme (enthousiastikon pathos), la notion d’image (skématon
plasis) et la notion de structure (gennaia phrasis) [voir le commentaire, ch. 11, 4] et qui est
d’autre part, une étonnante « transposition » (Mallarmé écrit au paragraphe précédent « A cette
condition s’élance le chant, qu'une joie allégée. / Cette visée, je la dis Transposition — Structure,
une autre ») de la langue poétique comme chant, en langue prosaique, mais ici encore, se
maintenant comme chant. La modernité du poé¢me est celle qui lui fait accepter son devenir
prosaique. Ce qui fonde alors, structurellement, le poématique, c’est la phrase. Le terme phrase
signifie, littéralement, ce qui expose. Une phrase est un objet qui montre. le poéme est

alors qu'un dispositif virtuel : il n'existe plus comme intention
déterminée mais comme intermittence. Mallarmé écrit % P- 367
Tout devient suspens, disposition fragmentaire avec alternance et
vis-a-vis, concourant au rythme total, lequel serait le poéme tu, aux
blancs; seulement traduit, en une maniére, par chaque pendentif.
Instinct, je veux, entrevu A des publications e, si le type supposé, ne
reste pas exclusif de complémentaires, la jeunesse, pour cette fois, en
poésie ol simpose une foudroyante et harmonieuse plénitude, bégaya
le magique concept d’Euvre.

Ce texte (le texte mallarméen) est essentiel, d’abord parce qu'il expose



et démontre de maniére radicale la pleine puissance du concept de
parataxe. Le langage se suspend, dit Mallarmé, C’est-a-dire que le
sens et la finalité de I'objet se suspendent. Le po¢me est un objet
inchoatif. La suspension du poé¢me a lieu dans la « disposition
fragmentaire », cest-a-dire dans ce qui expose le langage a une
tessérisation du sens. Nous formons et nous utilisons, ici, le terme
tessérisation. Nous aurions pu renvoyer au sens de la fessella latine
comme fragment de la mosaique, mais nous préférons, cependant,
signifier ici, la fessera qui dit aussi le fragment de la mosaique,
mais qui exprime essentiellement d’une part comme figure de la
tessére d’hospitalité, le geste de la fragmentation qui sépare et qui
identifie, et d’autre part, la tessére & jouer comme figure — chere a
Mallarmé — du dé. Le terme tessérisation signifie alors 'explosion de
la langue selon le principe de la symbolisation et de la constellation
(sous la forme contingente du jeu). La tessérisation de la langue
est un principe de singularisation de cette langue comme vide et
fragmentation : Cest encore ce que Mallarmé entend dans « la
direction personnelle enthousiaste de la phrase ». Leeuvre est un
dispositif fragmentaire qui se fait selon deux modeles, d’'une part
« avec alternance » C’est-a-dire avec ou sans combinatoire et d’autre
part « avec vis-a-vis » C’est-a-dire selon le principe de la juxtaposition
ou du « cdte  cdte » benjaminien. Nous retrouvons, ici, le principe
de la parataxe selon les deux modeles de la relation silencieuse et
de la juxtaposition. Cette suspension, selon Mallarmé, concourt,
d’une part, & créer un « rythme total » : cela signifie que le dispositif
fragmentaire tend 2 faire en sorte que le poéme, que 'ceuvre,
soit un objet virtuel. Virtuel signifie, maintenu dans sa puissance
inchoative. Le rythme intégral « serait le poeme tu » : la langue
suspendue, Cest-a-dire la langue intermittente qui oscille entre
la puissance de sémantisation et la puissance d’asémantisation,
autrement dit le rythme 1l faut clairement saisir qu'ici, dans la pensée mallarméenne,
ce qu'il nomme le « rythme total » signifie précisément — ce qu'il nommera le bégaiement —
cette intermittence des langages & pouvoir signifier et & pouvoir ne pas signifier : la possibilité

.o 1 ibilié . . . .
d’une jactance et la possibilité d’une zaisance Cest I’Objet qui se livre 4 la 1angue

56



de la prose en suspendant la significativité. Or cette suspension
concourt & créer, en plus du rythme, les « blancs ». Les blancs, qui
sont ici paratactiquement reconduits en fin de phrase, signifient, a
la lettres, les espaces vidés (césures et enjambements), les espaces
creusés (la gluphé, les figures), les espaces transposés (la parataxe,
le bégaiement). Le poématique est donc cette langue suspendue,
entre rythme et blancs, vers la langue de la prose. Cette langue existe
comme poéme, comme traduction (comme transposition, c'est-a-dire
passage d’une structure 4 une autre), dit Mallarmé, selon la maniére,
Cest-a-dire en fonction du style qui, matériellement, suspendra, la
langue, en quelque « pendentif », Cest-a-dire en quelque strophe :
figure de la langue comme un enroulement qui se suspend dans
une forme. Enfin, dernier commentaire, sur ce que Mallarmé
nomme cette « foudroyante et harmonieuse plénitude ». Cette
étrange figure n'est pas sans pré-figurer la fulgurance de I'image chez
Benjamin. La plénitude, signifie 'abondance comme intégralité du
rythme de la langue et aussi 'accomplissement (comme figure de

Paccomplissement du temps, du ro pléroumatou chronou Paul, Epitres aux

Galates, 4. 4) de Ja langue dans la figure concentrée du fragment et de la
suspension, est ce qui fait bégayer non pas exactement I'ceuvre mais
son concept. Ce qul fait bégayer Le concept du bégaiement est essentiel. Nous
renvoyons au texte de Gilles Deleuze « Bégaya-t-il... » in Critique et clinique, éditions de Minuit,

1993, p. 135 9. Voir aussi, E. Vallos, le texte « Bégayer » in Le poétique est pervers, éditions Mix., p.

6857 e concept d’ceuvre Cest cette oscillation entre accomplissement
et incomplétude : I'intermittence. Lceuvre ne bégaie pas, en soi,
d’une part parce qu’elle n'existe pas vraiment, et d’autre part, parce
quelle n'est que dans I'inaccomplissement de son inchoativité, en
revanche son concept bégaie en ce sens qu'il est livré A la toute
puissance de l'inopérativité. C’est bien pour cette raison que cette

Ecrits Sfrangais, op. cit., Ms, 470, p. 453

langue est, chez Benjamin , une prose

intégrale et quelle saccomplit comme une féte.

10 janvier 2010



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
ALETHURGIE

« A la question : Quelle est la chose la plus belle dans ’homme ?
il répondit : La franchise. »
Diogene Laérce, Vies.

Nous reprenons le cours de notre étude sur les lecons de Michel
Foucault et le cours de nos recherches sur la figure de la parrhésie.
Les modeles philosophiques antiques nous ont livré, et nous ont
laissé, des structures, bien établies quant & I'usage et a I'efficacité
de la philosophie. Nos recherches nous conduisent a analyser deux
systémes, celui de la mise & I'épreuve philosophique (le basanos
platonicien) et celui de la forclusion de I'art, et & partir de ces deux
systemes la recherche des syst¢émes de véridiction, autrement dit
ce qui permet de dire la vérité et ce qui reléve du courage de cette
vérité.

La parrhésie doit s'entendre selon deux formules, d’une part
le courage de la vérité et d’'autre part le souci de soi (épiméléia
héautou) et des autres. Il y a dans 'ceuvre de Platon deux dialogues

qui forment et configurent cette idée de la parrhesie, U Alcibiade et

le Laches le premier traite des qualités nécessaires 3 un homme pour entamer une carriere
politique, le second traite de la question du courage, essentiellement pour la formation des

jeanes 805 Daans I'Alcibiade, la parrhésie apparait comme méthode,

celle d’un dire vrai, qui fait voir la psukhé est une réalité ontologique
distincte du corps; Cest la figure de 'ime qui conduit '’homme a

. . il faut bien stir faire, ici, la distinction entre la vie contemplative
la vie contemplative P

58



(théaomata) platonicienne et la vie contemplative ou zoé théorétiké artistotélicienne afin

de faire apparaitre les modes de véridiction. En somme cest la
constitution de la métaphysique. Dans le Lachés, la parrhesie ne
permet pas d’atteindre la psukhé mais notre maniére d’étre et notre
maniére de faire, autrement dit nos modes d’existence (bios) "°"
renvoyons bien siir au discours de Nicias qui expose la méthode socratique comme cette
nécessaire exposition de ces maniéres d’étre : tropon nun té zé' Dans ce cas, il ne s’agit
pas de métaphysique, mais de la constitution d’un discours morale
et éthique qui se réalise par la mise a 'épreuve de soi (basanos) et
par cette nécessité A rendre raison de soi (didonai peri auto logon).
Il'y a donc un courage de dire vrai pour découvrir la puissance de
'ame et un courage de dire pour donner a la vie forme et style : un
rendre compte de soi qui va soi vers la métaphysique soi vers une
stylistique de I'existence. Dans le premier cas le dire vrai, le pacte
parrhésiastique est orienté vers l'adhésion de la psukhé aux figures
métaphysiques, dans l'autre cas il est orienté vers une possibilité
d’une esthétique de lexistence (le bios). Le bios est pensé comme
une ceuvre belle. Nous sommes bien ici au coeur de I'ensemble
de nos recherches. Il y a donc bien une double orientation de la
parrhesie, comme psychagogie, cest-a-dire formation des 4mes et
aléthurgie, cest-a-dire, mise a nue de la vérité comme possibilité de
faire en sorte que sa fagon de vivre en soit déterminée et soit de la
sorte une belle facon de vivre.

Seulement il y a ici une série de problemes. Premiérement,
la seule possibilité d’adhérer 2 un pacte parrhésiastique comme
constitution d’un discours métaphysique est d’adhérer, par ailleurs,
a un systeme de croyance. Deuxi¢émement, si nous admettons que
les discours de la véridiction ne sont plus ceux de la modernité
philosophique, que reste-t-il alors pour fonder notre existence ?
Enfin troisitmement, que pouvons-nous faire de ce paradoxe qui
consiste A faire co-exister une forclusion de l'art et une nécessaire
visée esthétique de I'existence ?

Une des réponses possibles est alors ce que I'antiquité nous

2 2 : les i j Antisthe
a legue sous la forme du Cynlsme dOnt €s nigures majeures sont Antisthene et



Diogene de Sinope - Ce qui matérialise le mieux la pensée du cynisme

cest d'une part la parrhésie et d’autre part, la double figure de
Iinsolence et du scandale, a condition de bien préciser le sens

de chacun de ces deux termes. Linsolence est au sens propre

Iétymologie latine de insolentia est le terme in-solens qui signifie inaccoutumé et insolite et

qui s'oppose au verbe solere qui signifie avoir I'habitude ce que la anSéC grecque

entend par le terme para-doxon, cest-a-dire ce qui est insolite et

étonnant. Quant au terme scandale il signifie précisément ce qui

parait incompréhensible le terme grec skandalon signifie le piege qui est posé sur notre

route et qui nous faic chuter \ i he] Foucault donne deux textes essentiels
pour comprendre cette figure du cynisme. Lun de Diogéne Laérce,
lautre d’Epictéte. Diogene Laérce, dans ses Vies, doctrines et
sentences des philosophes illustres ™V 969 rapporte A propos de
Diogene de Sinope :
"Eowt0eig Tl ndMotov &v dvOohmorg, Edn, Tagonoio.
A la question : Quelle est la chose la plus belle dans 'homme ? il
répondit : La Parrhésie.
Quant 4 Epictére, dans ces Entretiens ™7 ™1 2425 &erit 3 propos
des cyniques :
™M Yoo Ovtl ratdonromds oty 0 Kuvinodg tod tiva €otl Tolg
avOpdmolg Gpiha nal Tivar oA, [25] ®ol Ogl aOTOV AxQPMg
rotoorePpapevov EMOOVT dmayyeihol TanOf phd 0o doPou
éxmhoyévta, Mote TOVg W) Ovtog mohepiovg OetEon, pite
Twvd GAov TtEoémoV VIO TAOV GpoviaotdV magataaydévra i
ouyyvbévia.
Le Cynique est, en effet, I'espion de ce qui est favorable (phila)
a 'homme, et de ce qui lui est défavorable (poléma). 1l faut qu’il
commence par regarder avec grand soin, pour venir ensuite
rapporter la vérité (apaggelein taléthé); il faut qu'il ne s'en laisse
pas imposer par la crainte (phobou), pour ne point annoncer des
ennemis qui nexistent pas; il faut enfin qu’il ne se laisse égarer
ni troubler d’aucune maniére (#ropon) par ce quiil croit voir
(phantasion).
Ce texte est essentiel parce qu'il livre le cynisme sous la figure
de l'espion, le kataskopos, cest-a-dire celui a qui revient ce travail de

Iobservation. Pour comprendre ce que recouvre cette observation

60



katascopique, il faut saisir qu’il s’agit d’abord d’un comportement
militaire, mais surtout, il faut la saisir d’une part a partir de la figue
pythagoricienne de la phroura, Cest-a-dire le poste de garde, 'avant
poste d’observation, le poste de guet, et d’autre part, & partir de

la théorie de l’espionnabilité voir & ce propos, Furio Jesi, La féte et la machine

mythologique, ed. Mix., 2008.

Il y a alors quatre figures qui se dessinent & partir des recherches
que nous avons entamées : d’une part, le parrhésiaste comme figure
du prophete de la vérité (alétheias kai parrésias prophetés), d’autre
part, le parrhesiaste comme figure de I'ange ou de I'annonciateur
(apaggelein taléthé), d’autre part encore, le parrhésiaste comme la
figure d’une alethurgie, et enfin, le parrhésiaste comme figure du
témoin et du martyre de la vérité (marturon tés alétheias).

Il faut maintenant, avec les travaux de Michel Foucault, se
demander quelles sont les figures modernes de ce cynisme et de
cette parrhesie. Michel Foucault en discerne trois. Mais auparavant
il faut préciser une chose essentielle, la différence entre ce qu'on
pourrait appeler un cynisme antique et un cynisme moderne. Le
cynisme antique serait 'affirmation de Pexistence de soi comme
animal, alors que le cynisme moderne serait I'affirmation de soi, non
dans un rapport a 'animalité, mais dans un rapport a 'absurdité et
a l'absence de significativité. Cest a la lettre la figure du scandale
et de linsolence. Chaque figure douloureuse est alors & ce point
scandaleuse qu’elle ne signifie pas autre chose que sa violence et son
irrespect.

Trois formes, donc, du cynisme moderne. Il y a d’abord les
pratiques ascétiques, parce qu'elles opposent éros et askésis, parce
qu’elles pensent qu'une vie austére est nécessaire 2 'obtention d’une

il y a ici encore des liens entre maniére de vivre et belle vie

vie parfaite , et enfin parce

qu’elle trouve son exact opposé dans la figure de I'acédie médiévale et

contemporaine

Il'y a ensuite les pratiques politiques, qui se présentent elles-méme
sous trois formes, le secret et le complot, son opposé le militantisme

comme figure de I'exposition de ce dire vrai et enfin le témoignage

61



comme fagon de vivre. Il faut alors étudier 'ensemble des formes
qui lui sont dérivées, A savoir le nihilisme, I'anarchie, le terrorisme
et le retrait.

Il y a enfin les pratiques artistiques comme exposition de la

« vie artiste » sur le modéle européen **** fa forme classique, romantique

et postromantique - comme constitution d’'un discours de la vérité et
enfin et surtout comme mise a2 nu du monde. Il faudra bien stir
amplement revenir sur ces modeles, les déconstruire et proposer

d’autres formulations.

7 février 2010



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
CONCEPT D’ALETHES BIOS, DE « VIE VRAIE »

« A la question : Quelle est la chose la plus belle dans ’homme ?
il répondit : La franchise. »
Diogene Laérce, Vies.

Nous continuons notre investigation des régimes de la parrhesie
philosophique, & partir des figures de la pensée cynique et & partir
des lecons de Michel Foucault, aujourd’hui, celle du 7 mars 1984.
Il S'agira de réfléchir a la problématique question de la « vraie vie »,
de Ualéthés bios, a partir des modeéles que nous avons déja analysés
qui constituent les figures de la « belle vie », le bios kalos.

Michel Foucault reléve trois problemes quant a I'identification
de la pensée cynique. Le premier probleme est celui de la variété
des attitudes de ces philosophes voir Le courage de la vérité, op. cit., p. 179—181‘
Le deuxieme probleme est celui de 'ambiguité des attitudes qui
oppose alors un vrai et un moins vrai cynisme. En se référant & un

texte de Lucien de Samosate Démonax S3 :
Il y fut conduit, dés son enfance, par un penchant naturel vers la
vertu et par un amour inné de la philosophie; et, méprisant tous
les biens de ce monde, il se voua tout entier a la liberté et a la
franchise, menant une vie droite, pure, irréprochable, offrant en
exemple a ceux qui le voyaient ou qui 'entendaient, sa prudence
et sa sincérité philosophique.

Ici, ce qui est supposé, cest qu'il puisse y avoir une sorte de

mouvement naturel et inné vers la philosophie. En somme une

sorte d’universalisme qui fait que le cynique est un homme qui

synthétise I'ensemble des connaissances :

63



nourri des meilleurs poétes, qu’il savait presque tous par ceeur,
il avait la parole exercée, et connaissait toutes les sectes de la
philosophie (§4).
Lucien ajoute encore que 'exemplarité du cynique Démonax releve
d’une préoccupation physique :
Il sétait fortifié le corps par le gymnase, et l'avait endurci par de
rudes travaux; en un mot, il s'était mis en état de n’avoir besoin

de personne (ibid.).

et reléve d’une pratique de la philosophie comme thérapie :
Jamais on ne l'entendit crier, se disputer avec violence, se laisser
aller 4 la colére, quand il avait & reprendre. Il poursuivait les vices,
mais il pardonnait aux coupables : il voulait qu'on prit modele sur
les médecins qui guérissent les maladies (§7).

La philosophie des cyniques se présente comme une sorte de
syncrétisme qui ne repose pas sur des connaissances spéciales mais
sur une disposition & étre et sur une méthode qui est singuliérement
proche d’une médecine, cest-a-dire d’un soin. Michel Foucault
précise encore (p. 187) que le cynisme « est au coeur de la
philosophie et le cynique tourne autour de la société sans y étre
admis ». Il y a, donc, une figure évidente de la forclusion, plus ou
moins volontaire, qui reléve, d’'une part, d’'une mise a I'écart morale
— on n'admet pas la figure du cynique — et d’une mise a Iécart
éthique — le cynique se dessaisi des effets et des objets — qui reléve,
d’autre part, de cette posture katascopique du cynique et qui reléve
enfin d’une sorte de retrait essentiel comme figure naturelle d’'un
désir de vouer sa vie a la liberté (éleuthéria).

Le troisi¢éme probleme, enfin, relevé par Michel Foucault, est
la pauvreté et 'absence de textes théoriques. Ce quil reste est,
alors, une posture, plus ou moins mythique, qui définit le cynique.

Selon Dion ChI‘YSOStOIIlC Discours aux habitants d’Alexandrie, 32, http://penelope.

uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Dio_Chrysostom/home.html il yen aurait trois;
les philosophes qui se taisent et qui sont par conséquent dans une
posture de retrait (§8), ceux qui enseignent et qui réservent leur
pensée  un public choisi (§8) et enfin les cyniques qui affrontent
le monde et qui parlent (§9).

Il Sensuit une série de figures et de points d’identification —

64



plus ou moins mythiques — qui constituent ce quon appelle le
cynisme et surtout qui constituent une sorte de pensée doxique
dont la pensée occidentale est emprunte. Premiére figure, cest celle
qui oppose les intellectuels — soit dans une posture de silence, soit
dans une posture sélective — a ceux qui ont le courage d’étre face
aux idiotai (U'idiotés est A la lettre celui qui n'a pas de culture, pas
de savoir, pas réellement d’identité; celui qui n'est qu'en tant que
tel). Il est évident que cette pensée a eu, et a encore, une immense
notoriété. Elle présente, par ailleurs de multiples dangers.

La deuxitme figure est celle qui oppose la connaissance et
Pentrainement, Cest-a-dire qui oppose la non-nécessité d’une
connaissance face a la nécessité de l'exercice et de I'entrainement

qui permet l'acquisition de 'endurance comme fortification du

corps et du Pesprit. Voici un extrait de Diogéne Laérce V¢ ¢ doctrines

des philosophes illustres livre v, 11, §29-31 sur la vie de Diogéne de Sinope .

Meénippe raconte dans le Diogéne vendu qu’il fut fait prisonnier
et mis en vente, et qu'interrogé alors sur ce qu'il savait faire, il
répondit : « Commander aux hommes (andron archein) ».
Sadressant ensuite au héraut, il lui dit : « Demande si quelqu’'un
veut acheter un maitre ». Comme on lui défendait de s’asseoir : «
Qulimporte ? dit-il, on achete bien les poissons sans s'inquiéter
comment ils sont placés ».

[30] [...] Xéniade I'ayant acheté, il lui dit que, quoiqu’il fat le
maitre de Diogene, il devait lui obéir, de méme qu'on obéit 4 un
médecin (atros) ou a un pilote (kubernétés), sans s'inquiéter s'ils
sont esclaves (doulos).

Eubulus rapporte dans 'ouvrage intitulé Diogéne vendu qu’il élevait
de la maniére suivante les enfants de Xéniade : apres les exercices
(mathémata), il leur montrait 2 monter a cheval, a tirer de 'arc, a
manier la fronde et & lancer le javelot. Il les conduisait ensuite a
la palestre; mais il se gardait bien de les confier au maitre pour les
exercer comme des athlétes; il les exercait lui-méme modérément,
jusqua ce qu'une légere rougeur colorit leurs joues et seulement
comme mesure hygiénique. [31] Il leur faisait apprendre par coeur
les récits des poctes et des autres écrivains, ainsi que ses propres
ouvrages, il les faisait s'exercer & tout procédé permettant de se
souvenir vite et bien (éphodon suntomon pros to eumnémoneuton
épéskei). A la maison, il les habituait au service domestique, et leur
apprenait 4 se contenter d’une nourriture frugale (/ire trophé) et

65



A boire de 'eau. Il les menait avec lui dans les rues, la téte rasée
jusqua la peau, sans aucun ornement, sans tunique, nu-pieds,
en silence et les yeux baissés; il les conduisait aussi a la chasse.
De leur c6té, ils avaient grand soin (épiméléian) de Diogene et le
recommandaient a leurs parents.
Les éléments sont ici suffisamment clairs : obéissance, le strict
nécessaire de connaissances, endurance, rigueur, frugalité (ibid.,
S105), soin et surtout, ce qui constituera la méthode cynique,
le suntomos odos, le raccourci. Il s'agit donc bien d’'une méthode
ascétique de 'endurance et de la rigueur.
La troisi¢me figure est celle qui reléve des systémes de forclusion.
La rigueur du modéle cynique suppose donc une série de choses

impropres et inefficaces 4 la constitution de cette rigueur. Diogene

Laérce tOllellI‘S en conclusion du livre sur le cynisme, 7bid., S103-104 |

Ils retranchent de la philosophie, & 'exemple d’Ariston de Chio,
la logique (logikon) et la physique (phusikon), pour sattacher
exclusivement 4 la morale (é#hikd).[...] Ils suppriment également
les sciences de la connaissance (mathémata) : Antisthéne dit a ce
sujet que ceux qui sont parvenus 2 la sagesse (sdphronas) nwétudient
point les lettres (grammata), pour n'étre pas distraits (diastréphein)
par des occupations aliénantes (allotriois). [104] Ils proscrivent la
géométrie, la musique et tous les arts analogues.

Ce systtme de forclusion — logique, gnoséologie, sémiologie
— qui ne s'intéresse donc, exclusivement, a la morale (avec cette
ambiguité du rapport entre I'oikos et la sphére publique) est, en
somme, similaire au systéme platonicien mais avec des objets
et une finalit¢ différents. Platon pense une communauté dont
lorientation morale (ici teintée d’une visée métaphysique) repose
sur la forclusion de certains domaines de connaissance République

livre X, Gosa-c :

Il est donc évident que le poete imitateur (mimétikos poiérés) ne
porte pas vers cette partie de 'ame (psuké), et qu'il ne s'attachera
point 2 lui plaire puisqu’il veut sillustrer (eudokimésein) parmi
la multitude (polloi), mais qu’il saccommode bien mieux des
caracteres (ethos) passionnés et mobiles qui sont faciles & imiter.

Cela est évident.

Nous avons donc une juste raison de le condamner, et de le
mettre dans la méme classe que le peintre (zdgraphos). 1l a cela de

66



commun avec lui, de ne composer que des ouvrages qui ne valent
rien, rapprochés de la vérité (alétheian); il lui ressemble encore en
ce quil s'adresse [6osb] & la partie de 'Ame qui ne vaut pas non
plus grand-chose, au lieu de s'adresser ace qu’il y a de meilleur
en elle. Nous sommes donc bien fondés a lui refuser I'entrée
d’un état (polis) qui doit étre gouverné par de sages lois, puisqu’il
réveille et remue la mauvaise partie de 'ame, et qu'en la fortifiant,
il détruit 'empire de 1a raison; ainsi qu'il arriverait dans un état
ol on livrerait le pouvoir aux mauvais citoyens et ol on ferait
périr les bons; de méme le poete imitateur introduit un mauvais
gouvernement (kakén politéian) dans 'dme de chaque homme,
en flattant ce qu’il y a en elle de déraisonnable [605c¢], ce qui est
incapable de distinguer ce qui est plus grand et ce qui est plus
petit, qui tantdt exagere, tantdt rapetisse les mémes objets, produit
des fantomes (eiddla eidélopiounta), et est toujours a une distance
infinie du vrai (aléthous).

La pensée platonicienne rejette de la communauté les systemes
fondés sur I'imitation. La pensée cynique rejette de la communauté
les systemes fondés sur la connaissance complexe.

Clest précisément, ce qui permet de comprendre la quatriéme
figure qui est celle du raccourci, du suntomos odos. La doctrine
cynique est une sorte de voie rapide vers la vertu. Ce raccourci
ne passe pas vers la connaissance complexe, mais vers la rigueur et
T askésis, Cest-a-dire 'exercice. Citons deux sources, I'une dans la

Souda neyelopedicbysantine, k2712 [Jne école philosophie. Sa définition

“un raccourci vers la vertu” (ho de horismos autou suntomos ep’ areten

0dos) », l'autre dans Diogéne Laérce - ivre vi. 104 ,

Ils enseignent, comme on le voit dans I’ Héraclés d’ Antisthene, que
la fin de ’homme est de vivre selon la vertu (arétén zén), doctrine
qui leur est commune avec les stoiciens. En effet, il y a une grande
affinité entre les deux écoles; car les stoiciens appelaient le cynisme
un raccourci vers la vertu (suntomon ep’ areten odon), et Zénon de
Citium a mis cette pensée en pratique.

Enfin, cinqui¢me et dernitre figure, la méthode, proprement
dite, fondée sur trois données, I'anecdote (khréiai), le souvenir
(apomnémoneumata) et la plaisanterie (paignia).

La pensée cynique détermine alors deux concepts fondamentaux

qui ont traversé la pensée occidentale, le concept de philosophie

67



héroique et le concept de vraie vie (aléthés bios). 1l s’agit donc bien,
pour le cynique, d’une travail sur la maniére de vivre, sur le style de
vie, fondée, d’une part, sur une esthétique de Uexistence (bios kalos)
et, d’autre part sur 'idée, possible, d’'une vraie vie (alétheés bios).

Il sagit alors d’un probléme qui concerne la manifestation de
Pexistence et qui concerne une définition, complexe, du concept
grec d’aléthéia. Laléthéia signifie précisément quatre éléments : cela
signifie, d’abord, le non-caché, a-léthéia, cela signifie, encore, le
non-mélangé, cela signifie ce qui est droit et, enfin, cela signifie
ce qui est incorruptible. Clest & partir de cette source qu’il sera
alors possible de tenter de comprendre trois concepts-formes chers
a la pensée antique et qui ont été transmis intégralement dans la
pensée occidentale moderne et contemporaine : la premiére est
le logos aléthés ou le discours vrai, I'aléthés éros ou 'amour vrai et
enfin I'aléthés bios ou vie vraie. Ces trois concepts posent, bien siir,
d’immenses problémes sémiotique et éthique d’interprétation, il
faut donc examiner les figures de cet alétheés bios.

Lalethes bios sentend comme « une vie non dissimulée,
Cest-a-dire une vie qui ne rectle aucune part d’'ombre » (p. 204).
Michel Foucault donne I'exemple de I'opposition montrée dans IHippias
puineur de Platon, 364¢-3653 o1y re Jes figures d’Achile et d’Ulysse : Achille
nomme Ulysse polumékkan Odusseu, Cest-a-dire I'ingénieux, le

bricoleur Homere, lliade, 1x, 308

et lui annonce qu’il faut qu’il lui dise
quelque chose sans détour (muthos apélegos) parce qu'il déteste celui
qui cache les choses dans sa pensée (keuthé eni phresin). Hippias
dira alors d’Achile qu'il est haploustatos kai aléthestastos, Cest-a-dire
sans détour pour la vérité. Le terme haploos signifie, sincére, sans
détour, évident : il signifie littéralement déplié, déployé, sans pli. Le
discours vrai est donc celui qui s'expose sincérement, il releve de la
parrhésie morale.

Laléthés bios sentend aussi comme ce qui est sans mélange,
Cest-a-dire ce qui serait une vie intégrale et ce qui ne serait ni
une vie bigarrée ni une perception de la gradualité ni une vie de

la corruptibilité. Ce qui veut dire que 'exact contraire du concept

68



d’aléthés bios Cest le concept d’hubris. Giorgio Agamben relevait
Bartleby ou la créavion, Circé, 1995, p. 82 |, figure néoplatonicienne tardive
de l'archange Gabriel comme figure de la corruptibilité et de la

contingence :

Sache que Gabriel a deux ailes. La premiére, la droite, est pure
lumiere. Cette l'aile et I'unique et pure relation de Iétre de
Gabriel avec Dieu. Puis il y a I'aile gauche. Cette aile est jaspée
d’une empreinte ténébreuse qui ressemble a la couleur rougeitre
de la lune a 'aube ou a celle des pattes du paon. Cette emprunte
de ténebres est pourvoir-étre, dont un coté est tourné vers le
non-étre. Si 'on considere Gabriel par rapport a son acte d’étre a
travers [’étre de Dieu, alors son étre est dit nécessaire, car sous cet
aspect il ne peut pas ne pas étre. Mais si on le considére quant au
droit de son essence en soi, ce droit est immédiatement et dans la
méme mesure un droit  ne pas étre, car un tel droit revient 4 I'étre
qui n’a pas en soi son pouvoir étre.

Il faudrait encore penser a 'ensemble des figures de la corruptibilicé
comme figure de I'instabilité, du mouvement, de la gradualité, de
la phénoménologie vacillante et instable "0us renveyens icl aux textes Hermis
mutilé de Georges Molinié et Six modéles d'analyse herméneutique de F. Vallos & Jacopo Baboni
Schilingi'

Laléthés bios sentend, encore, comme une « vie droite »,
Cest-a-dire C’est une vie qui se conforme aux regles et au #omos.

Laléthés bios sentend, enfin, comme une vie incorruptible,
en ce sens que c’est une vie qui « échappe a la perturbation, aux
changements, la corruption et a la chute, et se maintient sans
modification dans l'identité de son étre » (p. 207). 1l faudrait faire
une analyse du fragment 174c-176a du 7héététe de Platon ou il
décrit une vie tumultueuse impropre a la vraie vie et prompte a
la corruptibilité face & une vie simple qui sait contempler la vraie
vie. La vraie vie a quelque chose de comparable a la vie divine et
bienheureuse. Il faudrait alors opposer a cela le dernier chapitre de
U Ethique & Nicomagque d Aristote ot il analyse ce qui, pour la vie,
constitue, non pas la vraie vie, mais la zoé théorétiké, Cest-a-dire
la vie théorétique. Pour Aristote, la vie éthique, Cest-a-dire,

non pas laléthés bios mais le en zen se constitue ainsi dans une

69



existence ouverte au loisir (anapausis comme cessation du travail
et skholé comme étude du monde). La vie théorétique — comme
vie dirigée vers le bonheur (eudaimonia) et conforme a la vertu
(arété) — se démontre par huit arguments : premierement parce
que lintellect (700s) est la meilleure partie de nous (1177a19),
deuxi¢émement parce quelle est une activité continue (sunekhés)
(1177223), troisitmement parce quelle est une activité agréable
(¢édoné) (1177a24), quatriémement parce que c'est une activité
auto-suflisante (autarkéia) (1177a27), cinquiémement parce que
Cest une fin en soi (n'est rien d’autre qu'elle-méme) (1177b),
sixi¢émement parce que Cest une vie de bonheur (eudaimonia) de
loisir (skhole) (1177b5), septiemement parce que C'est une activité
qui garantie 'immortalité (athanatizein) (1177b26) et enfin
huiti¢émement parce que c'est notre vie propre (fon auto bion),
comme vie heureuse (autos hara kai eudaimonestatos) (1178a2).
Voici donc ce qui constitue, chez Aristote, non pas une vraie vie
mais une vie heureuse.

Il faudrait, enfin, en guise de conclusion (ou d’ouverture)

ajouter un cinquiéme modele 3 la figure de la vie vraie i fut

dailleurs envisagée par Michel Foucault, mais non prononcé lors de sa lecon qul serait
celle qui sopposerait a la 'image, ce qui nest pas réel, ce qui n'est
pas évident. La vraie vie serait matériellement et moralement ce
qui sopposerait a 'apparence et a l'instabilité de 'apparence. Il
apparait alors encore plus logique que Platon ait construit un
systéme de gouvernementalité dans lequel, ce qui reléve de l'art, de

Papparence, de I'image, soit mis a 'écart.

28 février 2010

70



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
LE SKANDALON.

« Ce qui est désactivé, ce qui est sorti de I'energeia,
n'est pas autant annulé, mais au contraire gardé, fixé
en vue de son achévement. »

Giorgio Agamben, Le temps qui reste.

Nous poursuivons analyse de la figure de cette parrhésie *
partir de la lecon du 14 mars 1984 de Michel Foucault et de la ﬁgure de la pensée
cynique pour proposer une étude du scandale comme figure d’un
piege pour la pensée, d’une inversion des lieux du commun, d’une
inversion, donc, des régimes doxiques. Que signifie alors une vie
scandaleuse ? Elle se constitue a partir d’un vis a vis entre le principe
d’un bios kunikos et celui d’'un aléthés bios. 11 y a donc un paradoxe
fondamental entre une banalité affichée et une forme du scandale :
en somme le cynisme est la banalité scandaleuse de la philosophie.
Le cynisme Cest dire ce que tout le monde dit — la banalité — mais
le rendant inadmissible — le scandale — et Cest a la lettre ce qui
releve d’un paradoxe de la pensée cynique.

Premi¢re forme de ce paradoxe, Cest de mettre dos-a-dos,
la forme d’une parrhésie comme courage de la vérité, comme
bravoure politique et la forme d’une parrhésie comme ironie
socratique contre une parrhésie cynique qui consisterait alors a
rendre inadmissible ce qui était admissible.

Seconde forme, celle dun bios philosophikos. Cette vie

philosophique trouve son fondement dans la pensée occidentale

71



qui pense la pratique de la philosophie comme exercice de
vie. Cette vie d’exercice (de I'askésis au basanos) constituera une
pratique philosophique en opposition aux pratiques scientifiques
et épistémologique. En revanche la modernité reposera sur une
forclusion de cette vie philosophique comme vie vraie : la figure de
la vie vraie constituera la double figure de la vie sainte et de la vie
morale.

Le modéle delavie philosophique commevie vraie seraen somme
confisquée par la vie religicuse. Laléthés bios a été confisquée par la
vie religieuse comme vie sainte et ainsi annulée dans 'ensemble des
institutions philosophiques, éthiques, épistémologiques. Il y a alors
deux cas de figures, celui d’'une communauté ot les liens entre vie
politique et vie religieuse sont institutionnalisés et celui ot ils ne le
sont plus, Cest-a-dire celui de notre modernité laique.

Il y a cependant les traces, fortes, de cette vie philosophique
dans la philosophie de la raison, celle du logos, qui s’affirmera dans la
pensée des Lumieres et de ' Aufklirung. Historiquement, 'ouvrage
de Theodor W. Adorno et Marx Horkheimer, La dialectique de la
raison, déconstruira ce modéle d’une vie vraie fondée sur le logos.

Le cynisme saisit la vie philosophique comme scandale & partir
de cinq formes singulieres : premierement, la philosophie cynique
doit étre une préparation 2 la vie (comme articulation entre /ogos, la
raison et le brokhos, le lacet comme figure métaphorique du suicide),
deuxi¢émement la philosophie cynique est une maniére de s'occuper
de soi-méme (comme seule activité sérieuse), troisiémement, la
philosophie cynique n'est 'étude que de ce qui est strictement
utile (le suntomos odos), quatritmement, la philosophique cynique
doit étre conforme 2 ses principes (comme exercice d’'une askésis)
et enfin, cinqui¢mement, la philosophie cynique est fondée sur le
principe de « changer la valeur » (parakharattein to numisma).

Ceci est sans doute la formule emblématique de la pensée
cynique. Il faut d’abord procéder & une analyse philologique.
Parakharattein to numisma signifie, a la lettre, changer la valeur.

Le verbe parakharattein est construit a partir du verbe kbarass

72



qui signifie, d’une part, inciser, graver, empreindre, figurer et,
d’'autre part, déchirer, rompre. Le terme kbarasis signifie I'entaille
et le terme kharakter signifie I'empreinte, la figure gravée, la
marque. Il y a alors trois maniéres de comprendre cette formule.
Soit elle signifie un changement de la valeur comme falsification
de la valeur de la monnaie, il s'agit donc d’une truanderie, d’'un
travail de faussaire, soit il s'agit d’'un changement de l'efligie qui
figure sur une face de la piece de monnaie, soit il s'agit enfin d’'un
changement de la valeur comme caractére, exactement comme
maniére d’appréhender la valeur d’'un objet. Le terme nomisma
signifie la monnaie comme I'habitude. Il est évidemment construit
sur le terme nomos. Lexpression parakbarattein to nomisma signifie
changer (falsification, effigie, caractére) ou bien la monnaie comme
valeur d’échange ou bien I'habitude comme systéme de valeur.

Il faut procéder maintenant & une analyse philosophique du

concept. Nous aurons, ici encore, recours 3 Diogéne Laérce "¢

doctrines des philosophes de lantiquité, v1, 2, 20 |

Diogene, fils du banquier Hicésias, était de Sinope. Dioclés dit que
son pere tenait la banque publique et avait changé les monnaies
(vol mogayaedEavtog O vooua), ce qui obligea Diogéne a
fuir. [...] Quelques auteurs racontent quayant été en charge
des comptes, il fut persuadé par les ouvriers et alla 3 Delphes
ou a Délos demander 4 l'oracle s'il devait faire, dans sa patrie, ce
quon lui conseillait. La réponse fut favorable; mais Diogene, ne
comprenant pas que I'expression « change la monnaie », pouvait
sappliquer aux mceurs et aux usages, altéra le titre de I'argent;
il fut découvert et exilé, selon quelques-uns; suivant d’autres, il
eut peur et s expatria. D’aprés une autre version, il perdit 'argent
qu’il avait recu de son pere : celui-ci mourut en prison; quant a
lui, étant parvenu a fuir, il alla & Delphes demander 4 loracle,
non point sl devait changer (magayaodEet) les monnaies, mais
quel serait le moyen de parvenir a la célébrité (GMha Tl mothoag
évdoEoTatog £otan); et il en regut la réponse dont nous avons
parlé.

Il faut citer un autre auteur, Julien 'Empereur ou Julien

Contre les cyniques ignorants, S 8

I'’Apostat, d’une part parce qu’il dit que

« tout se borne ici & écouter la voix d’Apollon Pythien quand il

73



dit : “Connais-toi toi-méme”, et “Change la monnaie” » et, d’autre

Comre Heraclius, § 4 &6 o3y ] écrit : « Car que dit le dieu, selon

part,
nous ? Il enjoignit 2 Diogene de mépriser 'opinion du vulgaire,
et d’altérer non la vérité, mais la monnaie. Et le “Connais-toi
toi-méme”, & quoi devons-nous le rapporter ? A la monnaie ? Ou
bien devons-nous y voir une allusion a la vérité, en ce sens que
laltération de la monnaie ne sopére que par la connaissance de
soi-méme. Car celui qui, sans égard pour I'opinion courante, va
droit a la vérité, jugera moins de ce qui le concerne par ce que les
autres en pensent que par ce qui existe réellement. Par conséquent,
celui qui se connait lui-méme saura parfaitement ce qu’il est et non
ce qu'on se le figure ».

Il y a donc un bios kunikos lié & cette remise en cause de la
valeur des effigies. Cette existence se détermine par quatre formes :
premié¢rement c’est une vie de chien (Cest-a-dire sans pudeur, sans
honte, sans respecthumain), deuxi¢mementc’estune vie indifférente
(adiaphoros bios), troisiemement c’est une vie qui aboie (diakritikos)
et enfin Cest une vie qui préserve (phulaktikos). En somme la vie
cynique est la continuité de la vraie vie mais comme renversement :
elle est la substitution de la figure des principes habituels de la
philosophie. Nous aurions donc trois modéles, un premier modéle
comme vraie vie (aléthés bios), un deuxiéme modéle comme vie
méme (auto bios) et enfin un troisitme modéle comme vie autre
(allos bios). Le premier modéle renvoie, assez évidement a la pensée
platonicienne et a la constitution d’une pensée métaphysique, la
deuxi¢me renvoie explicitement a la pensée aristotélicienne comme
évaluation de la vie théorétique, elle est donc une pensée politique
et matérialiste, la troisiéme enfin est donc un modele cynique. Les
deux premiers acceptent, tres clairement 'idée d’un nomos, chez
Platon comme double invective de la loi (Criron & République) et
de la foi (Phédon) et chez Aristote (Et/}ique a Nicomagque) comme
constitution d’une pensée politique qui institue, doublement,
une vie politique (z0é politiké) et une vie productive (zoé poiétikeé)

comme figure d’une vie économique (d’un bios oikonomikos). Or la

74



vie cynique est la forclusion et une non adhésion a ces deux modes
d’étre (comme maniére et comme vie philosophique) comme
absorption dialectique de ces deux vies pour une vie autre. Si nous
sommes capables de penser la philosophie cynique comme visée
dialectique de la vie vraie et de la vie méme, il est alors possible d’y

voir la préfiguration de la pensée paulinienne du nomaos YO £/ @

Romains et Corinthiens 1 & 2 et voir aussi Giorgio Agamben, Le temps qui reste, p. 152-164
Pour exprimer cette relation entre la foi (pistis) et la loi (nomos)
Paul utilise fréquemment le terme kaz-argos et le verbe kat-argeé qui
signifie, a la lettre, la désactivation comme sortie de U'en-ergeia : le
chrétien doit parvenir 4 suspendre la loi (suspension qui n'est pas
une annulation), doit la rendre inopérante afin de mieux réaliser,
de mieux achever la loi du Christ. C’est pourquoi Paul écrira, Rm
3, 31 : « alors abolissons-nous la loi par la foi ? — non établissons la
loi. vopov ovv xatapyoduev did Thg MOoTEWS; ut) YEVOLTO, GANG
VOROV LOTévopEey » "OUS Fenvorons 3 une lecture attentive de ces textes, nous renvoyons
aussi 4 cette question relevée par Giorgio Agamben de la traduction par Luther du verbe
katargein par le verbe allemand Aufheben qui constituera par la suite le ceeur de la pensée de la
dialectique par Hegel. Nous renvoyons aussi a cette question essentielle de la transformation du
christianisme par les pensées protestantes, voir 4 ce propos 'ouvrage de Max Weber, LEthique
protestante et Lesprit du capitalisme

A

Il reste alors & analyser le renversement opéré par la pensée
cynique des quatre modes de la vie vraie relevés dans le précédent
séminaire, 4 savoir, une vie non-dissimulée, une vie non-mélangée,
une vie droite, une vie incorruptible.

La vie non-dissimulée doit sentendre comme ce principe
cynique d’avoir une vie intégralement publique, donc scandaleuse.
Cette vie publique est une vie sans secret, donc intégralement
affichée comme publicité, Cest encore une vie de la naturalité et
Cest enfin un vie « éhonté » (anadéia) : cest donc en soi une vie
non-dissimulée mais autre que ce que U'on pourrait attendre. Il y a
deux figures modernes, contemporaines, celle du militant (dans la
gradualité de son acception) et celle de la star qui affiche une vie

non-dissimulée comme vie scandaleuse et comme vie autre (il est 2

75



noter que la figure de certains artistes est une synthése de ces deux
figures).

La vie comme non-mélange est fondée sur une esthétique de la
pureté et une stylistique de 'indépendance. La forme choisie par les
cyniques est celle de la pauvreté. Clest un concept compliqué, sans
doute insupportable. La pauvreté est, d’abord, un rapport simple
aux idiotés. La pauvreté cynique est un dépouillement volontaire,
un renoncement A toute économie, un renoncement A se maintenir
comme un étre économique. Cette pauvreté soppose, bien sfir, &
cette pensée antique de I'ofigos (qui fonde la pensée de Platon et
d’Aristote) et qui sera déconstruite par Hegel dans la dialectique du
maitre et de 'esclave et reprise par Karl Marx comme fondement &
sa pensée philosophique. Cette pauvreté soppose aussi  la figure
du petit bourgeois (et aujourd’hui du bourgeois planétaire) dont
la figure, ambigué et paradoxale est Socrate tel que ce fragment

Histoires variées,

du sophiste Elien ™ 11 e laisse entrevoir : « Diogéne
accusait Socrate d’étre trop délicat (zruphé). 1l lui reprochait d’étre
trop recherché dans sa maisonnette (oikidion), dans son fauteuil
(skimpodiou) et jusque dans ses pantoufles (blautais) dont il se
servait quelques fois ».

La pauvreté cynique est encore une pauvreté infinie, c’est-a-dire
qui chercher toujours un dépouillement supplémentaire. Elle
se transformera en ['évidente ascése chrétienne. Et de la méme
maniére, cette pauvreté n'existe que comme dramaturgie et
spectacularisation d’elle-méme dans les formes scandaleuses de la
laideur, du sale, de la disqualification de la beauté physique.

La pauvreté cynique existera, surtout, dans cette forme ultime
de l'esclave (doulos). On retrouve, de la méme maniére, dans la
pensée chrétienne ce devenir esclave qui est, a la lettre, le leitmotiv
de la pensée paulinienne, Rm, 1, 1 : « Je suis Paul, esclave de Jésus
Christ, convoqué, envoyé, isolé pour étre le messager de ’Annonce
de Dieu. [TAYAOZ dodrog Tnood Xouotod, xAntog dmdotohog,
adpwolopévog eig evayyéhov 0god ».

Pauvreté, encore, comme mendicité, c’est-a-dire 'inversion de la

76



vie d'indépendance et en ce cas comme indépendance scandaleuse.
Pauvreté comme adoxia, cest-3-comme mauvaise réputation et
pauvreté enfin comme humiliation. Selon Michel Foucault, cette
pauvreté comme humiliation trouvera sa continuité dans la pensée
chrétienne de 'humilité. En somme cette pauvreté, cette figure
de lesclave, de 'adoxia et de humiliation sont le retournement
de la figure classique de la vraie vie (aléthés bios) comme vie
scandaleusement autre. Le contemporain est une lecture de cette
vie scandaleusement autre, au moins, depuis le romantisme et
jusqu'a la consomption de ses propres formes dans le spectacle et sa
figure ultime la star.

Enfin la vie droite est & entendre comme le logos indexé sur la
nature, sur la vie naturelle, sur 'animalité, ol scandaleusement rien
n'est scandaleux. Le bios politikos est une animalité comme défi,
pratiquée comme exercice et jeté scandaleusement aux autres.

Nous poursuivrons la vie incorruptible lors du prochain

séminaire.

14 mars 2010

77



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
POLEMON & POLITEIA.

« §Qué es la vida? Un frenesi.

sQué es la vida? Una ficcidn,

una sombra, una ilusién,

y el mayor bien es pequeno;

que toda la vida es sueo,

y los suefos, suenios son. »

Pedro Calderén de la Barca, La via es suesio.

Dans le séminaire précédent nous avions exposé les
renversements opérés par la pensée cynique de la vie non-dissimulée
en vie ¢hontée, de la vie non-mélangée en vie de pauvreté et de la
vie droite en vie de I'animalité. En somme l'exposition de la vie
nue, de la vie mendiante et de la vie brutale. Ces renversements
se réalisent dans le bios kunikos par dramatisation des modalités
d’apparition et par la manifestation de la vie scandaleusement
autre. Il reste, alors,  entrevoir, & partir de la lecon du 21 mars
1984 de Michel Foucault le quatritme modéle de renversement,
celui de la vie incorruptible ou de la vie souveraine. Nous avions
analysé ce qui constituait la vie incorruptible. Que signifie alors la
vie souveraine, la vie de la basiléia, le bios basiléios. Cest, d’'une part,
une vie de jouissance comme possession et comme plaisir car la vie
souveraine est une vie qui se posséde elle-méme et, d’autre part,
Cest une vie bénéfique comme secours spirituel apporté aux autres
et comme rapport 4 'ami. La vie souveraine est une vie bénéfique
dont la portée est universelle. Michel Foucault précise (p. 251) qu'il

« faut bien comprendre que cette activité, par laquelle on est utile

78



aux autres dans I'exercice d’une vie souveraine sur elle-méme, est
en quelque sorte un surplus, un exces, ou plutdt elle n'est rien de
plus ni de moins que l'autre face du rapport a soi ». Que signifie ce
surplus et que signifie cette vie de surplus ? Cela signifie, a la lettre,
une vie de 'excédent (ex-cedere), Cest-a-dire une vie qui s'avance au
deld, une vie qui dépasse. Il y a plusieurs maniéres de comprendre
cette vie qui excede; soit A la maniere du bios kunikos, c’est une
vie de maitrise qui devient une vie bénéfique (Cest-a-dire qui
s'occupe), soit de considérer que toute chose qui excéde est en trop
et dans ce cas quune vie de I'excédent est une vie qui giche, soit
encore de considérer que toute vie de I'excédent n’est pas en mesure
de saisir la « vie méme » comme vie inqualifiable, Cest-a-dire
comme vie du maintenant qui nest alors ni une vie en trop ni une
vie en moins (c’est-a-dire, ni une vie de 'excédent ni une vie du
déficit), soit enfin, de considérer, par renversement, que la seule
figure de 'excédence est ce qui ne reléve « ni de la nutrition ni de
la nécessité » « ou ta dia trophé kai anankaia » Eibique & Eudéme,
124555 Cest-3-dire ce qui reléve, pour un temps de 'abondant.

Les modéles de la souveraineté sont nombreux, aussi bien
chez Platon comme rapport philosophique a la monarchie qu’au
concept du « devoir-étre » comme visée idéale. Michel Foucault
analyse la souveraineté dans la pensée cynique avec la figure du
roi-philosophe : le cynique est un roi et un anti-roi (p. 252) dans
la figure de la supériorité et dans la tentative de démontrer que
la monarchie des rois « est vaine, illusoire et précaire ». Il faut
renvoyer au quatriéme Discours sur la royauté (Péri basiléias) de
Dion Chrysostome Yoir btpilpenclopeuchicago.cdu/Thayer/E/Roman/ Texts/
Dio Chrysostom/homehanl 130 Chrysostome, dans cette série de
discours sur la royauté, présente au quatrieme, en guise d’exemple,
la rencontre entre Diogene de Sinope et Alexandre le Grand. 1l
développe quatre arguments en vue de prouver que la souveraineté
cynique est supérieure A la souveraineté de la royauté. Premier
argument (§ 8), il présente un face a face entre les deux hommes

comme figure d’une symétrie, mais aussi comme dissymétrie parce

79



que la souveraineté d’Alexandre est précaire puisquelle repose
sur quelque chose tandis que la souveraineté des cyniques, elle
n’a besoin de rien. Deuxi¢éme argument (§ 30-31), parce que le
véritable roi, le cynique, est 2 'image de Zeus (de la divinité), il n’a,
en ce cas, aucun besoin de la paidéia, Cest-a-dire de I'éducation, de
la formation. En revanche il présente deux qualités, corrélatives,
d’une part I'andréia, comme courage et virilité et la mégalophrosuné,
Cest-a-dire la grandeur d’Ame. Troisitme argument (§ 55-56), la
souveraineté cynique permet de combattre tous les ennemis,
Cest-a-dire les vices. Quatriéme argument (§ 67), le vrai roi, le
cynique, ne peut jamais perdre sa souveraineté.

La souveraineté cynique se construit alors sur trois modeles
comme figure de I'étre-excédent : en ce cas celui qui participe
au bios kunikos peut alors soccuper des autres sous la forme de
Iépiméléia heautou, il peut apporter des soins mais comme thérapie
et donc comme forme possible du bonheur, il est alors azros, enfin,
il peut offrir son étre dans les combats et les diatribes, il est alors
polémitkos. Le philosophe cynique pour étre a la fois épimélés, iatros
et polémikos doit entierement livrer sa vie & exercice de soi comme
askésis et athléteés.

La souveraineté cynique repose sur la figure tutélaire du dieu
Héracles, dont la vie se réalise, trés schématiquement, en trois
phases, la folie, les travaux, la félicité. Il est donc le modele de I'étre
cynique, en ce sens qu'Héracles est un étre souffrant (anthropos
ponéros), Cest-a-dire un étre qui endure un travail (ponos), il est
aussi un étre combattant (anthropos agénizomenos), cest-a-dire
qui est livré a la lutte et & l'inquiétude (agdnia), il est, enfin, un
étre misérable (anthropos athlios), cest-a-dire un étre qui endure
les souffrances de la lutte. Il est donc, a la lettre, ce que les grecs
appelaient, un athlétés athlios.

La souveraineté cynique, comme vie incorruptible, est une
dramatisation par dérision, un renversement : une dramatisation
de la vie souveraine, heureuse et bénéfique en vie de royauté

misérable.

8o



On peut opérer une sorte de résumé des quatre renversements :
renversement de la vie non-dissimulée en la spectacularisant dans
la pratique de I'impudeur. Renversement de la vie non-mélangée
en la dramatisant dans une vie de pauvreté. Renversement de la
vie droite en la spectacularisant dans les formes de I'animalité.
Enfin, renversement de la vie incorruptible ou souveraine en la
dramatisant dans, ce que Foucault appelle, une « militance ».
Une militance philosophique dont la figure est un anti-roi, une
souveraineté dérisoire et dont la finalité est, bien str, de changer
le monde : Michel Foucault nomme cela « un militantisme ouvert,
universel, agressif ». Il y a bien sir un trés grand nombre de ces
formes survivantes de la souveraineté dérisoire. Il faudrait voir dans
la figure de la royauté dérisoire, les figures médiévales de Lancelot
ou parodiques de Grinberge, les fous du roi, les contes (d’Alice
au pays des merveilles 3 Cendrillon, etc.). 1l y a bien stir la figure,
essentielle, du Christ qui est ce roi misérable et qui commence par
instaurer une royauté misérable. Il y a encore la figure du roi banni,
errant (Ulysse dans I'Odyssée, Un nid pour quoi faire de Olivier
Cadiot, Un homme sans qualité de Musil, etc.). Il y a enfin la figure
du roi fou (Le roi Lear, La vida es suefio, Ubu, etc.)

Il faut achever I'analyse du renversement de la vie incorruptible
ou vie souveraine par l'analyse que fait Michel Foucault du
chapitre 22 du livie 1 des Entretiens d'Epictére hupdliemadeorg/
bloodwolf/philosophes/epicrete/entretienss.hem#XXII qui traite de la mission, du
r6le de la philosophie cynique qui peut se définir en deux points.
Premiérement, le role du bios kunikos, est une militance, mais
une militance qui doit, non seulement, se tenir dans la décence,
mais encore qui ne peut se faire dikha théous, sans les dieux. Clest
un choix de vie mais qui reléve d’'une désignation, d’un appel.
Deuxi¢émement, cela reléve d’une activité comme métier, comme
profession, comme exercice, comme endurance (p. 2771). Si le bios
kunikos reléve d’'une profession, cela reléve de trois épreuves : un
nécessaire retour a l'aidos (la pudeur) comme vie non-dissimulée,

une nécessaire épreuve de la vie dans la pauvreté et dans l'errance,

81



et enfin une nécessaire visée diacritique, C’est-a-dire ce qui permet
au cynique d’étre un éclaireur, un kataskopos. La discipline cynique
comme askésis est un combat car le cynique est un philosophe
en guerre, une acceptation des violences, une indifférence a
l'opinion et une indifférence 2 'humiliation. Il est bien entendu
que les propos d’Epictéte sont moraux et orientés vers une double
mission du cynique, d’'une part, un exercice qui distingue ce qu’il
faut pour I'ame et le corps et, d’autre part, un renforcement des
liens philanthropiques. Nous rappelons que les dates d’Epictéte
sont approximativement 50-125, cest-a-dire au moment méme
ol émergent et se diffusent les pensées chrétiennes : il serait alors
possible de saisir les figures de la royauté du Christ, de la kénose,
de P'humiliation et de 'amour comme d’exactes paralléles au bios
kunikos. Le cynique, I'étre souverain (comme le chrétien) doit
constituer un renversement de ’humiliation, de la violence et de
la misere en affection. Il doit se constituer exactement comme la
synthése de I'éclaireur et du veilleur, du kataskopos et de I'épiskopos. 11
y a alors I'émergence d’une pensée — fondamentale pour 'occident,
dans la trace de la pensée cynique et 'émergence de la pensée
chrétienne — d’étre désigné par dieu qui sont en méme temps les
veilleurs et les éclaireurs (missionnaires universels) en vue du réaliser
trois choses, un universalisme éthique, des étres responsables de
I'humanité (le soin, le berger, le conducteur, etc.) et une véritable
politeuesthai, Cest-a-dire une véritable activité politique. Mais alors
qulelle peut étre cette activité ? cette vie politique ? elle ne peut étre
que celle d’une vie scandaleuse et d’'une vie ascétique. Cette vie
politique est un renoncement dans la figure de I'esclave en vue de
changer les figures du politique. Une militance révolutionnaire...

et métaphysique.

28 mars 2010

82



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
PARRHESIE & VERITE.

« La vérité, ce n'est jamais le méme :

il ne peut y avoir de vérité que dans la forme de
I'autre monde et de la vie autre. »

Michel Foucault, Le courage de la vérité.

Dans les séminaires précédents nous avions exposé les
renversements opérés par la pensée cynique de la vie non-dissimulée
en vie éhontée, de la vie non-mélangée en vie de pauvreté, de la vie
droite en vie de’animalité et de la vie incorruptible en vie souveraine.
En somme l'exposition de la vie nue, de la vie mendiante, de la vie
brutale et de la vie de militance. A partir de la lecon du 28 mars
1984 (la derniére) de Michel Foucault nous essaierons d’entrevoir
les figures et les modeles issus de ce bios kunikos. La souveraineté de
la vie cynique établit deux modéles fondamentaux pour la pensée
occidentale, d’une part, le modéle d’une vie heureuse, voire d’'une
vie bienheureuse et, d’autre part, le modéle d’une manifestation de
la vérité. Voici, en somme, les deux modéles majeurs.

Le modele de la vie bienheureuse est fondé sur deux éléments,
Pacceptation, dans un rapport a soi, a4 la destinée et dans
lacceptation, dans un rapport aux autres, d’étre celui qui annonce,
d’étre appaggelein taléthé, d’étre celui qui annonce les choses vraies
voir Epictéte, Entretiens, livre 111, ent. 22 | est alors important d’expliciter
que ce double rapport a la destinée et & 'annonce comme vie
bienheureuse repose sur deux principes esthétiques : d’une part

comme conformité esthétique entre la vie, la représentation qu'on

83



en donne et la tiche de la vérité voir 4 ce propos ce que nous avions dit du
Laches de Platon (188c-189b) : « j’en éprouve une joie (khairé) profonde par la contemplation

(théaomai) de la convenance et de I'harmonie (harmozé) dont le spectacle m’est offert »

et,
d’autre part, le devenir « plastique » de I'étre qui expose la vérité.
Létre cynique, le philosophe est alors la figure plastique, le modéle,
le théoreme, I'exposition théorématique de la vérité. Il y a donc,

depuis le modéle archaique du bios kunikos, le modele dont on retrouve

la trace aussi bien dans le croyant, le militant, le philosophe, I'artiste de létre dont

Pexistence collective est une existence plastique, esthétique, dont

Pexistence est le figmen de modeles doxiques et collectifs ™o

théologiques, idéologiques, politiques, etc) " Saigir cette puissance figmentaire,
Cest opérer une déconstruction des modeles dialectiques.
Maintenir cette esthétisation du vivant c’est rendre impossible une
vie inqualifiable — une vie méme — et, plastiquement, 'exposer en
vie autre ou vie vraie. Il va de soi que ces modalités esthétiques
repose sur des méthodes : le modele cynique en comporte trois.
Il faut, d’abord, étre capable d’estimer : sestimer soi-méme, ses
capacités, les connaissances, les autres. Il faut, encore, étre, dans
une vigilance perpétuelle de soi comme maintien et construction
de ses représentations. Il faut, enfin, étre un perpétuel surveillant

(épiskapos) : se surveiller soi-méme et surveiller les autres il faudrait faire

une longue étude des trois modeles de I'observation, le kataskopos, I'épiskopos et le polup

Michel Foucault reléve deux conduites qui orientent le rapport
a la vérité et a la représentation de la vérité : la premiere est une
évidente expérience métaphysique du monde, la seconde est une
expérience historico-critique de la vie. La constitution du pouvoir,
des représentations du pouvoir, de la morale et de l'ordre, sont,
intégralement inscrits dans ces deux conduites. Cependant, s’il
est évident que le cynisme C’est d’abord maintenu dans les formes
chrétiennes de l'ascése, de I'ascétisme, du monachisme et de
érémitisme, comme brutalité de lexistence matérielle, comme
esthétisation de ce rapport et comme exigence morale, il sest
substantiellement transformé de deux manieres, d’une part, en

inversant les valeurs cyniques de la vie autre en systéme chrétien de

84



lautre vie et, d’autre part, en constituant un dogme de I'obéissance
en une dialectique du despotés et du doulos. La pensée chrétienne
et occidentale moderne se sera construite sur une dialectique, plus

. . ” . le modél
radicale et plus stricte, entre ascétisme et obéissance ©nte Ie modéle

cynique d’un ascétisme et d’'une mise & 'épreuve (askésis et bﬂ:zmw).

Michel Foucault achéve sa derniére lecon en proposant une étude
des transformations du concept de parrhésie & partir des versions
grecques de la Bible, puis avec la littérature néo-testamentaire, et
enfin avec la littérature patristique.

Le mot parrhésie signifie dans le texte grec de la Septante
soit la hardiesse ou le courage soit « 'étre méme de Dieu dans sa

manifestation » voir Proverbe 1, 20-21 et Psaumes, 94, 1-3 « & 00g £xdix|oewv xHQL0g

0 0g0g ExdrNoeWV EM0QENOLACATO ”

Dans la littérature néo-testamentaire le terme parrhésie signifie
un mode d’étre comme 'expérience de la confiance en Dieu : il
sagit en somme d’une confiance eschatologique et d’une vertu
apostolique comme courage voir Jean, 1, 4, 16 et Paul Ephésiens, 6, 19-20

Enfin, dans la littérature patristique, sopére les plus grands
changements. La parrhésie est soit une valeur positive comme figure
fondamentale du martyr, et comme expérience du face-a-face avec
Dieu, soit elle est une valeur négative et péjorative. Et puisque le
rapport de conflance se substitue 4 'obéissance, la parrhésie produit
une arrogance dont il faut se méfier : « il [’Thomme] ne faut pas qu’il
croie, il ne faut pas qu’il simagine, il ne faut pas qu’il ait 'arrogance
de penser qu'il est capable de faire, par lui-méme, sont propre salut
et de trouver la voie d’ouverture & Dieu. Lui-méme doit-étre, pour
lui-méme, un objet de méfiance (304) ». La parrhesie produira
encore, une sorte de négligence de soi-méme dans cet excés de
confiance Foucault cite Dorothée de Gaza Euvres spirituelles, instructions, v, 52, 1665A :
«qu'y a-t-il de pire que la parrhésie ? Elle ressemble & un grand vent briilant qui, lorsqu’il se leve,

fait fuir tout le monde devant lui et anéantit les fruits des arbres »

En somme [ o1 il y a, maintenant, obéissance, il ne peut y avoir
parrhesie. Et ceci constitue, sans doute, le modele de la modernité

d’un sujet qui ne constitue jamais son discours (logos) autrement

85



que dans un rapport a Uobéissance et 4 la méfiance. Clest notre
modernité.

Il faudrait, a présent, procéder, & une premicre conclusion.
Lensemble du travail de Foucault tente de saisir la problématique
occidentale de la constitution du sujet comme relation entre vérité
et métaphysique.

Cette relation — 2 partir du modele de la parrhésie — se manifeste
a partir des modeles de la psukhé et du bios comme relation au
corps, aux passions, aux événements.

Cette relation au bios constitue une attitude fondamentale au
souci de soi. Elle constitue alors une éthopoiéticité.

Enfin, cette relation constitue 'ensemble des problématiques
autour des questions de connaissance, de vérité, de morale —
en somme l'ensemble des éléments qui relévent de I'érbos, des
théoréma et des mathémata — c est-a-dire ensemble des dispositifs
éthopoietique, théorématique et mathématique. Lensemble de ces

dispositifs fondent alors une askésis.

11 avril 2010

86



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
SYNTHESE.

« La vérité, ce n'est jamais le méme :

il ne peut y avoir de vérité que dans la forme de
I'autre monde et de la vie autre. »

Michel Foucault, Le courage de la vérité.

Ce séminaire est, en somme, une sorte de synthése des
recherches qui ont été entreprises cette année sur le concept de
parrhésie et plus spécifiquement, sur le concept de parrhésie
philosophique. Nous savons aussi que I'ensemble de ces recherches
est un commentaire des derni¢re lecons que Michel Foucault
a donné au Colleége de France en 1984. Ces recherches ont mis
en jeu un certain nombre de problématiques qui touchent, bien
stir, la question de la parrhesie comme dire vrai, mais surtout qui
touchent le probleme du sens et de la valeur qui ont été donné i la
philosophie en Occident.

Premicre problématique, dong, celle du concept de vérité et de
son empreinte : si la vérité reléve de quelque chose qui est estimé
comme vrai, alors matériellement, la vérité suppose un certain
nombre de dispositifs, plus ou moins contraignants, qui sont en
mesure d’assurer cette vérité et de I'écablir idéologiquement. 1l y
aurait deux sortes de vérité, celle dont le dictum est assumé par
une puissance externe — métaphysique — et celle dont le dictum est
assumé par ce que nous pourrions nommer I'évidence. Lévidence
n'est pas autre chose que ce qui ne peut étre contredit. Il reste

cependant certain que, si la vérité est un dictum, elle ”apparait donc

87



pas autrement que sous la forme d’une « dictée » et ne s'assume pas
autrement que comme un « mot d’ordre ».

Deuxi¢me problématique, celle d'une éthicité de la
représentation de ce dictum. Cela signifie que les procédures de
«véridiction » sont ' immenses machines qui ne cessent de produire
des images : les systémes de vérité sont fondés sur la puissance
de configuration et la puissance eidolopoi¢tique, autrement dit,
fondés sur la puissance dynamique de 'emblématisation et de la
symbolisation. Or si I'image est produite pour assumer la vérité elle
est substantiellement aussi vraie que le concept quelle représente :
cest ce que nous nommons une pensée figmentaire. Un figmen n'est
pas autre chose que ce qui acquiert une fixation et une stabilité :
en somme une incrustation. Clest la puissance du moteur des
« machines ».

Troisitme problématique, celle de la constitution d’une
puissance doxique. Le dire vrai, I'exercice de la vérité, la puissance
du dictum est la substance éthique, politique et matérielle de la
doxa. La doxa est un systéme complexe, triple, qui repose, d’'une
part, sur la puissance matérielle, figurée, imageante de la doxa
comme valeur commune, qui repose d’autre part, sur la puissance
mécanique et technique d’outils de véridiction que nous nommons
endoxa, et qui repose, enfin, que la puissance du doxazesthai,
Cest-a-dire ce qui permet lexistence matérielle de la doxa, que
Giorgio Agamben nomme glorification et que nous nommons soit
célébration, soit notoriété, soit configuration. La configuration est
la synthése dialectique d’éléments qui « s'exposent ».

Quatri¢éme problématique, celle de la constitution d’une
dialectique de la raison. Nous rappelons que ce nous nommons
« dialectique de la raison », n’est que la figure triomphante de ce
que l'antiquité grecque nomme /Jogos, autrement dit la puissance
ratio-conceptuelle. Lensemble des systtmes de véridiction
fondent et sont fondés sur une structure dialectique qu’il est
possible d’entendre comme la relation qui existe entre le Jogos

(comme puissance ratio-conceptuelle), 'ergon (comme puissance

88



ceuvrante), largos (comme mesure du désceuvrement) et le
kat-argos (comme puissance dialectique). Cette relation complexe
entre la raison, I'opérativité, I'inopérativité et la dialectique fonde
aussi bien la substance de la doxa, le rapport contractuel a 'ceuvre,
que la substance politique et éthique de notre culture. La vraie
figure de la dialectique se trouve, incontestablement, ici. Par
ailleurs, si la substance politique de notre « vivre en commun » est
fondée sur cette dialectique, elle I'est aussi sur les relations — qui
sont substantiellement dépendantes des premitres — entre doxa,
métousia, métoikia et oikonomia, cest-a-dire relation entre croyance
(systéme des valeurs), participation, I'identité et 'économie : il y a
donc un double systtme d’économie des valeurs et de I'identité. La
vérité, le dire vrai, les syst¢mes de véridiction sont le mécanisme
structurel et institutionnel de cette dialectique d’une économie de
la croyance comme mesure de la participation et de I'identité (du
méme).

Cinqui¢me problématique, celle d’une technique de la vérité,
en ce sens que pour parvenir a la saisir et pour faire I'effort de la
transmettre, cela suppose une élaboration des techniques propres &
un dire vrai. Lensemble de ces opérations suppose une rhétoricité
de la vérité : cette technicisation induit dialectiquement la création
d’une rhétorique dont la finalité est la découverte de la vérité
(aléthurgie) et la transmission de cette vérité (psychagogie) ou la
création d’une sorte d’anti-rhétorique, une parrhésie dont 'enjeu
est un dire vrai intégral.

Sixi¢me problématique, celle complexe d’une figure de la
nostalgie, en ce sens que la découverte et 'exposition de la vérité
suppose 'émergence d’une ontologique — comme figure archaique
d’un monde tombé & échéance, comme figure archaique d’'un étre
éloigné de la vérité — et suppose 'émergence d’'un jugement du
temps du contemporain comme temporalité de I'imperfection et
de la faute. La nostalgie est une figure du regret et du jugement qui
suppose un exercice, une mise a I'épreuve de soi pour garantir la

possible exposition de la vérité et pour garantir la possibilité de ne

89



jamais sombrer dans la figure de 'acédie. Il faut entendre le concept
de l'acédie comme renoncement 2 la puissance de configuration de
la doxa et comme renoncement de 'adhésion au pacte dialectique
que nous avons entrevuy, celui d’'une croyance et d’une économie
du vivre.

Septieme problématique, enfin, celle d’'une opposition entre
une technique et une éthique du dire. Supposément d’un dire vrai.
Cette opposition technique met dos-a-dos rhétorique et parrhésie.
Si la rhétorique est un usage normé du dire, la parrhésie signifie,
simplement, un usage du dire hors des normes qui s'expose alors
comme « tout dire ». La parrhésie, comme franchise, est un dire
intégrale. Se pose alors la double question, de I'existence possible
d’un dire intégrale et les techniques propres a ce dire. Cependant,
sil y a une opposition technique et normative entre rhétorique et
parrhésie, il y a une connivence entre I'une et l'autre, en ce sens
qulelles sont orienté vers quatre pensées, celle du soin, celle du
courage, celle de la vérité et celle de 'administration. Si rhétorique
et parrhésie sont attachées a la question du soin (épiméléia) elles
le sont de maniere différente (stylistique et morale) et pour des
finalités différentes (persuasion et efficacité). Leur attachement a
la notion de courage est opposé en ce sens que pour la rhétorique
le courage reléve de lefficacité d’une défense et d’'une stylicité,
tandis que pour la parrhésie, il s'agit d’'un courage de I'exposition
de soi comme mise en danger. Leur rapport a la vérité est
profondément différent parce qu'il reléve d’'un usage technique
et moral différent. Enfin, synthétiquement, leur rapport i ce que
nous nommons administration est différent, c’est-a-dire le rapport
A la dioikeésis (gouvernement),  la politéia (politique) et a I'épiméléia
(administration) : la rhétorique est un usage normatif inclus aussi
bien dans la dioikésis, dans la politéia et dans I'épiméléia et dont
le but est soit d’en verrouiller les normes soit d’en exposer leur
puissance de corruptibilité, tandis que la parrhesie est un usage
autre, « paradoxale » de cette triple figure de 'administration.

La parrhesie est Iexercice d’un dire intégral fondé sur une

90



prise de risque et sur une occupation (de soi et des autres). Ce
dire intégrale est forcément dirigé, tendanciellement, vers quelque
chose. Ce quelque chose, Michel Foucault le détermine en
formalisant ce qu’il appelle un pacte parrhésiastique. Il en formalise
précisément quatre. Il y aurait donc quatre formes du dire, un
pacte parrhesiastique du prophétique, c'est-a-dire I'établissement
d’un dire sur ce quil adviendra, un pacte parrhésiastique de la
sagesse comme établissement de ce qu'est I'étre et de son ontologie
(sur qu’il est advenu), un pacte parrhesiastique de la technique
comme établissement d’une épistémologie et d’'une gnoséologie
et enfin un pacte parrhésiastique éthique comme établissement
d’une maniere d’étre et d’'une maniére de vivre (qualification du
bios). Pour le dire autrement il sagit de quatre formes du dire
comme dire le destin, dire I'étre, dire la tekné et dire I'éthos. Michel
Foucault formule ces quatre dicibilités sous les formes modernes
d’un dire révolutionnaire, d’un dire philosophique, d’'un dire
scientifique et d’un dire artistique. Nous avons ajouté a ces quatre
pactes parrhésiastique un cinquiéme, que nous avons nommé
le pacte parrhésiastique du poématique. En plus des quatre dire
comme destin, étre, ekné et éthos nous ajoutons celui du poéma. Le
pacte parrhésiastique du poématique assume la dicibilité du po¢me
comme langue du creusement et comme langue de la viduité : le
poéma est le lieu d’une langue qui expose sa puissance paratactique
et sa puissance d’asémanticité. Il est a noté que ce cinquieme
pacte suppose la constitution d’une matérialité de la parrhesie,
Cest-a-dire un dire intégrale fondé sur un objet et sa puissance.
Sa valeur moderne est la puissance de I'ceuvre. La matérialité de
la parrhesie nous permet de proposer une hypothése de plus pour
justifier de 'existence possible d’une herméneutique matérielle :
Iceuvre n'existe, pour partie, que comme dicibilité intégrale de
la langue non comme puissance de significativité mais comme
puissance d’exposition.

La parrhésie suppose, encore, la constitution d’une

éthopoieticité. Cela signifie que les enjeux de la parrhésie sont

91



triple : I'aléthéia comme exposition de ce qui releve de la vérité ou de
Iévidence, la politéia comme ce qui reléve de la gouvernementalité
et éthopoiésis comme maniére d’étre dans la politdia et face a
Valéthéia. Appréhender une éthopoitticité suppose refonder et
repenser le concept de statut, C'est-a-dire le statut de I'étre de la
politéia qui oppose dialectiquement 'étre de I'éleuthéria et I'étre
comme doulos. Notre maniére d’étre suppose que nous assumions
notre mesure éthique d’étre de la capacité ou d’étre de 'obéissance.
Cela suppose encore repenser et saisir ce que nous nommons les
régimes, C'est-a-dire ce qui oppose une eunomie et une dysnomie.
Cela suppose encore repenser le fonctionnement de ces régimes,
Cest-a-dire & qui est donné & la puissance d’appel qui fonde
P'occupation, le vivre en commun et le politique : cette opposition
met dos-3-dos la notion de nombre (po/loi) et la notion de sélection
(oligos). Enfin cela suppose de repenser les structures qui président a
la constitution de ce fonctionnement, de ces régimes et des statuts :
ces structures sont fondées, sur ce que Michel Foucault appelle, une
différenciation éthique. La différenciation éthique est 'acceptation
d’un méme qui n'est pas identique. Elle est aussi ce qui permet de
repenser l'articulation des dire de la parrhésie. En ce sens le dire
prophétique est un processus de réconciliation de 'alérhétia, de la
politéia et de Uéthopoiésis. Le dire philosophique, quant 2 lui, est
la démonstration de leur unité fondatrice. Le dire technique est
la démonstration de leur hétérogénéité. Le dire parrhésiastique,
enfin, est 'exposition de leur différenciation éthique et de leur
irréconciliabilité. Il resterait alors a penser le dire du poématique :
il serait 'exposition de la viduité de leur relation dans 'expulsion
de l'aléthéia, 3 moins de la considérer comme la mesure simple de
évidence, cest-a-dire ce qui n'est pas autrement qu'apparent.
Létablissement d’une archéologique du concept de parrhesie
nous a permis d’appréhender une série de problématiques. Nous
avons pu constater que la pensée antique avait, étrangement,
institué deux systemes philosophiques, le platonicisme et le cynisme

a partir de deux figures mythiques et de la non-écriture, Socrate et



Diogene et que I'un et l'autre fonde leur rapport philosophique et
parrhésiastique sur un oracle delphien. Il y a donc, singuli¢rement,
une prégnance métaphysique indéniable qui prélude a deux des
plus puissants systtmes philosophiques et a deux syst¢mes qui
ont connu une grande notoriété. Il y a donc ici fondation d’une
connivence entre philosophie et métaphysique.

La possibilité d’un dire philosophique parrhésiastique repose,
pour l'un et lautre, sur la constitution technique d’une mise
a I'épreuve de soi et d’une exposition de cette mise a I'épreuve
comme preuve. En somme il y a un faire savoir qui repose sur
des données techniques, pour le modéle platonicien il sagit de
lenquéte (exérasis) et de la mise & I'épreuve (basanos), pour le
cynisme il s'agit d’un exercice (askésis) et de raccourcis (suntomos
odos). 11 s’agit alors, dans I'un et 'autre cas d’un dire idéologique et
non-philosophique, cest-a-dire moral qui oppose le dire vrai et le
dire non-vrai comme paradigmes d’une vraie vie opposée a ce qui
ne serait pas une vie vraie, cest-a-dire une vie de 'hubris et de la
corruptibilité. S’il y a I'exercice d’un dire vrai il y a 'engagement
de soi (le modele socratique), comme courage 2 la transformation
morale de la communauté : il y a donc établissement technique
de ce qui reléve, par le jugement, d’'une bonne ou d’'une mauvaise
gouvernementalité : il y a donc I'établissement de régles pour
forclore de la communauté ce qui ne garantit pas une vie vraie.
Nous savons que dans le modele platonicien il sagit des opérateurs
de la mimésis et dans le modele cynique quil s'agit des opérateurs
de la gnoséologie. Si ces systemes supposent la forclusion de l'art
et de la connaissance, ils pallient cette mise & Iécart par la figure
émergente de lattention ou de U'épiméléia : Uépiméléia est le fait
quon s'occupe de soi ou de quelqu’un. Cette figure de I'épiméléia,
pour la saisir, suppose cinq autres structures, celle du soin comme
thérapéian et celle du soin apporté par le iatros, celle de I'épreuve
comme basanos, celle de la régulation comme askésis, celle de la
surveillance comme épiskopos et celle de la préservation comme

sotérios. Ce modele qui synthétise les pensées antiques est le

93



paradigme de la pensée chrétienne 4 la différence fondamentale que

*étre antique de la parrhésie qui fait 'exercice de cette attention
garantit sa souveraineté alors que le fidéle chrétien ne garantit que
son inféodation dans la figure de I'obéissance.

Il y a enfin un dernier point essentiel, celui de 'émergence des
figures idéologiques du vivre. Nous en relevons quatre — qui ne
sont jamais totalement séparées mais qui au contraire se combinent
—, une vie aléthurgique, une vie métaphysique, une vie esthétique,
et une vie éthique, autrement dit une vie vraie, une vie autre, une
vie belle, une vie méme, autrement dit un aléthinos bios, un allos
bios, un kallos bios et un auto bios. Dans 'ensemble de ces formules
se distinguent la derniére, formule aristotélicienne, matérielle de
Iéthique. Pour le reste il sagit toujours d’un vivre (bios) comme
maniére (tropos). Il s'agit, pour finir, de poser cing problématiques :
1. probléeme de I'esthétisation du vivre et de la capacité a vivre, en
somme probléme d’une esthétisation de la vivabilité,

2. probléme de la systématisation des figures de renversements
(skandalon et polémon),

3. probléme d’une justification, de ce que nous nommons, une vie
inqualifiable,

4. probléme de la figure moderne de 'obéissance,

5. enfin probleme de la figure de la négligence.

3-4 mai 2010

94



PARRHESIE PHILOSOPHIQUE
CONCLUSION SUR L’IDEE DE VERITE
¢ SUR L’IDEE DE NOM.

« Es ist vollbracht! »

Passio secundum Johannem

« Il est interdit d’étre vieux. »

Rabbi Nahman de Bratslav

Ce séminaire est la conclusion d’une année de recherche sur le
concept de parrhésie et de commentaires des derniéres lecons de
Michel Foucault au Collége de France en 1984. Lultime question
que nous aborderons est celle de 'idée contemporaine de vérité.

Dans le texte « Idée de la vérité », Giorgio Agamben (Idée de
la prose) convoque une lecture du Sefer Ha Zohar ou Livre des
Splendeurs ol il est question de deux ultimes interrogations, deux
ultimes formules interrogatives, celle d’'un guoi comme limite
fondamentale d’une connaissabilité et comme saisie impossible
de ce qui pourrait y avoir en-deca. Cependant selon le Zohar il
y aurait encore une autre question, celle d’un gui. Si le guoi est la
limite de la connaissance de la chose, le qui est alors la limite de
la connaissance et de la saisie du nom, du nom de toute chose. Si
le quoi est une interrogation essentielle sur la quiddité, le gui est
une interrogation, essentielle, sur la désignation. La désignation dit
la puissance paradigmatique de la chose non comme chose mais
comme nom. Le discours théologique et 'exégese est la possibilicé
de la saisie véritable du nom dans I'idée d’une langue vraie qui aurait

transcendé la désarticulation de la chose et du nom. Le discours

95



philosophique est la possibilité de la saisie de cette désarticulation
a partir de laquelle il s'agit d’opérer une archéologie, philologique,
pour saisir l'ontologie du nom. Le lieu limite des deux en est le
texte : il faut se poser la question de ce que ceci signifie et se poser
la question si cette limite peut étre I'ceuvre.

Nous voudrions convoquer, ici, la pensée de Rabbi Issac
Ashkenasi Louria. Tout acte de création, dit Louria, suppose une
contraction, un retrait de la puissance (ssimesoum) pour laisser de la
place a ce qui doit étre créé. Ce qui est créé dans cet espace vacant,
rendu vacant, cest 'étre comme figure désarticulée, hétérogene et
atomisé du premier acte de création (chevirat hakelim) : il subsiste
donc des restes (rechimoun), autrement dit, des échardes, des résidus,
des étincelles (nitsotsor). La tache de I'étre — existence politique,
éthique et historique — est la restitution (¢igoun) de la puissance de
ces étincelles, autrement dit histoire de ’homme est 'histoire du
tigoun. La question du reste et du résidu est ici fondamentale, le
rechimou hébraique, le leimma grec, le reliquat francais, le lumpen
allemand, la rimanenza italienne. Le nom servirait donc a saisir ce
résidu, A saisir ce qui subsiste soit pour en saisir I'ontologie, soit
pour en saisir la puissance. Il faut, bien sQr, tenter de penser ce
concept dans le cadre d’une pensée théologique, mais surtout dans
le cadre d’une pensée matérialiste.

Ce qui subsiste, la encore, sur cette limite, C'est le texte, Cest
le nom, les noms des choses et 'assemblage du nom des choses.
Il 0’y aurait pas en soi vérit¢ du nom comme contenu, mais saisie
événementielle du nom dans I'exposition de son évidement (du sens
et d’'une possibilité de vérité) et de son assemblage. Le mot assemblé
perd toute possibilité de vérité parce qu’il devient paradigmatique,
prosaique et paratactique. Le texte est la possibilité de I'émergence
et de l'existence du nom comme opération d’une exposition et
d’une dicibilité de la quiddité, Cest-a-dire dicibilité de Iessence de
la chose que le nom indique : cette dicibilité étant impossible il
n'en subsiste que la tentative, que la puissance. Cette impossibilité

est le retrait de la chose comme chose pour laisser place a la figure

96



du guodliber, du quelconque, du quodlibet ens, Cest-a-dire de 'étre
quelconque, du premier venu. A la question guoi il n’y a que le
nom, 4 la question qui il ne subsiste que le quodliber. La vérité
ne serait alors que la possibilité intenable et insoutenable de la
quiddité dans le nom.

La tiche de celui qui fait des textes est d’étre un prosateur.
Lceuvre tend vers une irrésolution, la suspension, I'asémanticité,
la parataxe et I'inchoativité. Il ne peut y avoir, comme le prétend
Walter Benjamin de langue pure (reine Sprache) mais au contraire
une prose intégrale : Reyes Mate (Minuit dans ['histoire, p. 281-282)
analyse ainsi la théorie du langage chez Benjamin :

Le langage du paradis était nominatif, au sens ot le nom reflétait I'étre

des choses, exprimait I'essence linguistique des choses. La correspondance

entre le nom et la signification & exprimer était telle qu’il n’y avait aucun
besoin de phrases pour expliquer a 'autre ce qu'on voulait dire. Aprés la
chute d’Adam et Eve, tout change. Chomme perd la faculté de nommer.

Les mots deviennent une convention ou un moyen de communication (et,

par conséquent, de tromperie) entre les hommes. Il faut désormais avoir

recours a de nombreuses phrases pour dire ce que les choses sont et ce
que nous voulons dire aux autres. Dés lors, I'essence linguistique devient
inatteignable, méme si le mot conventionnel y prétend. Linatteignable
auquel prétend ce qui est dit (das Gesagte) correspond A ce qui est signifié
(das Gemeinte). La langue messianique devra faire émerger ce qui est visé
par toutes les langues et si imparfaitement formulé par chacune d’entre
elles. De méme que la langue adamique, cette langue de 'avenir sera libérée
du poids de la communication conventionnelle car elle exprimera de
nouveau I'essence linguistique. On retrouvera un mot-sans-expression, un
mot n'ayant pas besoin d’indiquer le sens ou la direction de la signification

dans la mesure o1 celleci sera évidente dans le mot.

18 mai 2010

97






ANNEXE I BIBLIOGRAPHIE

Theodor W. ADORNO,

Dialectique négative, Payot, 2003

Théories esthétiques, Klincksieck, 2004

Notes sur la littérature, Flammarion, 2009
Max HorkHEIMER et Theodor W. ADORNO,

Dialectique de la raison, Gallimard, 1999
Giorgio AGAMBEN,

Idée de la prose, Bourgois, 1998

Le régne et la gloire, Seuil, 2008

Nudités, Rivages, 2009

Profanations, Rivages, 2006

Lhomme sans contenu, Circé, 1996

Bartleby ou la création, Circé, 1995

Le temps qui reste, Rivages, 2004
ARISTOTE

Corpus aristotelicum, éditions Vrin,

http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/ table.htm

heep://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
Roland BARTHES

Laventure sémiologique, Seuil, 1985

Le bruissement de la langue, Seuil 1984
Walter BENJAMIN,

« Introduction épistémo-critique » in Origine du drame baroque
allemand, Flammarion, 2000

Ecrits frangais, Gallimard, 2003

« Zwei Gedichte von Friedrich Hélderlin » in (Euwvres, vol. 1,
Gallimard, 2000

Paris capitale du xix® siécle, Cerf, 2006
Emile BENVENISTE,

Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Minuit, 1969

Richard BruxTton ONIANS,

99



Les origines de la pensée européennes, Seuil, 1999
Pedro CALDERON DE LA Barca,

La vida es suerio, Gallimard, 2006
Dion CHRYSOSTOME

Discours aux habitants d’Alexandrie, 32,

hetp://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Dio
Chrysostom/home.html

Discours sur la royauté (Péri basiléias),

http://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Dio

Chrysostom/home.html
Gilles DELEUZE

« Bégaya-t-il... » in Critigue et clinique, éditions de Minuit, 1993
DEmMETRIOS,

Peri herménéias, Belles lettres, 1993
DEMOSTHENE,

3° Olynthienne,

http://remacle.org/bloodwolf/orateurs/demosthene/olynth3.htm
Georges DumEzIL,

Le moyne noir, Gallimard, 1984
ELEN,

Histoires variées,

http://remacle.org/bloodwolf/historiens/elien/table.htm
EpicTiTE,

Entretiens, Gallimard, 1993

http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/epictete/table.htm

htep://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
EuUrIPIDE,

Théatre, Gallimard, 2000
Michel Foucautr,
Le courage de la vérité, Gallimard-Seuil, 2009
Le gouvernement de soi et des autres 11, Gallimard-Seuil, 2009
Larchéologie du savoir, Gallimard, 1969
Herméneutique du sujet, Gallimard-Seuil, 2001

La volonté de savoir, Gallimard-Seuil, 1998



Marcus CorneLIUs FRONTO,
Eloge de la négligence, Rivages, 2007
http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/fronton/lettres2 1.htm
& http://epistol.glossa.dk/fronto.html#negl,

PHILODEME DE GADARA,
Peri parrhésias (On Frank Criticism), Scholar Press, Atlanta, 2007
Gustave GUILLAUME,
Langage et science du langage, Nizet-PU de Laval, 1994
Georg W. F. HEGEL,
Phénomeénologie de l'esprit, Gallimard, 2002
Martin HEIDEGGER,
Nietzsche I, Gallimard, 1971
Etre et temps, Gallimard, 1986
Concepts fondamentaux de la métaphysique, Gallimard, 1992
« Hoélderlin und das Wesen der Dichtung » in Approche de
Holderlin, Gallimard, 1962
HoMERE,
Iliade & Odyssée
Pierre-Damien HuyGHE,
Modernes sans modernité, Lignes, 2009
Furio Jesr,
La féte et la machine mythologique, ed. Mix., 2008
JuLiEN UEMPEREUR ou JULIEN L’APOSTAT,
Contre les cyniques ignorants & Contre Heraclius,
htep://remacle.org/bloodwolf/philosophes/julien/table.htm
Di10GENE LAERCE,
Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres
htep://remacle.org/bloodwolf/philosophes/lacrce/table.htm
Stéphane MALLARME,
« Crise de vers » (1886-1892-1896) in Variation sur un sujet,
(Euvre, Gallimard, 1945
Reyes MATE,
Minuit dans Uhistoire, éd. Mix. 2009
Karl Marx,



Le capital, Gallimard, 2008
Georges MOLINIE,
Dictionnaire de rhétorique, Livre de poche, 1992
Hermés mutilé, Champion, 2005
Paut,
épitres aux Romains, aux Corinthiens, aux Galates, aux Ephésiens

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections

PraTON,
Gorgias, Les lois, La république, Apologie de Socrate, Criton,
Phédon, Lachés, Alcibiade, Hippias mineur, Théététe, Belles lettres,

http://remacle.org/bloodwolf/ philosophes/platon/loisindex.htm

heep://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
Pseubpo-LoNGIN,

Peri hupsos, Rivages, 1993
PsEUDO-XENOPHON,
République des Athéniens,
hetp://ugo.bratelli.free.fr/Xenophon/XenophonlLaRepublique
DesAtheniens.htm
Pascal QuIGNARD,
Rhétorique spéculative, Gallimard, 1995
Sefer Ha Zohar, Verdier, 1999
La Souda, http:/[www.stoa.org/sol/

LUCIEN DE SAMOSATE
Démonax

http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Lucien/table.htm

Fabien VaLLos,

« Bégayer » in Le poétique est pervers, éditions Mix., 2006
Fabien VALLos & Jacopo Basont ScHiLINGI,

Six modeéles d'analyse herméneutique, éditions Mix, 2008
JuLiEN EMPEREUR ou JULIEN L’APOSTAT,

Contre les cyniques ignorants & Contre Heraclius,

http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/julien/table.htm
Max WEBER,

LEthique protestante et L'esprit du capitalisme, Gallimars, 2004



ANNEXE 2 INTERVENANTS & INTERVENTIONS
ANNEE 2009-2010

Un ambigu
dans le cadre du festival Evento
11 octobre 2009
édition A 104 ex., Fabien Vallos

Exposition Double Bind. Arrétez d’essayer de me comprendre
Villa Arson (voyage 30 & 31 mars 2010)
présentation par le commissaire, Sébastien Pluot
cycle de conférence :

- Fabrice Reymond (artiste & écrivain)
- Marecella Lista (historienne de l'art)

- Fabien Vallos (philosophe)

Exposition Art by telephone reloaded

avec Sébastien Pluot & Fabien Vallos

avec cing écoles : Ecole des beaux-arts de Bordeaux, Ecole
supérieure des beaux-arts ’Angers, Ecole nationale des beaux-arts
de Nice (Villa Arson), Université Paris I - Sorbonne, Paris (Saint-
Charles) & University of Columbia, NY.

exposition prévue en octobre 2010

103








