




en mâchant du laurier

Séminaire Philosophie & anthropologie de l’art

Fabien Vallos
année 2009-2010

4° & 5° années

École des beaux-arts de Bordeaux



Gabrielle Arnaud
Lény Bernay
Jean-Baptiste Carobolante
Laurie Charles
David Chastel
Robin Cauchois
Lisa Cocrelle
Clémentine Coupeau
Arnaud Coutellec
Tatiana Defraine 
Yann Desfougères
François Duhayon
Paul Garcia
Jérémie Gaulin
Noémie Koxarakis
Lou Andréa Lassalle
Erika Mascaras
Élisa Mistrot
Mathieu Lebreton
Louis Pierre-Lacouture 
Simon Rayssac
Alexandre Roy
Rémi Roye
Samba Thérie
Fabien Vallos

Avec la participation de



à Michel Foucault





Partie 1 : séminaires
	 Parrhèsie philosophique





9

		 Séminaire d’introduction générale

« En fait plus on comprend les œuvres
moins on en jouit. »

Theodor W. Adorno, Théorie esthétique.

« Admettons donc que la rhétorique est la faculté de découvrir
spéculativement ce qui, dans chaque cas, peut être propre à persuader »

Aristote, Rhétorique, ii, 2.

		 1. Le séminaire de cette année se propose de construire une 
longue investigation des concepts de vérité et de rhétorique ; ce qui 
revient à explorer ce que peut signifier une rhétorique de la vérité. 
Pour y parvenir nous proposons deux éléments comme corpus, 
l’ultime séminaire de Michel Foucault, Le courage de la vérité Cours 

au Collège de France, 1984, Le gouvernement de soi et des autres ii, Gallimard-Seuil, 2009 et un 
ouvrage étrange, le Péri parrhèsias (Perˆ parrhs…aj) de Philodème 
de Gadara 1° siècle avant j.c.. L’enjeu de ce séminaire est double, d’une 
part, il est éthique dans la mesure où nous essaierons de constituer 
une réflexion sur le dire et la puissance des langages et, d’autre part, 
il sera politique puisque nous essaierons de réfléchir à ce qu’est une 
pensée politique : nous proposerons l’hypothèse suivante, à savoir 
qu’il n’est pas possible de constituer un discours sur l’œuvre – à 
moins de revendiquer qu’il s’agit, là aussi d’une œuvre – cependant 
qu’il est nécessaire d’avoir le courage de se saisir d’un discours 
politique. 

		 2. Nous sommes face à deux notions, la vérité et la parrhèsie. 
Qu’est-ce que la vérité  ? 1. C’est, admettre une connaissance 
comme juste, donc a fortiori comme absolue. 2. C’est, la valeur de 



10

la puissance énonciative, en somme ce qui permet la constitution 
d’un discours de vérité. Nous devons dès lors préciser ce que signifie 
discours et énoncé nous renvoyons bien sûr à l’ouvrage de Michel Foucault, L’archéologie 

du savoir, Gallimard, 1969. Qu’est-ce qu’un discours  ? Un discours c’est 
d’une part, un ensemble d’énoncés qui « peuvent être dénotés par 
le signe d’un nom propre » ce qui relève aussi du sens de l’œuvre, M. Foucault, op. 

cit. p. 37. C’est encore un processus d’instanciation, en ce sens que le 
discours est toujours quelque chose en instance c’est-à-dire qui, tout 
à la fois, est en attente et sollicite. C’est d’autre part un espace de la 
con-figuration. Ce terme est emprunté à Benjamin Introduction épistémo-

critique de Origine du drame baroque allemand, Flammarion, 2000 comme quelque 
chose qui produit une image, qui façonne une image, quelque chose 
qui aurait la puissance d’une eidolopée. C’est enfin un espace de la 
sténose, c’est-à-dire l’expérience de l’étroitesse de l’événement et 
donc du temps présent voir à ce propos, Foucault, op. cit., p. 42 et Gustave Guillaume, 

Langage et science du langage, Nizet-P.U de Laval, p. 59 sq.. Qu’est-ce qu’un énoncé ? 
C’est, d’une part l’unité élémentaire du discours voir Foucault, op. cit., p. 

109-120. C’est, d’autre part, un acte de formulation ou ce que Foucault 
appelle un speech act. C’est enfin, non pas une structure, mais « une 
fonction d’existence qui appartient aux signes et à partir de laquelle 
on peut décider, ensuite, par l’analyse ou l’intuition, s’ils ‘font sens’ 
ou non, selon quelle règle ils se succèdent ou se juxtaposent, de 
quoi ils sont signe et quelle sorte d’acte se trouve effectué par leur 
formulation (orale ou écrite) » ibid., p. 120. 3. C’est, la mise en place 
de ce qu’on appelle une doxa, puis les régimes doxiques et enfin la 
doxologie. La doxa signifie, habituellement l’opinion commune et 
l’ensemble des éléments qui permettent la célébration d’où l’idée 
de la gloire. Les régimes doxiques signifient l’ensemble des régimes 
de connaissance, de valeurs, de mythologisation, de croyance et 
d’adhésion qui fonde la doxa et qui fonde l’épaisseur de la culture. 
Toute réception est constituée d’une part extrêmement importante 
de la doxa. Enfin la doxologie que nous empruntons au vocabulaire religieux, 

ce qui fonde l’hymne et la célébration doit s’entendre comme l’étude de ce 
qui fonde cette opinion, comme l’étude de ce qui construit cette 



11

opinion et sur ce qui la maintient. 4. Enfin la vérité doit pouvoir 
s’entendre comme une valeur métaphysique c’est-à-dire ce qui 
nous livre à une puissance destinale. La vérité est alors une visée 
téléologique qui structure et construit la figure de l’attente, si c’est 
une aspiration au dévoilement, ou la figure de la nostalgie, si c’est 
la forme élégiaque d’un temps perdu voir à ce propos le texte « Idée de la vérité », 

Idée de la prose, Giorgio Agamben, Bourgois, 1998. 
		 Que signifie alors un discours de la vérité  ? C’est ce qui 
configure (c’est-à-dire ce qui fait prendre forme) un rapport (une 
économie) à une connaissance (une doxa). Il en découle trois 
notions fondamentales, l’autorité, l’interprétation et la doxologie. 
Il faut entendre l’autorité comme une puissance de contrainte à 
l’intérieur même du discours de vérité. C’est ce qui le définit, au 
sens propre. Le discours de vérité, comme autorité peut prendre 
trois formes, distinctes et cependant conjointes : celle du destin, en 
ce sens que la vérité, comme ce quelque chose d’assuré, nous offre la 
garantie d’une figure de notre devenir. Celle de l’acheminement de 
la pensée en ce sens que la puissance d’un discours de vérité constitue 
la puissance du rationalisme, du logos et c’est ce qui constitue le 
jugement apodictique. Enfin celle d’une orientation majeure et 
radicale de la dialectique : la pensée occidentale c’est constituée sur 
une pensée de la vérité, c’est-à-dire sur une dialectique de la raison 
(logos), de la pensée classique à la pensée de l’Aufklarung à celle de 
nos démocraties occidentales. En ce sens la déconstruction de cette 
dialectique de la raison a constitué un des enjeux essentiels de la 
pensée du xx° siècle voir Dialectique de la raison de Max Horkheimer et Theodor W. 

Adorno et Dialectique négative de Theodor W. Adorno. Il faut entendre la question 
de l’interprétation comme la puissance de ce que nous nommons le 
noétique, à savoir la puissance de l’herméneutique de l’interprétation 
et de l’herméneutique de la signification. Enfin il faut entendre la 
question de la doxologie selon les deux sens de la doxa, l’opinion 
et la gloire : le discours de vérité est un instrument de la doxologie 
dont les trois enjeux sont la célébration (doxazesthai), la permanence 
(diatérein) et l’adhésion (métousia). 



12

		 3. Venons-en maintenant au concept de rhétorique et de 
parrhèsie. Qu’est-ce que la rhétorique  ? La rhétorique est l’art 
oratoire ou teknè rhétorikè. Nous pouvons en relever deux définitions 
principielles. D’une part une définition sophiste qui tend à faire de 
la rhétorique un art de la persuasion voir Aristote Rhétorique i, 2 et d’autre 
part, une définition stoïcienne qui conçoit la rhétorique comme 
le bien discourir. Pour synthétiser, le but de la rhétorique est de 
persuader, le moyen d’y parvenir est de plaire et ses ressorts sont 
la convenance et les preuves voir à ce propos l’introduction du Dictionnaire de 

rhétorique, Georges Molinié, Livre de poche, 1992. Il en ressort trois genres 
majeurs dans l’art oratoire, le premier est le délibératif, fondé sur 
l’opposition opportun-inopportun et dont le lieu est le bonheur, 
le deuxième est le démonstratif, fondé sur l’opposition bien-mal et 
dont le lieu est la vertu, et enfin le troisième est le judiciaire, fondé 
sur l’opposition vrai-faux et dont le lieu est le plaisir. 
		 Si nous nous référons à l’analyse de Roland Barthes L’aventure 

sémiologique, Seuil, 1985, la rhétorique est un métalangage puisque c’est 
du langage qui s’occupe du langage. Plus fondamentalement encore 
Barthes relève six déterminants définitoires de la rhétorique  : la 
rhétorique est une technique, elle est un enseignement, elle est 
une science, elle est une morale (un système de règles), elle est une 
pratique sociale et enfin elle est une pratique ludique et érotique. 
		 De manière générale nous avons deux visées principales pour 
la pensée de la rhétorique. Une pensée héritière du Gorgias de 
Platon qui oppose une rhétorique comme logographie, c’est-à-dire 
une rhétorique fondée sur l’illusion et une rhétorique comme 
dialectique, c’est-à-dire une rhétorique fondée sur la vérité (ou 
psychagogie, formation de l’âme par la parole). Et une pensée 
héritière du corpus aristotelicus et essentiellement de la Rhétorique 
et de la Poétique. La rhétorique aristotélicienne est fondée sur 
la persuasion et sur le raisonnement (sur le vraisemblable) dont 
les deux éléments structurels fondamentaux sont le syllogisme 
et l’enthymème Rhét. 1355b. Un enthymème est un syllogisme 
approximatif ou plus précisément un syllogisme fondé sur le 



13

probable. Un enthymème, pour fonctionner, c’est-à-dire pour 
parvenir à la puissance du syllogisme, repose sur trois données 
techniques qui le fondent : l’indice ou tekmérion, le vraisemblable 
ou éidos et enfin le signe ou séméion. Indice et signe ont une 
valeur plus ou moins tangible mais suffisante pour constituer une 
preuve matérielle. En revanche le vraisemblable ne repose lui que 
sur la puissance de sa propre valeur et ce qu’il formalise comme 
croyance  : c’est ce qu’on appelle l’endoxos. La presque totalité du 
discours est constitué sur cet endoxos. C’est ce qui constitue la 
puissance mythologique du langage et du discours nous rappelons ici le 

texte « La mythologie aujourd’hui » in Le bruissement de la langue, Seuil 1984, p. 81 où Roland 

définit le mythe – autrement dit la puissance endoxique du langage – a) comme un reflet ou une 

représentation collective, b) comme une inversion, une endoxa, c) comme du mythique et enfin 

c) comme un système sémiologique fondé sur la connotation et sur la dénotation autrement 

dit fondé sur de l’idéologie ou de la littéralité. Ce qui est à noter, enfin, c’est 
que cette puissance du vraisemblable relève fondamentalement 
de l’agencement de la langue selon deux modèles, l’agencement 
syntaxique, la relation comme pros ti, et l’agencement stylisque, la 
relation comme skhèsis voir Aristote Catégories. 
		 Qu’est-ce que la parrhèsie ? La parrhs…a est étymologiquement 
constituée de la forme adverbiale pan, tout et du substantif ∙htÒj – 
dont est lui-même formé le terme rhétorique – qui signifie le déclaré, 
le dit, l’exprimé. À la lettre la parrhèsie signifie « tout dire ». Mais 
sous quelle forme ? comme brutalité, comme dévoilement, comme 
discours de vérité, comme franchise ? Dans quelle mesure, comme 
complément de la rhétorique ou comme son strict contraire ? C’est 
l’enjeu de cette recherche et de ce séminaire. 
		 		   
						                        4 octobre 2009



14

		 Parrhèsie

« C’est donc la vérité dans le risque de la violence. »
Michel Foucault, Le courage de la vérité.

« Rien ne nous rend plus pauvres et moins libres
que la séparation de notre impuissance »

Giorgio Agamben, Nudités.

		 1.  La deuxième partie de notre séminaire appréhende la notion 
de parrhésie à partir de la première leçon de Michel Foucault du 
premier février 1984 et à partir des premiers fragments du Péri 
parrhèsias de Philodème. 
La parrhésie c’est donc un tout-dire (parrhèsiazesthai) et comme un 
tout-dire un dire-vrai dont on peut relever deux modèles, l’un que 
Michel Foucault appelle aléthurgie qui signifie « manifestation de 
la vérité » Le courage de la vérité, op. cit. p. 5 voir aussi les leçons des 23 et 30 janvier 1980 : 

« on pourrait appeler aléthurgie l’ensemble des procédés possibles, verbaux ou non, par lesquels 

on amène à jour ce qui est posé comme vrai, par opposition au faux, au caché, à l’indicible, à 

l’imprévisible, à l’oubli. On pourrait appeler aléthurgie cet ensemble de procédés et dire qu’il 

n’y a pas d’exercice du pouvoir sans quelque chose comme une aléthurgie », l’autre que 
l’on peut nommer « discours de vérité » et prend la double forme 
d’un gnôthi séauton, un « connais-toi toi-même » et d’une épiméléia 
héautou, un « souci de soi » voir Herméneutique du sujet, op. cit. leçon du 5 janvier 

1982. Il faut relever ici avec précision le sens du terme grec épiméléia 
(™pimšleia) qui signifie le soin, la sollicitude et l’administration 
dont le sens est bien sûr ici fondamental. Sa racine mélétè (melšth) 
signifie souci, sollicitude mais surtout l’action de s’occuper (donc 
l’étude). C’est pour cette raison qu’il est possible de construire une 
pensée essentielle qui joigne pensée de l’épiméléia et pensée de l’art, 



15

autrement dit art et vérité. Martin Heidegger écrit Nietzsche I, p. 151 : 
Si nous entendons par art le pouvoir au sens d’une faculté d’exécution, 
devenue, par l’exercice, une seconde nature pour ainsi dire, un second 
genre fondamental de l’existence, soit un pouvoir, en tant qu’attitude 
même de l’accomplir, les Grecs l’expriment par melšth, ™pimšleia, 
soit le soin, dans le sens de pourvoir au besoins. […] L’unité de melšth 
et de tšknh désigne alors la position fondamentale de l’anticipatrice 
résolution de l’existence à la fondation de l’étant, à partir de l’étant 
même.

Cette proposition est essentielle puisqu’elle nous servira de 
fondement à une théorisation possible d’un discours sur l’art. 
		 La parrhèsie c’est d’autre part, ce qui donne puissance et forme 
à l’autre comme statut, en ce sens que la parrhèsie pour exister 
doit impliquer forcément l’autre comme interlocuteur, comme 
actant récepteur et en ce sens aussi que la parrhèsie exige de l’autre 
la forme même de l’indépendance, indépendance comme forme 
statutaire et indépendance du langage. C’est pour cette raison que 
les latins, dans l’impossibilité de traduire le terme grec parrhèsias, 
l’ont traduit par le terme libertas. L’erreur est ici fondamentale 
et relève avec précision l’orientation politique et idéologique du 
terme. 
		 La parrhèsie est donc structurellement  une notion politique en 
ce sens qu’elle naît d’une problématisation de la démocratie, en ce 
sens qu’elle apparaît comme constitution du sujet moral et ce sens 
enfin – qu’il est nécessaire d’ajouter – qu’elle existe comme mesure 
évidemment discriminante à partir du moment où elle est liée à la 
notion idéologique de liberté : 

Il me semble qu’en analysant la nation de parrhèsie, on peut voir 
se nouer ensemble l’analyse des modes de véridiction, l’étude des 
techniques de gouvernementalité et le repérage des formes de pratique 
de soi. L’articulation entre les modes de véridiction, les techniques 
de gouvernementalité et les pratiques de soi, c’est au fond ce que j’ai 
toujours essayé de faire Ibid. p. 10 et Gouvernement… p. 42.

La parrhèsie est donc très clairement un rapport entre les notions 
de vérité, pouvoir et sujet et c’est celle relation que nous devons, à 
présent appréhender. 



16

		 2. Il faut produire, ici, une définition synthétique du terme 
parrhèsie. Nous l’avons vu, cela signifie précisément « tout dire ». 
Michel Foucault relève qu’elle peut signifier de manière péjorative 
– et c’est une orientation morale essentielle – «  dire n’importe 
quoi  », c’est-à-dire des énoncés qui ne sont garantis par aucun 
filtre. Elle signifie, cette fois de manière positive, «  un dire sans 
dissimulation » Ibid., p. 11-12.
C’est ici que les choses se complexifient. La parrhèsie signifie, dans 
ce «  tout dire  », un dire comme opinion (doxa) personnelle. Le 
parrhèsiaste produit un discours où «  il signe en quelque sorte 
lui-même la vérité qu’il énonce » Ibid., p. 12. Le sujet signe forcément 
l’instanciation de son énonciation, mais ici il y aurait une sorte 
d’archi-signature où le sujet redouble la signature dans un acte 
somatique qui garantit l’acte sémantique. Cette garantie c’est la 
prise de risque qu’engage le courage de la vérité, prise de risque 
essentiellement physique puisque la parrhèsie peut déclencher la 
colère et susciter la violence. Nous retrouvons ici l’ensemble des 
premiers termes utilisés par Philodème : la critique de la parrhèsie 
permet d’éviter la colère (orguè, § 2) ainsi que le mépris (adoxia, 
§ 3) et la rupture (apospasmos, § 3) et la violence (sphodros, § 5). 
Mais surtout, la sagesse, comme opposition à la parrhèsie – nous 
y reviendrons – permet d’éviter les deux plus grands écueils, la 
crainte (sébas, § 4) et le risque (comme non sécurité, sôtérias mè, 
§ 4). On retrouve une partie de ces préoccupations dans Aristote, 
Éthique à Nicomaque, 1124b26 : « Le devoir impérieux de l’homme 
magnanime (mégalopsukhios) est de se montrer à découvert dans ses 
haines comme dans ses amitiés, la dissimulation étant la marque 
d’une âme craintive. Il se soucie davantage de la vérité (alèthéia) 
que de l’opinion publique (doxa), il parle et agit au grand jour, 
car le peu de cas qu’il fait des autres lui permet de s’exprimer avec 
franchise (parrhèsiastès) ».
La parrhèsie est donc d’une part, un dire comme manifestation 
entre vérité et sujet, et d’autre part, un dire comme lien puissant 
entre deux locuteurs, en deux actants. 



17

Michel Foucault dit précisément que la parrhèsie s’oppose à la 
rhétorique Ibid., p. 14 sq en ce sens justement que dans la parrhèsie il 
y a un lien entre les deux locuteurs qui n’est pas de même nature 
que le lien contraignant entre deux locuteurs dans l’usage de la 
rhétorique. Michel Foucault dit que ce lien dans la rhétorique est 
dénoué. Or il faudrait reprendre l’intégralité de cette proposition 
et relever qu’il ne s’agit pas d’un délien mais exactement de liens 
de nature différente. Si la parrhèsie instaure un lien, presque 
physique, la rhétorique instaure, quant à elle un lien matérielle 
d’une autre nature fondée sur la contrainte, la fascination, le plaisir 
et la jubilation des effets. Les liens sont donc conceptuellement 
et matériellement plus puissants avec la rhétorique qu’avec la 
parrhèsie. La parrhèsie est sans effet, brutale et immédiate alors 
que la rhétorique est entièrement constituée d’effet, elle est donc 
séduisante et saisissante. Il faudrait alors entièrement repenser la 
question du plaisir dans l’une et l’autre. Il y a forcément contrainte 
dans les deux et il y a forcément plaisir aussi bien dans la présentation 
d’effet que dans l’exposition d’une brutalité. L’idée même du 
dire parrhèsiastique ne peut résider entièrement sur une position 
morale, il relève aussi d’une expression de la fascination. Si Michel 
Foucault relève le fait que la parrhèsie n’est pas une technique 
mais qu’elle relève d’une manière d’être Ibid., p. 15 sq. La proposition, 
ici encore, est séduisante mais elle ne prend pas suffisamment en 
compte que l’une et l’autre dépendent d’un dispositif et qu’en ce 
cas l’une et l’autre relève d’un faire et donc d’une façon de faire, 
de dire, une façon de tout dire qui configure une stylistique, 
c’est-à-dire, une skèsis, une relation comme manière. Il faudrait 
même préciser qu’une absence de rhétorique – si c’est possible – est 
déjà, ou encore, de la rhétorique…

		 3. Michel Foucault relève quatre modèles fondamentaux du 
dire, la prophétie Ibid., p. 16 sq, le sage Ibid., p. 17 sq, le professeur Ibid., p. 

20 sq et le parrhèsiaste Ibid., p. 24 sq. Si nous relevons quelques points 
synthétiques il faudrait, premièrement, entrevoir que le prophète ne 



18

s’apparente pas au parrhèsiaste en ce sens qu’il travaille sur la figure 
du destin et donc qu’il livre le dire à la question de l’interprétation 
(le dire obscur et énigmatique), qu’il livre le dire à la puissance de 
l’herméneutique de l’interprétation. Deux conclusions essentielles, 
la parrhèsie n’est donc jamais destinale en ce sens qu’elle est, 
d’une part, l’expression et l’exposition d’un à-présent et d’un 
maintenant aussi étroit soit-il, et d’autre part, en ce sens qu’elle ne 
livre pas le dire à une herméneutique de l’interprétation puisqu’il 
n’y a rien à désambiguïser. L’hypothèse pourrait être alors que 
l’expérience de la parrhèsie nous livre, dans l’absence momentanée 
de l’interprétation, à une herméneutique matérielle, à un face à 
face avec le langage comme prose intégrale pour paraphraser Walter 
Benjamin Paralipomènes à « Sur le concept d’histoire », ms 470.
Deuxièmement, la figure du sage (en somme le sophos) s’oppose à 
celle du parrhèsiaste en ce sens que le sage a toujours la possibilité de 
la réserve et du silence voir ici encore le texte de Philodème de Gadara et la question de 

la sollicitation. Le sage dit en somme l’être du monde et l’être des choses, 
le sage configure un discours ontologique alors que le parrhèsiaste 
ne dit que la brûlante urgence de la matérialité et de l’événement. 
Troisièmement, la figure du professeur s’oppose encore à celle du 
parrhèsiaste en ce sens que le dire du professeur est sans risque 
parce qu’il ne construit pas, réellement une séparation, de rupture 
ni dans le contenu (la dialectique), ni dans la forme (la rhétorique), 
ni dans la relation (la philia). 
Le parrhèsiaste ne dit alors ni le destin ni l’être ni la tekhnè, mais il 
dit, selon Michel Foucault, l’éthos Ibid., p. 25 & 27. :

Le destin a une modalité de véridiction que l’on trouve dans la 
prophétie. L’être a une modalité de véridiction que l’on trouve chez 
le sage. La tekhnè a une modalité de véridiction que l’on trouve chez 
le technicien, le professeur, l’enseignant, l’homme du savoir-faire. Et 
enfin l’éthos a sa véridiction dans la parole du parrhèsiaste et le jeu de 
la parrhèsia. Prophétie, sagesse, enseignement, parrhèsie, ce sont là, je 
crois, quatre modes de véridiction qui premièrement impliquent des 
personnages différents, deuxièmement appellent des modes de parole 
différents, et troisièmement se réfèrent à des domaines différents 



19

(destin, être, tekhnè, èthos).
Il y a la modalité qui dit énigmatiquement ce qu’il en est de ce qui 
se dérobe à tout être humain. Il y a la modalité du dire-vrai qui dit 
apodictiquement ce qu’il en est de l’être, de la phusis et sur l’ordre 
des choses. Il y a la véridiction qui dit démonstrativement ce qu’il en 
est des savoirs et des savoirs-faire. Il y a enfin la véridiction qui dit 
polémiquement ce qu’il en est des individus et des situations. 

		 5. Quelles sont les figures contemporaines de la parrhèsie  ? 
Michel Foucault propose que le discours prophétique soit 
aujourd’hui ce qu’on appelle le discours révolutionnaire, que le 
discours ontologique soit celui de la philosophie, que celui du 
démonstratif soit celui de la science (plus que de l’enseignement) 
et qu’enfin que le discours parrhèsiaque ait soit disparu ou qu’il 
s’apparente aux discours révolutionnaires. Il y aurait collusion, 
dans le discours révolutionnaire, entre le dire-vrai prophétique et le 
dire-vrai parrhèsiastique. Or il n’en est peut-être pas exactement de 
la sorte. Si le discours prophétique réapparaît, dans toute sa violence 
et sa brutalité, comme discours prophétique, il supprime de facto 
une partie du discours révolutionnaire (quoiqu’il en soit il annule 
l’idée de la révolte). Si le discours démonstratif survit dans la forme 
spectaculaire du dire de l’actualité, il disparaît, ou plus précisément 
il s’enferme dans le silence, involontaire, de son inapparition 
sociale. Si le discours technique triomphe, il ne triomphe pas 
dans l’enseignement, ni dans les universités qui sont tenues petit 
à petit au silence mais dans une visée idéologique d’un positivisme 
scientifique. Il triomphe encore dans la figure, non de l’état mais de 
la politique. Enfin, la parrhèsie survit encore, bien vivante, dans la 
mesure où elle a pris place d’une part dans le discours sur l’art mais 
surtout dans l’instabilité statutaire de l’artiste. 
		 		   
						                        18 octobre 2009



20

		 Parrhèsie & politique

			C  onstitution d’une éthopoiètique

« Ce qui est donc êthopoios c’est quelque chose qui a la qualité
de transformer le mode d’être d’un individu. »

Michel Foucault, Herméneutique du sujet.

« Tout progressait, en ce temps, grâce à la liberté (eleutherian), 
à l’amitié et à la collaboration (philian kai nou koinônian) »

Platon, Les lois, iii, 694a-b.

		 1.  Dans la continuité de notre séminaire sur la parrhèsie, 
nous entamons aujourd’hui la lecture et l’analyse du cours du 
8 février 1984 de Michel Foucault. Il avait précédent définit 
la question de la véridiction liée à la double problématique de 
la polis (la politique) et de l’éthos (la manière de faire). Il s’agit 
maintenant d’analyser ce qu’il nomme la crise politique de la 
parrhésie. Il s’est agit d’une part, d’une définition archaïque de 
la parrhèsie que l’on retrouve essentiellement dans les œuvres de Euripide, Ion, Les 

phéniciennes et Hippolyte qui permet à Foucault Le courage… p. 33-34 & Le 

gouvernement… p. 71-126 de synthétiser son usage selon trois principes 
ou trois modèles  : on peut donc faire usage de parrhèsie, à 
condition de relever de l’eugénia, c’est-à-dire le né-citoyen, à 
condition de n’être pas en exil ou étranger (privé de cette eugénia, 
on est privé de parrhèsia, on est alors doulos) à condition, enfin, 
d’avoir à se laver d’un dommage. Ces trois conditions donnent, 
archaïquement accès à l’usage de la parrhèsie et définit ainsi 
l’accès à la vie politique. 
		 Cependant Michel Foucault relève une crise fondamentale de 
cette parrhèsie. La première phase est celle qui a opposé parrhèsie 
et rhétorique voir à ce propos Le gouvernement… p. 137-204. Cette crise 



21

aura formulé deux critiques essentielles, celle de la parrhèsie 
démocratique et celle de la parrhèsie oligarchique qui permet à 
Foucault de fonder le concept de « différenciation éthique ».

		 2. Critique de la parrhèsie démocratique. L’exercice de la 
parrhèsie dans l’espace démocratique voir Platon République, viii, 557b 

et Isocrate, Discours sur la paix, § 13 expose, d’une part, un danger majeur 
en offrant une latitude trop importante aux propos et à ceux qui 
les disent et, d’autre part, expose les parrhèsiastes au danger de 
l’impuissance d’un discours de la vérité voir Démosthène, 3° Olynthienne 

§ 31-32 (http://remacle.org/bloodwolf/orateurs/demosthene/olynth3.htm). S’il y a 
latitude dans l’usage de la parrhèsie, il n’y a alors plus exactement 
production d’un discours du vrai, il n’y a alors plus de parrhèsie. 
Qu’est-ce qui fait que la parrhèsie est impuissance dans l’espace de 
la démocratie Le courage… p. 40 ? Pour Michel Foucault il s’agit d’une 
impuissance contextuelle. Il nous faut maintenant analyser cette 
impuissance nous renvoyons ici à la lecture précise du texte de Foucault, op. cit., p. 40-44 

ainsi qu’à la lecture de la République des Athéniens, Pseudo-Xénophon (http://ugo.bratelli.free.

fr/Xenophon/XenophonLaRepubliqueDesAtheniens.htm). Nous en relevons trois 
concepts : celui de liberté, éleuthéria, celui du bon régime, eunomia 
et celui de quantité, hoi polloi.
		 L’exercice du politique et l’exercice essentielle de la parrhèsie 
relève intégralement du concept de liberté, du concept grec de 
l’éleuthéria. Il faut évidement voir dans le terme ™leuqer…a et 
™leÚqeroj le terme latin liber dont il semble y avoir en commun, 
comme racine, cette forme supposée par Benveniste *leudh- qui 
signifie la croissance et le développement voir à ce propos Émile Benvéniste, 

Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Minuit, 1969, i, p. 321 sq. Est libre ce qui 
relève d’une croissance possible et, donc, ce qui relève d’une souche 
(eu-génia) qui lui permet cette croissance : est libre celui qui dispose 
de cette croissance, est esclave (doulos) celui qui en est privé nous 

renvoyons ici pour plus de précisions à l’ouvrage Les origines de la pensée européennes de Richard 

Bruxton Onians, Seuil, 1999, p. 558 sq. sur l’interprétation du terme liber et sur l’interprétation 

du concept d’affranchissement. 



22

		 Deuxièmement l’exercice du politique et de la parrhèsie 
relève intégralement du concept d’eunomie, c’est-à-dire du bon 
gouvernement, de la bonne législation. Le concept d’eunomie 
est essentiellement un concept moral et eutopique. Seul un 
renversement de ses fondements moraux en principes éthiques 
permet de la penser comme espace politique d’une régulation de 
l’espace moral et comme la condition d’un eu zen, d’un vivre bien.
		 Troisièmement l’exercice du politique et la parrhèsie ne peut se 
réaliser qu’à la condition d’analyser le concept grec du hoi polloi, 
autrement dit la question du nombre  : nombre des gouvernants 
et nombre des gouvernés. Pour Michel Foucault il s’agit de relever 
quatre distinctions essentielles. D’une part relever l’opposition 
quantitative entre le polloi et l’oligos. Relever encore l’opposition 
morale entre le bon (eu) et le mauvais (kakos) et de construire ce 
qu’il appelle un isomorphisme éthico-quantitatif op. cit., p. 43. Relever 
que ces oppositions fondent ce que Foucault appelle un principe 
de transitivité politique (la volonté des meilleurs). Et enfin que le 
vrai ne peut donc relever que de la puissance du petit nombre et 
ne peut se constituer sur l’indifférence entre les sujets parlants. La 
démocratie n’est donc pas le lieu de la parrhèsie parce qu’elle ne fait 
pas de différence entre les sujets parlants et donc entre les discours 
de vérité et de fausseté. 
		 Michel Foucault expose deux critiques fondamentales à 
ce discours qu’il nomme le «  renversement platonicien  » et 
«  l’hésitation aristotélicienne  ». Pour Platon, la politéia République, 

vi, 488a-b est le lieu du dire vrai, elle ne peut donc exister dans la 
démocratie. L’hésitation aristotélicienne Politique, iii, 1279b-1280a repose 
sur la définition de la démocratie comme le « régime où la majorité 
pauvre (aporoi) gouverne ». Aristote oppose à la structure nombreux 
(polloi) / moins nombreux (oligos), la structure riches (pléious) / 
pauvres (aporoi) et la structure bon (eu) / mauvais (kakos) qui met 
alors en doute le principe d’isomorphisme éthico-quantitatif pour 

plus de précisions voir Le courage… p. 44-50. 



23

		 3. Critique de la parrhèsie monarchique. Le lieu idéal de la 
parrhèsie serait alors non l’espace de la démocratie (trop de latitude) 
mais la cour du prince, la cour du tyran, parce que si la démocratie 
n’est pas le lieu de la différenciation éthique, la tyrannie peut l’être 
puisqu’elle est l’espace d’une individualité. 
		 La parrhèsie s’exposerait alors comme la critique de la 
démocratie et la valorisation de ce que nous nommons l’espace de 
la monarchie. La parrhèsie n’est plus un droit mais une pratique 
(teknè). Elle n’est plus liée à la polis mais à la psukhè. La parrhèsie 
est alors une technique de formation de l’éthos voir Le courage… p. 57, sq. 

et voir aussi Richard Bruxton Onians, op. cit., « La psukhè», p. 119-153. Michel Foucault 
relève alors trois fondamentaux : 1. la problématique définition de 
la psukhè, 2. l’opposition entre aléthéia, politéia et éthopoièsis, et 
enfin, 3. la réinterprétation des quatre modèles du dire relevés dans 
le séminaire précédent : 
- attitude prophétique comme processus de réconciliation de 
l’aléthéia, de la politéia et de l’éthopoièsis ;
- attitude de sagesse comme démonstration de l’unité fondatrice 
entre aléthéia, politéia et éthopoièsis ;
- attitude technique comme démonstration de l’hétérogénéité 
irréconciliable entre aléthéia, politéia et éthopoièsis ;
- attitude parrhèsiastique comme exposition de la différenciation 
éthique et de l’impossibilité de les penser comme tels mais dans 
leurs relations et leur irréconciabilité.

		 Scolie 1. Sur la notion d’éthopoièsis. Éthopoièsis signifierait 
assez simplement produire (poien) de l’éthos  : ce qui est donc 
éthopoiètique « c’est quelque chose qui a la qualité de transformer 
le mode d’être d’un individu » Herméneutique du sujet, op. cit., p. 227. Tout 
événement et tout acte est graduellement et obligatoirement 
éthopoiètique puisqu’il a – graduellement de l’indifférence au 
bouleversement – la capacité de transformer le mode d’être de 
celui qui perçoit cet événement ou cet acte. C’est encore ce qu’il 



24

serait possible d’appeler un modèle de subjectivation. 
		 Si nous sommes d’accord avec Foucault pour reconnaître qu’il 
y a trois fondements à la pensée occidentale dans les formes de 
l’aléthéia, de la politéia et de l’éthopoièsis, il nous faut cependant 
faire quelques précisions. D’une part nous devons – tout en 
reconnaissant qu’elles sont irréductibles et irréconciliables – que 
la constitution d’un discours de vérité (autrement dit discours 
de véridiction et discours apodictique) ne peut se faire qu’à la 
condition de relever du courage de la constitution d’un discours 
éthique, c’est-à-dire d’une éthopoiètique. L’éthopoiètique est alors 
le seul espace du vivre avec. D’autre part nous devons faire une 
distinction essentielle entre la psychagogie et l’éthopoiètique. Si 
la première s’occupe de la formation de la psukhè, la seconde ne 
devrait s’occuper que de la production de l’éthos. La pensée de 
l’éthique repose intégralement sur cette distinction. 

		 Scolie 2. Sur la notion d’ostracisme. Michel Foucault termine la 
première partie de la leçon du 8 février 1984 par un commentaire 
sur l’ostracisme. L’ostracisme est un exil qui n’est pas fondé sur 
l’expulsion d’un membre qui aurait commis un crime, mais 
sur l’expulsion d’un membre dont «  le prestige, l’excellence, les 
qualités particulières dont il faisait preuve le mettait trop au-dessus 
des autres citoyens  » Le courage… op. cit. p. 50. Il faudrait ici repenser 
le concept d’ostracisme ainsi que le concept d’obscénité comme 
forme de régulation de la politéia. 
		 		   
						           premier novembre 2009



25

		 Parrhèsie éthique

			L  e dire philosophique comme exétasis

« ἔν τινι φρουρᾷ ἐσμεν οἱ ἄνθρωποι.
Nous les hommes sommes dans un poste de garde. »

(Pythagore) Platon, Phédon, 62b.

		 Nous poursuivons aujourd’hui notre analyse du concept de 
parrhèsie en faisant une lecture de la leçon du 15 février 1984. Le 
texte de Foucault est intégralement occupé à l’analyse des textes de 
Platon relatifs à la mort de Socrate, l’Apologie de Socrate, le Criton 
et le Phédon, ainsi qu’au texte le Moyne noir de Georges Dumézil 
qui tente d’éclairer les derniers mots de Socrate dans le Phédon. 
Ce texte de Foucault nous permettra de tenter une approche de 
trois notions fondamentales, qu’est-ce que la parrhèsie éthique ? 
qu’est-ce alors qu’une parrhèsie philosophique  ? et enfin que 
signifie le concept essentiel de négligence ?

		 1. Pour définir le concept de parrhèsie éthique, Michel Foucault 
relève, à partir des textes platoniciens et essentiellement l’Apologie de Socrate 
deux modèles  : d’une part l’opposition entre une langue habile 
deinoi legei, c’est-à-dire au sens propre la langue qui frappe l’imagination par son habilité, 

ce qui signifie donc à la lettre ce qui inspire la crainte, Apologie, 17a-b et une langue 
sans apprêt, autrement dit, l’opposition entre rhétorique (et même 
sophistique) et parrhèsie comme exercice du dire-vrai, et d’autre 
part, la problématique de l’oubli de soi en ce sens que la rhétorique 
ou la sophistique provoquerait l’oubli de soi alors que la parrhèsie 
non. Oubli de soi parce que la « langue habile » est la langue de 



26

la fascination et la langue de l’adhésion voir à ce propos l’ensemble des traités 

de rhétorique, citons Démétrios, Peri herménèias, 36, dont trois styles sont prompts à produire 

cette adhésion, les styles grand (megaloprépès), élégant (glaphuros) et véhément (deinos), mais 

surtout citons le Pseudo-Longin, Peri hupsos, viii, où il livre les cinq sources capables de produire 

la grandeur du discours, l’élévation des idées (noèséis adrépébolon), la violence et l’enthousiasme 

(sphodron kai enthousiastikon pathos), l’invention des figures (skématon plasis), l’élégance de 

l’expression (gennaia phrasis) et la composition (sunthésis), non-oubli de soi parce 
que la parrhèsie est cet exercice de la mise en danger de soi et qu’elle 
est une sorte de convocation dans le discours qui exige que nous en 
acceptions les risques et les enjeux. Si la rhétorique provoque une 
sorte de négligence de soi (a-méléia heautou), la parrhèsie incite, 
oblige, maintient, produit un soin de soi (épi-méléia heautou). 
Il est alors possible ici de reconstruire l’archéologie des concepts 
de fascination et de divertissement, il est encore possible, ici, de 
reconstruire les liens qui existent entre vérité et souci de soi. Les 
formes de la négligence ne sont pas celle de la vérité. 
		 Foucault tente alors de comprendre pourquoi Socrate ne fait 
pas de politique et pourquoi, la leçon socratique, relève d’un 
volontaire refus de la politique. Foucault relève cinq raisons 
qui font que Socrate ne pratique pas la parrhèsie politique. 
Premièrement parce qu’il entend des voix Apologie 31a-b et parce 
qu’on lui rapporte l’oracle de Delphes. Deuxièmement parce 
que la parrhèsie démocratique ne fonctionne pas bien voir leçon du 

8 février et voir séminaire précédent sur la politéia. Troisièmement parce qu’elle 
implique un danger : « si je m’étais adonné il y a longtemps, à la 
politique, je serai mort depuis longtemps » Apologie 31a-b, cité par Foucault, 

Le courage…, op. cit. p. 71. Quatrièmement parce qu’il y a une utilité à 
être présent hors de la parrhèsie politique, donc dans la parrhèsie 
philosophique. Et enfin cinquièmement parce que le seul dire-vrai 
est le dire philosophique et non le dire politique. 

		 2. Le dire vrai philosophique. Dans la pensée platonicienne il 
fonde son existence dans la métaphysique plus précisément c’est le rapport 



27

avec le dieu Apollon et la prophétie : Chéréphon va chercher un oracle à Delphes qui dit « Nul 

n’est plus savant que Socrate  » Apologie 21a. Ce point est d’une importance 
fondamentale puisqu’il oriente de façon absolue la puissance de la 
philosophie en Occident. Le dire philosophique trouve son origine 
dans la divinité – dans le soin de la divinité – et dans le respect de 
ces dispositions. Nous verrons qu’il y trouve non seulement son 
origine mais aussi sa finalité. 
		 Socrate reçoit de Chéréphon cet oracle qu’il ne s’agit pas 
d’interpréter mais qu’il s’agit de vérifier, en somme savoir s’il 
dit vrai c’est la question du contrôle, elegkhein, et qui conduit à la structure 
essentielle de la pensée socratique, ou plutôt platonicienne, la 
discussion : toute proposition se discute. À partir de cela Socrate 
commence une grande enquête (planè) qui lui permet de définir ce 
qui est ou non indiscutable (analegktos). 
		 Trois commentaires : premièrement l’ensemble de ce processus 
ne relève pas de l’interprétation, c’est-à-dire qu’il ne livre pas 
les objets à une interprétation longue et obscure qui cherche à 
décrypter, deuxièmement ce processus n’est pas non plus une 
posture de l’attente comme visée passive qui attend la réalisation 
ou non de la prophétie et enfin ce processus est donc une posture 
fondamentale de l’épreuve et de la discussion, de l’enquête. 
Appréhender les choses en les vérifiant. 
		 Reste à comprendre qu’elle en est la méthode. Il s’agit d’une 
enquête (exetasis) dans les catégories sociales qui permet de savoir 
si l’oracle dit vrai, qui permet d’éprouver les connaissances et enfin 
qui permet d’éprouver ce qu’elles savent d’elles-mêmes. Il a trois 
modes de l’exetasis, la zètèsis ou la recherche fondée sur l’elegkhos, 
la planè ou l’enquête et enfin la parrhèsie ou la mise en danger 
du dire. Mais dans quel but ? veiller sur les autres et s’occuper de 
soi-même à savoir s’occuper de la phronèsis (raison) de l’alèthéia 
(vérité) et de la psukhè (âme). Et c’est ce qui fonde à la lettre 
une parrhèsie éthique dont le schéma est alors le suivant zètèsis 
- exétasis - épiméléia ou recherche - épreuve - souci. Ce qui 



28

serait alors à la lettre une définition de la parrhèsie philosophique 
comme discours qui a pour souci le souci le soi. 
		 Il y a bien sûr une série de problèmes. La question de 
l’interprétation, c’est-à-dire ne pas livrer les objets à une 
interprétation mais à une enquête de véridiction, offre un premier 
problème parce qu’en livrant l’objet à la preuve, indispensable à 
l’enquête, elle ne le livre pas à la spéculation, aux tours et détours 
de la pensée. En revanche il est possible de soutenir que cela offre 
à l’objet la possibilité d’échapper, un temps, à une herméneutique 
de la signification. Mais en ce cas, à quoi cela l’ouvrirait  ? Le 
problème de la non-attente – c’est-à-dire de ne rien livrer à la 
puissance du prophétique et à la puissance du téléologique – 
offre ici la radicalité d’un objet offert à la mesure la plus juste 
de la connaissance. Seul l’objet livré à l’immanence de la saisie 
gnoséologique acquiert la puissance de l’événement : il est mesure 
du temps, exposition et épuisement. L’objet livré à la mesure de 
l’attente est un objet historique. Autre problème la question de 
l’épreuve qui livre de manière radicale le modèle de la technique. 
Livrer tous les objets à l’épreuve c’est les livrer à la problématique 
saisie de la véridiction. Or cela livre l’homme à l’exclusivité des 
dispositifs et donc à la puissance intégrale de la subjectivité. Nous 
ne pouvons dès lors exister que comme sujet de l’enquête, au 
double sens du terme français de sujet. D’autre part le modèle 
technique de l’épreuve ne livre ni l’objet ni le sujet à l’existence 
simple du suzein aristotélicien ni du Mitsein heideggerien. 
		 Autre problème encore, le couple de la zètèsis et de l’exétasis livre 
le modèle de l’épistémologie et de la gnoséologie mais dans une 
double orientation, d’une part celle de l’épreuve comme validation 
d’un dire-vrai, d’une véridiction qui construit alors un discours 
philosophique moral qui se transforme en soin (l’attention, la 
surveillance, le soin de la phronèsis) et d’autre part celle, donc, de 
l’épiméléia comme discours à valeur morale : il y a ce qui prend soin 
et ce qui ne prend pas soin. Enfin la triade socratique de la zètèsis 



29

- exétasis - épiméléia livre le modèle – la machine – de la sociologie 
et des discours d’autorité, du discours moral au discours familiale 
et maternel, au discours métaphysique, au discours sotériologique, 
au discours psychanalytique, etc. Le modèle platonicien, en 
introduisant la question de l’épreuve comme déconstruction 
des modèles théologiques, produit un modèle ambigu comme 
expérience de la subjectivité et construction d’un discours moral 
de la non-négligence et du soin. 

		 3. La question du soin et de l’épiméléia. La seconde partie de 
la leçon de Michel Foucault est entièrement consacrée à l’analyse 
des dernières paroles de Socrate dans le Phédon  : « ð Kr…twn, œfh, 

tù ‘Asklhpiù Ñfeilomen ¢lektruÒna: ¢ll¦ ¢pÒdote kaˆ m¾ 

¢mel»shte. Cher Criton, dit-il, nous devons un coq à Asklepsios  : 
eh bien payez et n’oubliez pas » Phédon 118a. L’analyse de Dumézil et 
de Foucault permettrait de lire cette énigmatique parole non avec le 
sens habituel de la mort qui guérit de la vie mais au contraire d’une 
pratique respectueuse de la divinité comme remerciement pour 
une guérison. Mais de quelle guérison  ? D’avoir guéri Criton, ses 
camarades, et aussi Socrate lui-même, des dangers de la doxa ou de 
l’opinion publique qui conduit à des opinions fausses.  Foucault relève 
nous renvoyons à une lecture attentive de ce texte, Le courage…, op. cit., p. 87-107 dans ces trois 
textes Apologie, Criton, Phèdon une interprétation de la doxa et de l’opinion 
fausse comme ce qui conduit à une maladie, à un dysfonctionnement 
de la raison et de l’esprit (phronèsis et psukhè). Ce qui permet d’éviter 
cela c’est la pratique de la parrhèsie philosophique qui se construit 
et doit se construire sur une pratique de l’épiméléia qui s’apparente à 
une sorte de guérison. L’épiméléia c’est donc le contenu fondamentale 
de l’enseignement socratique, prendre soin de soi, épiméléia heautou. 
Foucault relève que le dernier mot de Socrate est le verbe ameleô qui 
signifie négliger et oublier. Dernière exhortation de Socrate, «  mè 
amelète, n’oubliez pas », ne vous abandonnez pas à la négligence. 

		 		   		                 8 novembre 2009



30

		 Parrhèsie philosophique

			É  loge de la négligence

« tum si eligendum sit, longe longeque 
eloquentiam infantiae praeferas. »

Marcus Cornélius Fronto, Lettre à Marc-Aurèle.

« Il se trouve que le philosophe peut être un imposteur
et que l’amateur de lettres ne peut l’être. »

Marcus Cornélius Fronto, Lettre à Marc-Aurèle.

« Profaner signifie : libérer la possibilité d’une forme particulière de négligence 
qui ignore la séparation ou, plutôt, qui en fait un usage particulier. »

Giorgio Agamben, Profanations. 

		 1. Nous proposons, paradoxalement, la possibilité d’un éloge 
de la négligence. Nous interrompons volontairement nos lectures. 
Le concept de négligence semble ne pouvoir constituer l’exercice 
d’un dire philosophique et cependant nous tenterons de démontrer 
qu’il est évident. 
		 Nous devons, d’abord, en rappeler l’étymologie, négligence 
vient du verbe latin neglegere (nec-legere) qui signifie littéralement 
non-lire et du substantif neglectio (nec-lectio). Le verbe latin 
neglegere s’oppose terme à terme au verbe re-legere qui signifie donc 
re-lire et dont le substantif re-lectio a formé en français le terme 
religion le religieux c’est donc ce qui permet la relecture scrupuleuse comme observance et 

comme prière et ce n’est pas ce qui permet de re-lier (re-ligere). Négligence et religion 
sont deux termes qui s’opposent formellement, structurellement 
et conceptuellement. La relectio c’est donc ce qui met en jeux la 
lecture, l’observance, le scrupule, la règle, la liturgie, l’inquiétude et 



31

la ritualisation alors que la neglectio c’est ce qui met en jeux les figures 
de l’oubli, de l’abandon, de la profanation, de l’acquiescement. 
		 Il y avait dans l’antiquité grecque une pratique artistique de 
la mosaïque qui consistait à réaliser des asorotos oikos. Elles sont 
les figures de la négligence qui garantissent en même temps la 
possibilité d’une oiko-nomia (d’un neg-otium) et la possibilité d’un 
temps libéré des figures de la ritualisation (diagogè et otium ou plus 
encore la possibilité d’un tempus festus). L’espace de la négligence 
est le temps de l’être-dans-la-festivité, il est aussi le temps de 
l’être-aimé, il est encore la figure du temps libre qui dispose l’être. 
Asorotos oikos signifie, à la lettre la pièce non-balayée : plutôt que 
de rituellement devoir laisser tomber par terre les reliquats du repas 
aux dieux on les faisait figurer comme motifs des mosaïques qui 
se couvraient ainsi des figures permanentes du soin tout en nous 
livrant à la négligence. Toute pensée est une asorotos oikos, toute 
recherche doit être la figure de cette négligence.

		 2. Il faut maintenant revenir à l’opposition des termes épiméléia 
(souci) et améléia (négligence) une des formes de la négligence, en 
grec, est le verbe améléô mais on peut aussi trouver le verbe parièmi qui signifie laisser 

aller, laisser tomber, lâcher (abaisser les voiles d’un navire…). Nous avons longuement 
appréhendé le concept platonicien d’épiméléia voir séminaires précédents et 

les leçons de Michel Foucault du 8 et du 15 février 1984 il faut maintenant tenter de 
comprendre si ce concept existe – qu’elle que soit sa forme – dans la 
pensée aristotélicienne. De manière générale, il est possible de dire 
que la pensée aristotélicienne se constitue comme une philosophie 
des réalités humaines à la différence de la pensée platonicienne qui 
se constitue comme une philosophie des vérités. L’existence du 
terme épiméléia chez Aristote apparaît uniquement dans la Politique 
(iv, 15) dans le sens précis de l’administration. Cependant il est 
possible de relever chez Aristote, dans les Éthiques, ce concept de la 
négligence sous les sens précis de ce qui n’occupe pas, c’est-à-dire 
le dédain et le mépris. Mais nous devons préciser. Cette forme de 
l’absence du soin – du sans-souci – résulte des appétits (épithumia) :



32

La raison (logos) ou l’imagination (phantasia), en effet, présente 
à nos regards une insulte (ubris) ou une marque de négligence 
(oligôria) ressenties, et la colère, après avoir conclu par une sorte 
de raisonnement que notre devoir est d’engager les hostilités 
contre un pareil insulteur, éclate alors brusquement ; l’appétit, au 
contraire, dès que la raison ou sensation a seulement dit qu’une 
chose est agréable, s’élance pour en jouir Aristote, Éthique à Nicomaque, 

1149a32.  
Cette sorte de négligence provient aussi de ce qu’Aristote nomme 
mégalopsychia (magnanimité) : 

De plus un autre trait du magnanime veut qu’il soit dédaigneux 
(kataphronétikous). […] Être négligent (oligôron) est le 
sentiment (pathos) tout particulièrement propre au magnanime 
(mégalopsychou) Aristote, Éthique à Eudème 1232a37-a10.

	Nous avons deux concepts, la kataphronésis comme dédain (la 
présomption) et l’oligôros comme négligence (ce dont on ne 
s’inquiète pas). Aristote en donne une définition dans la Rhétorique 
1378b10 :

La négligence (oligôria) est une opinion (doxès) en acte 
(énergéia). […] Ce qu’on suppose ne rien valoir, on le dédaigne 
(kataphronousin), ce qu’on évalue ne rien valoir, on le néglige 
(oligôrousin). 

Le concept de négligence, chez Aristote, est fondamental pour 
comprendre le concept de puissance et de désir qui relève d’une 
gradualité du jugement de la supposition (oiomai) à celui de 
l’évaluation (axios).

		 3. Il nous faut revenir aux analyses de Michel Foucault, mais 
ici dans l’Herméneutique du sujet, aux leçons du 6 janvier et du 27 
février 1982 pour appréhender ce concept de l’épiméléia et de la 
négligence. On peut relever trois structures qui constituent notre 
rapport à la philosophie comme connaissance et occupation. Il 
s’agit d’une part de notre rapport entre sujet et vérité en ce sens que 
le sujet est celui qui est assigné à la tâche de la connaissance (gnosis) à 
celle du soin de soi-même (épiméléia heautou). Il s’agit, d’autre part, 
de cette morale ascétique de l’occupation (pensées platoniciennes, 



33

épicuriennes, stoïciennes, etc.) qui trouve son fondement dans 
les pensées grecques avant même de se déployer dans les pensées 
chrétiennes  : elle se fonde sur une structure théologique comme 
constitution des préceptes delphiques et elle se fonde sur «  une 
inquiétude permanente au cours de l’existence » Michel Foucault, op. cit., 

p.  9 comme mesure de l’existence et de la connaissance. Il s’agit 
enfin de la fondation d’un dire philosophique dont le modèle est 
la méthode platonicienne qui se constitue autour de trois notions 
la mémorisation et l’anamnèse, l’exétasis, et la vie contemplative. 
Il est alors possible de dégager trois schèmas à partir de l’analyse 
de Michel Foucault  : 1. une attitude générale à l’égard de soi, 2. 
une attitude générale à l’égard des autres, 3. et enfin une méthode 
(méditation, mémorisation, examen de conscience, vérification).
		 Michel Foucault relève une forme d’oubli du souci de soi, en 
somme une sorte de négligence du souci de soi qui se constitue par 
une requalification de la gnosis et une disqualification de l’épimèléia 
op. cit. p. 15 sq.. La requalification de la connaissance se fait d’une part 
par le cartésianisme qui postule la question de l’évidence et d’autre 
part par la toute puissance de l’épistémologie. La disqualification 
se fait, selon Foucault, selon une séparation de la philosophie qui 
ne s’occupe que de la possibilité d’un vrai et d’un faux et de la 
spiritualité. Nous devons entendre dans ce terme, d’une part, la 
mesure d’un discours métaphysique et, d’autre part, l’absorption 
de la pensée de l’épiméléia dans le concept de foi. Les formes de la 
spiritualité s’entendraient selon trois modèles : d’une part, la vérité 
n’est jamais donnée au sujet en tant que telle, d’autre part, il existe 
alors la nécessité d’une modification du statut de soi au statut de 
soi opératoire (Éros et askèsis), et enfin de la possibilité d’un retour 
possible à un espace de la tranquillité (béatitude). 
Il serait alors nécessaire de proposer ici un schéma qui donne 
les modèles, non d’une spiritualité, mais d’une forme de l’oubli 
du souci de soi comme mesure moderne de la négligence. Ce 
schéma est bien sûr fortement induit par la déconstruction des 
systèmes de vérité et par la puissance de l’épistémologie et de la 



34

phénoménologie : 
- la vérité n’est pas un donné  : non seulement elle n’apparaît 
pas au sujet mais encore la leçon adornienne nous fournit la 
possibilité d’une dialectique négative comme primat du principe 
de contradiction. 
- la nécessité de la transformation des statuts qui conditionnent 
l’opérativité et l’inopérativité  : l’être du désœuvrement pose une 
redéfinition possible du souci comme occupation et de l’occupation 
comme visée théorétique qui est alors le seul espace possible du 
souci comme ce qui nous dispose. 
- la configuration d’un espace de la suspension comme appréhension 
d’un temps non téléologique et non sotériologique (l’existence de 
cette temporalité dépend évidemment de la visée théorétique). 

		 4. Il nous faut encore appréhender ce qui dans la modernité 
nous a offert une figure actuelle de ce souci et de cette négligence. 
On trouve dans deux textes de Martin Heidegger, Être et temps et 
Concepts fondamentaux de la métaphysique, deux concepts essentiels, 
celui du souci (Sorge) et de l’ennui (Langeweile). Le souci (Sorge) 
doit s’entendre comme phénomène ontologique § 41, p. 193, en ce 
sens qu’il relève de l’être de la pré-occupation de l’être (Besorgen). 
Cette préoccupation est ouverture au monde (temps et lieu)  : le 
souci ouvre alors l’horizon de la temporalité en fonction de trois 
mesure, la facticité (le passé), l’échéance (le présent) et l’existence 
(le futur). On doit pouvoir entendre cette pré-occupation sous la 
forme de l’être-jeté (dans le temps et dans un lieu) qui se transforme 
en être-projeté comme forme de la destinée et du souci (Sorge). 
Le souci selon Heidegger temporalise en ce sens qu’il se constitue 
sur la mort et qu’il constitue la morale. Ce qui s’oppose alors à la 
forme du souci c’est l’expérience (Stimmung) du vide et de l’ennui. 
L’expérience du vide c’est ce qui creuse la préoccupation comme 
forme de l’envoûtement, l’expérience de l’ennui c’est ce qui permet 
à l’être de « ne pas agir contre » comme forme d’un se-tenir-à-soi 
de l’être-là Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 242. C’est ce qui 



35

rend possible la possibilité d’un habiter poétique (ou zoè poétikè 
chez Aristote). La négligence c’est ce temps qui se fait et dans lequel 
nous existons hors de toutes figures destinales et qui nous livre à 
l’expérience du désœuvrement. Le désœuvrement serait la figure 
de ce qui dé-s-œuvre comme la négligence est la figure de ce qui 
ne-lit-pas. La négligence est alors l’espace du sans-souci.

		 5. Il reste alors à réfléchir à ce que signifie l’écriture d’un éloge 
de la négligence. Il existe un ancien modèle, celui de Marcus 
Cornelius Fronto qui écrivit des Laudes eglegentiæ comme un éloge 
paradoxale, comme texte d’anti-rhétorique, comme un court traité 
de rhétorique spéculative Fronton fut précepteur et ami de l’empereur Marc-Aurèle 

et philosophe, pour les références voir http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/fronton/

lettres21.htm et http://epistol.glossa.dk/fronto.html#negl, voir aussi le texte Rhétorique 

spéculative de Pascal Quignard, ch. 1, Gallimard, 1995. 
		 Faire l’éloge de la négligence c’est retenir ce que le langage oublie 
et c’est surtout exposer dans la langue les sententias inopinatas, 
les pensées étonnantes. Le Pseudo-Longin les nommaient les 
paradoxon ; elles ne relèvent que de la puissance de la configuration 
(skèmaton plasis). Seul l’être disposé à la négligence accède à l’usage 
de la langue, accède à la violence de la langue (deinoi legei). Seul l’être 
disposé à la négligence entre de manière saisissante et paradoxale 
dans la mesure du temps du maintenant là où se forment les figures 
de l’actuel, là où se configurent les images : Fronton écrivait dans 
son éloge de la négligence : 

On est aussi plus disposé à pardonner des fautes à la négligence, 
comme à lui savoir plus de gré du bien qu’elle fait ; car rien ne 
surprend plus agréablement que de voir qu’un homme qui n’a 
souci de rien n’a pas négligé de bien faire dans l’occasion (ceterarum 
rerum indiligentem bene facere in tempore haud neglexisse).	
	  

						                  29 novembre 2009



36

		 Parrhèsie philosophique

			  Épiméléia & éthicité

« εἴ τις ἄρα ἡμῶν τεχνικὸς περὶ ψυχῆς θεραπείαν . »
Platon, Lachès, 185e.

« L’homme, pendant des millénaires, est resté ce qu’il était pour Aristote :
un animal vivant et de plus capable d’une existence politique ;

l’homme moderne est un animal dans la politique duquel sa vie
d’être vivant est en question. »

Michel Foucault, La volonté de savoir. 

		 1. Nous reprenons, à présent, le cours des leçons de Michel 
Foucault, celle du 22 février 1984. Il s’agit, ici, d’une démonstration 
des modèles platoniciens – et socratiques – de l’exétasis, à partir du 
Lachès, œuvre de jeunesse de Platon. Ce qui est en jeu ici, c’est la 
redéfinition de la parrhésie éthique comme manière non-négligente 
de vivre. Ce concept est évidemment fondamental dans ce qu’il 
offre comme modèles pour la pensée occidentale et problématique 
dans la manière dont il les offre. 
		 Avant cela, Michel Foucault s’interroge sur l’étymologie de 
épiméléia, le souci, mélein, se préoccuper, épimélétès, surveillant 
et enfin amélétès, négligent. On ne connaît son étymologie, mais 
Georges Dumézil livre l’hypothèse qu’il pourrait s’agir du terme 
grec mélos qui est d’abord le membre, l’articulation, puis le rythme 
et donc le chant, la mélodie. Georges Dumézil suppose un lien, 
une filiation entre la figure du mélei moi, « ça me soucie », et la 
formule « ça me chante ». Si l’étymologie, c’est-à-dire le sens réel 
est faux, il reste que cela livre un sens possible, un sens supposé, une 
configuration possible du terme mélein. 



37

		 Mélos signifie le membre et l’articulation qui se constituent 
alors comme une structure (mélopoiias), comme un ensemble, une 
forme qu’on appellera chant ou musique. Pour que le chant existe il 
faut qu’il existe une sorte de matière première (prôtè ousia voir Aristote, 

Métaphysique, livre vii et viii, voir aussi Giorgio Agamben, L’homme sans contenu, ch. 9). 
C’est de cette matière inarticulée (to prôton aruthmiston voir Aristote, 

Physique, livre ii), si l’on prend soin de l’observer et de la structurer 
qu’apparaît alors le rythme, le logos articulé, qu’apparaît alors la 
mélodie. « Ce qui me soucie  » mélei moi, «  ce qui me chante  », 
libet, « ce qui me chaut », calere, au sens de ce qui m’inquiète. Il 
faudrait encore entendre cette étrange figure étymologique comme 
l’élément de ce qui appelle à l’observation attentive et comme une 
sorte de chant d’appel au sens de ce qui convoque. L’épiméléia est 
une convocation, est une mesure de la réunion, en ce sens que notre 
phronèsis – notre intelligence à la réalisation – tente de fabriquer 
des structures avec les éléments qui sont en place ; l’inverse en sera 
la kataphronèsis comme oubli et mépris de ces structures. 

		 2. Analyse du Lachès. C’est une œuvre de jeunesse dont le 
principe est une tentative d’appréhension du rapport éthique 
entre courage et vérité et dont le sujet est l’éducation des jeunes 
gens, sujet qui fonde en soi le principe du souci, de l’épiméléia. Il y 
aurait deux modèles, d’une part l’Alcibiade dans lequel il s’agit de 
s’occuper de l’âme sous la forme de la psychagogie et dont le but 
est la contemplation de soi-même (pour y saisir l’élément divin, 
la psukhè). Dans le Lachès, en revanche, il ne s’agit pas de l’âme, 
mais bien, et c’est ce qui est fondamental, de s’occuper du b…oj, 
autrement dit de la manière de vivre. L’épiméléia est donc le souci 
fondamental du bios. Il y a alors deux visées, l’une métaphysique, 
l’autre éthique.   
		 Le Lachès se développe selon trois modèles, la démonstration 
du pacte parrhésiaste, la démonstration du fonctionnement de 
l’exétasis et enfin l’impératif du souci de soi. 
		 Le pacte parrhésiaste s’effectue entre cinq interlocuteurs, 



38

deux membres de l’aristocratie (Lysimaque et Mélésias), deux 
personnalités politiques (Nicias et Lachès) et Socrate. La question  
est la formation des jeunes gens qui soulève trois problèmes, le 
maître, la célébrité et la négligence 179d :

nous reprochons à nos pères de nous avoir laissés vivre à notre aise 
quand nous sommes étions adolescents, tandis qu’ils s’occupaient des 
affaires des autres (ta de tôn allôn pragmata). Nous attirons l’attention 
de ces jeunes gens en leur disant que s’ils se négligent (amélèsousin) et 
ne nous écoutent pas il vivront sans gloire (akléès). 

		 La démonstration de l’exétasis se fait d’abord dans l’opposition 
des discours de Nicias et Lachès qui relève de la forme rhétorique 
du politico-judiciaire, mais qui conduit, d’une part, à une 
impasse puisqu’aucun des deux n’est d’accord et, d’autre part, à 
une démonstration de l’insuffisance du principe de majorité. 
Socrate oppose alors au modèle politique un modèle technique 
en énonçant que ce qui importe c’est la manière avec laquelle 
nous sommes des tekhnikos péri psukhès thérapéian 185e. On passe 
d’une véridiction politique à une véridiction technique fondée 
sur la trilogie maître-élève-œuvre et qui relèvera donc entièrement 
de la compétence, compétence de l’enseignant comme parrhésie 
technique, et la puissance du comportement, de la manière de vivre 
comme parrhésie éthique. 
		 Michel Foucault s’interroge alors sur les modalités techniques 
qui permettent à Socrate (à Platon) d’installer un tel système, une 
telle exétasis. Il s’agit ici encore de la déconstruction du modèle 
politique (le suffrage, la majorité) pour l’affirmation d’un modèle 
de pacte parrhésiaste comme expérience de la parrhésie positive ou 
parrhésie heureuse. Il faut décortiquer deux réponses, qui relèvent 
de cette acceptation du pacte parrhésiaste, celle de Nicias, puis celle 
de Lachès. Nicias accepte en disant 187e-188c : 

Parce que tu me parais ignorer que, si l’on appartient au groupe intime 
et à la famille des interlocuteurs (dialégoménos) habituels de Socrate, 
on est forcé (anankè), quel que soit le sujet qu’on entame d’abord, 
de se laisser ramener par le fil de l’entretien à des explications sur 
soi-même (peri autou logon), sur son propre genre de vie (tropon nun 



39

te zè) et sur toute son existence antérieure (bion bébiôken). Quand on 
en est arrivé là Socrate ne nous lâche plus avant d’avoir tout passé au 
crible (basanisè). […] J’estime qu’à subir cette épreuve on devient plus 
prudent (promèthès) pour l’avenir (anankè), si l’on est disposé, selon le 
précepte de Solon, à apprendre durant toute sa vie, et à ne pas croire 
que la vieillesse toute seule nous apporte la sagesse. Subir l’examen 
(basanizesthai) de Socrate n’est pas pour moi ni une nouveauté (aèthès) 
ni un désagrément (aèdès).

Ici plusieurs choses sont à noter. Il s’agit du discours de quelqu’un 
qui connaît la méthode. Son acceptation repose sur une forme de 
la nécessité afin de parvenir à cette connaissance de soi qui se fonde 
sur trois modèles, la compréhension de son logos, de sa manière 
d’être (tropon nun te zè) et la réminiscence de la vie passée (bion 
bébiôken) ; ce qui en soi constitue une autre façon d’appréhender 
l’exétasis socratique comme explicitations, éthique et mémoire. 
Cette méthode à donc pour but la connaissance comme le soin de 
soi et la prudence comme promèthès qui suppose la prudence comme 
phronèsis. Il reste encore le concept du basanos comme mesure de 
l’épreuve et de la vérification ; il y a derrière ce terme la forme de 
la torture ou du tourment, ce qui sous-entend que cette méthode 
n’est pas sans désagrément. Cependant de manière générale cette 
méthode permet la connaissance de soi-même comme rapport 
essentiel entre soi et le logos. Il s’agit donc de déterminer la manière 
dont on vit (hontina tropon nun te zè) comme dimension éthique 
de la mise à l’épreuve de soi. 
		 L’autre réponse est celle de Lachès 188c-189b : 

En matière de discours mon cas est simple ou plutôt double. Tantôt je 
les aime (philologos) tantôt je les déteste (misologos). Quand j’entends 
discourir sur la vertu (arétès) ou sur quelques sciences (sophias), un 
homme qui est vraiment un homme digne de ses discours, j’en 
éprouve une joie (khairô) profonde par la contemplation (théaomai) 
de la convenance et de l’harmonie (harmozô) dont le spectacle m’est 
offert. Un tel homme est à mes yeux le musicien (mousikos) idéal, qui 
ne se contente pas de mettre la plus belle harmonie dans sa lyre ou dans 
quelque instrument frivole (paidia), mais qui, dans la réalité de sa vie, 
met d’accord (sumphôron) ses paroles (logoi) et ses actes (ergon). […] 



40

Cette voix-là m’enchante et me donne pour le monde l’air d’un ami 
du discours tant je recueille avec passion les mots qu’elle fait entendre. 
Mais le discoureur qui fait tout le contraire m’ennuie, et d’autant plus 
qu’il semble parler mieux ; ce qui me donne l’apparence d’un ennemi 
des discours (misologos). Pour Socrate je ne connais pas encore ses 
discours mais je crois connaître ses actes et sur ce point, je l’ai trouvé 
digne du langage le plus beau (logôn kalôn) et de la plus entière liberté 
de parole (kai pasès parrèsias). Si donc il possède aussi cette qualité, ma 
bonne volonté lui est acquise, je serai heureux d’être examiné par lui 
(exetazesthai). […] Je t’invite donc Socrate à m’enseigner (didaskein) 
et à me convaincre (elegkhein) comme il te plaira et je t’apprendrai en 
retour ce que je sais. 

Ici encore plusieurs choses à noter. Seule la méthode socratique 
de l’épiméléia est acceptée sur le modèle du courage dans les actes 
et sur le modère de la manière de vivre comme parrhésie éthique. 
Il est assez évident que les termes de la méthode sont ici encore 
repris sous la forme de la parrhèsie entière (pasès parrêsias) de 
l’examen (exétasis) de l’enseignement (didaskein) et du principe de 
véridiction (éleghkein).

		 Il faudrait encore relever cette étonnante image du musicien, 
celui qui accorde les actes et les discours et le rapprocher de 
cette figure de ce que nous disions au début avec le terme mélos. 
L’épiméléia est bien alors une forme de l’observation assidue et 
attentive (théaomai), occupée du rythme des parties de l’être et 
du discours comme configuration de la connaissance mais surtout 
d’une fascination, d’une absolue dimension esthétique de l’ordre 
du beau et de la structure. Ce qui relève de l’épiméléia c’est une 
forme de la pensée platonicienne entièrement fondée sur la mesure 
esthétique de l’occupation vers le beau et vers l’harmonie. C’est 
sans doute pour cette raison que Platon utilise le verbe théaomai 
qui signifie contempler, observer, être spectateur, exactement 
comme le verbe théôrein il est à noter que le verbe théôrein est le seul verbe utiliser 

par Aristote, essentiellement dans l’Éthique à Nicomaque pour définir la visée théorétique  : 
il reste une différence substancielle entre les deux verbes, l’un 



41

s’ouvre vers la théôria comme observation, l’autre la théama comme 
spectacle  et comme objet merveilleux (lié à la question du plaisir). 
Il y a donc un véritable problème d’esthétique. Il y aurait ici une 
sorte de démonstration qu’il n’y a, du moins, aucune forclusion de 
l’esthétique, au contraire même se serait la forme qui permettrait le 
maintien de l’occupation, la garantie de l’épiméléia. La « poétique » 
– au sens aristotélicien, c’est-à-dire comme lieu de la mimésis et 
de la katharsis – serait alors le lieu même éthique de l’occupation, 
du souci, des formes de la non-négligence. Cela reste à prouver et 
constituera l’enjeu des prochains séminaires. 

		 Le Lachès est donc un ouvrage qui discute de la figure de la 
vérité et du courage. C’est en soi un discours qui n’aboutit pas à une 
conclusion, ni Nicias ni Lachès ni même Socrate ne parviennent 
à définir le courage. Est-ce alors un texte sans conclusion ? sans 
leçon  ? sans finalité  ? Michel Foucault relève trois étranges et 
paradoxales conclusions et qui sont pourtant d’une évidence 
absolue. Première conclusion, ironique, tend à dire que chacun 
doit retourner près de son maître pour continuer son apprentissage. 
Deuxième conclusion il faut confier l’enseignement de ses enfants 
200c tôn meirakiôn épiméleisthai à Socrate. Troisième conclusion, Socrate, 
semble refuser parce qu’il n’a pas répondu, il n’est donc pas digne 
d’enseigner et formule une seconde conclusion ironique en disant 
qu’il faut payer sans compter les maîtres. Or il faut retourner la 
proposition et lire que seul l’exercice socratique, l’exétasis, peut 
permettre la saisie – éthique – du logos 201a-b. 
		 Il y a donc chez Platon la constitution d’une éthique stricte 
du vivre (bios) comme manière (tropos) non-négligente. Si le 
courage est indéfinissable, en revanche la forme même du courage 
est celle de ce rapport éthique et dialectique entre la vérité et le 
logos. Ce rapport éthique ne s’acquiert qu’à la condition d’un vivre 
non-négligent.
 
						                  13 décembre 2009



42

		 Parrhèsie philosophique

			  Pacte parrhèsiastique du poématique

« C’est l’obscur des poèmes, et non ce qui est pensé en eux, 
qui rend nécessaire le recours à la philosophie. »

Theodor W. Adorno, Notes sur la littérature. 

		 1. Nous interrompons une seconde fois l’étude des leçons de 
Foucault pour tenter de définir un cinquième pacte parrhèsiastique, 
celui du poématique. Le poématique est un concept ancien 
et nous nous servirons essentiellement de deux textes «  Deux 
poèmes de Friedrich Hölderlin » de Walter Benjamin « Zwei Gedichte 

von Friedrich Hölderlin  » in Œuvres, vol. i, p. 91, trad. Maurice de Gandillac, Gallimard, 

2000 et « Hölderlin et l’essence de la poésie » de Martin Heidegger 
« Hölderlin und das Wesen der Dichtung » in Approche de Hölderlin, trad. Henri Corbin, p. 39, 

Gallimard, 1962. Selon Walter Benjamin le poématique (das Gedichtete) 
«  est l’unité synthétique de deux ordres, celui de l’esprit et celui 
de l’intuition sensible. Cette unité reçoit son cachet spécifique 
comme forme interne de telle création particulière » « Deux poèmes de 

Friedrich Hölderlin », op. cit., p. 92. Le poématique serait donc une sorte de 
synthèse d’un niveau noétique et d’un niveau thymique comme 
survenance d’une forme interne Ibid., p. 92 (Gehalt), autrement dit 
une teneur, un contenu comme substance. Selon Benjamin cette 
Gehalt, cette forme interne relève d’une tâche Ibid., p. 93 sq. La tâche 
du poème est à entendre comme présupposition des relations qui 
y sont en jeux. Autrement dit comme exposition. Si nous nous 
projetons à la fin du texte de Benjamin, il nous livre la seconde 



43

partie du raisonnement : la forme interne (Gehalt) n’existe que si 
elle prend figure (Gestalt). Et c’est cette relation d’exposition qui à 
la lettre détermine le poématique quand la forme interne comme 
contenu accède au statut de forme externe comme figure. C’est ce 
que Benjamin nomme la configuration (Gestaltung) :

Le travail de configuration, le principe plastique interne est porté à 
une telle intention que la fatalité de la forme morte frappe le dieu, que 
– pour parler en image – la plastique a passé du dedans au dehors et 
que le dieu désormais s’est entièrement objectivé. La forme temporelle, 
mise en mouvement, surgit du dedans au dehors. L’être céleste est 
apporté. C’est ici une très haute expression de l’identité : le dieu grec 
est entièrement livré à son propre principe, à la figure. Le suprême 
méfait est nommé : l’hubris qui n’est entièrement accessible qu’au dieu, 
le transforme en figure morte. Se donner forme à soi-même, c’est là 
l’hubris Ibid., p. 117.

Dans ce commentaire de la poésie d’Hölderlin apparaît le concept 
fondamentale de la configuration (Gestaltung) comme ce qui fait 
prendre figure, comme ce qui fait prendre forme qui fait alors 
adhérer l’objet à la mesure de l’identité et au modèle du mythe. 
		 Il y a alors un mouvement dialectique de la figure à la teneur 
de la figure comme une sorte de va-et-vient permanent, une 
sorte d’oscillation incessante du poème qui ne cesse d’aller et 
de venir, pour paraphraser Benjamin, du dedans au dehors. Par 
ailleurs il y a aussi un mouvement dialectique permanent de la 
figure à la configuration, c’est-à-dire de la figure en tant que telle 
à la figure paradigmatique (sa forme mythique). En somme un 
mouvement d’aller et de retour entre la figure singulière et la figure 
mythologique. Il y a enfin un troisième mouvement dialectique 
comme explosion des deux premiers, la figure et le mythe, comme 
posture éthique et politique. Le poématique est alors un contenu 
– une synthèse du noétique et du thymique – comme puissance 
éthique et comme agir politique. Si on admet – à la différence de 
Benjamin et d’Adorno Voir Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich Hölderlin » op. 

cit., p. 92 et Adorno, « Parataxe » op. cit., p. 311 sq – qu’il n’y a pas de contenu de 
vérité dans le poème (dans la puissance du poématique du poème) 



44

mais la possibilité d’une parole et d’un jeu sans « entrave » Heidegger, 

«  Hölderlin et l’essence de la poésie  », op. cit., p. 43 alors on obtient différents 
schémas analytiques. 
		 Premièrement, dans ce cas, la tâche de la vérité, tant de fois 
réclamée pour la poésie, ne définit en soit qu’une littérature de la 
martyrologie, celle de la plainte et du témoignage. C’est pourquoi 
la langue de la poésie est radicalement différente de la langue de la 
prose intégrale : la poésie n’est pas le langage de la fête, parce qu’elle 
n’est alors possible que comme la formule de la plainte. En ce sens 
la poésie est le langage de la sortie de la fête, de la fin de la fête, 
mais en somme jamais de la festivité. Et selon la formule d’Épictète 
Entretiens, livre iv, ch. 1., 106 : 

Non, car j’aurai voulu encore resté à la fête. 
OÜ ¢ll’ ›ti ˜ort£zein ½qelon.

Cette poésie de la plainte, de l’élégie et de l’hymne, ne peut en 
aucun cas être le langage de l’être-dans-la-festivité : il l’exclut avec 
force, il l’oublie même. Il faudrait lire alors dans les temps de notre 
modernité la possibilité d’une inversion. Et cette inversion n’est 
encore qu’une idée il faudrait s’efforcer de faire en sorte qu’elle 
soit une réalité. Il en va de notre devoir politique. Cette inversion 
consiste à dire que dans un premier temps ni la philosophie ni la 
poésie n’a de tâche de la vérité. La philosophie peut alors livrer à 
la poésie cette tâche de la vérité (absente) comme figure et comme 
fantasme tandis que la poésie livre à la philosophie la tâche de la 
plainte. La poésie alors n’aurait qu’une tâche vide, celle la vérité 
mais sans la plainte, sans l’élégie, en somme sans la compréhension 
de cette vérité inutile et surtout inutilisable. Et quant à la 
philosophie, si elle est dégagée de la tâche de la vérité (rien ne relève 
de l’évidence) elle peut alors assumer sa véritable tâche qui est celle 
de la plainte. C’est sans doute pour cette raison que la philosophie 
contemporaine s’intéresse autant au poétique. La plainte est le lieu 
éthique de la pensée. C’est pourquoi nous sommes alors en mesure 
de définir une autre possibilité au pacte parrhésiaste Michel Foucault, 

Le courage de la vérité, op. cit. Michel Foucault définit quatre formes de parrhésie ou de pacte 



45

de parrhésiastique. La première forme de parrhèsie est la parrhèsie prophétique, celle qui dit 

les figures de l’avenir, la deuxième est la parrhèsie philosophique, c’est-à-dire celle qui dit les 

figures ontologiques de l’existant, les figures de l’avant, de l’antérieur, de l’archè, la troisième 

est la parrhésie technique, celle des discours autoritaires de l’épistémè et de l’enseignement et 

la quatrième est la parrhèsie que Michel Foucault définit comme parrhèsie éthique, c’est-à-dire 

celle du risque politique et éthique : il s’agit d’une parrhésie du poématique, 
c’est-à-dire un dire comme tout-dire, comme risque de cette 
dicibilité qui n’engage, dans la modernité, ni vérité, ni plainte. 
Seule cette prose est la langue de la festivité, de l’exaltation. Si la 
langue du poème perd les formes de la plainte, elle peut devenir, 
alors, cette langue, comme « prose intégrale », c’est-à-dire non la 
langue du versus, mais la langue qui conduit (prorsus) au perversus, 
comme forme de la boucle. Nous sommes alors en mesure d’ajouter 
aux quatre parrhèsies déterminées par Foucault, une cinquième 
que nous nommons parrhèsie du poématique, comme exposition 
de la langue dans la puissance de la viduité et dans son éloignement 
radicale de la vérité. 
		 Deuxièmement, il n’y a alors aucune tâche de la vérité car 
la puissance du poématique est vide, la figure est creuse. Il n’y 
a donc plus de plainte possible dans l’espace du poétique, mais 
l’expérience de la constellation et de la réclame mallarméenne à 
la fulgurance benjaminienne. Ceci est alors la figure absolue de la 
perversité : entrer à nouveau dans la langue pour l’exposer dans son 
asémanticité pour la priver de la possibilité de la plainte. C’est en 
somme ce que tente de démontrer Giorgio Agamben dans Le Règne 
et la gloire Seuil, 2008, p. 357: 

Cette explosion hymnique du poème est le Coup de dés. Dans 
cette doxologie impossible à réciter, le poète, par un geste à la fois 
inaugural et conclusif a constitué la lyrique moderne comme liturgie 
athéologique (ou plutôt théoalogique), par rapport à laquelle le projet 
de célébration propre à l’élégie rilkéenne apparaît de toute évidence 
en retard.

Ce qui est énoncé ici c’est le projet mallarméen comme figure de 
cette langue qui s’est déshabillée de la plainte pour s’exposer dans 
la brutalité du pacte parrhèsiastique du poématique. La tâche du 



46

poétique n’est plus le courage de la vérité mais le courage (comme 
forclusion de l’élégie) de la vie asémantique du langage. Le langage 
comme retournement, est la figure du désœuvrement. La vie 
comme désœuvrement, comme festivité, est alors le poématique 
des poèmes (das Gedichtete der Gedichte Walter Benjamin, « Deux poèmes de 

Friedrich Hölderlin », op. cit., p. 94 : « La vie, pourrait-on dire, est globalement le poématique 

des poèmes. Das Leben ist allgemein das Gedichtete der Gedichte »). 
		 Troisièmement, cette figure du courage de la langue du 
poète signe un pacte parrhèsiastique. Cela définit une parrhèsie 
du poématique soit comme figure d’une dicibilité de la vérité 
qui renvoie au figures traditionnelles de la parrhèsie soit comme 
nouvelle figure. Ce cinquième modèle de parrhèsie, la parrhèsie du 
poématique est la forme même du courage de la langue livrée dans 
son intégralité dans la festivité et dans une visée asémantique : celle 
de la célébration, celle de la fidélité et celle de l’encomium. Adorno 
écrit  : «  la fidélité, la vertu du poète, est la fidélité à ce qui a été 
perdu » Notes sur la littérature, op. cit. p. 315, or ce n’est plus exactement la 
fidélité à ce qui a été perdu, mais bien, non seulement à ce qui se 
perd, mais plus encore à la mesure inchoative de  la perte ou plus 
précisément de l’échéance. Ceci détermine la figure moderne de 
la fidélité du poète. La puissance inchoative du langage est cette 
« temporalité d’un présent sans contrepartie » Modernes sans modernité, op. 

cit. p. 44 dont parle Pierre-Damien Huyghe et qui définit l’espace de 
la fidélité. 
		 Il reste cependant d’autres problématiques, dont une, 
directement liée au poématique et à la problématique des figures. 
Si le Gedichtete est cette tension entre la forme interne (Gehalt)  
comme teneur et contenu et la figure de l’objet (Gestalt), il reste 
à comprendre ce que signifie cette figure. Première hypothèse, ce 
que Aristote définit par mimèsis (miméomai) nous le nommons 
« figuration » parce que c’est, à la lettre, ce qui fait apparaître les 
figures Voir Aristote, Poétique, trad. B. Gernez, les belles Lettres, 2002. Il est évident que le 

sens d’imitation ne nous intéresse pas : la mimèsis est donc bien à la lettre l’apparition des figures. 

Le principe de figuration, comme apparition des images suppose, évidemment les questions 



47

techniques de représentation et idéologique de vraisemblable. Il serait alors nécessaire 
de reconsidérer les propositions techniques du Pseudo-Longin 
quant à cette fabrication des images. Nous rappelons qu’il y a chez 
le Pseudo-Longin deux concepts qui disent très techniquement 
cette apparition des figures : d’une part le skèmaton plasis comme 
fabrication des figures Du sublime, op. cit., frag. viii.1 Les figures sont pour le Pseudo-

Longin de deux sortes, celles de pensée et celle de mots et d’autre part l’idolopoiias 
comme fabrication d’images Ibid., frag. xv.1. Ce sont les «  apparitions  » 

(phantasmata) qui sont idolopoiias, c’est-à-dire « fabricantes d’images ». La seconde n’est 
que la dimension technique de l’effet de cette « figuration ». Ce que 
nous nommons figuration relève donc fondamentalement d’une 
production.
		 Deuxième hypothèse, ce qui est appelé, dans l’héritage 
aristotélicien, katharsis Le terme katharsis n’apparaît qu’une seule fois dans la Poétique 

(1449b28). Pour de plus amples précisions il est nécessaire de se reporter à la Politique (1341b32-

1342a17).  Il y a une abondante littérature sur ce sujet, mais qui ne nous intéresse pas, ici. Nous 

entendons précisément le terme katharsis comme ce fait cesser le charme opérant de la mimèsis, 

c’est-à-dire ce qui fait cesser l’effet de la production des figures nous le nommons 
« dé-figuration », en somme ce qui, à la lettre, fait disparaître les 
images. La dé-figuration est alors une pratique de l’effacement, du 
nettoyage, du grattage et de l’évidement. Figuration et dé-figuration 
sont alors les modèles de qu’il est possible de nommer le poétique, 
autrement dit ce qu’on nomme artistisation. La figure qui surgit 
dans l’œuvre est livrée, intégralement, à une dé-figuration. 
		 Troisième hypothèse, ce que Walter Benjamin nomme 
Gestaltung nous le nommons « con-figuration ». La con-figuration 
est un concept plus complexe. C’est à la lettre ce qui produit une 
synthèse, technique, matérielle, substantielle, entre figuration et 
dé-figuration. La con-figuration c’est ce qui est produit avec les 
restes et les reliquats de l’effet de la figuration et de la dé-figuration. 
En somme toute figure n’est jamais qu’une con-figuration, n’est 
jamais que cette trace. Nous l’avons vu, le concept de con-figuration 
apparaît dans le texte de 1914-1915 « Deux poèmes de Friedrich 
Hölderlin  » d’abord comme pensée de la construction Walter 



48

Benjamin, « Deux poèmes de Friedrich Hölderlin », op. cit., p. 104 en ce sens que la 
configuration a quelque chose à voir avec la grammaire, ensuite 
comme principe plastique Ibid., p. 117 qui livre la figure. Figure qui 
ici est livrée dans la puissance de l’hubris, c’est-à-dire dans ce que 
nous pourrions appeler un débordement. L’hubris signifie de façon 
très évidente, dans un rapport au langage, la densité et l’injure le 

concept d’hubris permet de construire d’intéressantes connexions avec les régimes de la densité 

d’une part, et d’autre part, elle est chez Aristote (Éthique à Nicomaque, 1149a32), au sens 

d’injure, la source de ce qu’il nomme négligence, non sous la forme de l’améléia, mais sous 

la forme de l’oligôria – ce qui à la lettre nécessite peu de temps. Il y aurait la possibilité de 

construire d’une part une pensée de la densité fondée sur cette intensité de la langue et d’autre 

part de construire une pensée, essentielle, de la négligence comme espace limite des langages. Il 
apparaît bien sûr dans l’introduction de sa thèse « Introduction épistémo-

critique » in Origine du drame baroque allemand, 1925 lié bien sûr à cette tâche de la 
présentation qui incombe au chercheur : « l’arsenal de concepts qui 
sert à la présentation d’une idée la manifeste sous la forme d’une 
configuration conceptuelle » Ibid., p. 31, § 5 « L’idée comme configuration ». Ici 
l’idée de con-figuration s’intéresse à la représentation des idées :

car ce n’est pas en soi que les idées se présentent, mais uniquement 
par un agencement, dans le concept, d’éléments qui appartiennent à 
l’ordre des choses. Et ceci parce qu’elles en sont la configuration Ibid., 

p. 30-31. 
en ce sens que le geste de la con-figuration ramasse des éclats 
car «  c’est à partir d’éléments isolés et disparates que se fait 
l’assemblage  » Ibid., p. 25 mais sans qu’il soit question d’accéder à 
une forme-origine mais bien à une forme-figure, celle de la 
con-figuration, celle de l’assemblage. Il est encore possible de lire ce 
concept de con-figuration comme ce qui a une puissance figurative 

Le livre des passages, op. cit., [N3, 1] (bildlich) tel que Benjamin tente de le définir 
dans son concept d’image dialectique. Cette puissance figurative 
c’est ce qui constitue la matérialité de la figure (et non l’image) 
comme « actualisation » Ibid., [N2, 2]. C’est aussi ce qui constitue la 
définition de la méthode benjaminienne : « la méthode de travail : 
le montage littéraire. Je n’ai rien à dire. Seulement à montrer » Ibid., 



49

[N1a, 8]. La configuration, c’est alors, ce qui permet aux langages de 
se vider, partiellement, de ce qu’ils ont à dire afin qu’ils puissent le 
montrer, l’exposer et le livrer à l’usage. C’est encore ce que tente 
de démontrer Theodor W. Adorno alors qu’il écrit que la tâche 
du texte – ici poétique – n’est pas le contenu mais une sorte de 
grammaire « par la configuration de ses moments qui pris ensemble, 
signifient plus que ce que désigne simplement leur assemblage  » 
Notes sur la littérature, « Parataxe », op. cit., p. 311. Ce débordement est à la lettre 
la configuration comme puissance de chaque figure, surgissante des 
l’assemblages, à se con-figurer, à faire apparaître ce supplément.
		 Le poétique est pervers dans cet acheminement de la pensée 
au travers de ces formes retournées et détournées de la figure. 
Le poématique est cette puissance de configuration  : puissance 
dialectique contradictoire qui permet aux figures de défigurer 
et permet aussi aux figures défigurées de retrouver une figure. 
La perversité est en ce sens une intermittence C’est Adorno, Notes sur la 

littérature, op. cit., p. 319, qui livre ce concept d’intermittence à propos de Hölderlin comme 

étant « le maître des gestes linguistiques intermittents ». Cette réflexion est fondamentale mais 

il reste le difficile problème de l’interprétation du geste linguistique et de l’interprétation de 

l’intermittence. Le concept d’intermittence est essentiel parce qu’il permet, d’une part, en 

fonction du sens du terme intermittere de penser l’intervalle comme entre-deux et comme 

suspension, d’autre en fonction de son sens moderne de penser la question du rythme – les 

espaces de l’intermittence sont donc ceux de la langue – et enfin de penser l’intermittence 

comme une saccade, ce qui permet, ici encore, d’appréhender la théorie benjamienne de l’image 

dialectique comme une saccade, voir Le livre des passages, op. cit., [N2a, 3].
		 L’être-dans-la-festivité, aussi surprenant que cela puisse paraître, 
fait l’expérience dans les formes du désœuvrement et l’inopérativité 
de la puissance des langages et de incessante oscillation ou 
intermittence de la figure. Les lieux de la figure disparaissent ainsi dans 
la festivité : les lieux de la figures sont ceux de la commémoration, de 
la plainte, du martyre, du ressouvenir. Les lieux de la configuration 
(là où nous avons eu accès à la puissance de la dé-figuration) sont 
ceux-là même d’une langue, non pas comme langue écrite, mais 
comme une langue célébrée sur un mode festif Voir Walter Benjamin le 



50

fragment Ms 470 des paralipomènes de « Sur le concept d’histoire ». Cette langue n’est 
plus le temps de la fête, la langue de la figuration comme figure 
projetée, mais comme figure – la face – qui aura transcender l’idée 
même de la poésie dans son langage qui sera, pour paraphraser 
Walter Benjamin, l’idée de la prose même Ibidem, « sa langue est une prose 

intégrale, qui a fait sauter les chaînes de l’écriture ». On retrouve encore chez Adorno, Notes sur la 

littérature, op. cit., p. 308 la mesure de ce face à face dans la langue : « l’intention est un moment : 

elle ne se change en création formelle que dans un affrontement épuisant avec d’autres moments 

tels que le contenu réel, la loi immanente de la création formelle et la figure objective de la 

langue ». C’est ici le sens exact du concept d’actualité et d’intégralité. 
Theodor W. Adorno fait un commentaire essentiel sur la poésie 
d’Hölderlin et sur cette tension du poématique à apparaître – à ce 
configurer – comme une prose : « mais paradoxalement, avec leur 
absence de rimes et leur rigueur, elles sont plus près de la prose 
et de ce fait plus commensurables à l’expérience du sujet que les 
strophes rimées officiellement considérées comme subjectives. Il y a 
ici deux notions essentielles, d’abord celle de cette figure de la prose 
et ensuite ce « plus commensurable » Notes sur la littérature, op. cit., p. 330. 
L’expérience de la prose comme actualité est un commensurable 
historique, mais un incommensurable hymnique en ce sens qu’il 
ne fixe pas la langue. C’est pour cette raison qu’Adorno pourra dire 
que «  la langue pure, dont ils [les hymnes de Hölderlin] figurent 
l’idée, serait une prose analogue aux textes sacrés » Ibidem. Cependant 
si nous sommes capables d’accéder à cet incommensurable 
hymnique, à ce temps de la festivité, comme temps de ce qui figure, 
il y a dans l’expérience de cette inopérativité (de ce qui nous a rendu 
inopérant) le moment qui signera un post festum comme retour au 
temps du commensurable, comme retour aux temps historiques. 
Le temps matériel du post festum est le temps, non plus exactement 
d’un retour, mais plus précisément d’un face à face absolu avec 
l’idée même du poématique : la puissance reconduite du poème, de 
la figuration et des figures mythologiques. La puissance reconduite 
du poème signifie précisément, que dans cette intermittence il 
reviendra à la forme du poème, comme non-prose. 



51

		 2. La significativité n’est pas le nexus de l’activité humaine. 
C’est, à la lettre, la parataxe qui en est le nexus, autrement dit 
la possible puissance de non-significativité. Si nous sommes 
autant attachés à la significativité, c’est que nous mesurons 
incessamment non seulement cette possibilité de sa suspension 
comme non-significativité, mais surtout – et ce qui est le cœur du 
fonctionnement de la parataxe – la puissance de significativité de 
la non-significativité comme modèle d’une dialectique négative. Il 
est sans doute probable que nous n’échappions pas à la puissance 
de la significativité, mais la mesure de notre puissance c’est notre 
capacité à observer le surgissement de ce sens dans la parataxe, 
dans l’apparent qui est non-significatif, dans le surgissant. C’est la 
mesure de la complexité. 
		 L’œuvre n’est donc pas le centre de l’activité de l’homme, mais 
c’est le désœuvrement de l’œuvre qui en est le centre. Si l’œuvre 
n’en est pas le nexus, elle donne l’impression de l’être. C’est ce 
qui constitue sa puissance doxique. C’est ce que Adorno nomme 
l’intermittence et c’est ce que nous nommons l’irrésolution de 
l’œuvre. Irrésolution parce que l’œuvre n’existe que dans cette 
incessante et intenable tension entre le «  tenir encore  » et la 
dé-figuration. Qu’est-ce que cela signifie ? L’œuvre ne pourrait avoir, 
en fin de compte, qu’une seule valeur historique comme puissance à 
se maintenir toujours et encore. C’est le sens du verbe grec diatéréô 
qui signifie se maintenir fidèlement, parce que le rapport que 
nous avons aux œuvres est un rapport de fidélité parce que c’est ce 
rapport qui détermine notre identité, celui d’une appartenance à la 
modernité ou de sa non-appartenance. Cette oscillation repose sur 
un paradoxe fondamental qui trouve sa forme dans l’anxiété que 
nous avons, devant, la relative inertie (ou inefficacité) des œuvres et 
dans la jubilation que nous avons, avec, fantasmatiquement, ce que 
nous appelons œuvre. C’est aussi la proposition de Pierre-Damien 
Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 17 : « j’imagine mal que nous puissions nous 

parvenir à nous repérer et à nous situer, en quelque époque que ce soit, sans nous livrer à l’analyse 

de cette inertie. C’est en elle que se joue l’être au monde, sa sensibilité, ses mœurs, son état » 



52

qui relève que nous ne pouvons nous situer dans un maintenant 
si nous n’observons pas cette inertie. L’observation de cette inertie 
est ce que nous avons nommé l’espionnabilité de l’inopérativité. 
La saisie de cette inopérativité et de cette tension est ce qui nous 
constitue – comme nous l’avons vu – comme des êtres éthiques. 
Ainsi l’œuvre pour exister ne peut le faire qu’à la condition qu’elle 
produise elle-même ce maintient, ou, ce qui semble plus juste, 
elle ne le faire qu’à la condition d’appartenir à une machine qui la 
maintiendra. Cette machine c’est ce que nous pouvons nommer la 
machine doxique ou plus précisément la machine mythologique : 
c’est le sens du verbe doxazesthai qui relève Giorgio Agamben Le 

règne et la gloire, op. cit., ch. 8 : maintenir une valeur historique, c’est-à-dire 
maintenir une valeur de commémoration. Cette valeur historique 
de l’œuvre définit alors un maintenant, non pas essentiellement 
comme actualité intégrale, mais comme valeur oppositionnelle, en 
définissant au mieux un actuel et un inactuel, au pire une origine 
et un destin. 
		 Irrésolution de l’œuvre, parce qu’elle est entièrement tendue 
vers une seule significativité, « se tenir encore ». Cette expression 
n’est pas innocente, elle est chargée, elle aussi, d’une épaisse valeur 
historique et conceptuelle. On trouve d’abord quelque chose qui 
s’en apparente chez Martin Heidegger Concepts fondamentaux de la métaphysique, 

op. cit., § 37 avec concept du «  se-tenir-à-soi  » qui est une attente  : 
« une attente qui n’est pas indéterminée. Elle est alignée sur une 
interrogation essentielle adressé au Dase in lui-même » Ibid., p. 242-243. 
L’œuvre est le figure de cette attente déterminée. Elle est déterminé, 
bien sûr, par une interrogation essentielle sur la puissance que 
nous avons à matérialiser les formes de l’étant (l’ontologie) et sur 
l’anxiété que nous avons à produire les forme de l’existence (le 
discours prophétique). L’œuvre est cette tension, c’est pourquoi, 
elle se-tient-encore pour que nous puissions assumer l’anxiété de 
cette attente et l’envoûtement de cette figure de la suspension. Car 
paradoxalement pour que quelque chose se-tienne-encore il faut 
en même temps qu’elle disparaisse et qu’elle persiste : il faut que la 



53

chose s’encrypte. On retrouve une autre forme de cette persistance, 
chez Adorno avec le concept de l’ « avoir tenu bon » Theodor W. Adorno, 

Théorie esthétique, op. cit., p. 35 : « le bonheur procuré par les œuvres d’art 
serait tout au plus le sentiment qu’elles nous donnent : d’avoir tenu 
bon ». On ne rappellera, sans doute jamais assez, la pertinence de 
ce propos. Ce qui fait œuvre c’est ce qui tient-encore. Et c’est ceci 
qui nous procure la soit-disante jubilation de l’œuvre. L’œuvre ne 
s’achève pas, elle se tient comme un mécanisme qui nous permet de 
nous tenir toujours à côté de l’œuvre, c’est-à-dire d’être, à la lettre, 
ex-ergue. Il y a un, une existence ex-ergon de l’œuvre, en ce sens que 
si elle n’existe pas comme figure achevée, elle ne peut se tenir que 
comme un hors d’œuvre. C’est Pierre-Damien Huyghe qui relève 
cette figure de l’exergue comme un des gestes possible de ce qu’il 
nomme fidélité, c’est-à-dire l’attachement à ce qui s’appelle œuvres 
ou discours Pierre-Damien Huyghe, Modernes sans modernité, op. cit., p. 67 :  

Qu’est-ce en effet qu’un exergue  ? C’est littéralement, un hors 
d’œuvre, ex-ergon qui apparaît comme une pièce rapportée, en citation 
dissociée, par exemple du flux textuel auquel il s’ajointe visiblement. 
Cette façon de ressortir manifestement et de pointer extérieurement 
au reste, en dissonance d’une certaine manière est essentielle. 

Ce que dit ce fragment de texte c’est que l’œuvre exposée comme un 
ex-ergon, c’est-à-dire comme un à côté, est la figure métasyntaxique 
de la parataxe. L’œuvre ne peut se maintenir que dans son 
affrontement paratactique avec ce qui en elle fait hors d’œuvre, 
c’est-à-dire la figure de son inachèvement et de son inopérativité. 
Cette façon, dont parle Pierre-Damien Huyghe, est à entendre 
comme manière, au sens propre comme geste linguistique : ce geste 
essentiel est ce qui manifeste l’œuvre et selon deux processus, la 
pointe et la dissonance. Ce que Pierre-Damien Huyghe nomme 
pointer peut signifier, d’une part le geste linguistique de la déixis, 
et d’autre part dire ce que Heidegger désigne sous les concepts de 
l’«  aiguisement  » Concepts fondamentaux de la métaphysique, op. cit. p. 218 et de 
la  « pointe  » Ibid., p. 225. La pointe est ce temps où nous sommes 
envoûtés, saisi dans le geste linguistique qui fascine, qui en-voûte 
et qui manifeste : cet « instant (Augenblick), dit Martin Heidegger, 



54

n’est rien d’autre que le coup d’œil de la résolution (Blick des 
Entschlossenheit) en laquelle s’ouvre et reste ouverte la pleine 
situation d’un agir  » Ibid. p. 226. «  Pointer extérieurement  » dit, 
précisément, ce geste de l’ex-ergon, ce geste de l’exergue, qui dans ce 
geste de l’exposition maintient l’œuvre dans une instabilité majeur, 
une dissonance (l’extériorisation produit d’autres système, produit 
de la complexité) qui la laisse disposée à la « pleine situation d’une 
agir  ». Ce laisser disposé est la figure de la potentialité. Toute 
œuvre, qui est œuvre, perd en soi cette potentialité. Seule l’œuvre 
qui est livrée à l’inachèvement, au creux, au devenir exergue – 
c’est-à-dire à opérer une sortie – maintient cette potentialité. La 
dissonance est la figure de cette matière inarticulée : c’est donc la 
figure métaphorique, musicale, de la parataxe. 
		 Cette irrésolution de l’œuvre à se tenir-encore est la figure 
paradigmatique de l’être-dans-la-festivité comme un être disposé à 
une ivresse, qui selon la formule de Martin Heidegger ne peut être 
qu’une ivresse de la sobriété, c’est-à-dire une ivresse qui nous fait 
encore tenir. L’être-dans-l’ivresse est un être disposé à l’ivresse de 
cette irrésolution : au cœur de l’inopérativité rien ne peut accéder 
au statut d’œuvre, rien accède ni à l’échu ni à l’existence mais tout 
se maintient dans l’ivresse épocale. 
		  L’œuvre qui se tient-encore est la figure de la puissance 
inchoative. L’œuvre ne se maintient pas en tant que telle, mais elle 
ne cesse de se déclencher, elle ne cesse de commencer et de s’initier. 
En ce sens l’œuvre qui n’existe pas (sauf à la considérer comme 
une valeur historique et donc comme la mesure d’une trace) 
offre le mouvement ou plus précisément le mécanisme suivant  : 
pour se tenir-encore l’œuvre doit se séparer de son statut d’objet 
historique, elle doit donc se dés-œuvrer (argia)  : au sens propre, 
pour se désœuvrer elle doit se tenir à peine à côté, comme ex-ergue 
(ex-ergon) comme figure, non dans l’actualité mais dans la virtualité, 
dans la potentialité, c’est-à-dire comme én-ergie (en-ergon), comme 
intégrale puissance inchoative.  
		 L’irrésolution de l’œuvre la livre aux régimes de l’asémanticitié. 



55

Le premier modèle est en, le principe de l’inchoativité : si l’œuvre 
n’existe pas, mais ne cesse de toujours commencer, elle ne stabilise 
pas de significativité (ou alors comme forme de l’obsolescence). 
L’œuvre appelée « œuvre d’art » est le modèle paradigmatique de 
cette viduité : elle ne cesse d’échoir et de se reconfigurer. 
		 Le deuxième modèle est la « crise de vers » mallarméenne « Crise 

de vers » (1886-1892-1896) in Variation sur un sujet, Œuvre, Gallimard, 1945, p. 360 sq. Si 
Stéphane Mallarmé assume la disparition de l’auteur (du poète) au 
profit des mots dans le « heurt de leur inégalité » Ibid., p. 366 : « L’œuvre 

pure implique la disparition élocutoire du poëte, qui cède l’initiative aux mots, par le heurt de 

leur inégalité mobilisés ; ils s’allument de reflets réciproques comme une virtuelle traînée de feux 

sur des pierreries, remplaçant la respiration perceptible en l’ancien souffle lyrique ou la direction 

personnelle enthousiaste de la phrase ». Le poématique de l’œuvre pure est alors ce qui remplace 

le rythme du langage poétique (la respiration perceptible) en ce qu’il nomme « l’ancien souffle 

lyrique », c’est-à-dire la formule du chant qui accompagne la langue : cependant Mallarmé précise 

encore que ce remplacement se fait par « la direction personnelle enthousiaste de la phrase » qui 

est, nous, semble-t-il, d’une part, une étonnante « transposition » de la pensée longinienne qui 

synthétiserait la notion d’enthousiasme (enthousiastikon pathos), la notion d’image (skématon 

plasis) et la notion de structure (gennaia phrasis) [voir le commentaire, ch. iii, 4] et qui est 

d’autre part, une étonnante « transposition » (Mallarmé écrit au paragraphe précédent « À cette 

condition s’élance le chant, qu’une joie allégée. / Cette visée, je la dis Transposition – Structure, 

une autre  ») de la langue poétique comme chant, en langue prosaïque, mais ici encore, se 

maintenant comme chant. La modernité du poème est celle qui lui fait accepter son devenir 

prosaïque. Ce qui fonde alors, structurellement, le poématique, c’est la phrase. Le terme phrase 

signifie, littéralement, ce qui expose. Une phrase est un objet qui montre. le poème n’est 
alors qu’un dispositif virtuel  : il n’existe plus comme intention 
déterminée mais comme intermittence. Mallarmé écrit Ibid., p. 367 :

Tout devient suspens, disposition fragmentaire avec alternance et 
vis-à-vis, concourant au rythme total, lequel serait le poëme tu, aux 
blancs ; seulement traduit, en une manière, par chaque pendentif. 
Instinct, je veux, entrevu à des publications et, si le type supposé, ne 
reste pas exclusif de complémentaires, la jeunesse, pour cette fois, en 
poésie où s’impose une foudroyante et harmonieuse plénitude, bégaya 
le magique concept d’Œuvre.

Ce texte (le texte mallarméen) est essentiel, d’abord parce qu’il expose 



56

et démontre de manière radicale la pleine puissance du concept de 
parataxe. Le langage se suspend, dit Mallarmé, c’est-à-dire que le 
sens et la finalité de l’objet se suspendent. Le poème est un objet 
inchoatif. La suspension du poème a lieu dans la «  disposition 
fragmentaire  », c’est-à-dire dans ce qui expose le langage à une 
tessérisation du sens. Nous formons et nous utilisons, ici, le terme 
tessérisation. Nous aurions pu renvoyer au sens de la tessella latine 
comme fragment de la mosaïque, mais nous préférons, cependant, 
signifier ici, la tessera qui dit aussi le fragment de la mosaïque, 
mais qui exprime essentiellement d’une part comme figure de la 
tessère d’hospitalité, le geste de la fragmentation qui sépare et qui 
identifie, et d’autre part, la tessère à jouer comme figure – chère à 
Mallarmé – du dé. Le terme tessérisation signifie alors l’explosion de 
la langue selon le principe de la symbolisation et de la constellation 
(sous la forme contingente du jeu). La tessérisation de la langue 
est un principe de singularisation de cette langue comme vide et 
fragmentation  : c’est encore ce que Mallarmé entend dans «  la 
direction personnelle enthousiaste de la phrase  ». L’œuvre est un 
dispositif fragmentaire qui se fait selon deux modèles, d’une part 
« avec alternance » c’est-à-dire avec ou sans combinatoire et d’autre 
part « avec vis-à-vis » c’est-à-dire selon le principe de la juxtaposition 
ou du « côte à côte » benjaminien. Nous retrouvons, ici, le principe 
de la parataxe selon les deux modèles de la relation silencieuse et 
de la juxtaposition. Cette suspension, selon Mallarmé, concourt, 
d’une part, à créer un « rythme total » : cela signifie que le dispositif 
fragmentaire tend à faire en sorte que le poème, que l’œuvre, 
soit un objet virtuel. Virtuel signifie, maintenu dans sa puissance 
inchoative. Le rythme intégral «  serait le poème tu  »  : la langue 
suspendue, c’est-à-dire la langue intermittente qui oscille entre 
la puissance de sémantisation et la puissance d’asémantisation, 
autrement dit le rythme Il faut clairement saisir qu’ici, dans la pensée mallarméenne, 

ce qu’il nomme le «  rythme total  » signifie précisément – ce qu’il nommera le bégaiement – 

cette intermittence des langages à pouvoir signifier et à pouvoir ne pas signifier : la possibilité 

d’une jactance et la possibilité d’une taisance c’est l’objet qui se livre à la langue 



57

de la prose en suspendant la significativité. Or cette suspension 
concourt à créer, en plus du rythme, les « blancs ». Les blancs, qui 
sont ici paratactiquement reconduits en fin de phrase, signifient, à 
la lettres, les espaces vidés (césures et enjambements), les espaces 
creusés (la gluphè, les figures), les espaces transposés (la parataxe, 
le bégaiement). Le poématique est donc cette langue suspendue, 
entre rythme et blancs, vers la langue de la prose. Cette langue existe 
comme poème, comme traduction (comme transposition, c’est-à-dire 
passage d’une structure à une autre), dit Mallarmé, selon la manière, 
c’est-à-dire en fonction du style qui, matériellement, suspendra, la 
langue, en quelque « pendentif », c’est-à-dire en quelque strophe : 
figure de la langue comme un enroulement qui se suspend dans 
une forme.  Enfin, dernier commentaire, sur ce que Mallarmé 
nomme cette «  foudroyante et harmonieuse plénitude  ». Cette 
étrange figure n’est pas sans pré-figurer la fulgurance de l’image chez 
Benjamin. La plénitude, signifie l’abondance comme intégralité du 
rythme de la langue et aussi l’accomplissement (comme figure de 
l’accomplissement du temps, du to plèroumatou chronou Paul, Épitres aux 

Galates, 4, 4) de la langue dans la figure concentrée du fragment et de la 
suspension, est ce qui fait bégayer non pas exactement l’œuvre mais 
son concept. Ce qui fait bégayer Le concept du bégaiement est essentiel. Nous 

renvoyons au texte de Gilles Deleuze « Bégaya-t-il… » in Critique et clinique, éditions de Minuit, 

1993, p. 135 sq. Voir aussi, F. Vallos, le texte « Bégayer » in Le poétique est pervers, éditions Mix., p. 

68 sq. le concept d’œuvre c’est cette oscillation entre accomplissement 
et incomplétude  : l’intermittence. L’œuvre ne bégaie pas, en soi, 
d’une part parce qu’elle n’existe pas vraiment, et d’autre part, parce 
qu’elle n’est que dans l’inaccomplissement de son inchoativité, en 
revanche son concept bégaie en ce sens qu’il est livré à la toute 
puissance de l’inopérativité. C’est bien pour cette raison que cette 
langue est, chez Benjamin Écrits français, op. cit., Ms, 470, p. 453, une prose 
intégrale et qu’elle s’accomplit comme une fête.
						      
						                   10 janvier 2010



58

		 Parrhèsie philosophique

			  Alèthurgie

« À la question : Quelle est la chose la plus belle dans l’homme ? 
il répondit : La franchise. »

Diogène Laërce, Vies. 

		 Nous reprenons le cours de notre étude sur les leçons de Michel 
Foucault et le cours de nos recherches sur la figure de la parrhèsie. 
Les modèles philosophiques antiques nous ont livré, et nous ont 
laissé, des structures, bien établies quant à l’usage et à l’efficacité 
de la philosophie. Nos recherches nous conduisent à analyser deux 
systèmes, celui de la mise à l’épreuve philosophique (le basanos 
platonicien) et celui de la forclusion de l’art, et à partir de ces deux 
systèmes la recherche des systèmes de véridiction, autrement dit 
ce qui permet de dire la vérité et ce qui relève du courage de cette 
vérité. 
		 La parrhèsie doit s’entendre selon deux formules, d’une part 
le courage de la vérité et d’autre part le souci de soi (épiméléia 
héautou) et des autres. Il y a dans l’œuvre de Platon deux dialogues 
qui forment et configurent cette idée de la parrhèsie, l’Alcibiade et 
le Lachès le premier traite des qualités nécessaires à un homme pour entamer une carrière 

politique, le second traite de la question du courage, essentiellement pour la formation des 

jeunes gens. Dans l’Alcibiade, la parrhèsie apparaît comme méthode, 
celle d’un dire vrai, qui fait voir la psukhè est une réalité ontologique 
distincte du corps ; c’est la figure de l’âme qui conduit l’homme à 
la vie contemplative il faut bien sûr faire, ici, la distinction entre la vie contemplative 



59

(théaomata) platonicienne et la vie contemplative ou zoè théorètikè artistotélicienne afin 
de faire apparaître les modes de véridiction. En somme c’est la 
constitution de la métaphysique. Dans le Lachès, la parrhèsie ne 
permet pas d’atteindre la psukhè mais notre manière d’être et notre 
manière de faire, autrement dit nos modes d’existence (bios) nous 

renvoyons bien sûr au discours de Nicias qui expose la méthode socratique comme cette 

nécessaire exposition de ces manières d’être : tropon nun tè zè. Dans ce cas, il ne s’agit 
pas de métaphysique, mais de la constitution d’un discours morale 
et éthique qui se réalise par la mise à l’épreuve de soi (basanos) et 
par cette nécessité à rendre raison de soi (didonai peri auto logon). 
Il y a donc un courage de dire vrai pour découvrir la puissance de 
l’âme et un courage de dire pour donner à la vie forme et style : un 
rendre compte de soi qui va soi vers la métaphysique soi vers une 
stylistique de l’existence. Dans le premier cas le dire vrai, le pacte 
parrhèsiastique est orienté vers l’adhésion de la psukhè aux figures 
métaphysiques, dans l’autre cas il est orienté vers une possibilité 
d’une esthétique de l’existence (le bios). Le bios est pensé comme 
une œuvre belle. Nous sommes bien ici au cœur de l’ensemble 
de nos recherches. Il y a donc bien une double orientation de la 
parrhèsie, comme psychagogie, c’est-à-dire formation des âmes et 
aléthurgie, c’est-à-dire, mise à nue de la vérité comme possibilité de 
faire en sorte que sa façon de vivre en soit déterminée et soit de la 
sorte une belle façon de vivre. 
		 Seulement il y a ici une série de problèmes. Premièrement, 
la seule possibilité d’adhérer à un pacte parrhèsiastique comme 
constitution d’un discours métaphysique est d’adhérer, par ailleurs, 
à un système de croyance. Deuxièmement, si nous admettons que 
les discours de la véridiction ne sont plus ceux de la modernité 
philosophique, que reste-t-il alors pour fonder notre existence  ? 
Enfin troisièmement, que pouvons-nous faire de ce paradoxe qui 
consiste à faire co-exister une forclusion de l’art et une nécessaire 
visée esthétique de l’existence ?
		 Une des réponses possibles est alors ce que l’antiquité nous 
a légué sous la forme du cynisme dont les figures majeures sont Antisthène et 



60

Diogène de Sinope. Ce qui matérialise le mieux la pensée du cynisme 
c’est d’une part la parrhèsie et d’autre part, la double figure de 
l’insolence et du scandale, à condition de bien préciser le sens 
de chacun de ces deux termes. L’insolence est au sens propre 
l’étymologie latine de insolentia est le terme in-solens qui signifie inaccoutumé et insolite et 

qui s’oppose au verbe solere qui signifie avoir l’habitude ce que la pensée grecque 
entend par le terme para-doxon, c’est-à-dire ce qui est insolite et 
étonnant. Quant au terme scandale il signifie précisément ce qui 
paraît incompréhensible le terme grec skandalon signifie le piège qui est posé sur notre 

route et qui nous fait chuter. Michel Foucault donne deux textes essentiels 
pour comprendre cette figure du cynisme. L’un de Diogène Laërce, 
l’autre d’Épictète. Diogène Laërce, dans ses Vies, doctrines et 
sentences des philosophes illustres livre vi, ch, ii, § 69, rapporte à propos de 
Diogène de Sinope : 

Ἐρωτηθεὶς τί κάλλιστον ἐν ἀνθρώποις, ἔφη, Παρρησία.
À la question : Quelle est la chose la plus belle dans l’homme ? il 
répondit : La Parrhèsie.

Quant à Épictère, dans ces Entretiens livre iii, xxii, 24-25, écrit à propos 
des cyniques : 

τῷ γὰρ ὄντι κατάσκοπός ἐστιν ὁ Κυνικὸς τοῦ τίνα ἐστὶ τοῖς 
ἀνθρώποις φίλα καὶ τίνα πολέμια. [25] καὶ δεῖ αὐτὸν ἀκριβῶς 
κατασκεψάμενον ἐλθόντ᾽ ἀπαγγεῖλαι τἀληθῆ μήθ᾽ ὑπὸ φόβου 
ἐκπλαγέντα, ὥστε τοὺς μὴ ὄντας πολεμίους δεῖξαι, μήτε 
τινὰ ἄλλον τρόπον ὑπὸ τῶν φαντασιῶν παραταραχθέντα ἢ 
συγχυθέντα.
Le Cynique est, en effet, l’espion de ce qui est favorable (phila) 
à l’homme, et de ce qui lui est défavorable (polèma). Il faut qu’il 
commence par regarder avec grand soin, pour venir ensuite 
rapporter la vérité (apaggelein talèthè) ; il faut qu’il ne s’en laisse 
pas imposer par la crainte (phobou), pour ne point annoncer des 
ennemis qui n’existent pas ; il faut enfin qu’il ne se laisse égarer 
ni troubler d’aucune manière (tropon) par ce qu’il croit voir 
(phantasiôn).

		 Ce texte est essentiel parce qu’il livre le cynisme sous la figure 
de l’espion, le kataskopos, c’est-à-dire celui à qui revient ce travail de 
l’observation. Pour comprendre ce que recouvre cette observation 



61

katascopique, il faut saisir qu’il s’agit d’abord d’un comportement 
militaire, mais surtout, il faut la saisir d’une part à partir de la figue 
pythagoricienne de la phroura, c’est-à-dire le poste de garde, l’avant 
poste d’observation, le poste de guet, et d’autre part, à partir de 
la théorie de l’espionnabilité voir à ce propos, Furio Jesi, La fête et la machine 

mythologique, ed. Mix., 2008.
		 Il y a alors quatre figures qui se dessinent à partir des recherches 
que nous avons entamées : d’une part, le parrhèsiaste comme figure 
du prophète de la vérité (alètheias kai parrèsias prophetès), d’autre 
part, le parrhèsiaste comme figure de l’ange ou de l’annonciateur 
(apaggelein talèthè), d’autre part encore, le parrhèsiaste comme la 
figure d’une alèthurgie, et enfin, le parrhèsiaste comme figure du 
témoin et du martyre de la vérité (marturon tès alètheias).
		 Il faut maintenant, avec les travaux de Michel Foucault, se 
demander quelles sont les figures modernes de ce cynisme et de 
cette parrhèsie. Michel Foucault en discerne trois. Mais auparavant 
il faut préciser une chose essentielle, la différence entre ce qu’on 
pourrait appeler un cynisme antique et un cynisme moderne. Le 
cynisme antique serait l’affirmation de l’existence de soi comme 
animal, alors que le cynisme moderne serait l’affirmation de soi, non 
dans un rapport à l’animalité, mais dans un rapport à l’absurdité et 
à l’absence de significativité. C’est à la lettre la figure du scandale 
et de l’insolence. Chaque figure douloureuse est alors à ce point 
scandaleuse qu’elle ne signifie pas autre chose que sa violence et son 
irrespect. 
		 Trois formes, donc, du cynisme moderne. Il y a d’abord les 
pratiques ascétiques, parce qu’elles opposent éros et askèsis, parce 
qu’elles pensent qu’une vie austère est nécessaire à l’obtention d’une 
vie parfaite il y a ici encore des liens entre manière de vivre et belle vie, et enfin parce 
qu’elle trouve son exact opposé dans la figure de l’acédie médiévale et 

contemporaine. 
Il y a ensuite les pratiques politiques, qui se présentent elles-même 
sous trois formes, le secret et le complot, son opposé le militantisme 
comme figure de l’exposition de ce dire vrai et enfin le témoignage 



62

comme façon de vivre. Il faut alors étudier l’ensemble des formes 
qui lui sont dérivées, à savoir le nihilisme, l’anarchie, le terrorisme 
et le retrait. 
Il y a enfin les pratiques artistiques comme exposition de la 
«  vie artiste  » sur le modèle européen sous la forme classique, romantique 

et post-romantique, comme constitution d’un discours de la vérité et 
enfin et surtout comme mise à nu du monde. Il faudra bien sûr 
amplement revenir sur ces modèles, les déconstruire et proposer 
d’autres formulations. 
						      
						                     7 février 2010



63

		 Parrhèsie philosophique

			C  oncept d’Alèthès bios, de « vie vraie »

« À la question : Quelle est la chose la plus belle dans l’homme ? 
il répondit : La franchise. »

Diogène Laërce, Vies. 

		 Nous continuons notre investigation des régimes de la parrhèsie 
philosophique, à partir des figures de la pensée cynique et à partir 
des leçons de Michel Foucault, aujourd’hui, celle du 7 mars 1984. 
Il s’agira de réfléchir à la problématique question de la « vraie vie », 
de l’alèthès bios, à partir des modèles que nous avons déjà analysés 
qui constituent les figures de la « belle vie », le bios kalos.
		 Michel Foucault relève trois problèmes quant à l’identification 
de la pensée cynique. Le premier problème est celui de la variété 
des attitudes de ces philosophes voir Le courage de la vérité, op. cit., p. 179-181. 
Le deuxième problème est celui de l’ambiguïté des attitudes qui 
oppose alors un vrai et un moins vrai cynisme. En se référant à un 
texte de Lucien de Samosate Démonax §3 : 

Il y fut conduit, dès son enfance, par un penchant naturel vers la 
vertu et par un amour inné de la philosophie ; et, méprisant tous 
les biens de ce monde, il se voua tout entier à la liberté et à la 
franchise, menant une vie droite, pure, irréprochable, offrant en 
exemple à ceux qui le voyaient ou qui l’entendaient, sa prudence 
et sa sincérité philosophique.

Ici, ce qui est supposé, c’est qu’il puisse y avoir une sorte de 
mouvement naturel et inné vers la philosophie. En somme une 
sorte d’universalisme qui fait que le cynique est un homme qui 
synthétise l’ensemble des connaissances :



64

nourri des meilleurs poètes, qu’il savait presque tous par cœur, 
il avait la parole exercée, et connaissait toutes les sectes de la 
philosophie (§4). 

Lucien ajoute encore que l’exemplarité du cynique Démonax relève 
d’une préoccupation physique : 

Il s’était fortifié le corps par le gymnase, et l’avait endurci par de 
rudes travaux ; en un mot, il s’était mis en état de n’avoir besoin 
de personne (ibid.). 

et relève d’une pratique de la philosophie comme thérapie :
Jamais on ne l’entendit crier, se disputer avec violence, se laisser 
aller à la colère, quand il avait à reprendre. Il poursuivait les vices, 
mais il pardonnait aux coupables : il voulait qu’on prît modèle sur 
les médecins qui guérissent les maladies (§7).

La philosophie des cyniques se présente comme une sorte de 
syncrétisme qui ne repose pas sur des connaissances spéciales mais 
sur une disposition à être et sur une méthode qui est singulièrement 
proche d’une médecine, c’est-à-dire d’un soin. Michel Foucault 
précise encore (p. 187) que le cynisme «  est au cœur de la 
philosophie et le cynique tourne autour de la société sans y être 
admis ». Il y a, donc, une figure évidente de la forclusion, plus ou 
moins volontaire, qui relève, d’une part, d’une mise à l’écart morale 
– on n’admet pas la figure du cynique – et d’une mise à l’écart 
éthique – le cynique se dessaisi des effets et des objets – qui relève, 
d’autre part, de cette posture katascopique du cynique et qui relève 
enfin d’une sorte de retrait essentiel comme figure naturelle d’un 
désir de vouer sa vie à la liberté (éleuthèria). 
		 Le troisième problème, enfin, relevé par Michel Foucault, est 
la pauvreté et l’absence de textes théoriques. Ce qu’il reste est, 
alors, une posture, plus ou moins mythique, qui définit le cynique. 
Selon Dion Chrysostome Discours aux habitants d’Alexandrie, 32, http://penelope.

uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Dio_Chrysostom/home.html il y en aurait trois ; 
les philosophes qui se taisent et qui sont par conséquent dans une 
posture de retrait (§8), ceux qui enseignent et qui réservent leur 
pensée à un public choisi (§8) et enfin les cyniques qui affrontent 
le monde et qui parlent (§9). 
		 Il s’ensuit une série de figures et de points d’identification – 



65

plus ou moins mythiques – qui constituent ce qu’on appelle le 
cynisme et surtout qui constituent une sorte de pensée doxique 
dont la pensée occidentale est emprunte. Première figure, c’est celle 
qui oppose les intellectuels – soit dans une posture de silence, soit 
dans une posture sélective – à ceux qui ont le courage d’être face 
aux idiotai (l’idiotès est à la lettre celui qui n’a pas de culture, pas 
de savoir, pas réellement d’identité ; celui qui n’est qu’en tant que 
tel).  Il est évident que cette pensée a eu, et a encore, une immense 
notoriété.  Elle présente, par ailleurs de multiples dangers.
La deuxième figure est celle qui oppose la connaissance et 
l’entraînement, c’est-à-dire qui oppose la non-nécessité d’une 
connaissance face à la nécessité de l’exercice et de l’entraînement 
qui permet l’acquisition de l’endurance comme fortification du 
corps et du l’esprit. Voici un extrait de Diogène Laërce Vies et doctrines 

des philosophes illustres livre vi, ii, §29-31 sur la vie de Diogène de Sinope :
Ménippe raconte dans le Diogène vendu qu’il fut fait prisonnier 
et mis en vente, et qu’interrogé alors sur ce qu’il savait faire, il 
répondit  : «  Commander aux hommes (andron archein)  ». 
S’adressant ensuite au héraut, il lui dit : « Demande si quelqu’un 
veut acheter un maître ». Comme on lui défendait de s’asseoir : « 
Qu’importe ? dit-il, on achète bien les poissons sans s’inquiéter 
comment ils sont placés ».
[30] […] Xéniade l’ayant acheté, il lui dit que, quoiqu’il fût le 
maître de Diogène, il devait lui obéir, de même qu’on obéit à un 
médecin (iatros) ou à un pilote (kubernètès), sans s’inquiéter s’ils 
sont esclaves (doulos).
Eubulus rapporte dans l’ouvrage intitulé Diogène vendu qu’il élevait 
de la manière suivante les enfants de Xéniade : après les exercices 
(mathèmata), il leur montrait à monter à cheval, à tirer de l’arc, à 
manier la fronde et à lancer le javelot. Il les conduisait ensuite à 
la palestre ; mais il se gardait bien de les confier au maître pour les 
exercer comme des athlètes ; il les exerçait lui-même modérément, 
jusqu’à ce qu’une légère rougeur colorât leurs joues et seulement 
comme mesure hygiénique. [31] Il leur faisait apprendre par cœur 
les récits des poètes et des autres écrivains, ainsi que ses propres 
ouvrages, il les faisait s’exercer à tout procédé permettant de se 
souvenir vite et bien (éphodon suntomon pros to eumnèmoneuton 
épèskei). À la maison, il les habituait au service domestique, et leur 
apprenait à se contenter d’une nourriture frugale (litè trôphè) et 



66

à boire de l’eau. Il les menait avec lui dans les rues, la tête rasée 
jusqu’à la peau, sans aucun ornement, sans tunique, nu-pieds, 
en silence et les yeux baissés ; il les conduisait aussi à la chasse. 
De leur côté, ils avaient grand soin (épiméléian) de Diogène et le 
recommandaient à leurs parents.

Les éléments sont ici suffisamment clairs  : obéissance, le strict 
nécessaire de connaissances, endurance, rigueur, frugalité (ibid., 
§105), soin et surtout, ce qui constituera la méthode cynique, 
le suntomos odos, le raccourci. Il s’agit donc bien d’une méthode 
ascétique de l’endurance et de la rigueur. 
La troisième figure est celle qui relève des systèmes de forclusion. 
La rigueur du modèle cynique suppose donc une série de choses 
impropres et inefficaces à la constitution de cette rigueur. Diogène 
Laërce toujours en conclusion du livre sur le cynisme, ibid., §103-104 :  

Ils retranchent de la philosophie, à l’exemple d’Ariston de Chio, 
la logique (logikon) et la physique (phusikon), pour s’attacher 
exclusivement à la morale (èthikô).[…] Ils suppriment également 
les sciences de la connaissance (mathèmata) : Antisthène dit à ce 
sujet que ceux qui sont parvenus à la sagesse (sôphronas) n’étudient 
point les lettres (grammata), pour n’être pas distraits (diastréphein) 
par des occupations aliénantes (allotriois). [104] Ils proscrivent la 
géométrie, la musique et tous les arts analogues. 

Ce système de forclusion – logique, gnoséologie, sémiologie 
– qui ne s’intéresse donc, exclusivement, à la morale (avec cette 
ambiguïté du rapport entre l’oikos et la sphère publique) est, en 
somme, similaire au système platonicien mais avec des objets 
et une finalité différents. Platon pense une communauté dont 
l’orientation morale (ici teintée d’une visée métaphysique) repose 
sur la forclusion de certains domaines de connaissance République 
livre x, 605a-c : 

	 Il est donc évident que le poète imitateur (mimètikos poiètès) ne 
porte pas vers cette partie de l’âme (psukè), et qu’il ne s’attachera 
point à lui plaire puisqu’il veut s’illustrer (eudokimèsein) parmi 
la multitude (polloi), mais qu’il s’accommode bien mieux des 
caractères (ethos) passionnés et mobiles qui sont faciles à imiter.
	 Cela est évident.
	 Nous avons donc une juste raison de le condamner, et de le 
mettre dans la même classe que le peintre (zôgraphos). Il a cela de 



67

commun avec lui, de ne composer que des ouvrages qui ne valent 
rien, rapprochés de la vérité (alètheian) ; il lui ressemble encore en 
ce qu’il s’adresse [605b] à la partie de l’âme qui ne vaut pas non 
plus grand-chose, au lieu de s’adresser ace qu’il y a de meilleur 
en elle. Nous sommes donc bien fondés à lui refuser l’entrée 
d’un état (polis) qui doit être gouverné par de sages lois, puisqu’il 
réveille et remue la mauvaise partie de l’âme, et qu’en la fortifiant, 
il détruit l’empire de là raison ; ainsi qu’il arriverait dans un état 
où on livrerait le pouvoir aux mauvais citoyens et où on ferait 
périr les bons ; de même le poète imitateur introduit un mauvais 
gouvernement (kakèn politéian) dans l’âme de chaque homme, 
en flattant ce qu’il y a en elle de déraisonnable [605c], ce qui est 
incapable de distinguer ce qui est plus grand et ce qui est plus 
petit, qui tantôt exagère, tantôt rapetisse les mêmes objets, produit 
des fantômes (eidôla eidôlopiounta), et est toujours à une distance 
infinie du vrai (alèthous).

La pensée platonicienne rejette de la communauté les systèmes 
fondés sur l’imitation. La pensée cynique rejette de la communauté 
les systèmes fondés sur la connaissance complexe. 
C’est précisément, ce qui permet de comprendre la quatrième 
figure qui est celle du raccourci, du suntomos odos. La doctrine 
cynique est une sorte de voie rapide vers la vertu. Ce raccourci 
ne passe pas vers la connaissance complexe, mais vers la rigueur et 
l’askèsis, c’est-à-dire l’exercice. Citons deux sources, l’une dans la 
Souda encyclopédie bysantine, k 2712 « Une école philosophie. Sa définition 
“un raccourci vers la vertu” (ho de horismos autou suntomos ep’ areten 
odos) », l’autre dans Diogène Laërce ibid., livre vi, §104 : 

Ils enseignent, comme on le voit dans l’Héraclès d’Antisthène, que 
la fin de l’homme est de vivre selon la vertu (arétèn zèn), doctrine 
qui leur est commune avec les stoïciens. En effet, il y a une grande 
affinité entre les deux écoles ; car les stoïciens appelaient le cynisme 
un raccourci vers la vertu (suntomon ep’ areten odon), et Zénon de 
Citium a mis cette pensée en pratique. 

Enfin, cinquième et dernière figure, la méthode, proprement 
dite, fondée sur trois données, l’anecdote (khréiai), le souvenir 
(apomnèmoneumata) et la plaisanterie (paignia). 
La pensée cynique détermine alors deux concepts fondamentaux 
qui ont traversé la pensée occidentale, le concept de philosophie 



68

héroïque et le concept de vraie vie (alèthès bios). Il s’agit donc bien, 
pour le cynique, d’une travail sur la manière de vivre, sur le style de 
vie, fondée, d’une part, sur une esthétique de l’existence (bios kalos) 
et, d’autre part sur l’idée, possible, d’une vraie vie (alèthès bios).
		 Il s’agit alors d’un problème qui concerne la manifestation de 
l’existence et qui concerne une définition, complexe, du concept 
grec d’alèthéia. L’alèthéia signifie précisément quatre éléments : cela 
signifie, d’abord, le non-caché, a-lèthéia, cela signifie, encore, le 
non-mélangé, cela signifie ce qui est droit et, enfin, cela signifie 
ce qui est incorruptible. C’est à partir de cette source qu’il sera 
alors possible de tenter de comprendre trois concepts-formes chers 
à la pensée antique et qui ont été transmis intégralement dans la 
pensée occidentale moderne et contemporaine  : la première est 
le logos alèthès ou le discours vrai, l’alèthès éros ou l’amour vrai et 
enfin l’alèthès bios ou vie vraie. Ces trois concepts posent, bien sûr, 
d’immenses problèmes sémiotique et éthique d’interprétation, il 
faut donc examiner les figures de cet alèthès bios. 
		 L’alèthès bios s’entend comme «  une vie non dissimulée, 
c’est-à-dire une vie qui ne recèle aucune part d’ombre » (p. 204). 
Michel Foucault donne l’exemple de l’opposition montrée dans l’Hippias 

mineur de Platon, 364e-365a entre les figures d’Achile et d’Ulysse : Achille 
nomme Ulysse polumèkkan Odusseu, c’est-à-dire l’ingénieux, le 
bricoleur Homère, Iliade, ix, 308 et lui annonce qu’il faut qu’il lui dise 
quelque chose sans détour (muthos apèlegôs) parce qu’il déteste celui 
qui cache les choses dans sa pensée (keuthè eni phresin). Hippias 
dira alors d’Achile qu’il est haploustatos kai alèthestastos, c’est-à-dire 
sans détour pour la vérité. Le terme haploos signifie, sincère, sans 
détour, évident : il signifie littéralement déplié, déployé, sans pli. Le 
discours vrai est donc celui qui s’expose sincèrement, il relève de la 
parrhèsie morale. 
		 L’alèthès bios s’entend aussi comme ce qui est sans mélange, 
c’est-à-dire ce qui serait une vie intégrale et ce qui ne serait ni 
une vie bigarrée ni une perception de la gradualité ni une vie de 
la corruptibilité. Ce qui veut dire que l’exact contraire du concept 



69

d’alèthès bios c’est le concept d’hubris. Giorgio Agamben relevait 
Bartleby ou la création, Circé, 1995, p. 82 la figure néoplatonicienne tardive 
de l’archange Gabriel comme figure de la corruptibilité et de la 
contingence : 

Sache que Gabriel a deux ailes. La première, la droite, est pure 
lumière. Cette l’aile et l’unique et pure relation de l’être de 
Gabriel avec Dieu. Puis il y a l’aile gauche. Cette aile est jaspée 
d’une empreinte ténébreuse qui ressemble à la couleur rougeâtre 
de la lune à l’aube ou à celle des pattes du paon. Cette emprunte 
de ténèbres est pourvoir-être, dont un côté est tourné vers le 
non-être. Si l’on considère Gabriel par rapport à son acte d’être à 
travers l’être de Dieu, alors son être est dit nécessaire, car sous cet 
aspect il ne peut pas ne pas être. Mais si on le considère quant au 
droit de son essence en soi, ce droit est immédiatement et dans la 
même mesure un droit à ne pas être, car un tel droit revient à l’être 
qui n’a pas en soi son pouvoir être. 

Il faudrait encore penser à l’ensemble des figures de la corruptibilité 
comme figure de l’instabilité, du mouvement, de la gradualité, de 
la phénoménologie vacillante et instable nous renvoyons ici aux textes Hermès 

mutilé de Georges Molinié et Six modèles d’analyse herméneutique de F. Vallos & Jacopo Baboni 

Schilingi.
		 L’alèthès bios s’entend, encore, comme une «  vie droite  », 
c’est-à-dire c’est une vie qui se conforme aux règles et au nomos. 
		 L’alèthès bios s’entend, enfin, comme une vie incorruptible, 
en ce sens que c’est une vie qui « échappe à la perturbation, aux 
changements, la corruption et à la chute, et se maintient sans 
modification dans l’identité de son être » (p. 207). Il faudrait faire 
une analyse du fragment 174c-176a du Théétète de Platon où il 
décrit une vie tumultueuse impropre à la vraie vie et prompte à 
la corruptibilité face à une vie simple qui sait contempler la vraie 
vie. La vraie vie a quelque chose de comparable à la vie divine et 
bienheureuse. Il faudrait alors opposer à cela le dernier chapitre de 
l’Éthique à Nicomaque d’Aristote où il analyse ce qui, pour la vie, 
constitue, non pas la vraie vie, mais la zoè théôrètikè, c’est-à-dire 
la vie théorètique. Pour Aristote, la vie éthique, c’est-à-dire, 
non pas l’alèthès bios mais le eu zen se constitue ainsi dans une 



70

existence ouverte au loisir (anapausis comme cessation du travail 
et skholè comme étude du monde). La vie théorètique – comme 
vie dirigée vers le bonheur (eudaimonia) et conforme à la vertu 
(arétè) – se démontre par huit arguments  : premièrement parce 
que l’intellect (noos) est la meilleure partie de nous (1177a19), 
deuxièmement parce qu’elle est une activité continue (sunekhès) 
(1177a23), troisièmement parce qu’elle est une activité agréable 
(èdonè) (1177a24), quatrièmement parce que c’est une activité 
auto-suffisante (autarkéia) (1177a27), cinquièmement parce que 
c’est une fin en soi (n’est rien d’autre qu’elle-même) (1177b), 
sixièmement parce que c’est une vie de bonheur (eudaimonia) de 
loisir (skholè) (1177b5), septièmement parce que c’est une activité 
qui garantie l’immortalité (athanatizein) (1177b26) et enfin 
huitièmement parce que c’est notre vie propre (ton auto bion), 
comme vie heureuse (autos hara kai eudaimonestatos) (1178a2). 
Voici donc ce qui constitue, chez Aristote, non pas une vraie vie 
mais une vie heureuse. 
		 Il faudrait, enfin, en guise de conclusion (ou d’ouverture) 
ajouter un cinquième modèle à la figure de la vie vraie qui fut 

d’ailleurs envisagée par Michel Foucault, mais non prononcé lors de sa leçon qui serait 
celle qui s’opposerait à la l’image, ce qui n’est pas réel, ce qui n’est 
pas évident. La vraie vie serait matériellement et moralement ce 
qui s’opposerait à l’apparence et à l’instabilité de l’apparence. Il 
apparaît alors encore plus logique que Platon ait construit un 
système de gouvernementalité dans lequel, ce qui relève de l’art, de 
l’apparence, de l’image, soit mis à l’écart.
		  
 				     
						                     28 février 2010



71

		 Parrhèsie philosophique

			L  e skandalon. 

« Ce qui est désactivé, ce qui est sorti de l’energeia, 
n’est pas autant annulé, mais au contraire gardé, fixé

en vue de son achèvement.  »
Giorgio Agamben, Le temps qui reste. 

		 Nous poursuivons l’analyse de la figure de cette parrhèsie à 

partir de la leçon du 14 mars 1984 de Michel Foucault et de la figure de la pensée 
cynique pour proposer une étude du scandale comme figure d’un 
piège pour la pensée, d’une inversion des lieux du commun, d’une 
inversion, donc, des régimes doxiques. Que signifie alors une vie 
scandaleuse ? Elle se constitue à partir d’un vis à vis entre le principe 
d’un bios kunikos et celui d’un alèthès bios. Il y a donc un paradoxe 
fondamental entre une banalité affichée et une forme du scandale : 
en somme le cynisme est la banalité scandaleuse de la philosophie. 
Le cynisme c’est dire ce que tout le monde dit – la banalité – mais 
le rendant inadmissible – le scandale – et c’est à la lettre ce qui 
relève d’un paradoxe de la pensée cynique. 
		 Première forme de ce paradoxe, c’est de mettre dos-à-dos, 
la forme d’une parrhèsie comme courage de la vérité, comme 
bravoure politique et la forme d’une parrhésie comme ironie 
socratique contre une parrhèsie cynique qui consisterait alors à 
rendre inadmissible ce qui était admissible. 
		 Seconde forme, celle d’un bios philosophikos. Cette vie 
philosophique trouve son fondement dans la pensée occidentale 



72

qui pense la pratique de la philosophie comme exercice de 
vie. Cette vie d’exercice (de l’askèsis au basanos) constituera une 
pratique philosophique en opposition aux pratiques scientifiques 
et épistémologique. En revanche la modernité reposera sur une 
forclusion de cette vie philosophique comme vie vraie : la figure de 
la vie vraie constituera la double figure de la vie sainte et de la vie 
morale.
		 Le modèle de la vie philosophique comme vie vraie sera en somme 
confisquée par la vie religieuse. L’alèthès bios a été confisquée par la 
vie religieuse comme vie sainte et ainsi annulée dans l’ensemble des 
institutions philosophiques, éthiques, épistémologiques. Il y a alors 
deux cas de figures, celui d’une communauté où les liens entre vie 
politique et vie religieuse sont institutionnalisés et celui où ils ne le 
sont plus, c’est-à-dire celui de notre modernité laïque. 
		 Il y a cependant les traces, fortes, de cette vie philosophique 
dans la philosophie de la raison, celle du logos, qui s’affirmera dans la 
pensée des Lumières et de l’Aufklärung. Historiquement, l’ouvrage 
de Theodor W. Adorno et Marx Horkheimer, La dialectique de la 
raison, déconstruira ce modèle d’une vie vraie fondée sur le logos. 
		 Le cynisme saisit la vie philosophique comme scandale à partir 
de cinq formes singulières : premièrement, la philosophie cynique 
doit être une préparation à la vie (comme articulation entre logos, la 
raison et le brokhos, le lacet comme figure métaphorique du suicide), 
deuxièmement la philosophie cynique est une manière de s’occuper 
de soi-même (comme seule activité sérieuse), troisièmement, la 
philosophie cynique n’est l’étude que de ce qui est strictement 
utile (le suntomos odos), quatrièmement, la philosophique cynique 
doit être conforme à ses principes (comme exercice d’une askèsis) 
et enfin, cinquièmement, la philosophie cynique est fondée sur le 
principe de « changer la valeur » (parakharattein to numisma). 
		 Ceci est sans doute la formule emblématique de la pensée 
cynique. Il faut d’abord procéder à une analyse philologique. 
Parakharattein to numisma signifie, à la lettre, changer la valeur. 
Le verbe parakharattein est construit à partir du verbe kharassô 



73

qui signifie, d’une part, inciser, graver, empreindre, figurer et, 
d’autre part, déchirer, rompre. Le terme kharasis signifie l’entaille 
et le terme kharakter signifie l’empreinte, la figure gravée, la 
marque. Il y a alors trois manières de comprendre cette formule. 
Soit elle signifie un changement de la valeur comme falsification 
de la valeur de la monnaie, il s’agit donc d’une truanderie, d’un 
travail de faussaire, soit il s’agit d’un changement de l’effigie qui 
figure sur une face de la pièce de monnaie, soit il s’agit enfin d’un 
changement de la valeur comme caractère, exactement comme 
manière d’appréhender la valeur d’un objet. Le terme nomisma 
signifie la monnaie comme l’habitude. Il est évidemment construit 
sur le terme nomos. L’expression parakharattein to nomisma signifie 
changer (falsification, effigie, caractère) ou bien la monnaie comme 
valeur d’échange ou bien l’habitude comme système de valeur. 
		 Il faut procéder maintenant à une analyse philosophique du 
concept. Nous aurons, ici encore, recours à Diogène Laërce  Vies et 

doctrines des philosophes de l’antiquité, vi, 2, 20 : 
Diogène, fils du banquier Hicésias, était de Sinope. Dioclès dit que 
son père tenait la banque publique et avait changé les monnaies 
(καὶ παραχαράξαντος τὸ νόμισμα), ce qui obligea Diogène à 
fuir. […] Quelques auteurs racontent qu’ayant été en charge 
des comptes, il fut persuadé par les ouvriers et alla à Delphes 
ou à Délos demander à l’oracle s’il devait faire, dans sa patrie, ce 
qu’on lui conseillait. La réponse fut favorable ; mais Diogène, ne 
comprenant pas que l’expression « change la monnaie », pouvait 
s’appliquer aux mœurs et aux usages, altéra le titre de l’argent ; 
il fut découvert et exilé, selon quelques-uns ; suivant d’autres, il 
eut peur et s’expatria. D’après une autre version, il perdit l’argent 
qu’il avait reçu de son père : celui-ci mourut en prison ; quant à 
lui, étant parvenu à fuir, il alla à Delphes demander à l’oracle, 
non point s’il devait changer (παραχαράξει) les monnaies, mais 
quel serait le moyen de parvenir à la célébrité (ἀλλὰ  τί ποιήσας  
ἐνδοξότατος  ἔσται) ; et il en reçut la réponse dont nous avons 
parlé.

		 Il faut citer un autre auteur, Julien l’Empereur ou Julien 
l’Apostat, d’une part Contre les cyniques ignorants, § 8 parce qu’il dit que 
«  tout se borne ici à écouter la voix d’Apollon Pythien quand il 



74

dit : “Connais-toi toi-même”, et “Change la monnaie” » et, d’autre 
part,  Contre Heraclius, § 4 & 6 où il écrit  : « Car que dit le dieu, selon 
nous  ? Il enjoignit à Diogène de mépriser l’opinion du vulgaire, 
et d’altérer non la vérité, mais la monnaie. Et le “Connais-toi 
toi-même”, à quoi devons-nous le rapporter ? À la monnaie ? Ou 
bien devons-nous y voir une allusion à la vérité, en ce sens que 
l’altération de la monnaie ne s’opère que par la connaissance de 
soi-même. Car celui qui, sans égard pour l’opinion courante, va 
droit à la vérité, jugera moins de ce qui le concerne par ce que les 
autres en pensent que par ce qui existe réellement. Par conséquent, 
celui qui se connaît lui-même saura parfaitement ce qu’il est et non 
ce qu’on se le figure ».
		 Il y a donc un bios kunikos lié à cette remise en cause de la 
valeur des effigies. Cette existence se détermine par quatre formes : 
premièrement c’est une vie de chien (c’est-à-dire sans pudeur, sans 
honte, sans respect humain), deuxièmement c’est une vie indifférente 
(adiaphoros bios), troisièmement c’est une vie qui aboie (diakritikos) 
et enfin c’est une vie qui préserve (phulaktikos). En somme la vie 
cynique est la continuité de la vraie vie mais comme renversement : 
elle est la substitution de la figure des principes habituels de la 
philosophie. Nous aurions donc trois modèles, un premier modèle 
comme vraie vie (alèthès bios), un deuxième modèle comme vie 
même (auto bios) et enfin un troisième modèle comme vie autre 
(allos bios). Le premier modèle renvoie, assez évidement à la pensée 
platonicienne et à la constitution d’une pensée métaphysique, la 
deuxième renvoie explicitement à la pensée aristotélicienne comme 
évaluation de la vie théorétique, elle est donc une pensée politique 
et matérialiste, la troisième enfin est donc un modèle cynique. Les 
deux premiers acceptent, très clairement l’idée d’un nomos, chez 
Platon comme double invective de la loi (Criton & République) et 
de la foi (Phédon) et chez Aristote (Éthique à Nicomaque) comme 
constitution d’une pensée politique qui institue, doublement, 
une vie politique (zoè politikè) et une vie productive (zoè poiètikè) 
comme figure d’une vie économique (d’un bios oikonomikos). Or la 



75

vie cynique est la forclusion et une non adhésion à ces deux modes 
d’être (comme manière et comme vie philosophique) comme 
absorption dialectique de ces deux vies pour une vie autre. Si nous 
sommes capables de penser la philosophie cynique comme visée 
dialectique de la vie vraie et de la vie même, il est alors possible d’y 
voir la préfiguration de la pensée paulinienne du nomos voir Épîtres aux 

Romains et Corinthiens 1 & 2 et voir aussi Giorgio Agamben, Le temps qui reste, p. 152-164. 
Pour exprimer cette relation entre la foi (pistis) et la loi (nomos) 
Paul utilise fréquemment le terme kat-argos et le verbe kat-argeô qui 
signifie, à la lettre, la désactivation comme sortie de l’en-ergeia : le 
chrétien doit parvenir à suspendre la loi (suspension qui n’est pas 
une annulation), doit la rendre inopérante afin de mieux réaliser, 
de mieux achever la loi du Christ. C’est pourquoi Paul écrira, Rm 
3, 31 : « alors abolissons-nous la loi par la foi ? – non établissons la 
loi. νόμον  οὖν  καταργοῦμεν  διὰ  τῆς  πίστεως; μὴ γένοιτο, ἀλλὰ 
νόμον  ἱστάνομεν » nous renvoyons à une lecture attentive de ces textes, nous renvoyons 

aussi à cette question relevée par Giorgio Agamben de la traduction par Luther du verbe 

katargein par le verbe allemand Aufheben qui constituera par la suite le cœur de la pensée de la 

dialectique par Hegel. Nous renvoyons aussi à cette question essentielle de la transformation du 

christianisme par les pensées protestantes, voir à ce propos l’ouvrage de Max Weber, L’Éthique 

protestante et l’esprit du capitalisme.
		 Il reste alors à analyser le renversement opéré par la pensée 
cynique des quatre modes de la vie vraie relevés dans le précédent 
séminaire, à savoir, une vie non-dissimulée, une vie non-mélangée, 
une vie droite, une vie incorruptible. 
		 La vie non-dissimulée doit s’entendre comme ce principe 
cynique d’avoir une vie intégralement publique, donc scandaleuse. 
Cette vie publique est une vie sans secret, donc intégralement 
affichée comme publicité, c’est encore une vie de la naturalité et 
c’est enfin un vie « éhonté » (anadéia) : c’est donc en soi une vie 
non-dissimulée mais autre que ce que l’on pourrait attendre. Il y a 
deux figures modernes, contemporaines, celle du militant (dans la 
gradualité de son acception) et celle de la star qui affiche une vie 
non-dissimulée comme vie scandaleuse et comme vie autre (il est à 



76

noter que la figure de certains artistes est une synthèse de ces deux 
figures).  
		 La vie comme non-mélange est fondée sur une esthétique de la 
pureté et une stylistique de l’indépendance. La forme choisie par les 
cyniques est celle de la pauvreté. C’est un concept compliqué, sans 
doute insupportable. La pauvreté est, d’abord, un rapport simple 
aux idiotès. La pauvreté cynique est un dépouillement volontaire, 
un renoncement à toute économie, un renoncement à se maintenir 
comme un être économique. Cette pauvreté s’oppose, bien sûr, à 
cette pensée antique de l’oligos (qui fonde la pensée de Platon et 
d’Aristote) et qui sera déconstruite par Hegel dans la dialectique du 
maître et de l’esclave et reprise par Karl Marx comme fondement à 
sa pensée philosophique. Cette pauvreté s’oppose aussi à la figure 
du petit bourgeois (et aujourd’hui du bourgeois planétaire) dont 
la figure, ambiguë et paradoxale est Socrate  tel que ce fragment 
du sophiste Élien Histoires variées, iv, 11 le laisse entrevoir  : « Diogène 
accusait Socrate d’être trop délicat (truphè). Il lui reprochait d’être 
trop recherché dans sa maisonnette (oikidion), dans son fauteuil 
(skimpodiou) et jusque dans ses pantoufles (blautais) dont il se 
servait quelques fois ». 
		 La pauvreté cynique est encore une pauvreté infinie, c’est-à-dire 
qui chercher toujours un dépouillement supplémentaire. Elle 
se transformera en l’évidente ascèse chrétienne. Et de la même 
manière, cette pauvreté n’existe que comme dramaturgie et 
spectacularisation d’elle-même dans les formes scandaleuses de la 
laideur, du sale, de la disqualification de la beauté physique. 
		 La pauvreté cynique existera, surtout, dans cette forme ultime 
de l’esclave (doulos). On retrouve, de la même manière, dans la 
pensée chrétienne ce devenir esclave qui est, à la lettre, le leitmotiv 
de la pensée paulinienne, Rm, 1, 1 : « Je suis Paul, esclave de Jésus 
Christ, convoqué, envoyé, isolé pour être le messager de l’Annonce 
de Dieu. ΠΑΥΛΟΣ  δοῦλος  Ἰησοῦ  Χριστοῦ, κλητὸς  ἀπόστολος, 
ἀφωρισμένος  εἰς  εὐαγγέλιον  θεοῦ ». 
		 Pauvreté, encore, comme mendicité, c’est-à-dire l’inversion de la 



77

vie d’indépendance et en ce cas comme indépendance scandaleuse. 
Pauvreté comme adoxia, c’est-à-comme mauvaise réputation et 
pauvreté enfin comme humiliation. Selon Michel Foucault, cette 
pauvreté comme humiliation trouvera sa continuité dans la pensée 
chrétienne de l’humilité. En somme cette pauvreté, cette figure 
de l’esclave, de l’adoxia et de l’humiliation sont le retournement 
de la figure classique de la vraie vie (alèthès bios) comme vie 
scandaleusement autre. Le contemporain est une lecture de cette 
vie scandaleusement autre, au moins, depuis le romantisme et 
jusqu’à la consomption de ses propres formes dans le spectacle et sa 
figure ultime la star. 
		 Enfin la vie droite est à entendre comme le logos indexé sur la 
nature, sur la vie naturelle, sur l’animalité, où scandaleusement rien 
n’est scandaleux. Le bios politikos est une animalité comme défi, 
pratiquée comme exercice et jeté scandaleusement aux autres. 
		 Nous poursuivrons la vie incorruptible lors du prochain 
séminaire. 
		  
 				     
						                        14 mars 2010



78

		 Parrhèsie philosophique

			  Polèmon & politéia. 

« ¿Qué es la vida? Un frenesí.
                 ¿Qué es la vida? Una ficción,

                 una sombra, una ilusión,
                 y el mayor bien es pequeño;

                 que toda la vida es sueño,               
                 y los sueños, sueños son. »

Pedro Calderón de la Barca, La via es sueño. 

	
		 Dans le séminaire précédent nous avions exposé les 
renversements opérés par la pensée cynique de la vie non-dissimulée 
en vie éhontée, de la vie non-mélangée en vie de pauvreté et de la 
vie droite en vie de l’animalité. En somme l’exposition de la vie 
nue, de la vie mendiante et de la vie brutale. Ces renversements 
se réalisent dans le bios kunikos par dramatisation des modalités 
d’apparition et par la manifestation de la vie scandaleusement 
autre. Il reste, alors, à entrevoir, à partir de la leçon du 21 mars 
1984 de Michel Foucault le quatrième modèle de renversement, 
celui de la vie incorruptible ou de la vie souveraine. Nous avions 
analysé ce qui constituait la vie incorruptible. Que signifie alors la 
vie souveraine, la vie de la basiléia, le bios basiléios. C’est, d’une part, 
une vie de jouissance comme possession et comme plaisir car la vie 
souveraine est une vie qui se possède elle-même et, d’autre part, 
c’est une vie bénéfique comme secours spirituel apporté aux autres 
et comme rapport à l’ami. La vie souveraine est une vie bénéfique 
dont la portée est universelle. Michel Foucault précise (p. 251) qu’il 
« faut bien comprendre que cette activité, par laquelle on est utile 



79

aux autres dans l’exercice d’une vie souveraine sur elle-même, est 
en quelque sorte un surplus, un excès, ou plutôt elle n’est rien de 
plus ni de moins que l’autre face du rapport à soi ». Que signifie ce 
surplus et que signifie cette vie de surplus ? Cela signifie, à la lettre, 
une vie de l’excédent (ex-cedere), c’est-à-dire une vie qui s’avance au 
delà, une vie qui dépasse. Il y a plusieurs manières de comprendre 
cette vie qui excède ; soit à la manière du bios kunikos, c’est une 
vie de maîtrise qui devient une vie bénéfique (c’est-à-dire qui 
s’occupe), soit de considérer que toute chose qui excède est en trop 
et dans ce cas qu’une vie de l’excédent est une vie qui gâche, soit 
encore de considérer que toute vie de l’excédent n’est pas en mesure 
de saisir la «  vie même  » comme vie inqualifiable, c’est-à-dire 
comme vie du maintenant qui n’est alors ni une vie en trop ni une 
vie en moins (c’est-à-dire, ni une vie de l’excédent ni une vie du 
déficit), soit enfin, de considérer, par renversement, que la seule 
figure de l’excédence est ce qui ne relève « ni de la nutrition ni de 
la nécessité » « ou ta dia trophè kai anankaia » Aristote, Éthique à Eudème, 

1245b5, c’est-à-dire ce qui relève, pour un temps de l’abondant.
		 Les modèles de la souveraineté sont nombreux, aussi bien 
chez Platon comme rapport philosophique à la monarchie qu’au 
concept du «  devoir-être  » comme visée idéale. Michel Foucault 
analyse la souveraineté dans la pensée cynique avec la figure du 
roi-philosophe : le cynique est un roi et un anti-roi (p. 252) dans 
la figure de la supériorité et dans la tentative de démontrer que 
la monarchie des rois «  est vaine, illusoire et précaire  ». Il faut 
renvoyer au quatrième Discours sur la royauté (Péri basiléias) de 
Dion Chrysostome voir http://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/

Dio_Chrysostom/home.html. Dion Chrysostome, dans cette série de 
discours sur la royauté, présente au quatrième, en guise d’exemple, 
la rencontre entre Diogène de Sinope et Alexandre le Grand. Il 
développe quatre arguments en vue de prouver que la souveraineté 
cynique est supérieure à la souveraineté de la royauté. Premier 
argument (§ 8), il présente un face a face entre les deux hommes 
comme figure d’une symétrie, mais aussi comme dissymétrie parce 



80

que la souveraineté d’Alexandre est précaire puisqu’elle repose 
sur quelque chose tandis que la souveraineté des cyniques, elle 
n’a besoin de rien. Deuxième argument (§ 30-31), parce que le 
véritable roi, le cynique, est à l’image de Zeus (de la divinité), il n’a, 
en ce cas, aucun besoin de la paidéia, c’est-à-dire de l’éducation, de 
la formation. En revanche il présente deux qualités, corrélatives, 
d’une part l’andréia, comme courage et virilité et la mégalophrosunè, 
c’est-à-dire la grandeur d’âme. Troisième argument (§ 55-56), la 
souveraineté cynique permet de combattre tous les ennemis, 
c’est-à-dire les vices. Quatrième argument (§ 67), le vrai roi, le 
cynique, ne peut jamais perdre sa souveraineté. 
		 La souveraineté cynique se construit alors sur trois modèles 
comme figure de l’être-excédent  : en ce cas celui qui participe 
au bios kunikos peut alors s’occuper des autres sous la forme de 
l’épiméléia heautou, il peut apporter des soins mais comme thérapie 
et donc comme forme possible du bonheur, il est alors iatros, enfin, 
il peut offrir son être dans les combats et les diatribes, il est alors 
polémikos. Le philosophe cynique pour être à la fois épimélès, iatros 
et polémikos doit entièrement livrer sa vie à l’exercice de soi comme 
askèsis et athlètès. 
		 La souveraineté cynique repose sur la figure tutélaire du dieu 
Héraclès, dont la vie se réalise, très schématiquement, en trois 
phases, la folie, les travaux, la félicité. Il est donc le modèle de l’être 
cynique, en ce sens qu’Héraclès est un être souffrant (anthropos 
ponèros), c’est-à-dire un être qui endure un travail (ponos), il est 
aussi un être combattant (anthropos agônizomenos), c’est-à-dire 
qui est livré à la lutte et à l’inquiétude (agônia), il est, enfin, un 
être misérable (anthropos athlios), c’est-à-dire un être qui endure 
les souffrances de la lutte. Il est donc, à la lettre, ce que les grecs 
appelaient, un athlètès athlios. 
		 La souveraineté cynique, comme vie incorruptible, est une 
dramatisation par dérision, un renversement  : une dramatisation 
de la vie souveraine, heureuse et bénéfique en vie de royauté 
misérable.



81

		 On peut opérer une sorte de résumé des quatre renversements : 
renversement de la vie non-dissimulée en la spectacularisant dans 
la pratique de l’impudeur. Renversement de la vie non-mélangée 
en la dramatisant dans une vie de pauvreté. Renversement de la 
vie droite en la spectacularisant dans les formes de l’animalité. 
Enfin, renversement de la vie incorruptible ou souveraine en la 
dramatisant dans, ce que Foucault appelle, une «  militance  ». 
Une militance philosophique dont la figure est un anti-roi, une 
souveraineté dérisoire et dont la finalité est, bien sûr, de changer 
le monde : Michel Foucault nomme cela « un militantisme ouvert, 
universel, agressif  ». Il y a bien sûr un très grand nombre de ces 
formes survivantes de la souveraineté dérisoire. Il faudrait voir dans 
la figure de la royauté dérisoire, les figures médiévales de Lancelot 
ou parodiques de Grinberge, les fous du roi, les contes (d’Alice 
au pays des merveilles à Cendrillon, etc.). Il y a bien sûr la figure, 
essentielle, du Christ qui est ce roi misérable et qui commence par 
instaurer une royauté misérable. Il y a encore la figure du roi banni, 
errant (Ulysse dans l’Odyssée, Un nid pour quoi faire de Olivier 
Cadiot, Un homme sans qualité de Musil, etc.). Il y a enfin la figure 
du roi fou (Le roi Lear, La vida es sueño, Ubu, etc.)
		 Il faut achever l’analyse du renversement de la vie incorruptible 
ou vie souveraine par l’analyse que fait Michel Foucault du 
chapitre 22 du livre iii des Entretiens d’Épictète http://remacle.org/

bloodwolf/philosophes/epictete/entretiens3.htm#XXII qui traite de la mission, du 
rôle de la philosophie cynique qui peut se définir en deux points. 
Premièrement, le rôle du bios kunikos, est une militance, mais 
une militance qui doit, non seulement, se tenir dans la décence, 
mais encore qui ne peut se faire dikha théous, sans les dieux. C’est 
un choix de vie mais qui relève d’une désignation, d’un appel. 
Deuxièmement, cela relève d’une activité comme métier, comme 
profession, comme exercice, comme endurance (p. 271). Si le bios 
kunikos relève d’une profession, cela relève de trois épreuves  : un 
nécessaire retour à l’aidos (la pudeur) comme vie non-dissimulée, 
une nécessaire épreuve de la vie dans la pauvreté et dans l’errance, 



82

et enfin une nécessaire visée diacritique, c’est-à-dire ce qui permet 
au cynique d’être un éclaireur, un kataskopos. La discipline cynique 
comme askèsis est un combat car le cynique est un philosophe 
en guerre, une acceptation des violences, une indifférence à 
l’opinion et une indifférence à l’humiliation. Il est bien entendu 
que les propos d’Épictète sont moraux et orientés vers une double 
mission du cynique, d’une part, un exercice qui distingue ce qu’il 
faut pour l’âme et le corps et, d’autre part, un renforcement des 
liens philanthropiques. Nous rappelons que les dates d’Épictète 
sont approximativement 50-125, c’est-à-dire au moment même 
où émergent et se diffusent les pensées chrétiennes : il serait alors 
possible de saisir les figures de la royauté du Christ, de la kénose, 
de l’humiliation et de l’amour comme d’exactes parallèles au bios 
kunikos. Le cynique, l’être souverain (comme le chrétien) doit 
constituer un renversement de l’humiliation, de la violence et de 
la misère en affection. Il doit se constituer exactement comme la 
synthèse de l’éclaireur et du veilleur, du kataskopos et de l’épiskopos. Il 
y a alors l’émergence d’une pensée – fondamentale pour l’occident, 
dans la trace de la pensée cynique et l’émergence de la pensée 
chrétienne – d’être désigné par dieu qui sont en même temps les 
veilleurs et les éclaireurs (missionnaires universels) en vue du réaliser 
trois choses, un universalisme éthique, des êtres responsables de 
l’humanité (le soin, le berger, le conducteur, etc.) et une véritable 
politeuesthai, c’est-à-dire une véritable activité politique. Mais alors 
qu’elle peut être cette activité ? cette vie politique ? elle ne peut être 
que celle d’une vie scandaleuse et d’une vie ascétique. Cette vie 
politique est un renoncement dans la figure de l’esclave en vue de 
changer les figures du politique. Une militance révolutionnaire… 
et métaphysique. 
 				     
						                        28 mars 2010



83

		 Parrhèsie philosophique

			  Parrhèsie & vérité. 

« La vérité, ce n’est jamais le même : 
il ne peut y avoir de vérité que dans la forme de

l’autre monde et de la vie autre. »
Michel Foucault, Le courage de la vérité. 

	
		 Dans les séminaires précédents nous avions exposé les 
renversements opérés par la pensée cynique de la vie non-dissimulée 
en vie éhontée, de la vie non-mélangée en vie de pauvreté, de la vie 
droite en vie de l’animalité et de la vie incorruptible en vie souveraine. 
En somme l’exposition de la vie nue, de la vie mendiante, de la vie 
brutale et de la vie de militance. À partir de la leçon du 28 mars 
1984 (la dernière) de Michel Foucault nous essaierons d’entrevoir 
les figures et les modèles issus de ce bios kunikos. La souveraineté de 
la vie cynique établit deux modèles fondamentaux pour la pensée 
occidentale, d’une part, le modèle d’une vie heureuse, voire d’une 
vie bienheureuse et, d’autre part, le modèle d’une manifestation de 
la vérité. Voici, en somme, les deux modèles majeurs. 
		 Le modèle de la vie bienheureuse est fondé sur deux éléments, 
l’acceptation, dans un rapport à soi, à la destinée et dans 
l’acceptation, dans un rapport aux autres, d’être celui qui annonce, 
d’être appaggelein talêthê, d’être celui qui annonce les choses vraies 
voir Épictète, Entretiens, livre iii, ent. 22. Il est alors important d’expliciter 
que ce double rapport à la destinée et à l’annonce comme vie 
bienheureuse repose sur deux principes esthétiques  : d’une part 
comme conformité esthétique entre la vie, la représentation qu’on 



84

en donne et la tâche de la vérité voir à ce propos ce que nous avions dit du 

Lachès de Platon (188c-189b) : « j’en éprouve une joie (khairô) profonde par la contemplation 

(théaomai) de la convenance et de l’harmonie (harmozô) dont le spectacle m’est offert  » et, 
d’autre part, le devenir « plastique » de l’être qui expose la vérité. 
L’être cynique, le philosophe est alors la figure plastique, le modèle, 
le théorème, l’exposition théorématique de la vérité. Il y a donc, 
depuis le modèle archaïque du bios kunikos, le modèle dont on retrouve 

la trace aussi bien dans le croyant, le militant, le philosophe, l’artiste de l’être dont 
l’existence collective est une existence plastique, esthétique, dont 
l’existence est le figmen de modèles doxiques et collectifs (moraux, 

théologiques, idéologiques, politiques, etc.). Saisir cette puissance figmentaire, 
c’est opérer une déconstruction des modèles dialectiques. 
Maintenir cette esthétisation du vivant c’est rendre impossible une 
vie inqualifiable – une vie même – et, plastiquement, l’exposer en 
vie autre ou vie vraie. Il va de soi que ces modalités esthétiques 
repose sur des méthodes  : le modèle cynique en comporte trois. 
Il faut, d’abord, être capable d’estimer  : s’estimer soi-même, ses 
capacités, les connaissances, les autres. Il faut, encore, être, dans 
une vigilance perpétuelle de soi comme maintien et construction 
de ses représentations. Il faut, enfin, être un perpétuel surveillant 
(épiskopos) : se surveiller soi-même et surveiller les autres il faudrait faire 

une longue étude des trois modèles de l’observation, le kataskopos, l’épiskopos et le polupragmôn.
		 Michel Foucault relève deux conduites qui orientent le rapport 
à la vérité et à la représentation de la vérité  : la première est une 
évidente expérience métaphysique du monde, la seconde est une 
expérience historico-critique de la vie. La constitution du pouvoir, 
des représentations du pouvoir, de la morale et de l’ordre, sont, 
intégralement inscrits dans ces deux conduites. Cependant, s’il 
est évident que le cynisme c’est d’abord maintenu dans les formes 
chrétiennes de l’ascèse, de l’ascétisme, du monachisme et de 
l’érémitisme, comme brutalité de l’existence matérielle, comme 
esthétisation de ce rapport et comme exigence morale, il s’est 
substantiellement transformé de deux manières, d’une part, en 
inversant les valeurs cyniques de la vie autre en système chrétien de 



85

l’autre vie et, d’autre part, en constituant un dogme de l’obéissance 
en une dialectique du despotès et du doulos. La pensée chrétienne 
et occidentale moderne se sera construite sur une dialectique, plus 
radicale et plus stricte, entre ascétisme et obéissance contre le modèle 

cynique d’un ascétisme et d’une mise à l’épreuve (askèsis et basanos).
		 Michel Foucault achève sa dernière leçon en proposant une étude 
des transformations du concept de parrhèsie à partir des versions 
grecques de la Bible, puis avec la littérature néo-testamentaire, et 
enfin avec la littérature patristique. 
		 Le mot parrhèsie signifie dans le texte grec de la Septante 
soit la hardiesse ou le courage soit « l’être même de Dieu dans sa 
manifestation » voir Proverbe 1, 20-21 et Psaumes, 94, 1-3 « ὁ θεὸς ἐκδικήσεων κύριος 

ὁ θεὸς ἐκδικήσεων ἐπαρρησιάσατο ».
		 Dans la littérature néo-testamentaire le terme parrhèsie signifie 
un mode d’être comme l’expérience de la confiance en Dieu  : il 
s’agit en somme d’une confiance eschatologique et d’une vertu 
apostolique comme courage voir Jean, i, 4, 16 et Paul Éphésiens, 6, 19-20.
		 Enfin, dans la littérature patristique, s’opère les plus grands 
changements. La parrhèsie est soit une valeur positive comme figure 
fondamentale du martyr, et comme expérience du face-à-face avec 
Dieu, soit elle est une valeur négative et péjorative. Et puisque le 
rapport de confiance se substitue à l’obéissance, la parrhèsie produit 
une arrogance dont il faut se méfier : « il [l’homme] ne faut pas qu’il 
croie, il ne faut pas qu’il s’imagine, il ne faut pas qu’il ait l’arrogance 
de penser qu’il est capable de faire, par lui-même, sont propre salut 
et de trouver la voie d’ouverture à Dieu. Lui-même doit-être, pour 
lui-même, un objet de méfiance (304)  ». La parrhèsie produira 
encore, une sorte de négligence de soi-même dans cet excès de 
confiance Foucault cite Dorothée de Gaza Œuvres spirituelles, instructions, iv, 52, 1665A : 

« qu’y a-t-il de pire que la parrhèsie ? Elle ressemble à un grand vent brûlant qui, lorsqu’il se lève, 

fait fuir tout le monde devant lui et anéantit les fruits des arbres ».
		 En somme là où il y a, maintenant, obéissance, il ne peut y avoir 
parrhèsie. Et ceci constitue, sans doute, le modèle de la modernité 
d’un sujet qui ne constitue jamais son discours (logos) autrement 



86

que dans un rapport à l’obéissance et à la méfiance. C’est notre 
modernité. 
		 Il faudrait, à présent, procéder, à une première conclusion. 
L’ensemble du travail de Foucault tente de saisir la problématique 
occidentale de la constitution du sujet comme relation entre vérité 
et métaphysique. 
		 Cette relation – à partir du modèle de la parrhèsie – se manifeste 
à partir des modèles de la psukhè et du bios comme relation au 
corps, aux passions, aux événements. 
		 Cette relation au bios constitue une attitude fondamentale au 
souci de soi. Elle constitue alors une éthopoièticité.
		 Enfin, cette relation constitue l’ensemble des problématiques 
autour des questions de connaissance, de vérité, de morale – 
en somme l’ensemble des éléments qui relèvent de l’éthos, des 
théorèma et des mathèmata – c’est-à-dire l’ensemble des dispositifs 
éthopoiètique, théorèmatique et mathématique. L’ensemble de ces 
dispositifs fondent alors une askèsis.   
 				     
						                        11 avril 2010



87

		 Parrhèsie philosophique

			  Synthèse. 

« La vérité, ce n’est jamais le même : 
il ne peut y avoir de vérité que dans la forme de

l’autre monde et de la vie autre. »
Michel Foucault, Le courage de la vérité. 

	
		 Ce séminaire est, en somme, une sorte de synthèse des 
recherches qui ont été entreprises cette année sur le concept de 
parrhèsie et plus spécifiquement, sur le concept de parrhèsie 
philosophique. Nous savons aussi que l’ensemble de ces recherches 
est un commentaire des dernière leçons que Michel Foucault 
a donné au Collège de France en 1984. Ces recherches ont mis 
en jeu un certain nombre de problématiques qui touchent, bien 
sûr, la question de la parrhèsie comme dire vrai, mais surtout qui 
touchent le problème du sens et de la valeur qui ont été donné à la 
philosophie en Occident. 
		 Première problématique, donc, celle du concept de vérité et de 
son empreinte : si la vérité relève de quelque chose qui est estimé 
comme vrai, alors matériellement, la vérité suppose un certain 
nombre de dispositifs, plus ou moins contraignants, qui sont en 
mesure d’assurer cette vérité et de l’établir idéologiquement. Il y 
aurait deux sortes de vérité, celle dont le dictum est assumé par 
une puissance externe – métaphysique – et celle dont le dictum est 
assumé par ce que nous pourrions nommer l’évidence. L’évidence 
n’est pas autre chose que ce qui ne peut être contredit. Il reste 
cependant certain que, si la vérité est un dictum, elle n’apparaît donc 



88

pas autrement que sous la forme d’une « dictée » et ne s’assume pas 
autrement que comme un « mot d’ordre ».
		 Deuxième problématique, celle d’une éthicité de la 
représentation de ce dictum. Cela signifie que les procédures de 
« véridiction » sont d’immenses machines qui ne cessent de produire 
des images  : les systèmes de vérité sont fondés sur la puissance 
de configuration et la puissance eidolopoiètique, autrement dit, 
fondés sur la puissance dynamique de l’emblématisation et de la 
symbolisation. Or si l’image est produite pour assumer la vérité elle 
est substantiellement aussi vraie que le concept qu’elle représente : 
c’est ce que nous nommons une pensée figmentaire. Un figmen n’est 
pas autre chose que ce qui acquiert une fixation et une stabilité : 
en somme une incrustation. C’est la puissance du moteur des 
« machines ». 
		 Troisième problématique, celle de la constitution d’une 
puissance doxique. Le dire vrai, l’exercice de la vérité, la puissance 
du dictum est la substance éthique, politique et matérielle de la 
doxa. La doxa est un système complexe, triple, qui repose, d’une 
part, sur la puissance matérielle, figurée, imageante de la doxa 
comme valeur commune, qui repose d’autre part, sur la puissance 
mécanique et technique d’outils de véridiction que nous nommons 
endoxa, et qui repose, enfin, que la puissance du doxazesthai, 
c’est-à-dire ce qui permet l’existence matérielle de la doxa, que 
Giorgio Agamben nomme glorification et que nous nommons soit 
célébration, soit notoriété, soit configuration. La configuration est 
la synthèse dialectique d’éléments qui « s’exposent ». 
		 Quatrième problématique, celle de la constitution d’une 
dialectique de la raison. Nous rappelons que ce nous nommons 
« dialectique de la raison », n’est que la figure triomphante de ce 
que l’antiquité grecque nomme logos, autrement dit la puissance 
ratio-conceptuelle. L’ensemble des systèmes de véridiction 
fondent et sont fondés sur une structure dialectique qu’il est 
possible d’entendre comme la relation qui existe entre le logos 
(comme puissance ratio-conceptuelle), l’ergon (comme puissance 



89

œuvrante), l’argos (comme mesure du désœuvrement) et le 
kat-argos (comme puissance dialectique). Cette relation complexe 
entre la raison, l’opérativité, l’inopérativité et la dialectique fonde 
aussi bien la substance de la doxa, le rapport contractuel à l’œuvre, 
que la substance politique et éthique de notre culture. La vraie 
figure de la dialectique se trouve, incontestablement, ici. Par 
ailleurs, si la substance politique de notre « vivre en commun » est 
fondée sur cette dialectique, elle l’est aussi sur les relations – qui 
sont substantiellement dépendantes des premières – entre doxa, 
métousia, métoikia et oikonomia, c’est-à-dire relation entre croyance 
(système des valeurs), participation, l’identité et l’économie : il y a 
donc un double système d’économie des valeurs et de l’identité. La 
vérité, le dire vrai, les systèmes de véridiction sont le mécanisme 
structurel et institutionnel de cette dialectique d’une économie de 
la croyance comme mesure de la participation et de l’identité (du 
même). 
		 Cinquième problématique, celle d’une technique de la vérité, 
en ce sens que pour parvenir à la saisir et pour faire l’effort de la 
transmettre, cela suppose une élaboration des techniques propres à 
un dire vrai. L’ensemble de ces opérations suppose une rhétoricité 
de la vérité : cette technicisation induit dialectiquement la création 
d’une rhétorique dont la finalité est la découverte de la vérité 
(aléthurgie) et la transmission de cette vérité (psychagogie) ou la 
création d’une sorte d’anti-rhétorique, une parrhésie dont l’enjeu 
est un dire vrai intégral. 
		 Sixième problématique, celle complexe d’une figure de la 
nostalgie, en ce sens que la découverte et l’exposition de la vérité 
suppose l’émergence d’une ontologique – comme figure archaïque 
d’un monde tombé à échéance, comme figure archaïque d’un être 
éloigné de la vérité – et suppose l’émergence d’un jugement du 
temps du contemporain comme temporalité de l’imperfection et 
de la faute. La nostalgie est une figure du regret et du jugement qui 
suppose un exercice, une mise à l’épreuve de soi pour garantir la 
possible exposition de la vérité et pour garantir la possibilité de ne 



90

jamais sombrer dans la figure de l’acédie. Il faut entendre le concept 
de l’acédie comme renoncement à la puissance de configuration de 
la doxa et comme renoncement de l’adhésion au pacte dialectique 
que nous avons entrevu, celui d’une croyance et d’une économie 
du vivre. 
		 Septième problématique, enfin, celle d’une opposition entre 
une technique et une éthique du dire. Supposément d’un dire vrai. 
Cette opposition technique met dos-à-dos rhétorique et parrhèsie. 
Si la rhétorique est un usage normé du dire, la parrhèsie signifie, 
simplement, un usage du dire hors des normes qui s’expose alors 
comme «  tout dire ». La parrhèsie, comme franchise, est un dire 
intégrale. Se pose alors la double question, de l’existence possible 
d’un dire intégrale et les techniques propres à ce dire. Cependant, 
s’il y a une opposition technique et normative entre rhétorique et 
parrhèsie, il y a une connivence entre l’une et l’autre, en ce sens 
qu’elles sont orienté vers quatre pensées, celle du soin, celle du 
courage, celle de la vérité et celle de l’administration. Si rhétorique 
et parrhèsie sont attachées à la question du soin (épiméléia) elles 
le sont de manière différente (stylistique et morale) et pour des 
finalités différentes (persuasion et efficacité). Leur attachement à 
la notion de courage est opposé en ce sens que pour la rhétorique 
le courage relève de l’efficacité d’une défense et d’une stylicité, 
tandis que pour la parrhèsie, il s’agit d’un courage de l’exposition 
de soi comme mise en danger. Leur rapport à la vérité est 
profondément différent parce qu’il relève d’un usage technique 
et moral différent. Enfin, synthétiquement, leur rapport à ce que 
nous nommons administration est différent, c’est-à-dire le rapport 
à la dioikèsis (gouvernement), à la politéia (politique) et à l’épiméléia 
(administration) : la rhétorique est un usage normatif inclus aussi 
bien dans la dioikèsis, dans la politéia et dans l’épiméléia et dont 
le but est soit d’en verrouiller les normes soit d’en exposer leur 
puissance de corruptibilité, tandis que la parrhèsie est un usage 
autre, « paradoxale » de cette triple figure de l’administration. 
		 La parrhèsie est l’exercice d’un dire intégral fondé sur une 



91

prise de risque et sur une occupation (de soi et des autres). Ce 
dire intégrale est forcément dirigé, tendanciellement, vers quelque 
chose. Ce quelque chose, Michel Foucault le détermine en 
formalisant ce qu’il appelle un pacte parrhèsiastique. Il en formalise 
précisément quatre. Il y aurait donc quatre formes du dire, un 
pacte parrhèsiastique du prophétique, c’est-à-dire l’établissement 
d’un dire sur ce qu’il adviendra, un pacte parrhèsiastique de la 
sagesse comme établissement de ce qu’est l’être et de son ontologie 
(sur qu’il est advenu), un pacte parrhèsiastique de la technique 
comme établissement d’une épistémologie et d’une gnoséologie 
et enfin un pacte parrhèsiastique éthique comme établissement 
d’une manière d’être et d’une manière de vivre (qualification du 
bios). Pour le dire autrement il s’agit de quatre formes du dire 
comme dire le destin, dire l’être, dire la teknè et dire l’éthos. Michel 
Foucault formule ces quatre dicibilités sous les formes modernes 
d’un dire révolutionnaire, d’un dire philosophique, d’un dire 
scientifique et d’un dire artistique. Nous avons ajouté à ces quatre 
pactes parrhèsiastique un cinquième, que nous avons nommé 
le pacte parrhésiastique du poématique. En plus des quatre dire 
comme destin, être, teknè et éthos nous ajoutons celui du poèma. Le 
pacte parrhèsiastique du poèmatique assume la dicibilité du poème 
comme langue du creusement et comme langue de la viduité : le 
poèma est le lieu d’une langue qui expose sa puissance paratactique 
et sa puissance d’asémanticité. Il est a noté que ce cinquième 
pacte suppose la constitution d’une matérialité de la parrhèsie, 
c’est-à-dire un dire intégrale fondé sur un objet et sa puissance. 
Sa valeur moderne est la puissance de l’œuvre. La matérialité de 
la parrhèsie nous permet de proposer une hypothèse de plus pour 
justifier de l’existence possible d’une herméneutique matérielle  : 
l’œuvre n’existe, pour partie, que comme dicibilité intégrale de 
la langue non comme puissance de significativité mais comme 
puissance d’exposition. 
		 La parrhèsie suppose, encore, la constitution d’une 
éthopoièticité. Cela signifie que les enjeux de la parrhèsie sont 



92

triple : l’aléthéia comme exposition de ce qui relève de la vérité ou de 
l’évidence, la politéia comme ce qui relève de la gouvernementalité 
et l’éthopoièsis comme manière d’être dans la politéia et face à 
l’aléthéia. Appréhender une éthopoièticité suppose refonder et 
repenser le concept de statut, c’est-à-dire le statut de l’être de la 
politéia qui oppose dialectiquement l’être de l’éleuthéria et l’être 
comme doulos. Notre manière d’être suppose que nous assumions 
notre mesure éthique d’être de la capacité ou d’être de l’obéissance. 
Cela suppose encore repenser et saisir ce que nous nommons les 
régimes, c’est-à-dire ce qui oppose une eunomie et une dysnomie. 
Cela suppose encore repenser le fonctionnement de ces régimes, 
c’est-à-dire à qui est donné à la puissance d’appel qui fonde 
l’occupation, le vivre en commun et le politique : cette opposition 
met dos-à-dos la notion de nombre (polloi) et la notion de sélection 
(oligos). Enfin cela suppose de repenser les structures qui président à 
la constitution de ce fonctionnement, de ces régimes et des statuts : 
ces structures sont fondées, sur ce que Michel Foucault appelle, une 
différenciation éthique. La différenciation éthique est l’acceptation 
d’un même qui n’est pas identique. Elle est aussi ce qui permet de 
repenser l’articulation des dire de la parrhèsie. En ce sens le dire 
prophétique est un processus de réconciliation de l’aléthétia, de la 
politéia et de l’éthopoièsis. Le dire philosophique, quant à lui, est 
la démonstration de leur unité fondatrice. Le dire technique est 
la démonstration de leur hétérogénéité. Le dire parrhèsiastique, 
enfin, est l’exposition de leur différenciation éthique et de leur 
irréconciliabilité. Il resterait alors à penser le dire du poématique : 
il serait l’exposition de la viduité de leur relation dans l’expulsion 
de l’aléthéia, à moins de la considérer comme la mesure simple de 
l’évidence, c’est-à-dire ce qui n’est pas autrement qu’apparent. 
		 L’établissement d’une archéologique du concept de parrhèsie 
nous a permis d’appréhender une série de problématiques. Nous 
avons pu constater que la pensée antique avait, étrangement, 
institué deux systèmes philosophiques, le platonicisme et le cynisme 
à partir de deux figures mythiques et de la non-écriture, Socrate et 



93

Diogène et que l’un et l’autre fonde leur rapport philosophique et 
parrhèsiastique sur un oracle delphien. Il y a donc, singulièrement, 
une prégnance métaphysique indéniable qui prélude à deux des 
plus puissants systèmes philosophiques et à deux systèmes qui 
ont connu une grande notoriété. Il y a donc ici fondation d’une 
connivence entre philosophie et métaphysique. 
		 La possibilité d’un dire philosophique parrhèsiastique repose, 
pour l’un et l’autre, sur la constitution technique d’une mise 
à l’épreuve de soi et d’une exposition de cette mise à l’épreuve 
comme preuve. En somme il y a un faire savoir qui repose sur 
des données techniques, pour le modèle platonicien il s’agit de 
l’enquête (exétasis) et de la mise à l’épreuve (basanos), pour le 
cynisme il s’agit d’un exercice (askèsis) et de raccourcis (suntomos 
odos). Il s’agit alors, dans l’un et l’autre cas d’un dire idéologique et 
non-philosophique, c’est-à-dire moral qui oppose le dire vrai et le 
dire non-vrai comme paradigmes d’une vraie vie opposée à ce qui 
ne serait pas une vie vraie, c’est-à-dire une vie de l’hubris et de la 
corruptibilité. S’il y a l’exercice d’un dire vrai il y a l’engagement 
de soi (le modèle socratique), comme courage à la transformation 
morale de la communauté  : il y a donc établissement technique 
de ce qui relève, par le jugement, d’une bonne ou d’une mauvaise 
gouvernementalité  : il y a donc l’établissement de règles pour 
forclore de la communauté ce qui ne garantit pas une vie vraie. 
Nous savons que dans le modèle platonicien il s’agit des opérateurs 
de la mimésis et dans le modèle cynique qu’il s’agit des opérateurs 
de la gnoséologie. Si ces systèmes supposent la forclusion de l’art 
et de la connaissance, ils pallient cette mise à l’écart par la figure 
émergente de l’attention ou de l’épiméléia  : l’épiméléia est le fait 
qu’on s’occupe de soi ou de quelqu’un. Cette figure de l’épiméléia, 
pour la saisir, suppose cinq autres structures, celle du soin comme 
thérapéian et celle du soin apporté par le iatros, celle de l’épreuve 
comme basanos, celle de la régulation comme askèsis, celle de la 
surveillance comme épiskopos et celle de la préservation comme 
sotérios. Ce modèle qui synthétise les pensées antiques est le 



94

paradigme de la pensée chrétienne à la différence fondamentale que 
l’être antique de la parrhèsie qui fait l’exercice de cette attention 
garantit sa souveraineté alors que le fidèle chrétien ne garantit que 
son inféodation dans la figure de l’obéissance. 
		 Il y a enfin un dernier point essentiel, celui de l’émergence des 
figures idéologiques du vivre. Nous en relevons quatre – qui ne 
sont jamais totalement séparées mais qui au contraire se combinent 
–, une vie aléthurgique, une vie métaphysique, une vie esthétique, 
et une vie éthique, autrement dit une vie vraie, une vie autre, une 
vie belle, une vie même, autrement dit un aléthinos bios, un allos 
bios, un kallos bios et un auto bios. Dans l’ensemble de ces formules 
se distinguent la dernière, formule aristotélicienne, matérielle de 
l’éthique. Pour le reste il s’agit toujours d’un vivre (bios) comme 
manière (tropos). Il s’agit, pour finir, de poser cinq problématiques :
1. problème de l’esthétisation du vivre et de la capacité à vivre, en 
somme problème d’une esthétisation de la vivabilité,
2. problème de la systématisation des figures de renversements 
(skandalon et polémon),
3. problème d’une justification, de ce que nous nommons, une vie 
inqualifiable,
4. problème de la figure moderne de l’obéissance, 
5. enfin problème de la figure de la négligence.  
 				     
						                        3-4 mai 2010



95

		 Parrhèsie philosophique

			  Conclusion sur l’idée de vérité 
					    & sur l’idée de nom. 

« Es ist vollbracht! »
Passio secundum Johannem

« Il est interdit d’être vieux. »
Rabbi Nahman de Bratslav

	
		 Ce séminaire est la conclusion d’une année de recherche sur le 
concept de parrhèsie et de commentaires des dernières leçons de 
Michel Foucault au Collège de France en 1984. L’ultime question  
que nous aborderons est celle de l’idée contemporaine de vérité.
		 Dans le texte « Idée de la vérité », Giorgio Agamben (Idée de 
la prose) convoque une lecture du Sefer Ha Zohar ou Livre des 
Splendeurs où il est question de deux ultimes interrogations, deux 
ultimes formules interrogatives, celle d’un quoi comme limite 
fondamentale d’une connaissabilité et comme saisie impossible 
de ce qui pourrait y avoir en-deça. Cependant selon le Zohar il 
y aurait encore une autre question, celle d’un qui. Si le quoi est la 
limite de la connaissance de la chose, le qui est alors la limite de 
la connaissance et de la saisie du nom, du nom de toute chose. Si 
le quoi est une interrogation essentielle sur la quiddité, le qui est 
une interrogation, essentielle, sur la désignation. La désignation dit 
la puissance paradigmatique de la chose non comme chose mais 
comme nom. Le discours théologique et l’exégèse est la possibilité 
de la saisie véritable du nom dans l’idée d’une langue vraie qui aurait 
transcendé la désarticulation de la chose et du nom. Le discours 



96

philosophique est la possibilité de la saisie de cette désarticulation 
à partir de laquelle il s’agit d’opérer une archéologie, philologique, 
pour saisir l’ontologie du nom. Le lieu limite des deux en est le 
texte : il faut se poser la question de ce que ceci signifie et se poser 
la question si cette limite peut être l’œuvre. 
		 Nous voudrions convoquer, ici, la pensée de Rabbi Issac 
Ashkenasi Louria. Tout acte de création, dit Louria, suppose une 
contraction, un retrait de la puissance (tsimtsoum) pour laisser de la 
place à ce qui doit être créé. Ce qui est créé dans cet espace vacant, 
rendu vacant, c’est l’être comme figure désarticulée, hétérogène et 
atomisé du premier acte de création (chevirat hakelim) : il subsiste 
donc des restes (rechimou), autrement dit, des échardes, des résidus, 
des étincelles (nitsotsot). La tâche de l’être – existence politique, 
éthique et historique – est la restitution (tiqoun) de la puissance de 
ces étincelles, autrement dit l’histoire de l’homme est l’histoire du 
tiqoun. La question du reste et du résidu est ici fondamentale, le 
rechimou hébraïque, le leimma grec, le reliquat français, le lumpen 
allemand, la rimanenza italienne. Le nom servirait donc à saisir ce 
résidu, à saisir ce qui subsiste soit pour en saisir l’ontologie, soit 
pour en saisir la puissance. Il faut, bien sûr, tenter de penser ce 
concept dans le cadre d’une pensée théologique, mais surtout dans 
le cadre d’une pensée matérialiste. 
		 Ce qui subsiste, la encore, sur cette limite, c’est le texte, c’est 
le nom, les noms des choses et l’assemblage du nom des choses. 
Il n’y aurait pas en soi vérité du nom comme contenu, mais saisie 
événementielle du nom dans l’exposition de son évidement (du sens 
et d’une possibilité de vérité) et de son assemblage. Le mot assemblé 
perd toute possibilité de vérité parce qu’il devient paradigmatique, 
prosaïque et paratactique. Le texte est la possibilité de l’émergence 
et de l’existence du nom comme opération d’une exposition et 
d’une dicibilité de la quiddité, c’est-à-dire dicibilité de l’essence de 
la chose que le nom indique  : cette dicibilité étant impossible il 
n’en subsiste que la tentative, que la puissance. Cette impossibilité 
est le retrait de la chose comme chose pour laisser place à la figure 



97

du quodlibet, du quelconque, du quodlibet ens, c’est-à-dire de l’être 
quelconque, du premier venu. À la question quoi il n’y a que le 
nom, à la question qui il ne subsiste que le quodlibet. La vérité 
ne serait alors que la possibilité intenable et insoutenable de la 
quiddité dans le nom. 
		 La tâche de celui qui fait des textes est d’être un prosateur. 
L’œuvre tend vers une irrésolution, la suspension, l’asémanticité, 
la parataxe et l’inchoativité. Il ne peut y avoir, comme le prétend 
Walter Benjamin de langue pure (reine Sprache) mais au contraire 
une prose intégrale : Reyes Mate (Minuit dans l’histoire, p. 281-282) 
analyse ainsi la théorie du langage chez Benjamin : 

Le langage du paradis était nominatif, au sens où le nom reflétait l’être 

des choses, exprimait l’essence linguistique des choses. La correspondance 

entre le nom et la signification à exprimer était telle qu’il n’y avait aucun 

besoin de phrases pour expliquer à l’autre ce qu’on voulait dire. Après la 

chute d’Adam et Êve, tout change. L’homme perd la faculté de nommer. 

Les mots deviennent une convention ou un moyen de communication (et, 

par conséquent, de tromperie) entre les hommes. Il faut désormais avoir 

recours à de nombreuses phrases pour dire ce que les choses sont et ce 

que nous voulons dire aux autres. Dès lors, l’essence linguistique devient 

inatteignable, même si le mot conventionnel y prétend. L’inatteignable 

auquel prétend ce qui est dit (das Gesagte) correspond à ce qui est signifié 

(das Gemeinte). La langue messianique devra faire émerger ce qui est visé 

par toutes les langues et si imparfaitement formulé par chacune d’entre 

elles. De même que la langue adamique, cette langue de l’avenir sera libérée 

du poids de la communication conventionnelle car elle exprimera de 

nouveau l’essence linguistique. On retrouvera un mot-sans-expression, un 

mot n’ayant pas besoin d’indiquer le sens ou la direction de la signification 

dans la mesure où celle-ci sera évidente dans le mot.

 				     
						                        18 mai 2010





99

Annexe 1  Bibliographie

Theodor W. Adorno, 
		 Dialectique négative, Payot, 2003
		 Théories esthétiques, Klincksieck, 2004
		 Notes sur la littérature, Flammarion, 2009
Max Horkheimer et Theodor W. Adorno, 
		 Dialectique de la raison, Gallimard, 1999
Giorgio Agamben, 
		 Idée de la prose, Bourgois, 1998
		 Le règne et la gloire, Seuil, 2008
		 Nudités, Rivages, 2009
		 Profanations, Rivages, 2006
		 L’homme sans contenu, Circé, 1996
		 Bartleby ou la création, Circé, 1995
		 Le temps qui reste, Rivages, 2004
Aristote 
		 Corpus aristotelicum, éditions Vrin, 
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/table.htm
		 http://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
Roland Barthes 
		 L’aventure sémiologique, Seuil, 1985
		 Le bruissement de la langue, Seuil 1984
Walter Benjamin, 
		 « Introduction épistémo-critique » in Origine du drame baroque 
allemand, Flammarion, 2000
		 Écrits français, Gallimard, 2003
		 « Zwei Gedichte von Friedrich Hölderlin » in Œuvres, vol. i, 
Gallimard, 2000
		 Paris capitale du xix° siècle, Cerf, 2006
Émile Benvéniste, 
		 Le vocabulaire des institutions indo-européennes, Minuit, 1969
Richard Bruxton Onians, 



100

		 Les origines de la pensée européennes, Seuil, 1999
Pedro Calderón de la Barca, 
		 La vida es sueño, Gallimard, 2006
Dion Chrysostome 
		 Discours aux habitants d’Alexandrie, 32, 
		 http://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Dio_
Chrysostom/home.html
		 Discours sur la royauté (Péri basiléias), 
		 http://penelope.uchicago.edu/Thayer/E/Roman/Texts/Dio_
Chrysostom/home.html
Gilles Deleuze 
		 « Bégaya-t-il… » in Critique et clinique, éditions de Minuit, 1993 
Démétrios, 
		 Peri herménèias, Belles lettres, 1993
Démosthène, 
		 3° Olynthienne, 
		 http://remacle.org/bloodwolf/orateurs/demosthene/olynth3.htm
Georges Dumézil, 
		 Le moyne noir, Gallimard, 1984
Élien, 
		 Histoires variées,
		 http://remacle.org/bloodwolf/historiens/elien/table.htm
Épictète, 
		 Entretiens, Gallimard, 1993
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/epictete/table.htm	
		 http://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
Euripide, 
		 Théâtre, Gallimard, 2000
Michel Foucault, 
		 Le courage de la vérité, Gallimard-Seuil, 2009 
		 Le gouvernement de soi et des autres ii, Gallimard-Seuil, 2009
		 L’archéologie du savoir, Gallimard, 1969
		 Herméneutique du sujet, Gallimard-Seuil, 2001
		 La volonté de savoir, Gallimard-Seuil, 1998



101

Marcus Cornelius Fronto, 
		 Éloge de la négligence, Rivages, 2007
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/fronton/lettres21.htm 
		 & http://epistol.glossa.dk/fronto.html#negl,
Philodème de Gadara, 
		 Peri parrhèsias (On Frank Criticism), Scholar Press, Atlanta, 2007 
Gustave Guillaume, 
		 Langage et science du langage, Nizet-P.U de Laval, 1994
Georg W. F. Hegel, 
		 Phénoménologie de l’esprit, Gallimard, 2002
Martin Heidegger, 
		 Nietzsche I, Gallimard, 1971
		 Être et temps, Gallimard, 1986
		 Concepts fondamentaux de la métaphysique, Gallimard, 1992
		 «  Hölderlin und das Wesen der Dichtung  » in Approche de 
Hölderlin, Gallimard, 1962
Homère, 
		 Iliade & Odyssée
Pierre-Damien Huyghe, 
		 Modernes sans modernité, Lignes, 2009
Furio Jesi, 
		 La fête et la machine mythologique, ed. Mix., 2008
Julien l’Empereur ou Julien l’Apostat, 
		 Contre les cyniques ignorants & Contre Heraclius,
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/julien/table.htm
Diogène Laërce, 
		 Vies, doctrines et sentences des philosophes illustres
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/laerce/table.htm
Stéphane Mallarmé, 
		 « Crise de vers » (1886-1892-1896) in Variation sur un sujet, 
Œuvre, Gallimard, 1945
Reyes Mate, 
		 Minuit dans l’histoire, éd. Mix. 2009
Karl Marx, 



102

		 Le capital, Gallimard, 2008
Georges Molinié, 
		 Dictionnaire de rhétorique, Livre de poche, 1992
		 Hermès mutilé, Champion, 2005
Paul, 
		 épîtres aux Romains, aux Corinthiens, aux Galates, aux Éphésiens
		 http://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
Platon, 
		 Gorgias, Les lois, La république, Apologie de Socrate, Criton, 
Phédon, Lachès, Alcibiade, Hippias mineur, Théétète, Belles lettres, 
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/loisindex.htm	
		 http://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
Pseudo-Longin, 
		 Peri hupsos, Rivages, 1993
Pseudo-Xénophon, 
		 République des Athéniens,  
		 http://ugo.bratelli.free.fr/Xenophon/XenophonLaRepublique 
DesAtheniens.htm
Pascal Quignard, 
		 Rhétorique spéculative, Gallimard, 1995
	Sefer Ha Zohar, Verdier, 1999
La Souda, http://www.stoa.org/sol/
Lucien de Samosate 
		 Démonax
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Lucien/table.htm
Fabien Vallos, 
		 « Bégayer » in Le poétique est pervers, éditions Mix., 2006
Fabien Vallos & Jacopo Baboni Schilingi, 
		 Six modèles d’analyse herméneutique, éditions Mix, 2008
Julien l’Empereur ou Julien l’Apostat, 
		 Contre les cyniques ignorants & Contre Heraclius,
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/julien/table.htm
Max Weber, 
		 L’Éthique protestante et l’esprit du capitalisme, Gallimars, 2004



103

Annexe 2 Intervenants & interventions
		  année 2009-2010

Un ambigu
	 dans le cadre du festival Évento
	 11 octobre 2009
	 édition à 104 ex., Fabien Vallos

Exposition Double Bind. Arrêtez d’essayer de me comprendre
	 Villa Arson (voyage 30 & 31 mars 2010)
	 présentation par le commissaire, Sébastien Pluot
	 cycle de conférence : 

	     - Fabrice Reymond (artiste & écrivain)
	     - Marcella Lista (historienne de l’art)
	     - Fabien Vallos (philosophe)

Exposition Art by telephone reloaded
	 avec Sébastien Pluot & Fabien Vallos
	 avec cinq écoles : École des beaux-arts de Bordeaux, École 
supérieure des beaux-arts d’Angers, École nationale des beaux-arts 
de Nice (Villa Arson), Université Paris I - Sorbonne, Paris (Saint-
Charles) & University of Columbia, NY. 
	 exposition prévue en octobre 2010






