Mythos

Rivista di Storia delle Religioni

1312019
Varia

Furio Jesi et la machine mythologique : un
témoignage

Fabien Vallos

OpenEdition

Edition électronique
URL : http://journals.openedition.org/mythos/1206
ISSN : 2037-7746

Editeur
Salvatore Sciascia Editore

Référence électronique

Fabien Vallos, « Furio Jesi et la machine mythologique : un témoignage », Mythos [En ligne], 132019,
mis en ligne le 31 octobre 2019, consulté le 28 décembre 2019. URL : http://journals.openedition.org/
mythos/1206

Ce document a été généré automatiquement le 28 décembre 2019.

Mythos


http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org
http://journals.openedition.org/mythos/1206

Furio Jesi et la machine mythologique : un témoignage

Furio Jesi et la machine
mythologique : un témoignage

Fabien Vallos

J'ai entamé ma thése en 2007 2 la suite d’une lecture de 'ouvrage de Giorgio Agamben Le
Régne et la gloire' et a la suite de discussions sur la constitution d’une archéologie du
concept d’ceuvre et d’opéravité pour sa part et, pour ma part d’'une archéologie du
concept d’inopérativité. Pour cela il avait fallu (et il faut encore) repérer des modéles
d’interprétation de ces concepts. Et parmi ces modeles Giorgio Agamben ne cessait de
citer et de revenir sur I'ceuvre de ce jeune philosophe Furio Jesi. A ce moment 13 en
Italie commengait un travail de publication des ceuvres de Jesi (grice au travail
remarquable de Giorgio Agamben et d’Andrea Cavalletti). En France il n’existait
absolument rien: nous ignorions absolument l'existence et ’ceuvre de Furio Jesi.
Agamben m’avait alors encouragé a traduire ses textes’.

Il y a encore tant a faire pour Jesi et tant de textes a traduire. Je crois qu’il est
important de le faire parce que la pensée de Furio Jesi est forte mais surtout d’une
extréme actualité. Elle est me semble-t-il une synthése et une interrogation sur les
relations entre I'ceuvre et la politique, ou plus précisément entre la construction du
mythe et I'élaboration de la pensée de droite. Pour le dire encore autrement et peut-
étre de maniere encore plus radicale, elle est une interrogation sur les relations entre
'usage des mythes par 'ceuvre littéraire et plastique et la pensée de droite (la culture
de droite). Voila ce qui me semble étre la plus grande actualité de la pensée de Furio
Jesi.

Je me propose d’explorer quelques mécanismes de ce que Furio Jesi a nommé la
« machine mythologique » pour amorcer une transition vers une lecture du concept de
« silence des symboles ». Comment définir ce qu’est la machine mythologique pour
Jesi? Elle est ce qui produit les images des hommes, elle est aussi et surtout une
machine non transparente aux parois impénétrables®. Jesi écrit ailleurs® qu’elle est une
recette pour rendre les matériaux mythologiques morts et appétissants. La machine
mythologique est donc ce qui produit les images a partir du mythe, elle est en cela
essentiellement politique. 1l faut alors comprendre que I'image qui est ici « produite »

Mythos, 1312019



6

Furio Jesi et la machine mythologique : un témoignage

I'est en tant que ce que nous nommons un produit, en tant qu’il provient d’une
technicisation’. Dés lors nous pouvons énoncer que la machine mythologique est ce qui
produit les « images » des hommes de maniére technique et en dehors de la « vision ».

Comment définir son mode de fonctionnement ? Premiérement elle doit maintenir une
occultation® et d’une non-connaissabilité. L’occultation est due a I'impénétrabilité’ : elle
est nécessaire parce qu’elle empéche supposément de « voir » deux choses : le vide de la
machine (en soi le vide n’est rien d’autre qu’un dispositif idéologique) et la vacuité de la
machine (en soi la vacuité n’est rien d’autre aussi qu'un dispositif idéologique). Ce qui
signifie alors qu'il y a soit aucune donnée soit aucune méthode, ou sans doute méme
aucune des deux. Mais cela nous ne pouvons ni ne devons le voir. Nous devons avoir
I'impression que ce qui produit nos images est a la fois d’une grande puissance et d’'une
grande conscience (I'idée de la technicisation). C’est alors pour cela que la machine
mythologique ouvre a la non-connaissabilité : soit parce que les éléments « reposent en
soi » et qu’ils n’appellent en cela a aucun mouvement, soit parce qu'ils échappent a la
connaissance parce qu’ils appartiennent a des niveaux métaphysiques, magiques ou
théologiques tels qu’ils sont exclus de tout rapport gnoséologie, soit encore parce qu’ils
réclament des dispositifs techniques celés comme par exemple les mysteéres, les rites®,
le secret, le retrait, ’hypostase de la tekhné, etc.

Secondement le fonctionnement de la machine doit maintenir 1'étre dans un
continuum® mais jamais le faire advenir dans le différent®. Ce continuum est a la fois
I'immobilité des classes® et 'histoire comme inscription de I'étre dans le quotidien et le
travail. C’est alors précisément pour cette raison qu’il y a nécessité d’'une connaissance
de la féte pour faire exploser ce continuum (de la classe et de I'histoire). Mais plus
précisément encore - et c’est 1 un point essentiel - il s’agit, en tant que synthése d’un
continuum de classe et d’'un continuum de l'histoire, d'un continuum de l'identité. Au
fond ce que cherche profondément la machine mythologique c’est produire de
I'identique et donc de I'identité. Elle peut alors gouverner au sens de ce que nous
nommons une fonction politique, au sens de ce que nous pouvons nommer une
cybernétique (kubernétiké tekhné) comme adhésion et comme principe de culture. C’est
alors pour cela que la connaissabilité passe obligatoirement par ce que Jesi nomme
I’espionabilité et ce qu’il nomme méme précisément « espionabilité des différents ». 11
écrit : « il est bien sir impossible d’épier autre chose que ce qui est différent »*. Cet
énoncé est fondamental : 'espionabilité est alors a la fois le coeur de la connaissance et
le cceur de ce qui est en mesure de faire exploser le continuum historique. Or, d’un
point de vue étymologique différent est ce qui « porte a I'impossibilité de I'unité » et il
est corrélé au divers en tant que c’est ce qui « indique I'impossibilité de I'unité »*. Le
différent et le divers sont ce qui doit étre impérativement transformé dans le cceur de
la machine en identité et en universel (autrement dit la culture). En conséquence® il
s’agit d’'un probléeme politique car ce n’est pas la machine qu’il faut détruire mais la
situation qui fait que la machine existe. En somme il faut détruire la situation qui fait
que la machine est vraie ou est considérée comme vraie: ce qui le permet est
’espionabilité, la connaissance et le non-quotidien”. Dés lors nous pouvons énoncer
que le fonctionnement de la machine est occultation et non-connaissabilité comme maintien du
continuum et de identité.

by

A la fin de l'ouvrage La Féte et la machine mythologique, Jesi procéde a une sorte de
conclusion :

Mythos, 1312019



7

9

Furio Jesi et la machine mythologique : un témoignage

Qu’est-ce que la machine mythologique ? Nous la définissons comme une machine

puisque c’est quelque chose qui fonctionne et, aux vues des recherches empiriques,

qui semble fonctionner automatiquement. Quant a son type de fonctionnement et a

la fonction qu’elle exerce nous devons pour le moment nous limiter a deux

ensembles de données. D’un c6té on peut observer que la machine mythologique est

ce qui, en fonctionnant, produit de la mythologie : des récits « relatifs aux dieux,

aux étres divins, aux héros et aux descentes dans 'Hadés ». D’autre part, il résulte

que la machine mythologique est ce qui, en fonctionnant, calme partiellement la

faim du mythe ens quatenus ens. Avec sa présence fonctionnante, la machine met en

doute cette détermination ontologique du mythe en le plagant dans le pré-étre, et

produit des mythologies qui ne sont méme pas entes quatenus entes, mais plutdt entes

en tant que produits de la machine
Il énoncé ainsi quatre points fondamentaux : c’est d’abord une machine parce que son
fonctionnement est automatique. En cela elle produit de la mythologie (des récits et des
images et elle calme en partie la faim du mythe. Cependant le probléme est que le
mythe lui-méme est le produit de la machine. En somme la machine rompt toute
possibilité du mythe comme usage, comme usage de la langue (muthos) au profit d’'un
dispositif que nous nommons muthoi-logos, arraisonnement des usages de la langue,
autrement dit mythologie et qui produit a la fois celui qui a faim et celui qui se dévore (le
mythe). C’est trés précisément en cela la forme de la consommation métaphysique
propre a la pensée occidentale (images et usages). Bien siir « celui » qui a faim est a la
fois le mythe (la machine produit des mythes qui dévorent d’autres mythes produits
par la machine) mais aussi ’homme en tant qu’il ne cesse de réclamer d’autres mythes.
La machine mythologique est donc ce qui produit le mythe et le dévoreur de mythe. La
machine mythologique est donc ce qui produit I'image et le dévoreur d’image. Il est a
noté que Jesi précise qu'il s’agit bien d’une « machine » parce que cela fonctionne
automatiquement : cela signifie qu’il s’agit bien d’'un dispositif technique et qu’en ce
sens produire est bien dans son sens moderne (faire advenir, créer) et non au sens
antique de pro-duire (pro-ducere), celui de la poiésis (se présenter), celui du verbe poiein®.
1l s’agit de la différence entre présenter les choses et les produire mécaniquement,
comme différence entre la poiésis et la production.

Cette différence se trouve au coeur d’une autre thése centrale de Furio Jesi, qu’il nomme
le silence des symboles®. J’émets I'’hypothése que cette thése est en somme le
fonctionnement le plus profond de la machine: le silence des symboles serait alors
deux choses : d’abord le silence des symboles qui reposent en eux au point « qu’ils
n’appellent aucune puissance qui les transcendent », ensuite le silence des symboles qui
ont été nourri par la machine méme (puisque la machine produit les mythologies
qu'elle donne a manger aux hommes)?. Ce dispositif est ce que nous nommons la
technisation des mythes et des symboles. Il suffit pour cela de maintenir a minima la
valeur symbolique et d’y ajouter tout ce qui a été produit (par la machine): les
nouvelles valeurs, les nouveaux attributs, la nouvelle puissance de « décoration »*.

Jesi écrit a la fin de cet article : « I'hortus conclusus [a savoir le lieu de la puissance
poiétique] n’est plus un jardin mais une maison fermée au monde extérieure et remplie
d’objets manufacturés : éléments d’architecture, meubles, reliures de livres, miroirs,
statues ».

Dés lors que nous savons que nos espaces de la non-quotidienneté (la festivité, 'ccuvre)
autant que ceux de la quotidienneté (I’épiphanie et la présence) sont nourris par les

by

machines mythologiques, alors il reste & maintenir ’épreuve fondamentale de la

Mythos, 1312019



Furio Jesi et la machine mythologique : un témoignage

différence comme seul espace politique. C’est précisément pour cette raison que le
travail de Furio Jesi a été de montrer les relations entre le mythe de 'ceuvre (littéraire
et plastique) et la pensée de droite (ce qu’il nomme alors culture de droite).

Parce qu’une fois encore le probléme n’est pas au fond la machine (car nous en faisons

partie) mais bien les circonstances dans lesquelles nous affirmons qu’elle produit le
vrai et I'identique et qu’elle empéche dés lors pour nous I’épreuve et la différence.

BIBLIOGRAPHIE

AGAMBEN 2007 : G. Agamben, Le Régne et la gloire trad. J. Gayraud, Paris 2008 (éd. or. Vicenza 2007).
JES1 2008 : F. Jesi, La Féte et la machine mythologique, trad. F. Vallos, Paris 2008 (éd. or. Torino, 1975).

JESI 2011 : F. Jesi, L'inactualité de Dionysos (éd. or. Torino, 1972) et Gastronomie mythologique (éd. or.
Torino, 1975), dans F. Vallos (ed.), Convivio, Paris 2011, 139 et 155.

JESI 2016 : F. Jesi, « Symbole et silence », trad. F. Vallos, (éd. or. Roma 1966)

https://enspcrai.hypotheses.org/article-12-07-2016-furio-jesi

VALLOS 2010 : F. Vallos, Théorie de la féte. Festivité, inopérativité, désceuvrement, thése de doctorat, Paris
IV Sorbonne, 2010
https://devenirdimanche.files.wordpress.com/2019/02/thecc80se-copie400.pdf

VALLOS 2016 : F. Vallos, Chrématistique & poiésis, Paris 2016.

NOTES

1. AGAMBEN 2008.

2. VALLOS 2010.

3. A été publié en 2008 la traduction de La Féte et la machine mythologique, éditions Mix. Puis a été
publié en 2011 in Convivio deux autres textes: L’inactualité de Dionysos 1972 et Gastronomie
mythologique 1975. Puis la traduction de Spartakus, Symbolique de la révolte avec A. Dufeu, aux
éditions la Tempéte en 2016. Puis avec les étudiants du Laboratoire Fig. sur un texte de 1966
publié dans la revue Arte Oggi et qui porte le titre de Simbolo e silenzio et la traduction du premier
chapitre de Cultura di destra in revue Inframince n° 10, 2016.

4. JESI 2008, 44.

5. Ibid., 45.

6. JESI 2011, 157.

7. Ibid., 161.

8. JESI 2008, ch. I, 5 et conclusion.

9. JESI 2011, 160.

10. JESI 2008, ch. I, 6.

11. VALLOS 2016.

12. JESI 2008, ch. 1, 2.

13. Ibid., 56.

Mythos, 1312019



Furio Jesi et la machine mythologique : un témoignage

14. Ibid., 41.

15. C’est pour cette raison que j’ai maintenu dans la traduction du texte de Jesi le terme francais
différents plut6t que divers. Aussi parce qu’il y a une riche actualité de ce concept dans la pensée
francaise dés les années 1960.

16. JESI 2008, 66.

17. Ici C’est précisément la féte.

18. JESI 2008, 113.

19. « Toute attitude que nous concevons aujourd’hui comme attitude de ‘création artistique’ est
pour les grecs un poiein. Poétiser c’est bien poiein, poiésis, en un sens insigne. Dans le poiein régne
la prise en charge de ce qui arrive a ’homme en le concernant, régne la charge de transmettre
tout ce qui arrive ainsi, de le présenter en ’exposant, de ’établir », Martin Heidegger, Achévement
de la métaphysique et poésie, Paris Gallimard, 2005, p. 127 (éd. or. Frankfurt am Main, 1990).

20. JESI 2016.

21. JESI 2008, 111 : « Sur scéne, il ne reste plus que la machine mythologique (le vivant) et le mythe
(le primitif et 1'originel) : d'un cbté la ‘vitale’ machine mythologique en fonction, de 1'autre I'objet
de la faim mythologique satisfaite par la machine par son fonctionnement. La machine
mythologique ne produit pas de mythes, elle ne satisfait donc qui est affamé de mythe en lui
offrant ce qui par son propre manque, suscite la faim. Mais la machine mythologique offre a qui
est affamé de mythe son produit, les mythologies qui calment partiellement la faim ».

22. Cette technicisation qui rend silencieux les symboles a été utilisée semble-t-il depuis
toujours. Cependant je date son renforcement au XV¢ siécle jusqu’a son point de crise.

AUTEUR

FABIEN VALLOS

Ecole nationale supérieure de la photographie
16 Boulevard Victor Hugo
13200 Arles

fabien.vallos(at)ensp-arles.fr

Mythos, 1312019



	Furio Jesi et la machine mythologique : un témoignage

