


nu & beurré

Séminaire Philosophie & anthropologie de l’art

Fabien Vallos
année 2010-2011

4° & 5° années

École supérieure d’art de Bordeaux



Gabrielle Arnaud
Lény Bernay
Jean-Baptiste Carobolante
David Chastel
Robin Cauchois
Clémentine Coupeau
Marine Courillon
Hugo Dayot
Tatiana Defraine 
Victor Delestre
François Duhayon
Lucas Furtado
Paul Garcia
Jérémie Gaulin
Thomas Gautier
Coline Gaulot
Julien Journoux
Noémie Koxarakis
Camille Labouche-Déus
Lou Andréa Lassalle
Mathieu Lebreton
Nicolas Linel
Irwin Marchal
Élisa Mistrot
Alexandre Roy
Fabien Vallos
Louis Zébo

Avec la participation de Partie 1 : séminaires
	 Éloge de la négligence



7

			  Introduction au concept de négligence

« Profaner signifie : libérer la possibilité d’une forme particulière de négligence 

qui ignore la séparation ou, plutôt, qui en fait un usage particulier. »

Giorgio Agamben, Profanations. 

		 Nous avons proprosé depuis trois années de recherche 
une réflexion sur les modèles, conjoints, de l’inopérativité, du 
désœuvrement, de la viudité comme kénose et de la parrhésie 
comme figure anti-rhétorique de l’œuvre  : nous proposons cette 
année une recherche sur le concept de négligence. Nous voudrions 
tenter un renversement qui consisterait à ne plus saisir la négligence 
comme la figure péjorative de la non-attention, mais au contraire 
comme la figure nécessaire de notre être éthique qui nous livre 
à la possibilité du saisissement de l’œuvre et à la possibilité d’un 
avoir commun politique. Il s’agit bien sûr d’une aporie structurelle 
et conceptuelle, mais la modernité nous a livré la possibilité d’un 
penser dialectiquement fondé sur la contradiction.
		 Si nous sommes en mesure d’assumer que l’œuvre ne peut 
exister – parce qu’il n’y a qu’un processus d’artistisation et 
parce que nous ne sommes pas a priori tenu au maintien rituel 
et historique de l’œuvre – alors nous devons reconvoquer ce qui 
constitue la saisie esthétique, gnoséologique et conceptuelle de 
cette œuvre, c’est-à-dire sa lecture. En somme qu’est-ce qu’une 
lecture  ? Autrement dit que signifie, dans les sphères de notre 
culture la lecture d’une image et d’un texte, la lecture d’un signe et 
d’une signature. 
		 Nous voudrions être en mesure de produire un éloge de la 
négligence. Le concept de négligence semble ne pouvoir constituer 



8 9

l’exercice d’un dire philosophique et cependant nous tenterons de 
démontrer qu’il est évident. 
		 Nous devons en rappeler l’étymologie  : négligence vient du 
verbe latin neglegere (nec-legere) qui signifie littéralement non-lire 
et du substantif neglectio (nec-lectio). Le verbe latin neglegere 
s’oppose terme à terme au verbe re-legere qui signifie re-lire et dont 
le substantif re-lectio a formé en français le terme religion le religieux 

est ce qui permet la relecture scrupuleuse comme observance et comme prière et ce n’est pas ce 

qui permet de re-lier (re-ligere). Négligence et religion sont deux termes qui 
s’opposent formellement, structurellement et conceptuellement. La 
relectio est ce qui met en jeux l’observance, le scrupule, la règle, la 
liturgie, l’inquiétude et la ritualisation alors que la neglectio c’est ce 
qui met en jeux les figures de la lecture qui doit pouvoir s’entendre 
comme ce qui met le «  texte  » en danger ; en ce sens il ne peut 
y avoir de possible re-lecture, sinon comme une lecture toujours 
déjà différente (Benjamin, Paris, capitale du xix° siècle, [N3,1]), 
de l’oubli qu’il faut l’entendre comme ininquiétude qui est ce que 
Paul (1 Cor., 7, 32) nomme en grec « amérimnous  », c’est-à-dire 
être sans merimna, sans souci, sans pensée de la mémoire. L’être 
amérimnos est un être ininquièt, négligent, oublieux. Il est la 
condition d’un bonheur. La négligence met encore en jeux les 
figures de l’abandon qu’il ne faut pas entendre comme déréliction, 
mais au contraire, comme un état d’abandon qui permet d’être 
tout entièrement occupé intransitivement de la profanation 
comme restitution à l’usage (Agamben, Profanations) et de 
l’acquiescement comme ininquiétude et jubilation qui est la figure 
moderne de ce que Spinoza (Éth., iii, prop. 52 et déf. 25) nomme 
acquiescentia, c’est-à-dire, satisfaction. Ces cinq figures constituent 
ce que nous nommons un ens neglectus, autrement dit celui qui 
se dispose à une occupation ou une activité tendanciellement 
intransitive, c’est-à-dire celui qui se dispose à la possibilité d’une 
artistisation (Molinié, Hermès mutilé, p. 142 sq.). Ce qui constitue 
un régime d’art c’est le fait que nous acceptions que le langage 
soit tendanciellement intransitif (p. 142). En ce sens il n’y a pas 

d’art, objectivement, il n’y a que des procédures d’artistisation 
(de non-artistisation et de dé-artistisation). Nous assumons, de 
considérer que cette possibilité relève et ne puisse relever que de 
la négligence, c’est-à-dire de la skholè grecque, de l’otium latin ou 
la Muße benjaminienne (le loisir opposé à l’oisiveté Müßiggang), 
Paris, capitale du xix° siècle, [m1, 1] & [m1, 2].
		 Il faut appréhender l’opposition des termes épiméléia (souci) 
et améléia (négligence). Une des formes de la négligence, en grec, 
est le verbe améléô. Si nous pouvons saisir le concept platonicien 
d’épiméléia comme une métaphysique (le cop à Asklépsios), un 
ordre politique (obéissance, thérapèian et doxa) et comme exercice 
sur soi (basanos), nous sommes alors en mesure de nous demander 
s’il existe une version matérielle, sensible de ce soin. Peut-il y avoir 
un soin dans l’expérience de la vie même et non dans la vie vraie 
ou dans vie autre ? De manière générale, il est possible de dire que 
la pensée aristotélicienne se constitue comme une philosophie des 
réalités humaines à la différence de la pensée platonicienne qui se 
constitue comme une philosophie des vérités. L’existence du terme 
épiméléia chez Aristote apparaît uniquement dans la Politique 
(iv, 15) dans le sens précis de l’administration (nous ne devrions 
pouvoir penser l’administration qu’en ces termes). Cependant il est 
possible de relever chez Aristote, dans les Éthiques, le concept de 
négligence sous les sens précis de ce qui n’occupe pas, c’est-à-dire le 
dédain et le mépris :

La raison (logos) ou l’imagination (phantasia), en effet, présente 
à nos regards une insulte (ubris) ou une marque de négligence 
(oligôria) ressenties, et la colère, après avoir conclu par une sorte 
de raisonnement que notre devoir est d’engager les hostilités 
contre un pareil insulteur, éclate alors brusquement ; l’appétit, au 
contraire, dès que la raison ou sensation a seulement dit qu’une 
chose est agréable, s’élance pour en jouir (Éth. à Nic., 1149a32). 

Cette sorte de négligence provient aussi de ce qu’Aristote nomme 
mégalopsychia (magnanimité) : 

De plus un autre trait du magnanime veut qu’il soit dédaigneux 
(kataphronétikous). […] Être négligent (oligôron) est le 



10 11

sentiment (pathos) tout particulièrement propre au magnanime 
(mégalopsychou), (Éth. à Eud,. 1232a37-a10).

	Nous avons deux concepts, la kataphronésis comme dédain (la 
présomption) et l’oligôros comme négligence (ce dont on ne 
s’inquiète pas). Aristote en donne une définition dans la Rhétorique, 
1378b10 :

La négligence (oligôria) est une opinion (doxès) en acte 
(énergéia). […] Ce qu’on suppose ne rien valoir, on le dédaigne 
(kataphronousin), ce qu’on évalue ne rien valoir, on le néglige 
(oligôrousin). 

Le concept de négligence, chez Aristote, est fondamental pour 
comprendre le concept de puissance et de désir qui relève d’une 
gradualité du jugement, de la supposition (oiomai) à celui de 
l’évaluation (axios). Il y a donc bien une opposition entre une pensée 
en acte qui produit un jugement et suspension comme négligence. 
		 Dans l’Herméneutique du sujet, Michel Foucault (leçons du 
6 janvier & du 27 février 1982), pour appréhender le concept 
d’épiméléia et de négligence, releve trois structures qui constituent 
notre rapport à la philosophie comme connaissance et occupation. Il 
s’agit de notre rapport entre sujet et vérité en ce sens que le sujet est 
celui qui est assigné à la tâche de la connaissance (gnosis) à celle du 
soin de soi-même (épiméléia heautou). Il s’agit, aussi, de cette morale 
ascétique de l’occupation (pensées platonicienne, épicurienne, 
stoïcienne, etc.) qui trouve son fondement dans les pensées grecques 
avant même de se déployer dans la pensée chrétienne : elle se fonde 
sur une structure théologique comme constitution des préceptes 
delphiques et elle se fonde sur « une inquiétude permanente au cours 
de l’existence  » (ibid., p. 9) comme mesure de l’existence et de la 
connaissance. Il s’agit enfin de la fondation d’un dire philosophique 
dont le modèle est la méthode platonicienne qui se constitue autour 
de trois notions, la mémorisation et l’anamnèse, l’exétasis, et la vie 
contemplative. Il est alors possible de dégager trois schèmas  : une 
attitude générale à l’égard de soi, une attitude générale à l’égard des 
autres, et enfin une méthode (méditation, mémorisation, examen de 
conscience, vérification).

		 Il y aurait, alors, selon Michel Foucault, une forme d’oubli du 
souci de soi, en somme une sorte de négligence du souci de soi qui se 
constitue par une requalification de la gnosis et une disqualification 
de l’épimèléia (ibid., p. 15 sq.). La requalification de la connaissance 
se fait d’une part par le cartésianisme qui postule la question de 
l’évidence et d’autre part par la toute puissance de l’épistémologie. 
La disqualification se fait selon une séparation de la philosophie 
qui ne s’occupe que de la possibilité d’un vrai et d’un faux et de 
la spiritualité. Nous devons entendre dans ce terme, d’une part, la 
mesure d’un discours métaphysique et, d’autre part, l’absorption 
de la pensée de l’épiméléia dans le concept de foi. Les formes de la 
spiritualité s’entendent selon trois modèles  : d’une part, la vérité 
n’est jamais donnée au sujet en tant que telle, d’autre part, il existe 
alors la nécessité d’une modification du statut de soi au statut de soi 
opératoire (éros et askèsis), et enfin, il y a la possibilité d’un retour 
possible à un espace de la tranquillité (amérimnos). 
		 Il nous faut encore appréhender ce qui dans la modernité 
nous a offert une figure actuelle de ce souci et de cette négligence. 
On trouve dans deux textes de Martin Heidegger, Être et temps et 
Concepts fondamentaux de la métaphysique, deux concepts essentiels, 
celui du souci (Sorge) et de l’ennui (Langeweile). Le souci (Sorge) 
doit s’entendre comme phénomène ontologique (Heidegger, 
Être et temps, § 41, p. 193), en ce sens qu’il relève de l’être de la 
pré-occupation de l’être (Besorgen). Cette préoccupation est 
ouverture au monde (temps et lieu) : le souci ouvre alors l’horizon 
de la temporalité en fonction de la facticité (le passé), de l’échéance 
(le présent) et de l’existence (le futur). On doit pouvoir entendre 
cette pré-occupation sous la forme de l’être-jeté (dans le temps et 
dans un lieu) qui se transforme en être-projeté comme forme de la 
destinée et du souci (Sorge). Le souci selon Heidegger temporalise en 
ce sens qu’il se constitue sur la mort et qu’il constitue la morale. Ce 
qui s’oppose alors à la forme du souci c’est l’expérience (Stimmung) 
du vide et de l’ennui. L’expérience du vide c’est ce qui creuse la 
préoccupation comme forme de l’envoûtement, l’expérience de 



12 13

l’ennui c’est ce qui permet à l’être de « ne pas agir contre » comme 
forme d’un se-tenir-à-soi de l’être-là (Heidegger, Les concepts 
fondamentaux de la métaphysique, p. 242). C’est ce qui rend possible 
la possibilité d’un habiter poiètique. La négligence c’est ce temps qui 
se fait et dans lequel nous existons hors de toutes figures destinales 
et qui nous livre à l’expérience du désœuvrement. Le désœuvrement 
serait la figure de ce qui dé-s-œuvre comme la négligence est la figure 
de ce qui ne-lit-pas. La négligence est alors l’espace du sans-souci.
		 Faire l’éloge de la négligence c’est retenir ce que le langage oublie 
et c’est surtout exposer dans la langue, les sententias inopinatas, les 
pensées étonnantes (Marcus Cornelius Fronto, Éloge de la négligence, 
Laudes eglegentiæ). Le Pseudo-Longin les nommaient les paradoxon ; 
elles ne relèvent que de la puissance de la configuration (skèmaton 
plasis). Seul l’être disposé à la négligence accède à l’usage de la 
langue, accède à la violence de la langue (deinoi legei). Seul l’être 
disposé à la négligence entre de manière saisissante et paradoxale 
dans la mesure du temps du maintenant là où se forment les figures 
de l’actuel, là où se configurent les images. 
		 L’être-dans-la-festivité, l’ens neglectus s’ouvre à une vie 
inqualifiable. La vie inqualifiable n’est, à la lettre, rien d’autre que 
la vie dont on se saurait déterminer la qualité Aristote dans les Catégories 

définit le qualifié (poiÒj) comme une des catégories (1b26). Il définit le concept de qualité ainsi 

(8b25) : « J’entends par qualité (poiÒthta) ce en fonction de quoi certains (poio… tinej) sont 

dit qualifiés ; or la qualité (poiÒthj) relève de ce qui se dit en plusieurs acceptions (pleonacîj 

legomšnwn) ». Cette proposition renvoie, assez précisément à ce que F.D.E Schleiermacher écrit 

(Herméneutique, version de 1809-1810, ch. ii, § 18) : « tout élément singulier d’un discours pris 

pour lui-même oriente vers un divers », ce qui signifierait que tout énoncé en instanciation existe 

en intention vers une diversité d’usage, donc d’usages toujours déjà différents. Aristote, enfin, 

détermine quatre sortes de qualité, dont la première relève de l’habitude (›xij) et la disposition 

(d…aqesij), 8b28. Puis, vient ensuite une qualité comme capacité (dÚnamij) et incapacité 

(¢dunamij), 9a14. Il y a encore, une qualité comme qualité affective (poiÒthtoj paqhtikaˆ), 

9a28. Et enfin une qualité comme figure (scÁm£) et comme forme (morf¾), 10a11. La 

qualité détermine ainsi le semblable (Ómoion) et le dissemblable (¢nÒmoion), 11a15. Nous 
retenons chez Aristote la figure étonnante d’un « repos qualitatif, 

to poion èrémian  » (Aristote, Cat., 15b8-9). Le repos qualitatif 
serait ce temps qui ne livre pas l’être à la qualification mais le temps 
suspendu dans un repos, qui n’est pas une repos hors de la langue, 
mais au contraire, intégralement dedans. 
		 Quoiqu’il en soit, il ne s’agit pas de penser un être inqualifiable, 
mais une vie inqualifiable. Une vie inqualifiable n’est pas une vie qui 
ne serait dans aucune des catégories de l’habiter, de la capacité, de 
l’affecté et de la configuration, mais au contraire qui les maintiendrait 
toutes, un temps, en suspens, parce qu’elles sont alors non-nécessaires. 
L’être-dans-la-festivité ou l’être de la vie inqualifiable ne demande, 
transitivement, rien. Seule la vie du manque (du besoin) est une vie 
qualifiable (ce que le langage commun nomme inversement une 
vie inqualifiable !). Cependant la vie de loisir tout entière occupée, 
intransitivement, est une vie inqualifiable. 
		 Vie inqualifiable parce que « vie même, auto bios » (Aristote, 
Éth. à Nico., 1178a2). La vie même est la vie matérielle inqualifiable 
qui ne peut être ni la vie vraie ni la vie autre. Le concept de vie vraie 
est un concept qui s’oppose aux visées métaphysiques, ontologiques 
et morales d’une vie inacceptable si elle n’est pas vraie ou autre. Vie 
inqualifiable parce que vie paradigmatique et exemplaire : 

Car le lieu propre de l’exemple est toujours à côté de soi-même, 
dans l’espace vide où se déroule sa vie inqualifiable et inoubliable. 
Cette vie est la vie purement linguistique. Seule la vie dans la 
parole est inqualifiable et inoubliable. L’être exmplaire est l’être 
purement linguistique. Exemplaire est ce qui n’est défini par 
aucune propriété, sauf l’être-dit (Agamben, 1, p. 16-17).

La vie inqualifiable est la vie du temps linguistique – notre seule 
épaisseur –, autrement dit, le temps de l’opérativité des langages. 
		 La vie inqualifiable est la tâche de ce que nous nommons 
politique, c’est-à-dire ce que nous nommons désœuvrement, mais 
un désœuvrement actif, comme pratique sabbatique. Il ne s’agit pas 
de réconcilier le bios politikos et le bios théorètikos, mais de supposer 
que le désœuvement – l’occupation intransitive – en soit le modèle 
et soit notre tâche éthique.
						                  10 octobre 2010



14 15

			N  églience & préservation

« Notre temps est le temps d’une dépropriation. L’homme s’y trouve
dépris de lui-même. N’étant plus confié ni aux dieux ni à la sience,

il ne trouve pas en lui sa confiance. »
Jean-Luc Nancy, L’Adoration. 

		 Pour ce deuxième séminaire, nous devons convoquer la 
problématique question de la préservation, tant matérielle que 
métaphysique. Pour le dire autrement, nous devons saisir la 
question de la négligence à partir d’une analyse de ce que nous 
pourrions appeler scrupule et préservation dans un double processus, 
celui d’une visée théologico-métaphysique et celui d’une visée 
théologico-sotériologique. 
		 Nous devons nous souvenir que le terme scrupule dit 
l’inquiétude et le souci qu’il faut entendre comme une gène 
technique (le scrupulus est alors un petit caillou dans une chaussure 
ou une écharde) et que le terme préservation dit ce qui a été 
prae-servare (ce qui est d’abord ob-server), c’est-à-dire ce qui est 
placé sous surveillance (servare) : il s’agit de conserver, de garder, de 
maintenir au sens très précis de ce que nous avions analysé dans la 
visée épiscopique. 
		 Nous avons donc deux visées  : une première visée que 
nous avons nommée théologico-métaphysique et qui est liée 
essentiellement à la figure du scrupule, d’abord comme crainte 
(de la sébas ou crainte religieuse à la sébasis comme vénération), 
c’est-à-dire comme gradualité de la terreur à l’obéissance, ensuite 
comme inquiétude, autrement dit c’est une figure du souci et de 
l’occupation voir Michel Foucault, Le courage de la vérité et notre séminaire En mâchant 

du laurier, comme observance, c’est-à-dire c’est la mise en place des 

figures essentielles du rituel et de la ritualisation (l’usage et la 
cérémonie) voir séminaire Du sang et du gras et voir Goirgio Agamben, Profanations, 
comme attention, c’est-à-dire aussi bien la figure platonicienne de 
l’épiméléia que la configuration d’une vie autre comme un ailleurs 
à qui l’on confie cette attention, cette métaphyique, cette justice, ce 
réconford et, enfin, comme adhésion à un pacte (l’horkos voir Giorgio 

Agamben, Le sacrement de la langue), soit à une contrat (la pistis paulinienne) 
soit à une vie autre (allos bios) ou à une vie vraie (alèthinos bios). 
		 La seconde visée est ce que nous nommons une visée 
théologico-sotériologique qui est liée à la problématique figure de 
la préservation. Nous sommes en mesure d’appréhender le concept 
de préservation à partir de six corrélats. Le premier est l’idée 
d’adhésion (qui suit le précédent comme visée du scrupule), qui 
est liée, cette fois, à la puissance sotériologique de ce qui protège, 
de ce qui sauve, de ce qui libère  : l’être adhère à ce qui sera en 
mesure de lui fournir, contractuellement, la plus efficace figure du 
salut et du rachat (sôtéria et redemptio). Deuxième corrélat, l’idée 
même matérielle d’assurance, c’est-à-dire, ce qui à l’intérieur même 
du contrat d’adhésion garantie protection et sécurité, soit sous la 
forme matérielle d’un sacrifice, soit sous la forme matérielle d’une 
obligation économique. Troisième corrélats, l’idée d’une promesse 
qui graduellement peut s’étendre de la figure du salut, à celle de 
la grâce, à celle de l’extase. Quatrième corrélat, l’idée matérielle 
de préservation qui doit pouvoir s’entendre selon les figures de 
l’ordre, des biens, de la propriété, de l’histoire et de l’héritage. Il 
faut donc ajouter à cela les deux derniers corrélats, à savoir une 
visée apocatastatique comme restauration et une visée messianique  
comme restitution. 
		 Que signifie ce lieu de la confiance ? Traditionnellement il est 
double, c’est-à-dire métaphysique comme possibilité de s’en remettre 
à ce qui dépasse notre propre condition et notre propre puissance 
physique et technique comme instauration de cette puissance. Que 
signifie alors « se confier » ? C’est accorder la part et la mesure de son 
inconditionnalité à quelque chose qui est extérieur, à la puissance 



16 17

de l’autre : c’est à la lettre accepter de devenir un être conditionnel 
et c’est aussi ce que Jean-Luc Nancy nomme un ailleurs L’Adoration, 

Galilée, 2000, p. 15 sq. Nous sommes capables de saisir trois figures de cet 
ailleurs, comme inconnu ou incommensurabilité métaphysique, 
comme inconnu technique et comme mystère de l’addiction. Cet 
ailleurs ou cet inconnu est un hors-d’usage comme  puissance 
sacrée, comme puissance non-profane. Nous sommes capables 
d’appréhender, dialectiquement, un ailleurs comme vie autre ou 
vie vraie, d’un ailleurs matériel qui est la figure aristotélicienne 
de l’autarchéia, de l’inconditionnalité et d’un ailleurs matériel qui 
est la figure aristotélicienne de la vie même (auto bios) comme 
vie de la négligence. Cet vie même est la possibilité d’un usage 
comme profanation, elle est la forme particulière de la négligence : 
« Profaner signifie : libérer la possibilité d’une forme particulière de 
négligence qui ignore la séparation ou, plutôt, qui en fait un usage 
particulier » Giorgio Agamben, Profanations, Rivages, 2005. 
		 L’être sotériologique est un être addicté. Nous sommes donc 
tous des êtres sotériologiques. Notre addiction première est 
de nous abandonner dans ce qui nous offre une sécurité, une 
préservation. Il ne faut pas oublier que le terme addiction signifie 
étymologiquement l’addictio latine, c’est-à-dire l’adjudication et 
la fixation  : ad-dicere signifie, approuver, adjuger, abandonner, 
dédier. L’ens addictus est alors la figure théologique du doulos, est 
la figure matérielle de l’esclave. L’être de l’addiction est un être du 
dit (dictus) et de l’affirmation. S’il est une figure de l’abandon, il ne 
l’est que dans la double figure de l’évasion (cela signifie quitter l’ici 
pour un ailleurs) et du scrupule comme affirmation attentive de 
l’addiction : 

L’addiction, quels que soient sont objet ou sa nature, implique un 
rapport à une présence tangible, appropriable. La « drogue » est ce 
qui me fait véritablement percevoir un autre régime de la présence, 
un « ailleurs » dans lequel je peux oublier ou convertir l’« ici » que 
je désire quitter. Il y a dans l’addiction quelque chose qui relève en 
fin de compte de l’hallucination. Jean-Luc Nancy, ibid., p. 18

L’être addicté n’est donc pas un être négligent. L’être négligent 

assume stratégiquement son être en prenant place et en faisant 
place il faudrait convoquer le concept d’habitude et de milieu ou d’espace de vie (la chôra) 

où l’être peut saisir ce qui «lui tombe sous la main», voir Pierre-Damien Huyghe, Commencer 

à deux, éd. Mix. 2009, p. 21. L’être négligent est celui qui assume alors la 
possibilité conceptuelle de la contingence et la possibilité matérielle 
du fortuit de l’existence : 

Cela n’a rien de nouveau  : le fortuit, avec le fugace, le fuyant, 
l’inconsistant, l’éphémère, compose la rhapsodie mineure de 
notre système de références, dont le mode majeur veut le stable, le 
constant, le durable. Nous pressentons d’autant mieux à quel point 
le fortuit nous requiert : requiert notre adhésion qui pourtant ne 
trouve ici rien à quoi adhérer. Jean-Luc Nancy, ibid., p. 21

						                  17 octobre 2010



18 19

		N égligence

			  & ens neglegens

« Comme antithèse à l’idéal historique de la restauration, 
le baroque voit en effet l’idéee de catastrophe.

Et c’est sur cette antithèse que se forge la théorie de l’état d’exception. »
Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand. 

		 Si nous avons appréhendé, lors du séminaire précédent, le 
concept d’addiction comme manque addictionnel de l’être qui 
conditionne notre devenir addicté et scrupuleux et le concept de 
fortuité comme ce qui dispose l’être, au contraire, à l’inconsistant 
et au non nécessaire, il nous faudrait alors, croiser ces deux 
concepts comme une tension fondamentale entre la figure de l’être 
tendu vers un ailleurs – comme autre régime de la présence – et la 
figure de ce qui prédispose l’être à une présence, autrement dit le 
fortuit, autrement dit « la rhapsodie mineure de notre système de 
références » Jean-Luc Nancy, L’Adoration, p. 21. C’est en ce sens que ce terme est utilisé 

par T. Adorno dans « L’essai comme forme », Note sur la littéature, p. 19, comme modèle formel 

de l’essai : la rhapsodie est à la lettre un principe de juxtaposition. Il y aurait ainsi trois modèles 

structuraux du chant ou du poématique, la kithar-ôdia ou chant structuré (l’accompagnement, 

la subordination), la rhaps-ôdia ou juxtaposition et enfin la par-ôdia comme déconstruction..
		 Si nous sommes des êtres addictés, nous sommes alors en 
permanence disposés à ce qui relève de notre présence éthique et 
politique. Puisque l’être addicté est l’être entièrement arraisonné 
par ce qui est disponible Avital Ronell, Addict, p. 59, il doit alors être 
en mesure d’assumer politiquement ce qui définit sa place dans 
les dispositifs et son existence dans le temps (l’être addicté est 
un être intégralement historique) : il va alors de soi que l’être de 
l’addiction (que l’être du scrupule) soit à la fois capable de tendre 

vers un ailleurs et soit à la fois capable de se maintenir dans un 
présent historique et économique il faudrait ici être en mesure de démontrer 

que cette situation dialectique de l’ens addictus est semblable à celle de l’ens relegens (et de l’ens 

religiosus) : pour cela nous renvoyons à une lecture attentive du concept paulinien de kat-argos 

et à la lecture de Giorgio Agamben dans Le temps qui reste, p. 152. Il faut comprendre 
que l’être addicté (l’ens relegens) place son existence – c’est-à-dire 
celle des êtres – dans une tension qui placerait face à face la loi 
normative à une sorte de loi, contractuellement, extra-normative ici 

encore nous devons renvoyer à la pensée paulinienne et à l’opposition qu’il fait entre la loi des 

commandements, le nomos ton entolon (Eph 2, 15) qu’il nomme aussi nomos ton ergon (Rm 3, 

27) ou loi de l’œuvre et le nomos pistéôs comme loi de la foi : 

Où donc est l’orgueil ? — Il a été banni. 

— Au nom de quelle Loi ? Celle des actes ? (dia poiou nomou? tôn ergôn?) 

— Non. La Loi de la foi (oukhi, alla dia nomou pistéôs). Parce que nous estimons que la foi 

(pistei) justifie l’homme sans les actes de la loi (khôris ergôn nomou). 

— Dieu est-il le Dieu des juifs seulement et pas celui de toutes les nations ? 

— Il est celui des nations, puisqu’il n’y a qu’un seul Dieu qui justifiera ceux qui ont été 

circoncis, au nom de la foi (pistéôs), et ceux qui ne l’ont pas été, par cette même foi. 

— Alors, abolissons-nous la Loi pour la foi ? (nomon oun katargoumen dia tès pistéôs?)

— Non ! nous établissons la Loi. (mè génoito, alla nomon istanomen) (Rm 3, 27-31)

Il faudrait encore faire l’analyse de cette problématique hymne paulinienne (1 Cor 9, 19-23) :

Oui, libre (éleuthéros) à l’égard de tous je me suis fais moi-même esclace (édoulôsa) de tous 

pour gagner le plus grand nombre (pléionas). 

Pour les juifs je suis devenu juif pour gagner des juifs. 

Pour ceux sous la Loi comme quelqu’un sous la Loi (tois upo nomon hôs upo nomon)

– moi-même n’étant pas sous la Loi (mè hôs autos upo nomon) –

pour gagner ceux qui sont sous la Loi. 

Pour ceux sans Loi, comme quelqu’un sans Loi (tois anomois hôs anomos)

– je ne suis pas sans loi de Dieu, je suis dans la loi du Christ (mè ôn anomos théou all’ennomos 

Christou) – pour gagner ceux qui sont sans Loi […].
		 Ce problématique passage du nomos ton ergon au nomos pistéôs 
trouve sa formulation dans le passage de l’ens legis (l’être de la loi) 
à sa figure puissantielle anomique comme état d’exception, celle de 
l’ens legibus solutus (l’être détaché des lois) il faut se souvenir que le terme 



20 21

solutus est le participe de verbe latin solvere (dégager, libérer, détacher) et qu’il est lui-même la 

contraction de se-luere dont la racine est le verbe grec luein. L’expression latine legibus solutus, 

signifie « dégagé de la loi ». On la doit au légiste romain Domitius Ulpianus cité dans le Digeste, 

i, 3, § 31 : « Princeps legibus solutus est: augusta autem licet legibus soluta non est, principes 

tamen eadem illi privilegia tribuunt, quae ipsi habent ». On retrouve encore ce concept chez 

Thomas d’Aquin, Summa theologica, t.2, ii, quaes. 96, art. 5. Voir enfin le commentaire de 

Giorgio Agamben, État d’exception (Homo sacer), Seuil, 2003, p. 115-123. Il est possible 
de comprendre le concept d’état d’exception de trois manières, soit 
dans la forme matérielle du hors-la-loi comme acte volontaire de 
s’en dégager, soit sous la forme anomique de l’aristocratie comme 
nomos empsuchos c’est-à-dire comme souveraineté de soi-même, 
soit enfin dans la forme matérielle et spectaculaire de la parodie 
dont on peut relever les figures de la fête, du bouffon, de la star, ou 
encore des 15 minutes of fame.
		 Il faut cependant considérer que l’être dégagé de la loi, qu’il le 
soit parce qu’il est hors-la-loi, parce qu’il est la loi vivante ou parce 
qu’on lui accorde temporairement, n’accède jamais au principe du 
legibus solutus que de manière simulée, c’est-à-dire non-intégrale : 
nous assumons de croire que le legibus solutus, comme état 
d’exception, n’est essentiellement que simulé : s’il ne l’était pas il 
s’agit alors de ce qu’on peut nommer la terreur. Il faut cependant se 
souvenir que Benjamin avait écrit « Critique de la violence », Œuvre, t.1, p. 210 

& « Sur le concept d’histoire », Œuvre, t.3, p. 433 que « la tradition des opprimés 
nous enseigne que l’état d’exception dans lequel nous vivons est la 
règle ». Dans ce cas il ne s’agit plus de terreur, mais historiquement 
du fascisme. Nous y habitons, au sens où nous y prennons nos 
habitudes. Il faut alors opposer au concept de l’ens legibus solutus, 
le concept de l’ens legibus exsolutus : il s’agit ici d’un être qui s’est 
acquitté des lois au sens strict de l’être qui est saisi d’une conscience 
politique de l’instant et de l’usage : l’être-qui-s’est-aquitté-de-la-loi 
peut alors saisir les objets pour les convoquer dans un nouvel 
usage : seul l’être legibus exsolutus peut profaner.
		 Nous sommes alors en mesure de proposer l’idée même 
résultante de l’être qui est legibus exsolutus sous la forme de l’ens 

neglegens comme être négligent – voire même très précisément 
comme être négligeant – et comme être de la négligence. Qu’est-ce 
qu’un ens neglegens  ? C’est à la lettre un être qui n’est pas un ens 
relegens (c’est-à-dire qu’il n’est pas un être de la re-ligio, autrement 
dit de la re-lectio). Il n’est donc pas un être du scrupule ni un être du 
rituel parce que l’ens neglegens est l’être de la saisie fortuite et l’être 
de la saisie du non-nécessaire. 
		 Si l’être est un ens neglegens, il ne peut donc être, en soi, un ens 
addictus (du moins pas réellement tout en conservant l’idée que 
nous sommes tous et toujours des ens addictus. Il y a donc ici un 
paradoxe qu’il s’agira de comprendre)  : il est dans un temps des 
données fortuites et contingentes (non-nécessaires) d’une saisie qui 
n’est liée ni à ce qui a été dit (dictus) ni à ce qui doit se lire (lectio).  
		
						                  24 octobre 2010



22 23

		N égligence

			   skholè & améléia

« L’état d’être laissé vide n’est jamais possible que là 
où subsiste une exigence de comblement,

là où subsiste la nécessité d’une abondance. »
Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique. 

		 Pour ce séminaire nous voudrions proposer l’analyse d’une 
figure, d’un chiasme : ces formes qui opposent d’un côté les 
concepts d’askholia et de mélétè et d’un côté les concepts de skholè 
et d’améléia. Autrement dit d’un côté affaires et occupations et 
d’un autre côté loisir et négligence. On présuppose que se toruve 
ici la forme du renversement idéologique et mythologique de la 
sphère du travail et de la préservation. Qu’est-ce que cela suppose ? 
		 Précisions. Le terme skholè (scol¾) signifie le repos et le loisir 
comme suspension temporelle. Il signifie donc être inoccupé, être 
vacant (skholazô) il faudrait s’interroger longuement sur le sens du verbe vacare et du 

terme vacatio. Mais surtout il signifie l’occupation de l’homme de loisir 
qui peut s’établir graduellement du passe-temps à l’étude. La skholé 
dit cette gradualité que l’usage et la morale établiront. Skholè dit 
donc très précisément non pas l’inoccupation comme viduité mais 
l’occupation qui n’est pas l’askholia. Le terme askholia (¢scolia) 
dit littéralement le manque et la privation de loisir ; il signifie 
donc les affaires, les difficultés, l’occupation comme obligation. Le 
terme mélétè (melšth) signifie l’occupation comme soin, pratique 
et exercice. La mélétè signifie donc très clairement l’étude, fondée 
sur la pratique et l’exercice tandis que la skholè est une étude fondée 
sur l’observation. Enfin le terme améléia (¢mšleia) signifie la 
négligence, le sans soin, le non-préparé, le sans inquiétude. 
		 Premier commentaire : nous savons que la non-négligence 

comme épiméléia et de la négligence comme améléia sont des 
figures fondamentales pour Platon voir séminaire en mâchant du laurier. Nous 
devons ici reconvoquer le texte de la République et commenter les 
derniers paragraphes (Rép. 621a-e, trad. R. Baccou) : 

[…] alors sans se retourner l’âme passait sous le trône de la 
nécessité (anankès thronou) ; et quand toutes furent de l’autre 
côté elles se rendirent dans la plaine du Léthé (léthès médion), 
par une chaleur terrible (kaumatos) qui brîlait et qui suffoquait : 
car cette plaine est dénuée d’arbres et de tout ce qui pousse se 
la terre. Le soir venu, elles campèrent au bord du fleuve Amélès 
(amélèta potamon), dont aucun vase ne peut contenir l’eau (on 
to hudôr aggéion ouden stégein). Chaque âme est obligée de boire 
une certaine quantité de cette eau, mais celles que ne retient pas 
la prundence (tous de phronèsei mè sozôménous) en boivent plus 
qu’il n’en faudrait. En buvant on perd le souvenir de tout (ton de 
aéi pionta panta épilanthanesthai). Or quand on se fut endormi, 
et que vint le milieu de la nuit, un coup de tonnerre éclata, 
accompagné d’un tremblement de terre, et les âmes, chacune par 
une voie différente, soudain lancées dans les espaces supérieurs 
vers le lieu de naissance, jaillirent comme des étoiles (hattontas 
ôsper astéras). Quant à lui, disait Er, on l’avait empêché de boire 
de l’eau ; cependant il ne savait point par où ni comment son âme 
avait rejoint son corps ; ouvrant tout à coups les yeux, à l’aurore, il 
s’était vu étendu sur le bûcher. 

Il y a donc dans la pensée platonicienne une mélétè mnémès, 
c’est-à-dire un exercice de mémoire qui confirmerait, d’une part, la 
théorie phytagorico-platonicienne de l’anamnèse et qui instaurerait 
d’autre part la puissance de l’historia comme conservation.	
		 Deuxième commentaire : il faut réinterroger les concepts de 
skholè et d’askholia, comme essentielle formule aristotélicienne 
d’un bios skholastikos à un bios théôrètikos et comme déconstruction 
contemporaine d’une dialectique ancienne par Hegel, Karl Marx et 
Thorstein Veblen (The Theory of the Leisure Class, 1899) le concept de 

leisure class ou classe de loisir est un concept économique qui tend à saisir ce que Veblen appelle 

une upper-class dont les occupations sont exclusivement la gouvernementalité (government), 

la protection (warfare), l’observance religieuse et le sport. Veblen saisit ainsi une classe 

non-industrieuse, en somme une aristocratie (voir Aristote, Pol, iv, 7, sur l’opposition entre 



24 25

aristocratie et république (politéia)). Pour Veblen les leisure classes se livrent à deux expositions 

fondamentales et ravageantes, la conspicuous leisure (le loisir ostentatoire) et la conspicuous 

consomption (la consommation ostentation). Voir aussi Furio Jesi, La fête et la machine 

mythologique, éd. Mix., 2008, p. 53-61).
		 Troisième commentaire : il faudrait maintenant convoquer les 
termes latin otium et neg-otium et supposer que nous puissions 
recomposer le chiasme grec de la manière suivante : si nous pouvons 
former la figure neg-otium et lectio nous pouvons lui opposer la 
figure otium et neg-lectio.
		 Enfin dernier commentaire, nous sommes en mesure de saisir 
dans la pensée de Martin Heidegger la modernité de ce paradoxe 
et de cette tension dialectique. Il y a, chez Heidegger, la saisie que 
l’être-là, que le Dase in Être et temps et voir aussi La question de la technique est 
la figure de l’être arraisonné, de l’être disposé parce qu’il est face 
au pro-vocant du gestell (ce qui pourrait correspondre à l’être de 
l’askholia comme être-occupé, comme être-convoqué). Nous avions 
déterminé qu’il en résultait la figure d’un ens ad-dictus  : l’être-
addicté heideggerien est l’être de la mélétè comme être qui ne cesse 
d’être convoqué dans l’exercice. Il y a, ensuite, la figure essentielle 
chez Heidegger de l’être de l’ennui, l’être de Langeweile (dont les 
trois figures sont celle d’un être ennuyé par, c’est-à-dire ennuyé par 
des choses ennuyeuses, celle d’un être ennuyé à c’est-à-dire un être 
ennuyé par le temps qui s’arrête et enfin celle d’un être de l’ennui 
profond comme ce qui laisse vide Concepts fondamentaux de la métaphysique, p. 

238. L’expérience du Langeweile est l’expérience profonde de l’otium 
et de la skholè comme suspension temporelle qui dispose l’être à 
autre chose qu’un arraisonnement. Enfin, il y a chez Heidegger 
la figure de l’être du Seinlassen, l’être du laisser être comme figure 
essentielle de l’améléia, c’est-à-dire de l’être sans-inquiétude 
puisqu’il est laissé être en tant que tel. Ce laisser-être ne peut se 
percevoir que dans l’expérience de l’ennui comme expérience d’un 
« laisser vide » : 

« Laisser vide » ne signifie nullement : « être absent », « ne pas se 
trouver là  ». Il faut au contraire que les choses se trouvent être 

là pour nous laisser vides. « Laisser vide  » signifie-t-il donc «  se 
trouver être-là » ?

L’être-laissé-vide est une expérience qui se saisie dans l’ennui profond 
comme un « cela vous ennuie » parce que, écrira Heidegger « l’état 
d’être laissé vide n’est jamais possible que là où subsiste une exigence 
de comblement, là où subsiste la nécessité d’une abondance » ibid., p. 

212. Ce concept livre les clés pour une interprétation non seulement 
de l’être envoûté mais aussi de l’être-addicté. Mais selon Martin 
Heidegger l’expérence de l’ennui profond est qu’il dispose l’être 
tendantiellement à ce qu’il nomme le « se-tenir-à-soi » ibid., p. 242-243 : 

« Ne pas agir contre » ne signifie ni la passivité ni l’activité – mais 
quelque chose en deçà des deux  : le se-tenir-à-soi du Dase in, 
ce qui est une attente. Cette attente n’est pas indéterminée. Elle 
est alignée sur une interrogation essentielle adressée au Dase in 
lui-même. 

C’est cette attente qui est fondamentale et qui devrait sans doute 
être la figure moderne de la skholè. Notre devenir politique est sans 
doute ici. 
						                  7 novembre 2010



26 27

		N égligence

			   Sorge heideggerienne i

« La pensée est supérieure à toute action et production, 
non par la grandeur des réalisations ou par les effets

qu’elle produit, mais par l’insignifiance de son accomplir
qui est sans résultat. »

Martin Heidegger, Lettre sur l’humanisme. 

		 Pour ce séminaire nous aimerions aborder le complexe concept 
du souci (die Sorge) chez Martin Heidegger Être et temps (Sein und Zeit), Gallimard, 

1986, trad. F. Vezin, § 38-44, qui recèle une question essentielle  : est-on en 
mesure, si on accepte l’idée de cette Sorge, si on accepte l’idée d’une 
pensée de ce souci comme angoisse et sollicitude, de penser une 
possibilité de la négligence pour l’être ?
		 Heidegger pose que « le Dase in existe factivement » ibid. § 39, 

p. 229, c’est-à-dire que l’être-là est un être de la facticité : autrement 
dit l’être-là « existe à titre de fait contingent, mais il est difficile à 
justifier ontologiquement » Tlfi. Le Dase in est disponible, ou plus 
précisément il est livré à une disponibilité comme être-au (monde) 
et être-là qui est, en tant que ce qui surgit – en tant que ce qui fait 
monde et mondain –, le phénomène de l’angoisse (die Angst) il faut 

absolument entendre cette disponibilité de trois manières : comme ce qui fait que le monde semble se tenir à notre 

disponibilité, comme ce qui fait que nous sommes tenus à cette disponibilité (nous sommes livrés au monde) et 

enfin comme ce qui fait que nous sommes livrés et arraisonnés à un Gestell, c’est-à-dire que nous sommes rendus 

disponible à un « utilisable  » (c’est-à-dire ce qui est à notre disposition, sous-la-main, zuhanden, ce qu’il serait 

encore possible d’entendre par le terme praxis). L’être de ce Dase in, dit Heidegger, est 
le souci (die Sorge) comme cura : 

Puisque cela fait longtemps que la problématique ontologique a 
entendu l’être en premier lieu au sens d’être-là-devant (« réalité », 

effectivité du « monde ») mais qu’elle a laissé dans l’indétermination 
ontologique l’être du Dase in, une mise au point s’impose pour 
expliquer comment se rattachent ontologiquement entre eux le 
souci, la mondéité, l’utilisable et l’être-là-devant (réalité). 

		 Il faut comprendre cette «  disponibilité à l’angoisse  » (§40). 
Le «  devant-quoi de l’angoisse est le monde en tant que tel  » écrit 
Heidegger ibid., §40, p. 236 : « s’angoisser, c’est découvrir originalement 
et directement le monde comme monde » ibidem. C’est ce qui détermine 

pour Heidegger « l’inespéré » et « l’insoutenable-dépaysant ». À partir de cela il faut 
relever que l’angoisse n’est pas seulement « angoisse devant… » et 
« angoisse pour… » mais bien ce qui « esseule le Dase in sur son 
être-au-monde le plus propre qui, puisqu’il est attentif, se projette 
par essence sur des possibilités  » ibid., p. 237. Il y a deux formes 
singulières de cette angoisse, celle de l’esseulement (solus ipse, 
lui-même-seul) et celle du dépropriement (Enteignis, pas-chez-soi). 
L’esseulement fait voir « comment on se sent » ibid., p. 238, c’est-à-dire 
comment habiter chez… et comment être en familiarité avec…§12. 
Si le Dase in est esseulé en tant qu’être-au-monde, l’être-au 
(monde), quant à lui, saisit l’angoisse comme un « pas-chez-soi » 
(Enteignis) ibid., p. 239. Cette disposition livre l’être, à la lettre, à la 
pré-occupation (comme angoisse et comme souci). 
		 Nous devons commenter. L’angoisse (die Angst) est une 
Stimmung fondamentale pour la saisie de l’être. L’angoisse est ce 
qui permet à l’être d’être livré à la disponibilité die Verfügbarkeit, qu’il 

faut entendre comme une insistance au «  disposer  », comme cette insistance qui nous livre 

dans le concept du Gestell, de l’arraisonnement mais disponibilité comme 
pré-occupation existentiale de l’être esseulé et de l’être déproprié. 
L’angoisse est l’idée même de l’étrécissement du Dasein qui se 
trouve engorgé dans la possibilité d’un être-là et l’étrangeté d’un 
être pré-occupé qui n’est déjà plus là (dépropriation, c’est-à-dire un 
être qui n’est déjà plus-chez-soi au sens où il a quitté le On comme 
explicitation doxique). Cet engorgement comme étrécissement est 
à la lettre l’angoisse. Cet engorgement est notre disponibilité. 
		 Il faut alors repenser la disponibilité comme forme mythique 



28 29

et archaïque de l’angoisse et de la peur comme arraisonnement de l’être à 

la figure archaïque et théologique de la crainte et les saisir dans les formes de la 
théologie chrétienne (et juive) sous la double figure de la peur (sébas 
et timor) et de la servitude (doulos) dans la figure rédemptrice et 
sotériologique il faudrait faire ici une longue analyse de ces concepts de crainte et de peur 

comme formes exitentielles de l’angoisse. Nous renvoyons à notre séminaire, nous renvoyons 

à Augustin, De diversis quæstionibus octoginta tribus, qu. 33, 34 & 35 (http://www.augustinus.

it/latino/ottantatre_questioni/index2.htm), nous renvoyons à la pensée luthérienne et nous 

renvoyons surtout à Søren Kierkegaard, Le concept de l’angoisse, Gallimard, Tel, 1990  : pour 

Kierkegaard l’angoisse « est le vertige du possible » parce que l’angoisse – à la différence de la 

peur – est indéterminée, est intransitive. L’être est angoissé parce qu’il est saisi 
entre ce qui dispose le là (das Da) de son existence factice (Da-sein, 
être-le-là) et ce qui modifie ce là comme pré-occupation (Entwurf, 
le pro-jet) historique. 
		 Heidegger écrit : « s’angoisser est, en tant que disponibilité, une 
manière d’être-au-monde  » comme figure du singulier pro-jetée, 
c’est-à-dire ce qu’il appelle «  l’être-en-avance-sur-soi-tout-en-étant-
déjà-au-monde  » ibid., §41, p. 241 comme figure d’une temporalité 
complexe et angoissante. Cette figure est le souci (die Sorge) : 

l’être du Dase in s’énonce en toutes lettres : être-en-avance-sur-
soi-déjà-au (monde) comme être-après (l’étant se rencontrant 
à l’intérieur du monde). Cet être donne alors au terme souci, 
dont l’emploi est purement ontologique existential, sa pleine 
signification. Dont on exclura toute tendance d’être, prise 
ontiquement, telle que la crainte ou aussi bien l’insouciance. 
C’est parce que l’être-au-monde est essentiellement souci (Sorge) 
que, dans les précédentes analyses, l’être après l’utilisable a été 
saisi comme pré-occupation (Besorgen), l’être en compagnie de 
la coexistence des autres se rencontrent à l’intérieur du monde 
comme souci mutuel (Fürsorge). 

Il y a donc chez Martin Heidegger une distinction très claire entre 
trois formes de soucis voir aussi Ann van Senevant, Philosophie de la sollicitude, 

Vrin, 2001, p. 43 sq  : le Besorgen comme pré-occupation qu’il faudrait 
conjoindre avec les analyses que nous avons faites du concept 
grec de mélètè comme occupation et comme pré-occupation dans 

la visée de l’exercice et de la pratique, le Fürsorge comme « souci 
mutuel  » comme assistance que l’on peut entendre à partir du 
concept grec d’épiméléia comme soin et assistance et enfin la Sorge 
qu’il faudrait entre pour une part avec le concept latin de cura et 
avec le concept grec de mérimna ibid., p. 249. Nous reviendrons amplement sur 

l’un et l’autre concept qui signifient, à la lettre, le souci dans cette double tension entre le zèle 

anxieux et l’application soignée. Nous revonvoquerons le terme mérimna chez Luc, x, 40-42 

et Paul, 1 Cor., 7, 32. Il y a donc un souci comme pouvoir s’occuper et 
se préoccuper (Besorgen & Fürsorge) duquel dépendent les figures 
du vouloir, du souhait de l’impulsion, de l’inclinaison, de l’appétit 
et un souci ontologiquement antérieur ; le souci est antérieur à la 
facticitié de l’être, écrit Heidegger. 
		 Il nous faut encore examiner l’analyse qu’Heidegger fait du 
concept latin de cura pour déterminer le souci ibid., §42. Nous 
pourrons alors proposer une réflexion sur la possibilité d’une 
figure de la négligence dans la figure de la Sorge heideggerienne et 
tenter de saisir ce qu’il est possible pour l’être et pour l’être-là dans 
la figure de Seinsverlassenheit comme retrait et dans la figure du 
Seinlassen comme laisser-être. 

						                  14 novembre 2010



30 31

		N égligence

			   Sorge heideggerienne ii

« La réalité est résistance, plus précisément résistibilité. »
Martin Heidegger, Être et temps.

« La préoccupation dévoile l’étant intérieur au monde.
Celui-ci devient le dévoilé »

Martin Heidegger, Être et temps. 

		  Ce séminaire voudrait avoir pour essentielle tâche un 
approfondissement du concept du souci (Sorge) chez Heidegger, 
afin de saisir les concepts de réalité et de vérité qui nous permettrons, 
certainement, de construire une pensée de la négligence.
		 1. Revenons, dans un premier temps, au § 42, sur l’interprétation 
existentiale du Dase in comme souci. Heidegger renvoie à une 
fable d’Hygin Caius Iulius Hyginus, Fabulas, ccxx (http://www.hs-augsburg.de/~harsch/

Chronologia/Lspost02/Hyginus/hyg_fcap.html) : 
Cura cum quendam fluuium transiret, uidit cretosum lutum, sustulit 
cogitabunda et coepit fingere hominem. dum deliberat secum quidnam 
fecisset, interuenit Iouis ; rogat eum Cura ut ei daret spiritum, quod 
facile ab Ioue impetrauit. 
  2  cui cum uellet Cura nomen suum imponere, Iouis prohibuit 
suumque nomen ei dandum esse dixit. dum de nomine Cura et Iouis 
disceptarent, surrexit et Tellus suumque nomen ei imponi debere 
dicebat, quandoquidem corpus suum praebuisset. 
   3  sumpserunt Saturnum iudicem ; quibus Saturnus + secus + uidetur 
iudicasse  : Tu Iouis quoniam spiritum dedisti . . . . . . . . . . corpus 
recipito. Cura quoniam prima eum finxit, quamdiu uixerit Cura eum 
possideat ; sed quoniam de nomine eius controuersia est, homo uocetur 
quoniam ex humo uidetur esse factus.
Alors que Souci traversait un fleuve, il vit de la terre glaise, il en prit 
en y pensant et commença à la modeler. tandis qu’il est concentré 
sur ce qu’il fait, intervient Jupiter ; Souci lui demande de lui donner 
un esprit, ce que Jupiter fait aisément. 

comme Souci veut lui donner un nom, Jupiter refuse et veut lui 
donner le sien. tandis que Souci et Jupiter discute du nom, survient 
Tellus qui désire qu’il aie son nom puisqu’il lui a donné une partie 
de son corps. 
ils demandent le jugement de Saturne ; et Saturne juge ce qui 
semble juste  : Toi Jupiter tu lui as donné l’esprit […] recevra le 
corps. Puisque c’est Souci qui l’a d’abord modelé, c’est Souci qui 
l’aura tant qu’il sera vivant ; et quant à la discussion sur son nom, 
qu’il s’appelle homme (homo) puisqu’il a été fait avec de la terre 
(humo).

		 Cura désigne à la fois le soin comme application et le souci 
comme inquiétude et sollicitude il faut par ailleurs se souvenir que le terme 

latin cura, s’il désigne le soin et le souci, a trois sphères particulières d’influence, le travail, la 

surveillance, l’amour. Il faut se souvenir encore que cette sollicitudo (sollus-citus / tout-agité) est 

le merimna grec. 
		 2. Poursuivons. Il reste à saisir le pourquoi du souci de l’être. 
L’étant, écrit Heidegger, « est avant tout conçu comme ensemble de 
choses (res) là-devant. L’être reçoit le sens de réalité. » Être et temps, op. cit. 

p. 251. Se pose alors la question de ce qu’est la réalité : 
Si le terme réalité veut dire l’être de l’étant (res) là-devant 
intérieurement au monde – et rien d’autre n’est entendu pas là 
– cela signifie alors pour l’analyse de ce mode d’être : l’étant n’est 
intérieur au monde de façon ontologiquement concevable que si 
le phénomène de l’intramondéité est tiré au clair. Or celle-ci se 
fonde sur le phénomène du monde, qui, de son côté, en tant que 
moment structural essentiel de l’être-au-monde, appartient à la 
constitution fondamentale du Dase in ibid., p. 259. 

L’être-là – comme saisi des étants – ne se situe que dans cette 
tension paradoxale (la «  frange vivace » de Whitehead, Le concept de 

Nature, p. 112), qui est le souci, parce que, écrit Heidegger «  le réel 
s’éprouve dans l’impulsion et la volonté. La réalité est résistance, 
plus précisément résistibilité  » Être et temps, op. cit., p. 260. La résistance, 
re-sistere, signifie un venir comme opposition, mais signifie surtout 
un arrêter (sistere) un se tenir en faisant face, un tenir adversaire. La 
réalité est résistante parce qu’elle fait simplement face et la réalité est 
résistibilité parce qu’elle engage l’être-là à ex-sistere, à exister comme 
manifestation et dévoilement :

L’effort qui cherche à s’exercer sur… et bute sur la résistance, et 



32 33

ne peut que « buter » contre elle, cet effort est déjà lui-même après 
une entièreté de conjointure (Bewandtnis). Or le dévoilement de 
celle-ci se fonde sur l’ouverture du réseau entier de renvois de la 
significativité. L’expérience de la résistance, c’est-à-dire le dévoilement 
du résistant par l’effort exercé sur lui, n’est ontologiquement possible 
que sur la base de l’ouverture du monde. La résistibilité caractérise 
l’être de l’étant intérieur au monde ibid. p. 261.

		 La réalité est alors renvoyée au phénomène du souci. Le souci, 
est à la lettre, cette pré-occupation dans l’expérience de la ré-sistance 
à la possibilité d’ex-sister. Le souci est cette préoccupation à cette 
possible inadéquation des deux comme désaccord ou mésentente. 
Cette préoccupation prend la forme de ce que l’on nomme vérité. 
		 3. Nous renvoyons à une lecture attentive du § 45. La 
philosophie antique associe l’être avec «  l’entendre perceptif de 
l’être  ». L’objet de la philosophie est donc ce qu’Aristote (Mét. 
983b2) nomme l’alèthéias, c’est-à-dire l’analyse du non-retrait 
philosopher serait alors soit cette science du non-retrait, cette science de la vérité (Mét., 993b20) 

ou bien serait cette science (métaphysique) hè théôréi to on hè on, qui étudie l’étant en tant 

qu’étant, huparkhonta kath’auto, et ses attributs essentiels (Mét, 1003a20). Heidegger 
précise alors que la vérité repose sur trois définitions : « 1. le lieu de 
la vérité est l’énoncé (le jugement), 2. l’essence de la vérité se tient 
dans l’accord du jugement avec son objet, 3. Aristote a rapporté la 
vérité au jugement comme à son lieu d’origine de même qu’il a mis 
en vigueur la définition de la vérité comme “accord” » ibid., p. 265. Il 

faut entendre ce concept d’accord selon les termes grec d’homoiosis et latin d’adæquatio et selon la 

longue tradition occidentale de l’adæquatio intellectus et rei. Il faut entendre ici aussi une radicale 

critique du concept d’adæquatio : premièrement, écrit Heidegger, « tout accord et aussi toute 

vérité est une relation. Mais toute relation n’est pas un accord », parce que, écrit-il, « l’accord 

a pour caractère de relation  : “tel-que”  ». Deuxièmement parce que le concept d’adæquatio 

poserait une relation entre réalité et idéalité comme subsistance (sub-sistere) c’est-à-dire comme 

arrêt et presque comme embuscade et comme séjour. Troisièmement parce que l’adæquatio 

oblige à une justification et toute « vérification signifie que l’étant se montre en identité ». Nous 

renvoyons encore à Theodor W. Adorno (Dialectique négative, introduction, p. 13 sq), sur le 

concept de contradiction et qui nous permet de comprendre que (p. 16) « la dialectique sert à la 

réconciliation ».. Qu’est-ce que la vérité ? Martin Heidegger écrit : 

L’énoncé est vrai signifie  : il dévoilé l’étant en lui-même. Il 
énonce, il exhibe, il «  fait voir  » (apophansis) l’étant en son 
être-dévoilé. L’être-vrai (vérité) de l’énoncé doit s’entendre comme 
être-dévoilant. La vérité n’a donc pas du tout la structure d’un 
accord entre connaissance et objet au sens d’une adéquation d’un 
étant (sujet) à une autre (objet)» ibid., p. 270.

		 Ce qui relève de la vérité, signifie ce qui relève de l’être-
dévoilant, donc de l’arbitraire. La pensée (le logos) dit alors 
« comment l’étant se comporte », parce qu’au logos « appartient 
le non-retrait, a-lèthéia » ibid., p. 271. Ce pourquoi Heidegger écrira 
que l’« être-vrai au sens d’être-dévoilant est une manière d’être du 
Dase in » : 

Le dévoilement est une manière d’être de l’être-au-monde. Qu’elle 
discerne ou même qu’elle s’attarde à considérer, la préoccupation 
dévoile l’étant intérieur au monde. Celui-ci devient le dévoilé. Il 
est « vrai » en un sens second. « Vrai » au sens premier, c’est-à-dire 
dévoilant, est le Dase in. Vérité au sens second ne signifie pas 
être-dévoilant (dévoilage) mais être-dévoilé (dévoilement) ibidem.

Le souci est l’expérience de cette ouverture comme disponibilité 
(l’utilisabilité, l’entente, la parole). Ce souci comme pré-occupation 
ontologique de l’être au non-retrait comme dévoilement, détermine 
l’être-là de quatre manières : 1. le Dase in relève essentiellement 
de l’ouverture en général (embrassement du monde dans le souci) ; 
2. le Dase in est l’être-jeté comme expérience de l’ouverture 
essentiellement factive ; 3. au Dase in appartient la projection, 
c’est-à-dire «  l’être en ouverture  » ; 4. au Dase in appartient le 
dévalement. Le dévalement signifie un se montrer sur le mode du 
semblant : « le Dase in, parce qu’il est essentiellement en déval, est, 
par sa constitution d’être, dans la non-vérité » : 

La vérité (l’être-dévoilé) doit toujours commencer par être 
extorquée à l’étant. L’étant est ravi au retrait. L’être-dévoilé, 
chaque fois qu’il a factivement lieu, est toujours, pour ainsi dire 
un rapt. Est-ce un hasard si les Grecs avaient pour s’exprimer sur 
l’essence de la vérité une expression privative (a-lèthéia) ? ibid., p. 273

Ce qu’il faut enfin saisir c’est que l’ouverture de l’être-là, l’ouverture 
de l’être à l’existence «  appartient essentiellement à la parole  ». 
Qu’est-ce que cela signifie  ? Que l’ouverture du Dase in se fait 



34 35

dans l’expérience de la langue, dans l’expérience de l’énoncé, dans 
l’en-tant-que apophantique (apophasis : faire-voir, pro-duire)  : 
«  l’énoncé fait part de l’étant en disant comment il est en son 
être-dévoilé  » ibid., p. 275. C’est pour cela que le logos c’est-à-dire le lieu 

de la parole, le lieu de l’énonciation, le lieu de la puissance de la langue est à entendre comme 

puissance, à la fois logique (logos) et mythologique (muthos), de la pensée ne peut être 
qu’une manière d’être de l’être du Dasein : « le logos est l’attitude 
qui peut aussi voiler » ibid. p. 277.
		 Il nous restera alors à commencer l’analytique de la négligence 
et peut-être proposer que soit penser la puissance de l’amérimna 
comme essentielle à l’être-là et peut-être que soit penser cette 
puissance comme possibilité de la contradiction, comme possibilité 
de la ré-sistance de l’être-là – dans les étants, face aux étants – comme 
« mémoire colorée par l’anticipation » Whitehead, ibidem. En soi, l’être 
de l’angoisse est l’être esseulé et étrécie entre la pré-occupation 
comme souci et l’anticipation comme sollicitude : cela signifie que 
l’être est étrécie entre la pré-ob-captio (prendre-avant) et l’ante-
captio (prendre les devants). Préoccupation et anticipation sont les 
deux faces du souci et les deux faces de l’être saisi en son étroitesse 
(sténose). 

						                  28 novembre 2010

		N égligence

			   Sur le concept d’intermittence 

« Katargein tous kairous. »
Polybe.

« Cette façon de sans cesse reprendre haleine est la forme
d’existence la plus propre de la contemplation. »

Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand. 

		   Ce séminaire aimerait, simplement, poser quelques jalons en 
préparation de la journée d’étude du 12 décembre. Cette nouvelle 
journée d’étude porte sur les concepts d’inchoation et d’immédiateté, 
c’est-à-dire sur les figures de ce qui ne cesse de commencer et ce qui 
n’existe qu’un instant sans intermédiaire. Ces deux temporalités 
définissent, nous semble-t-il, la possibilité de l’œuvre. L’inchoation 
dit précisément ce qui, en ne cessant de s’initier et de commencer, 
se livre comme inachèvement ; l’immédiateté dit alors ce qui se 
livre, entièrement, dans un temps déterminé, kairologique, ce qui 
se livre, tendantiellement, à l’achèvement. 

		 Première remarque, nous voudrions préciser que le terme 
inchoation est emprunté à la langue grammaticale, c’est-à-dire 
au méta-langage. L’inchoation est l’expérience de l’étroitesse du 
temps de l’immadiateté dans la distorsion de la représentation du 
temps et de l’effectivité de l’acte, parce que l’acte et l’actantialité 
ne s’exposent que dans une immédiateté jetée-devant, comme 
préoccupation et anticipation. Il n’y aurait donc d’immédiateté 
possible, sinon comme déjà-jeté, comme achevé. Il n’y aurait donc, 
paradoxalement, d’immédiateté possible que comme puissance 



36 37

d’inchoation. Ce paradoxe, cette presque aporie, devrait pouvoir se 
formuler dans l’expression se-tenir. Se-tenir signifierait la possibilité 
d’un enfoncement (prendre forme) dans la possibilité d’une époque.
Cela signifie caractériser la possibilité, comme puissance, de notre 
être-là déterminé dans la pré-occupation. Ce caractère, la double 
figure de l’ex-igence (comme  disposition à ce qui vient, comme 
tension à ce qui s’achève, ex-agere) et de l’ex-sistence (comme 
pré-occupation et pro-jection), est ce que Martin Heidegger 
nomme le se-tenir-à-soi comme attente dans cette irrésolution. 
Attente signifie ici l’état de celui qui doit ad-tendere, comme figure 
de l’attention et de l’observation. En somme la caractéristique de 
l’être de l’attente est une disponibilité inchoative. Cela signifie que 
l’être est traîné en longueur voir Martin Heidegger, Concepts fondamentaux de la 

métaphysique, op. cit. §37-38. Que signifie la forme se-tenir-à-soi ? Il traduit 
l’expression heideggerienne Ansichhalten (an-sich-halten) qui est 
transcrite ici littéralement  : «  das Ansichhalten des Daseins, was 
ein Warten ist ; le se-tenir-à-soi du Dasein, qui est une attente». Le 
se-tenir-à-soi est bien l’être de l’époque, Heidegger écrit Chemins qui ne 

mènent nulle part, Gallimard, 1962, p. 406-407 :
Nous pouvons nommer ™poc» de l’être ce se-tenir-à-soi éclaicissant 
de la vérité de son essence. Ce mot emprunté au vocabulaire 
stoïcien, ne nomme pas ici, comme chez Husserl, le procédé 
méthidique de l’arrêt des actes thétiques de la conscience au sein 
de l’objectivation. L’époque de l’être appartient à l’être lui-même. 
Elle est pensée à partir de l’expérience de l’oubli de l’être. 
De l’époque de l’être provient le déploiement en époques de sa 
destination, en laquelle consiste la véritable histoire mondiale. 
Chaque fois qu’un être se contient en son destin, il se produit 
soudain et imprévisiblement un monde. 

		 Nous devrions alors être en mesure de proposer une forme 
advenante à cette formule du se-tenir-à-soi, du Ansichhalten, par 
l’insersion d’un simple «  t  » entre les deux « h  »  : ansicht-halten 
qui devrait pouvoir signifier un tenir-voir comme disposition 
fondamentale de l’être du se-tenir-à-soi à l’ob-servation, à la visée 
théorétique. Nous serions alors en mesure d’assumer qu’il ne peut 

y avoir d’Ansichhalten sans Ansichthalten, qu’il ne puisse y avoir de 
tenue sans un apparaître. 
		 L’autre figure est celle livrée par Theodor W. Adorno comme 
«  avoir tenu bon  » comme figure assombrie de la proposition 
heidegerienne Théories esthétiques, Klincksieck, 1995, p. 35 sq comme figure 
matérielle, épocale, de notre disponibilité historique. 

		 Deuxième remarque, nous voudrions relever que si l’être-
de-l’œuvre est l’être de l’épokè, toute œuvre se livre donc à une 
possible disponibilité inchoative. L’œuvre qui se tient-encore est la 
figure de la puissance inchoative. L’œuvre ne se maintient pas en 
tant que telle, mais elle ne cesse de se déclencher, elle ne cesse de 
commencer et de s’initier. En ce sens l’œuvre qui n’existe pas (sauf 
à la considérer comme une valeur historique et donc comme la 
mesure d’une trace) offre le mouvement ou plus précisément le 
mécanisme suivant : pour se tenir-encore l’œuvre doit se séparer 
de son statut d’objet historique, elle doit se dés-œuvrer (argia)  : 
au sens propre, pour se désœuvrer, elle doit se tenir à peine à côté, 
comme ex-ergue (ex-ergon) comme figure, non dans l’actualité 
mais dans la virtualité, dans la potentialité, c’est-à-dire comme 
én-ergie (en-ergon), comme intégrale puissance inchoative. 
		 Toute œuvre est un objet inchoatif. L’œuvre est toujours 
livrée à deux modèles, l’irrésolution et l’inchoation. En ce sens 
l’inchoation est à la lettre l’expérience grammaticale absolue : la 
puissance inchoative du langage est cette « temporalité d’un présent 
sans contrepartie » dont parle Pierre-Damien Huyghe et qui définit 
l’espace de la fidélité Modernes modernité, op.cit., p. 44, de la modernité de 
l’œuvre. 

		 Troisième remarque, il faut appréhender le concept 
d’intermittence comme modèle de cette irrésolution entre 
immédiaté et inchoation, comme ce qui laisse un intervalle, 
comme ce qui laisse du temps entre entre ce qui est-déjà et ce qui 
ne-cesse-d’être. Inter-mittere signifie, à la lettre, un laisser libre 



38 39

comme possibilité d’un interrompre, d’un suspendre, d’un espacer 
et d’un séparer. Walter Benjamin c’est saisi de ce concept Origine du 

drame baroque allemand, op. cit. introduction, p. 24-25 :
Inlassablement la pensée prend de nouveaux départs, et revient 
laborieusement sur la chose même. Cette façon de sans cesse 
reprendre haleine est la forme d’existence la plus propre de la 
contemplation. Car tandis qu’en considérant un seul et même 
objet, elle suit les différentes strates de sens, ces recommencements 
lui donnent une impulsion sans cesse renouvelée et justifient les 
intermittences de son rythme.

		 C’est Adorno, Notes sur la littérature, (319), qui livre ce 
concept d’intermittence à propos de Hölderlin comme étant «  le 
maître des gestes linguistiques intermittents ». Cette réflexion est 
fondamentale mais il reste le difficile problème de l’interprétation 
du geste linguistique et de l’interprétation de l’intermittence. Le 
concept d’intermittence est essentiel parce qu’il permet, d’une part, 
en fonction du sens du terme intermittere de penser l’intervalle 
comme entre-deux et comme suspension, d’autre part, en fonction 
de son sens moderne de penser la question du rythme – les espaces 
de l’intermittence sont ceux de la langue – et enfin de penser 
l’intermittence comme une saccade, ce qui permet d’appréhender 
la théorie benjamienne de l’image dialectique comme une saccade, 
voir Le livre des passages, [N2a, 3]. Il faut entendre l’intermittence 
de deux manières  : d’une part, comme irrégularité et comme 
secousse – c’est le modèle benjaminien – et, d’autre part, comme 
mesure de ce qui « laisse du temps », c’est-à-dire ce qui laisse des 
intervalles (diakénose) nous renvoyons à une analyse attentive de la théorie chysipienne 

de la représentation (SVF II, [B.l]54) : « L’imagination (phantastikon) est une puissance vide. 

Elle est en fait une affection (pathos) qui existe dans l’exprit en l’absence d’objet, comme si l’on 

tendait les mains vers une bataille d’ombres (skiamakhountos), ou vers des formes vides ». « Les 

stoïciens soutiennent que le vide est ce qui peut être occupé par un être, mais qui ne l’est pas 

maintenant. Ils disent alors que c’est un espace sans corps ou laissé livre de corps [B.f ]505[1] ».

		 Quatrième et dernière remarque, nous aimerions proposer une 
lecture nouvelle du concept d’inchoation. Le terme grec qui dit 

le commencement, est le verbe kat-archein à partir duquel l’être 
est livré à une opérativité et à partir duquel l’œuvre (ergon) est 
livrée à une facticité : cependant pour qu’il y ait une kat-archè, un 
commencement, il a fallu, supposément, qu’il y ait un suspens, que 
soit suspendue l’œuvre. La suspension de l’œuvre est au sens propre 
ce que la langue grecque entend dans le terme kat-argos et dans 
le verbe kat-argein. Pour que quelque chose soit inchoatif, pour 
que quelque chose commence, il faut que quelque chose soit laissé 
un temps, un instant (comme intervalle et comme immédiateté), 
inactif. Il n’y a possibilité de l’œuvre, ergon, que dans la mesure 
où il peut y avoir kat-argia : la katargia n’est pas un hors-d’œuvre, 
ex-ergon, elle est au contraire un en-œuvre (puissance) qui dispose 
à la possibilité. C’est pour cette raison que nous avons écrit en 
exergue de ce texte un fragment de Polybe « katargein tous kairous » 
qui peut se traduire par « laisser les occasions » et qu’il faut entendre, 
matériellement, comme « négliger les op-portinités », c’est-à-dire 
négliger le devant-quoi (ob-portus). Nous assumons de proposer, 
ici, comme pas épistémologique, de saisir dans le terme kartargia 
le sens du verbe négliger. La katargia est ce «  repos  » nécessaire, 
ce laisser place où seulement, nous pouvons prendre place comme 
se-tenant-à-soi et se-tenant-à-voir. 

						                  12 décembre 2010



40 41

		N égligence

			   Sur le concept de sprezzatura 

« l’herméneutique ne se réduit plus à une induction rectiligne, 
ni même à un chiasme simple, elle nous engage 

dans les méandres tortueux d’un labyrinthe.
Jankélévitch, Le Je-ne-sais-quoi et le presque-rien. 

		 A vécu de 1478 à 1529 un personnage nommé Baldassare 
Castiglione. Il fut diplomate et écrivain. En 1528 fut publié à 
Venise Il cortegiano Baldassare Castiglione, Le livre du courtisan, trad Gabriel Chappuis, Lyon, 

1580 & trad. Alain Pons, Flammarion, 1991. Le livre du courtisan est à mi-chemin 
entre un livre théorique et une conversation savante sur la figure de 
l’homme de cours et sur l’idéal du courtisan qui doit à la fois être le 
lieu de concentration de l’esprit chevaleresque, de l’humanisme, de 
la connaissance et du savoir, de la puissance d’acte et du suspens, de 
l’élégance et de la nonchalance, du sérieux et de la désinvolture. 
		 Pour Castiglione ce qui détermine essentiellement un homme 
est, avant tout, l’ingenio (en latin ingenium, en français esprit) voir Le 

Livre du courtisan, livre premier, ch. xv, voir aussi Goirgio Agamben, Profanations, Payot et Rivage, 2005, ch. 

« Genius », p. 7-20. L’esprit ou ingenio, est à la fois le caractère comme disposition singulière, l’intelligence comme 

disposition éthique et la puissance d’être comme disposition politique. Le courtisan a besoin, 
ensuite, d’une grazia en opposition à une disgrazzia ibid. ch. xxvi : 

Et au contraire, faire des efforts, comme on l’a dit, donne beaucoup 
de disgrâce, et fait qu’une chose, aussi grande soit-elle, ne mérite 
pas l’estime.

Et enfin, tout ceci est révélé, selon Castiglione, par la qualité 
nécessaire essentielle, la sprezzatura ibidem : 

Mais j’ai déjà souvent réfléchi sur l’origine de cette grâce, et, si on 
laisse de citer ceux qui la tiennent de la faveur du ciel, je trouve 
qu’il  y a une règle très universelle, qui me semble valoir plus 

que toute autre sur ce point pour toutes les choses humaines que 
l’on fait ou que l’on dit, c’est qu’il faut fuir, autant que possible, 
comme un écueil très acéré et dangereux, l’affectation, et, pour 
employer peut-être un mot nouveau (una nouva parola), faire 
preuve en toute chose d’une certaine désinvolture (usare in ogni 
cosa una certa sprezzatura), qui cache l’art et qui montre que ce que 
l’on a fait et dit est venu sans peine et presque sans y penser (che 
nasconda l’arte, & dimostricio, che fa, & che dice, venir fatto senza 
fatica, & quasi sensa pensarvi). […]
	 Pour cette raison, on peut dire que le véritable art est celui qui 
ne paraît pas être de l’art (che non appare esser arte), et on doit 
par-dessus tout s’efforcer de le cacher, car, s’il est découvert, il 
ôte entièrement le crédit et fait que l’on est peu estimé (perche si 
scoperta, leva in tutto il credito, & fa l’huomo poco stimato). 

		 Que signifie donc le terme sprezzatura. Il signifie, précisément, 
une sorte de « juste milieu », de mediocritas entre la grossièreté et 
l’affectation nous rappelons que l’ouvrage de Démétrios de Phalère, Péri hermènéias, propose la même 

distinction entre ce qu’il appelle le style élégant (glaphuros) qui est plein de grâces (kharis), [128] : ce style élégant se 

caractérise par la concision (suntomias) [137], par la disposition (taxis), [139], le vocabulaire (lexéôs kharites), [141], 

à la beauté du matériau (kala onomata), [173]. Son opposé est précisément ce que Castiglione nomme l’affectation, 

c’est-à-dire le sytle kakozélon [186-189]. Étymologiquement il signifie le dédain, 
le mépris. La sprezzatura est une attitude désinvolte (Castiglione 
utilise l’expression una sprezzata desinvoltura) qui doit pouvoir 
montrer que nous faisons les choses sans peine, avec noncuranza, 
sans application particulière : il faut donc faire en sorte d’effacer les 
traces de ses efforts et enfin donner l’apparence d’une spontanéité. 
Le dictionnaire de l’Academia della crusca donne pour synonyme 
au terme sprezzatura le terme latin contemptus (ce dont on ne tient 
pas compte) et le terme grec kataphronésis qui dit précisément le 
mépris et la négligence. Cette sorte de négligence provient de ce 
qu’Aristote nomme mégalopsychia (magnanimité) :

De plus un autre trait du magnanime veut qu’il soit dédaigneux 
(kataphronétikous). […] Être négligent (oligôron) est le 
sentiment (pathos) tout particulièrement propre au magnanime 
(mégalopsychou) Aristote, Éthique à Eudème 1232a37-a10.

Nous avons deux concepts, la kataphronésis comme dédain (la 



42 43

présomption) et l’oligôros comme négligence (ce dont on ne 
s’inquiète pas). Aristote en donne une définition Rhétorique 1378b10 :

La négligence (oligôria) est une opinion (doxès) en acte 
(énergéia). […] Ce qu’on suppose ne rien valoir, on le dédaigne 
(kataphronousin), ce qu’on évalue ne rien valoir, on le néglige 
(oligôrousin).

Le concept de négligence, chez Aristote, est fondamental pour 
comprendre le concept de puissance et de désir qui relève d’une 
gradualité du jugement de la supposition (oiomai) à celui de 
l’évaluation (axios).
		 Cette idée complexe de sprezzatura qui est à la fois un mépris 
et une sorte de négligence trouve son origine, dans la pensée 
grecque mais aussi dans la pensée latine et essentiellement chez 
Cicéron Cicéron, De Oratore, xxiii, 76-78 : 

Mais d’autres soins réclament son attention, que n’embarrassent 
pas l’arrangement des périodes et la succession des mots. N’allez 
pas croire que cette diction simple et rapide soit en effet négligée ; 
rien de plus étudié qu’une telle négligence. Il est des femmes, 
dit-on, qui négligent toute parure, et n’en savent que mieux 
plaire. L’éloquence attique tire le même avantage de sa simplicité. 
Là, comme ici, le charme opère, et les moyens restent cachés. 
Imaginez une toilette dont toute prétention semble bannie. Point 
de diamants. Le fer n’a point tourmenté la chevelure ; aucun fard 
n’a enluminé le visage d’une blancheur ou d’un incarnat factice; la 
propreté vient seule au secours des grâces naturelles. Telle sera la 
séduction d’un style subtile, toujours simple, toujours clair.

		 Le concept de neglegentia diligens s’affirme non seulement 
comme un paradoxe mais surtout comme un oxymore : il ne peut 
y avoir de subtilis oratio (style subtile) qu’à la condition qu’il affirme 
un art sans art, une technique sans technique, un travail sans effort. 
Le paradoxe s’affirme comme une réalité cachée, voilée. La neglentia 
diligens est un compromis entre un souci d’élégance et une aisance 
voir Marc Fumaroli L’Âge de l’éloquence, Droz, 2002, p. 54, voir François de la Mothe le Vayer, 

Considérations sur l’éloquence française…, 1638, p. 132 et voir aussi John C. Lapp, The Esthetics 

of Negligence (La Fontaine’s contes), Cambridge, University Press, 1971.
						                  2 janvier 2011



44 45

		N égligence

			   Épiméliéia politique 

« Quodlibet ens n’est pas “l’être, peut importe lequel”,
mais “l’être tel que de toute façon il importe” ; il suppose,

autrement dit, déjà un renvoi à la volonté (libet) : l’être
quelconque entretient une relation originelle avec le désir ».

Giorgio Agamben, La communauté qui vient.

« Or les loi ne sont  que des produits en quelque sorte 
de l’art politique : comment, dans ces conditions, pourrait-on

apprendre d’elles à devenir législateur, ou à discerner
les meilleures d’entre elles ? »

Aristote, Éth. Nic., x, 10, 1181b 

		
		    Nous avons parcouru dans la première partie de nos recherches 
un certain nombre de données essentielles à la compréhension du 
concept de négligence, à savoir l’idée de préservation, le concept 
d’ens neglegens, l’opposition substantielle entre skolè et méléia, le 
concept de Sorge, le concept d’intermittence et enfin l’idée de 
sprezzatura. Ce sont cependant des données hétérogènes qu’il s’agit 
maintenant de relier de façon synthétique : il s’est agit, d’une part, 
de produire une sorte de cartographie du concept de négligence 
à partir de la figure archéologique du soin et de la précaution et, 
d’autre part, de proposer une lecture, à partir des travaux de Manuel 
Reyes Mate, du concept de justice et de justice messianique voir à ce 

propos les texte de Walter Benjamin et Minuit dans l’histoire de Reyes Mate, éd. Mix., 2008. La 
première conclusion qui semble évidente, après ce premier semestre 
de recherche, c’est que nous avons deux sphères qui relèvent du 
concept de négligence : une sphère technique de la justice et une 
sphère technique de l’esthétique  : la première et fondée sur le 

concept de sollicitude et de non-négligence la seconde est fondée 
sur la mythique forme de la neglegentia diligens et sur la négligence. 
Nous aurions donc, d’une part, la sphère technique de la justice 
il faudrait juste spécifier une différence – présente chez Platon et Aristote – entre une justice 

comme préservation (image du médecin) et une justice comme aléthurgie et entre une justice 

commutative et distributive, ce qui revient en somme à poser la différence en la question du 

juste et de la justice qui ne peut supposer la négligence et, d’autre part, 
la sphère technique de l’esthétique, sur le principe même de l’ens 
neglegens, comme fondement de la stylématicité. Il s’agit, ici, d’une 
structure fondamentale de la gouvernance, où il aurait d’un côté 
une sphère éthico-politique fondée sur le concept d’épiméléia 
heautou comme principe d’inquiétude fondamentale structuré sur 
les techniques identifiées de la mémorisation, de la médiation et de 
l’examen de soi voir les séminaires de l’an dernier et voir Michel Foucault, Herméneutique 

du sujet, leçon du 6 janvier 1982 et, d’un autre côté une sphère morale et 
privée fondée, elle, sur la capacité de l’être à s’affirmer en tant que tel 
et structuré sur les modèles de la connaissance, de la signature, de la 
renommée. Il y a donc une visée profondément morale dans cette 
opposition que l’histoire de l’Occident fera basculer de l’épiméléia 
heautou au gnothi séauton, c’est-à-dire du soin de soi-même à la 
connaissance de soi. 
		 Nous devons, faire ici, ou refaire, un commentaire sur le 
concept d’épiméléia et plus précisément sur l’épiméléia tès psukhès 
(le soin des esprits) et le concept du ta anthropéia (les choses 
humaines). On retrouve aussi bien dans Xénophon Cyropédie, viii, 2, 

13 & Anabase, i, 9, 24 que chez Platon la figure voir séminaire de l’an dernier et 

Apologie de Socrate, Criton & Phèdre de l’épiméléia comme un soin et comme 
une technique de soin, au sens de soigner (et l’ambiguïté du terme 
thérapéia comme soin et comme servilité). N’oublions pas que le 
terme épiméléia signifie précisément le soin et l’occupation comme 
technique : c’est pourquoi le terme a eu des liens puissants avec le 
terme teknè et avec le sens que nous donnons au mort art voir à ce 

propos Martin Heidegger, Nietzsche i, p. 151. Mais si le terme épiméléia signifie 
le soin et la sollicitude nous devons réinterroger le sens de ce terme 



46 47

dans la pensée aristotélicienne. On sait qu’on trouve ce terme, 
épimélètes, au sens de la fonction administrative dans la cité Politique, 

iv, 15, 1299a20. Mais plus intéressant encore est la récurrence de ce 
terme au dernier chapitre de l’Éthique à Nicomaque  livre x, 10, nous 

rappelons que ce chapitre est la liaison entre l’Éth. Nic. et la Politique : il est ici question 
de l’épiméléias au sens de fonction éducative, soit publique, 
c’est-à-dire l’administration, soit privée (enseignement) livre x, 10 et 

plus précisément 1180b20 (trad. J. Tricot, modifiée) : 

On admettra que celui qui souhaite devenir un homme d’art (tekhnikô) et de théorie 

(théôrètikô) doit s’élever jusqu’à l’universel et en acquérir une connaissance (gnôristeon) 

exacte : car l’universel est l’objet de la science (épistèmai). Dès lors celui qui souhaite, 

au moyen d’une discipline éducative (épiméléias) rendre les hommes meilleurs, qu’ils 

soient nombreux ou peu nombreux, doit s’efforcer de devenir lui-même capable de 

légiférer, si c’est bien par les lois que nous pouvoir devenir bon : mettre un individu, 

celui qu’on propose à vos soins, dans la disposition morale convenable, n’est pas à la 

porté du premier venu, mais à l’homme possédant cette connaissance, comme pour 

la médecine (iatrikès) et ce qui fait appel à la sollicitude (epiméléia) et à la prudence 

(phronèsis).
Il y a donc une différence profonde entre Platon et Aristote quant à 
la question de l’anthropéia et de ses soins : chez Platon il s’agit d’une 
aléthurgie, chez Aristote d’une praxis chez Aristote l’épiméliéa ne peut pas être 

qu’une teknè parce qu’elle est liée à l’expérience : 1181b. Ceci conditionne donc 
deux façon de voir de concevoir la justice et la gouvernementalité 
vertu et idéologie pour l’un, expérience et commutativité pour l’autre. En revanche 
il y a une visée commune platonico-aristotélicienne – contre les 
sophistes – quant à la subordination nécessaire de la rhétorique 
à la politique. Il y a donc une subordination de l’expérience de 
la rhétorique à l’expérience politique et à la connaissance qui en 
découle.
		 Il s’agit maintenant d’en tirer quelques conclusions. Il y a, 
effectivement, une incapacité des systèmes de la gouvernance à 
prendre en compte l’épiméléia comme le lien fondamentale du soin 
et de l’éducation, contre la figure solipsiste du liberalis indépendant. 
Il y a alors la relégation de la figure de la négligence à la sphère de 

la rhétorique, parce que le langage est ontologiquement pervers, 
parce que la rhétorique est subordonnée à la politique et donc à la 
morale ou à l’éthique, parce que la rhétorique est l’espace matériel et 
esthétique du liberalis, parce qu’enfin il est l’espace de la stylistique. 
		 Nous ne posons pas la possibilité d’un chiasme, d’un 
renversement de ces deux propositions, qui en soit n’est pas 
envisageable, mais bien plutôt la possibilité de le repenser. 
		 Nous assumons de croire que l’espace du soin – de l’exigence 
du soin – est le lieu de l’administration (c’est-à-dire de notre 
dépendance au commun, de notre vivre avec) et qu’il ne doit pas 
de manière archaïque et réactionnaire être maintenu dans l’espace 
privé (charis et liberalis) comme le préconisent les pensées du care. 
		 Nous assumons de croire que la figure de la négligence ne peut 
pas être cantonnée, moralement, à la rhétorique comme neglegentia 
diligens qui est paradoxalement un soin technique dans l’exercice 
du langage et de la communication et la figure esthétique du soi 
singulier. 
		 Nous assumons donc de penser que l’idée benjaminienne d’une 
justice messianique (c’est-à-dire une justice qui n’est pas une justice 
de la réparation mais une justice de la saisie de nos inégalités il 

faut ici repenser ce qui fonde en Occident la justice, c’est-à-dire la réparation de l’inégalité 

considérée comme produite par la nature et penser alors la justice ne peut penser cette inégalité 

qui n’est pas à réparer mais qu’elle peut soit réparer soit surtout préserver nos être des injustices 

qui sont produites sur ces inégalités : la justice n’est pas la réparation des vaincus mais la 

possibilité technique et matérielle de l’impossibilité d’oublier les injustices. La justice est la 

figure éthique et matérielle des vaincus. qui fonde la fragilité de notre existence 
– de notre auto bios – en commun et qui fonde en même temps la 
seule possibilité éthique de notre être-là) ne peut exister que dans  
la nécessité d’une gouvernance comme exigence du soin au sens 
aristotélicien comme administration et enseignement et au sens de 
l’impossibilité éthique de la négligence (comme non-soin) pour la 
figure politique de la justice : le vivre avec. 
		 Nous assumons, enfin, de penser que l’être du commun – 
le quod libet ens, c’est-à-dire l’être du libet, du désir – l’être du 



48 49

laos, du populus et du socius, dégagé de l’épiméléia politique, est 
ontologiquement un ens neglegens. Il restera, un jour, à l’expliquer. 
Il est important ici de préciser que l’être du laos, tel que nous 
l’entendons, ne peut et surtout ne doit jamais être ni une proles ni 
un pannus. Ce qui signifie qu’éthiquement, nous devrions jamais 
pouvoir advenir comme proléraire ni chiffonnier, c’est-à-dire 
comme les êtres de la pauvreté incommensurable. L’être-là doit 
être laissé dans l’expérience négligente du vivant (et non dans 
une économie du religieux, du travail et de la misère). Il faudrait 
alors faire, ici, un travail sur le sens complexe du concept de fripon 
nous devons cette réflexion à la communication de Louis Zebo le 12 janvier 2011  : le fripon 
semble être un terme qui ne possède pas d’étymologie, ou alors 
elle si complexe qu’elle s’est constellée. Friper dit deux choses, 
s’agiter, ce qui est le sens exact de sollus-citus, sollicitude et dévorer 
avidement. Le fripon est l’être agité qui dévore évidement, il est 
la figure substantielle de la profanation et de l’immédiat, comme 
mouvement et appétit, c’est-à-dire comme désir. Les dictionnaires 
étymologiques, hésitent, mais à fripe, le chiffon, ils donnent pour 
origine un mot tardif et conservé en italien, faloppa qui dit le 
lambeau, la guenille, le chiffon, la fripe. Resterait alors à savoir 
l’origine de cette faloppa. Soit le verbe fallere, tromper, soit peut-être 
le terme lopos qui dit la pelure de fruits. Ce qui est sûr c’est qu’il y 
a toujours des lopos sur les asarotos oikos. 

						                  30 janvier 2011

		N égligence

			   Sphère esthétique de la négligence 

« Ce que la poésie accomplit par la puissance de dire, 
la politique est la philosophie doivent l’accomplir par la 

puissance d’agir. En suspendant les opérations économiques
et biologiques, elles montrent ce que peut le corps humain 

elles l’ouvrent à une nouvel usage possible. »
Giorgio Agamben, Le règne et la gloire

« Lentement et douloureusement comme quelqu’un
qu’on réveille au mauvais moment, Bonadea avait perdu la 

Stimmung, comme elle aimait à appeler ses crises d’adultère. »
Robert Musil, L’homme sans qualité 

		 Le contenu de ce séminaire est entièrement construit à partir 
de deux énoncés que nous avons écrits dans le précédent  : d’une 
part la thèse de la sphère technique de l’esthétique et, d’autre part, 
notre quatrième proposition quant à l’ens neglegens. Autrement 
dit nous voudrions aujourd’hui proposer une réflexion à partir 
de trois figures, celle de l’ens neglegens, celle du fripon et celle de 
la pelure. Dès lors nous voudrions assumer de croire qu’il y a, 
lié à ces questions, le modèle d’une poétologie singulière. Que 
faut-il entendre par poétologie  ? Certainement ce qu’on entend 
habituellement par l’étude de la poésie. Plus précisément il s’agit 
de ce qui relève d’une saisie analytique du faire, de l’opérativité, 
du produire, comme phénoménologie d’un faire particulier  : la 
poétologie a à voir avec l’étude du poématique. C’est pour cette 
raison que nous reconvoquons ici la thèse énoncée dans le séminaire 
du 10 janvier 2010 du pacte parrhésiastique du poématique. Pour 
ce séminaire nous convoquons deux figures de ce poématique, celle 
que nous nommons figure littéraire du fripon et celle que nous 



50 51

nommons figure de l’intermittence voir séminaire du 12 décembre 2010 et du 
creusement de la langue et des langages. 

		 i. Figures littéraires du fripon.  
		 L’histoire littéraire est riche d’un figure récurrente – que nous 
nommerons pour le moment figure du fripon – qui croise trois 
modèles paradoxalement bien déterminé et cependant poreux, 
celui de l’adolescent aussi bien comme figure matérielle de celui 
qui n’est pas adulte que comme figure de l’éternel adolescent, celui 
des formes de kairologiques de l’être à partir des modèles de l’Éros 
et de Kairos, enfin celui, souvent indistinct du polumékanikos et de 
l’idiotes. 
		 Il y a ici une abondance de références, des Hymnes homériques 
essentiellement le troisième sur Hermès dont nous donnons ici le début :

Mais quand la volonté de Zeus eut été accomplie, et quand le dixième 
mois fut marqué dans l’Ouranos, Maia mit au jour, et des œuvres 
merveilleuses apparurent. Et elle enfanta alors un fils subtil et éloquent, 
voleur, ravisseur de bœufs, conducteur de songes, éclaireur de nuit, 
gardien de portes, et qui devait promptement manifester d’illustres 
travaux parmi les Dieux immortels. Né au matin, il joua de la kithare 
au milieu du jour, et, le soir, il vola les bœufs de l’Archer Apollon. Et 
la vénérable Maia l’enfanta le quatre du mois.

au, pour ne citer que ces exemples, Satiricon du Pseudo-Pétrone nous 

rappelons qu’il s’agit des aventures d’Encolpe et Ascylte qui, semble-t-il, on déclenché la colère 

de Priape. Nous rappelons aussi que le titre même de cette œuvre semble être lié à la Satura, 

c’est-à-dire aussi bien aux satires qu’aux mélanges et à l’Âne d’or d’Apulée. 
		 Il faut, surtout, renvoyer à la littérature picaresque, celle du xvi° 
siècle espagnol et qui se fonde sur l’ouvrage, La Vida de Lazarillo 
de Tormes y de sus fortunas y adversidades 1554, l’auteur est anonyme mais 

il semblerait qu’il s’agisse de Diego Hurtado de Mendoza. Le roman, dans une 
aptitude à décrire les tensions entre mœurs et politique, raconte les 
aventures de Lazarillo. Lazarillo est un picaro. C’est-à-dire un fripon, 
un voleur, un mendiant, un rusé, un jeune adolescent qui abuse de 
la picardía qui est à la fois l’astuce, la grâce malicieuse, l’impudeur 
et la blague. Les lieux – les topoi – de la littérature picaresque 

sont précisément la figure de l’anti-héro, la problématique du 
déterminisme, les mœurs, la satire et le réalisme. Il faudrait encore 
ajouter à cela la Vida del picaro Guzman de Alfarache de Mateo 
Alemàn (1599) et le Der Abenteuerliche Simplicissimus Teutsch. 
Die Beschreibung des Lebens eines seltsamen Vaganten, genannt 
Melchior Sternfels von Fuchsheim de Hans Jakob Christoffel von 
Grimmelshausen (1668).
		 Il y a bien sûr un riche devenir de ces formes aux xviii, xix et xx° 
siècles. Nous ne retiendrons qu’une figure paradoxale et essentielle, 
celle d’une adolescent qui n’est plus un adolescent dans un monde 
vidé des figures adolescentes, c’est la figure d’Ulrich, l’homme sans 
qualité du roman de Robert Musil Der Mann onhe Eigenschaften 
(1930). Dans ce roman il s’agit d’un personnage, Ulrich, qui, d’une 
part, refuse une sorte de devenir adulte responsable et opérateur 
d’une réalité économique et, d’autre part, qui assume la figure 
d’un homme sans qualité, c’est-à-dire qui n’a rien en propre. 
Cette idée est particulièrement complexe. Musil est contemporain 
de Benjamin. Que signifie alors, dans ce temporalité historique 
particulière, assumer la figure politico-esthétique du sans-qualité ? 
Il s’agit en somme d’un homme «  hors classes  »  : il n’est donc 
ni sans classe, ni un lumpensammler, ni réellement un fripon. Il 
encore une autre figure qui convoque ces trois premières. Il faudrait 
alors considérer qu’il y a une figure du lumpensammler matériel, 
celle convoquée par Benjamin, et une figure d’un lumpensammler 
éthico-moral qui refuserait l’idée même d’avoir ou de réclamer 
une quelconque qualité, comme s’il désirait s’afficher, à la lettre, 
comme la figure dialectique du quodlibet ens et de l’ens neglegens. 
Autrement dit l’être du désir et de la désinvolture, comme être de la 
décision, de l’épokhè. L’être désinvolte est l’être du désenveloppement 
du monde. Le sans qualité définit l’être désinvolte, comme 
désinvolture à l’égard de la souveraineté nous empruntons cette formule à 

Pierre-Damien Huyghe lors de la journée d’étude du 17 novembre 2010, comme fidélité 
au non-précautionneux et comme figure de l’être quotidien. 



52 53

		 ii. Figures littéraires du creusement
		 Nous voudrions convoquer maintenant un moment singulier 
de la littérature occidentale. Au xiii° siècle, en Provence, le 
troubadour Guillaume ix ou Albertet de Sisteron a écrit, sans 
doute, la plus étrange poésie, comme figure et préfiguration de la 
modernité insoutenable du poème : celle du vide, celle de ce creux 
que seul maintient l’exercice réitéré et reconduit du poème : 

Farai un vers de dreit nien  .  non er de mi ni d’autra gen  .  non er d’amor 
ni de joven  .  ni de ren au  .  qu’enans fo trobatz en durmen  .  sus un 
chivau
Je ferai un vers de pur néant  il ne sera ni de moi ni de quelqu’un 
d’autre il ne sera ni d’amour ni de jeunesse  ni de rien d’autre  qu’avoir 
été fait en dormant  sur un cheval

Il s’agit d’une longue poésie, d’un long partimen de huit strophes 
qui se termine ainsi : 

Fait ai lo vers no sai de cui  .  e trametrai lo a celui  .  que lo-m trametra 
per autrui  .  enves Peitau  .  que-m tramezes del sieu estui  .  la contraclau
J’ai fait le vers de je ne sais quoi  et le transmettrai à quelqu’un  qui le 
transmettra à un autre  jusqu’à Poitiers  pour qu’il m’envoie dans son 
étui  la contre-clé

Je ferai, dit-il, un vers de dreit nien, de pur rien. Raimbaut d’Orange 
a écrit un partimen tout aussi étrange Albertet de Sisteron (1194-1221) & 

Raimbaut d’Orange (v. 1144-1173). Pour plus de précisions, nous renvoyons à la lecture de La 

fleur inverse de Jacques Roubaud : 
Escotatz mas no say que s’es  senhor so qe vuelh comensar  vers estribot ni 
sirventes  non es ni nom no-l sai trobar  ni ges non say co-l mi fezes  s’aytal 
no-l podi acabar
que ja hom mays non vis fag aytal ad home ni a femna en est segle ni en 
l’autre qu’es passatz
Écoutez mais je sais ce que c’est  seigneurs, ce que je commence  vers 
estribot ou sirventes  non je ne sais lui trouver de nom  et je ne sais 
comment le faire  si je lui trouve une fin
jamais personne n’en a vu fait par un homme ou une femme ni en ce 
siècle ni en celui qui vient de passer

Si l’un fait un vers de néant, l’autre ne sait ce que c’est : c’est-à-dire 
que le poématique, ici, demeure dans un cas comme une non-chose, 
comme un rien et demeure, dans l’autre cas, sans nom, c’est-à-dire, 

hors de la Namenssprache de Benjamin, hors de tout langage. Et, 
cependant, alors même qu’il ne figure pas comme langue, il est 
l’objet même du poème. S’expose alors le double modèle absolu de 
l’œuvre, l’irrésolution et sa puissance inchoative. 
		 Albertet écrit que son vers (le noyau du poème) sera un vers de 
rien, sans signature, sans sujet comme s’il avait été fait en dormant 
sur un cheval, autrement dit en rêve. Mais il y a encore une autre 
manière de l’entendre : comme s’il avait été fait dans le temps laissé 
inoccupé par une autre action. Quoiqu’il en soit, le poème, n’est 
pas réalisé dans un temps réservé. L’ensemble du texte d’Albertet 
de Sisteron tourne autour de ce rien « fait ai lo vers no sai de cui » : 
littérature classique de la folie amoureuse ou littérature qui parodie 
cette folie amoureuse jusqu’au creusement du sens. Cependant, il 
y a, à la lecture répétée de ce texte, l’apparition, d’une part, d’une 
élégie parodique comme lieu de la plainte impossible puisqu’il 
n’y a rien et, d’autre part, l’apparition d’une puissance hymnique 
constituée par le creusement de la langue  : chaque proposition 
contient son double qui s’annule soit avec la conjonction ni, soit 
comme équivalence négative. À la formule hymnique paulienne 
de l’hos mè, correspondrait ici la formule aveugle du no-m, du 
non-moi. Cette formule hymnique du no-m a la particularité 
d’écraser les figures du différent dans l’indifférence et de creuser 
ainsi la langue. 
		 Le poème de Raimbaut d’Orange est construit de la même 
manière  : il tourne autour de quelque chose qui compose le vers 
sans qu’on puisse savoir de quoi il s’agit, le no sai que s’es auquel 
on ne trouve pas de nom, non es ni nom no-l sai trobar. La formule 
est ici exemplaire, il s’agit de trouver, trobar, le nom. Trouver le 
nom est la formule du poématique. Ici encore la formule hymnique 
du no-m – comme si le nom écartelé signifiait la contradiction 
singulière, comme si la formule du refus faisait les noms de la 
langue – est présente. Mais dans le texte de Raimbaut il trouve 
deux figures étonnantes : la première est une résolution de l’hymne 
comme prière  quatrième strophe du poème, l’envoi dit une prière « Dieus, ayuda  ! In 



54 55

nomine Patris et Filii et Spiritus santi ! » que le poète achève non pas avec un amen mais par une 

sorte de vibrant appel « Aiso, que sera, donna ? », « Qu’en sera-t-il, Dame ? » en une sorte 
de singulière transformation de l’amen en puissance déictique, aiso. 
La seconde figure est le dernier commentaire du poète qui parle 
d’une possible postérité, mais surtout d’une véritable potentialité 

Sixième et dernière strophe, Raimbaut d’Orange écrit : « E si hom li demanda qui l’a fag, pot 

dir que sel que sap be far totas fazendas can se vol  », «  Et si quelqu’un demande qui l’a fait, 

dîtes que c’est celui qui sait bien faire toutes les choses qu’il veut ». Il est à noter que le terme 

provençal fazenda dit l’occupation comme opérativité mais aussi comme manière (la fortune, la 

puissance) : le poète est celui qui en ne sachant pas le nom de ce qu’il 
fait, a la puissance, pas seulement de tout faire, mais surtout, de 
faire tout comme il veut (can se vol).
		 La modernité se tient ici, dans cette tension à un creusement du 
langage comme posture d’un désenveloppement. 
		     

						                      6 février 2011

		N égligence

			   Sphère esthétique de la négligence 

« L’usage n’est pas prévisible comme réel 
historique survenant. Et pourtant seul l’usage existe. »

Georges Molinié, Hermès mutilé

« Le parler qui retentit n’a aucun contenu : c’est une pure volonté
de parole. Le contenu de la voix du secret qui retentit enfin

n’est autre que le fait que “le secret parle”. Pour que cela ait lieu, 
il est nécessaire que les modalités du parler soient décantées de 

tout contenu, et qu’elles le soient en termes totalisant, à même de 
conclure en un instant toute l’activité passé, toutes les paroles prononcées. »

Furio Jesi, Rilke, Elegie di Duino. 

		 Nous voudrions continuer nos recherches en proposant une 
lecture du concept de sphère esthétique de la négligence, bien sûr 
en référence aux séminaires du 30 janvier et du 6 février 2011. 
Nous voudrions proposer ici une analyse de ces techniques et 
redéfinir ainsi le concept de négligence. 
		 Techniquement et étymologiquement la négligence est une 
figure qui provient du verbe neglegere (nec-legere) et qui signifie 
littéralement ne pas s’occuper et être indifférent. 
		 Nous posons une hypothèse  : si nous ne pouvons pas définir 
l’œuvre il ne s’agit pas de se poser la question de la définition de l’œuvre en tant que telle mais 

bien de ce que nous nommons œuvre d’art : nous supposons que l’œuvre ne peut être circonscrite 

dans une définition, il nous reste sans doute la possibilité de définir et de 
décrire nos usages. Nous posons comme seconde hypothèse que 
nous pouvons déterminer trois types d’usage possible : ce que nous 
nommons indifférence (comme négligence), ce que nous nommons 
discuter l’œuvre et enfin ce que nous nommons la suspension des 
effets. Que signifie « discuter l’œuvre » ? Discuter l’œuvre (et nous 



56 57

ne disons pas « discuter de l’œuvre ») signifie la secouer, l’ébranler et 
signifie aussi l’exposer à une tension dialectique. Discuter l’œuvre 
est une activité transitive directe comme usage (cela n’empêche pas 
que la discussion puisse être intransitive  : c’est dans ce paradoxe 
que les choses joue). Discuter l’œuvre est un in fieri ce n’est donc 
ni un a priori ni un a posteriori. « Suspendre ses effets  » est une 
procédure complexe qui consiste simplement, per fantasmata, à 
faire en sorte que l’objet pro-duise ses effets dans la maintenance 
opératoire du processus. Il faudrait analyser avec rigueur cet 
usage : mais pour le moment nous pouvons affirmer qu’il apparaît 
essentiellement autour des figures de la fascination, de la collection, 
de la répétition, de l’habitude pour les figures matérielles et autour 
de l’inopérativité, du retrait et de l’addiction. 
		 Que faire alors du premier usage, l’indifférence ? Il ne s’agit 
pas de prendre, à la lettre comme indifférence à l’égard de quelque 
chose, c’est-dire ce qui ne retient même pas notre attention. 
L’indifférence relève de la négligence. Il s’agit, dans un premier 
temps d’une perception de l’œuvre qui ne suppose pas de 
re-lecture  : c’est-à-dire une perception de l’œuvre qui nécessite 
seulement une visée heuristique mais qui bloque dès lors une visée 
herméneutique comme herméneutique de la significativité. Il s’agit 
dans un second temps d’une perception de l’œuvre qui ne suppose 
pas de lecture. Qu’est-ce que cela signifie  ? Cela signifie qu’il 
s’agit d’une perception qui ne suppose d’activité, littéralement, de 
« ramassage », de « collecte » et d’« assemblage ». L’être négligent 
devant l’œuvre est l’être qui induit un rapport d’usage avec l’œuvre. 
L’usage signifie ici user et habiter. Georges Molinié écrit « l’usage 
n’est pas prévisible comme réel historique survenant, et pourtant 
seul l’usage existe » Hermès mutilé, p. 70. L’usage n’est donc jamais autre 
chose que le vécu matériel humain, en cela il n’est ni histoire ni 
anticipation. Cela suppose que matériellement l’histoire n’a plus 
prise, si ce n’est comme images du jadis et que l’anticipation ne peut 
avoir de sens. Il n’y a alors que le présent, le saisissant maintenant, 
le quotidien. L’œuvre, en ce cas, n’est ni sacrée, ni fétichisée, ni 

fanstasmagorie. L’œuvre est alors un dispositif en vue de. Mais en 
vue de quoi ? Dans la sphère esthétique de la négligence il s’agit des 
usages, du plaisir (comme supplément), de la satisfaction et de leurs 
contraires ; dans la sphère éthique il s’agit de la position et dans la 
sphère noétique il s’agit du déplacement. 
		 Il y a bien sûr un certain nombre de conséquences à ces deux 
hypothèses. La première est l’irrésolution sémantico-interprétative. 
La deuxième est le creusement des objets linguistiques comme 
désémantisation et asémantisation et la troisième est l’irrésolution 
de l’œuvre six figures : 
		 1. l’inchoation (comme se-tenir-encore et ivresse)
		 2. asémanticité et intermittence
		 3. l’énoncé comme performativité et tessérisation
		 4. désémantisation comme puissance du poématique
			  4.1 désactivation de l’hymnologie
			  4.2 inopérativité et viduité du poématique
			  4.3 perversité : inversion en prose sans chant
		 5. intransitivité des langages
		 6. puissance encomiastique.
		     

						                      13 février 2011



58 59

		N égligence

			   Trivialité & éthos 

« L’usage n’est pas prévisible comme réel 
historique survenant. Et pourtant seul l’usage existe. »

Georges Molinié, Hermès mutilé

		 Nous avons, depuis quelques semaines, abordé le concept de 
négligence comme sphère esthétique de l’être. Nous voudrions 
maintenant revenir sur la figure politique de l’être négligent, sur 
la figure politique de l’ens neglegens. Dans le séminaire du 30 
janvier, j’affirmai que l’être du commun est ontologiquement un ens 
neglegens. Il nous reste bien sûr à penser cette ontologie, c’est-à-dire 
penser le fait que nous puissions être «  ontologiquement  » 
négligent. Qu’est-ce que cela signifie ? Que nous devons penser que 
la négligence est une propriété de notre être bien sûr cette affirmation pose au 

moins deux paradoxes, ce qu’est la mesure de l’être et ce qu’est la « propriété ». Nous devons 
faire l’effort d’entendre, précisément, cette proposition en ce sens 
que notre être-là ne peut ad-venir que comme être négligent. Cela 
revient à penser la concrétude de notre être ; autrement dit l’être 
matériel qui n’est pas, en paraphrasant Georges Molinié, prévisible 
comme réel historique survenant. 
		 Nous assumons de penser que notre être-là est là parce qu’il est 
négligent, ou pour le dire autrement, que c’est la seule possibilité 
pour que l’être puisse être le là. La négligence est la condition 
matérielle du là, qui permet à l’être, simplement, de venir… de 
supporter le déval. 
		 Nous proposons de saisir cette forme de négligence à partir de 
deux figures opposées mais conjointes : la trivialité et l’éthos. Nous 

proposons d’entendre que l’être ne peut faire autrement l’expérience 
de lui-même, ne peut faire autrement l’expérience du se-tenir-à-soi, 
que dans cette tension dialectique du trivial et de l’éthos, autrement 
dit, dans cette tension entre trivial et habitude. Il faut maintenant 
réfléchir sur ces deux figures. 
		    La trivialité est un concept plutôt péjoratif. Le terme trivialité 
signifie conjointement ce qui est banal, ce qui est évident et ce qui 
est grossier (il faudrait peut-être mettre même dire ob-scène dans le 
sens où ce qui est banal est ce qui est devant soi, simplement) et 
que le terme trivial signifie à la fois ce qui est courant, c’est-à-dire 
sans originalité et ce qui est quotidien. La trivialité exprime donc 
un rapport au commun et au banal. La trivialité est le quotidien en 
tant que tel. La trivialité n’est ni l’originalité, ni l’extraordinaire : 
la trivialité ce n’est ni sublimer, ni transcender, ni métaphoriser, ni 
allégoriser. La trivialité est l’humanité matérielle, là, en tant que 
telle, saisie dans son immédiateté. La trivialité dit quelque chose 
du commun, donc du vivre avec. La trivialité c’est le trivium, le 
croisement, le carrefour, la place publique : c’est donc l’expérience 
de cette mise en commun, du vivre avec quotidien. 
		 Dans l’antiquité il y avait ce qu’on appelle des dieux triviaux, 
c’est-à-dire des dieux des carrefours à qui l’on adressait des vœux, 
à qui l’on faisait des dons propitiatoires. Parmi ces dieux de 
carrefours, il y en a un, Hermès, qui est à la fois la figure de la 
puissance du langage et de l’évidence du vivant. On se souviendra 
du scandale des Hermocopides (défiguration des Hermès des 
carrefours) : c’est un scandale parce qu’il heurte, avec une violence 
impardonnable, les figures de la quotidienneté et qu’il oblige l’être 
à sortir, historiquement, de son ens neglegens. On se souviendra 
aussi, qu’il y a, dans le Satiricon du Pseudo-Pétrone (58, 11), une 
exclamation de Giton qui dit « Occupo propitium », qu’Occupo 
soit propice : Occupo est un surnom de Mercure. Occupo est un 
dieu trivial par excellence, celui des places publiques, des voleurs, 
des arrangements, des conversations, des flâneurs, etc. Le surnom 
de cet Hermès latinisé dit très clairement quelque chose entre un je 



60 61

prends place et je m’occupe, je saisi. La trivialité est notre puissance à 
habiter et à s’occuper. 
		 Et, par ailleurs, si l’on se souvient de l’ancienne catégorisation de 
l’expérience esthétique il y a un trivium comme « arts de la parole » 
(grammaire, rhétorique, dialectique) qui s’oppose au quadrivium 
comme sciences de la mathématique (arithmétique, musique, 
géométrie, astronomie) : choses qui sont propres à organiser mais 
qui ne constitue pas en soi les grands usages. 
		 Nous devrions pouvoir proposer ici deux figures, complexes, 
qui disent précisément quelque chose de cette trivialité, d’abord 
la figure du devancement puis celle de désenveloppement du monde 
voir séminaire du 6 février. La trivialité est, en quelque sorte obscénité, 
à condition d’entendre ce mot comme ce qui est exactement 
devant ; par ailleurs en convoquant la figure d’Occupo, nous 
convoquons le verbe occupare qui dit saisir, prendre, s’emparer, 
dans un saisissant quotidien, au point qu’il s’agirait de s’emparer 
des choses avec l’idée d’une avance certaine. Une vie tout entière 
occupée, tendanciellement, signifie une vie qui tend à la saisie, à 
ce devancement. Je propose que nous essayions de penser que 
cette formule soit le sens de ce que nous entendons dans trivialité. 
Or, il semble assez évident que l’être qui fait d’expérience de ce 
devancement, comme être-le-là, ne peut en aucun cas tourner la 
tête vers l’avant : l’être du devancement dit ce face à face.
		 Quant au désenveloppement, c’est un concept qui permet 
d’analyser la figure de la désinvolture : l’être désinvolte, désenveloppé, 
est l’être qui fait l’expérience d’un maintien (le se-tenir-à-soi) dans 
la temporalité saisissante du présent. L’expérience de la trivialité est 
un désenveloppement. La négligence est ce permet, matériellement, 
le désenveloppement du monde. 
		 Pour pouvoir aborder le concept d’éthos il faudrait dire, 
préalablement, quelques mots sur le concept de banalité. La banalité 
c’est ce qui vient du ban. Le ban est ce qui est hors de la ville, ce 
qui est situé à sa lisière là où se trouvent les moulins, les fours et 
les ateliers, c’est-à-dire ce qui est sous l’autorité de quelqu’un, un 

propriétaire, un souverain. Mais c’est aussi ce qu’on proclame, ce 
qu’on annonce à ceux qui travaillent dans ce ban. C’est enfin ce qui 
permet l’idée d’un bannissement, c’est-à-dire l’expulsion du ban, 
l’expulsion de la communauté des travailleurs. La banalité a comme 
fondement le lieu du travail, la proclamation et l’expulsion  : en 
somme c’est ce qu’on nomme le commun. La banalité relève du 
commun, ou plus exactement de ce qui est mis en commun, de 
ce qui n’a d’autre valeur que ce commun. La banalité est l’espace 
partagé du travail, des opérateurs et des ouvriers. La banalité dit le 
commun des opérateurs et des ouvriers qui ne sont pas au centre 
de la ville, qui ne sont pas là où l’on réside, parce qu’il n’y rien de 
plus banal que les opérateurs qui produisent machinalement ce qui 
sera apporté comme produits manufacturés au centre de la ville. 
En somme il s’agit de constituer une réflexion sur les usages et sur 
la valeur d’usage : nous vivons – et nous acceptons – l’expérience 
d’une mesure de la production (et donc de l’usage) à partir d’un 
schéma qui a irrémédiablement disjoint banalité et originalité, 
opérateur et concepteur. 
		 Nous devons approfondir un peu plus cette opposition 
entre opérateur et concepteur à partir du concept de la banalité. 
L’antiquité – essentiellement avec Platon – nous a livré 
l’incomplétude de l’opérateur (celui qui reçoit le commandement, 
le ban) et du concepteur qui produit l’idée mais qui ne produit 
pas matériellement l’objet. C’est ce que Pierre-Damien Huyghe 
nomme Commencer à deux, éd. Mix., 2008 la séparation entre tiktein 
(produire) et archè (le principe structurel) : c’est, assembler par 
force, ce qui forme le terme architecture. C’est, pour le dire encore 
autrement, la séparation entre la conception et la manœuvre. Cette 
distinction permet de saisir qu’il y a une « action avec un savoir » et 
une « action sans savoir » : pour Aristote Métaphysique, A, 981b  cet agir 
sans savoir est l’habitude. Évidemment cette distinction a largement 
contribué et contribue encore à poser d’immenses problèmes pour 
penser la technique et l’usage. La banalité et la trivialité auraient 
quelque chose à voir, obscurément mais fondamentalement, avec 



62 63

un agir sans savoirs. L’antiquité tardive, la chrétienté, a laissé un 
autre modèle, tout aussi redoutable et efficace, celui de l’oikonomia 
tou théou, de l’économie divine qui laisse a Dieu (ou celui qui est 
souverain) cette puissance d’agir, de gouverner, tandis qu’il ne 
nous est réservé que la possibilité et l’obligation de maintenir cette 
économie, nous privant ainsi de la puissance d’agir. La modernité, 
la relecture, entend cette convocation dans cette économie comme 
la possibilité du Beruf luthérien, c’est-à-dire du travail, comme 
œuvre du salut. Le capitalisme (ou le libéralisme) n’est pas autre 
chose que cette transcendance du travail comme possibilité de 
prendre part à cet œuvrement dans une distribution hasardeuse 
(naturelle diront certains ou selon la valeur diront d’autres) de cette 
puissance. Le XIX° siècle ritualise magistralement cette disjonction 
entre le lieu de la vitrine et le lieu, toujours éloignés, des usines et 
des ouvriers, c’est-à-dire ceux qui sont privés d’un agir avec savoir. 
La banalité est donc le lieu de la privation de cet agir et de cette 
puissance. Walter Benjamin a proposé de saisir que le XIX° siècle 
est le siècle du fétiche voir conférence de Manuel Reyes Mate, in #3 Sur le concept de 

négligence, éd. Mix., 2011, c’est-à-dire le siècle de l’objet extirpé des mains 
des ouvriers pour lui trouver une place dans la vitrine auratique du 
marché. Cependant pour Benjamin le XX° siècle est celui, non plus 
du fétiche de Marx, mais de la fantasmagorie, c’est-à-dire de l’objet 
dont l’existence, quasi magique, ne peut même plus laisser imaginer 
qu’il puisse y avoir des ouvriers pour le produire (parce que c’est 
inimaginable, parce que c’est très loin, parce que supposément il 
y a des machines). Notre absolue modernité voudrait nous faire 
croire que l’ouvrier n’existe plus parce que n’existe plus l’être à qui 
l’on n’accorderait, même plus, la possibilité d’une puissance d’agir 
comme un savoir, comme un des savoirs. Or si l’ouvrier semble 
ne plus exister c’est parce qu’il est transformé en petit bourgeois 
(c’est-à-dire, à peu près ce que nous sommes) : un petit bourgeois 
n’est pas autre chose qu’une classe qui n’a toujours pas accédé à 
cette puissance d’agir mais à qui l’on fait croire que chaque objet 
qu’il acquière lui rachète cette puissance, et à qui l’on fait croire 

que l’habitude est une puissance transcendante qui rapatrie l’être 
là où il aurait toujours dû être, dans la demeure confortable du 
chez-soi et de la singularité. Voilà ce qu’est la banalité, l’expérience 
de la privation de la puissance. Pour le dire de façon peut-être 
encore plus radicale, la banalité est l’expérience de l’impuissance et 
de la privation de l’usage : autrement dit la banalité pourrait être 
l’expérience du désœuvrement, de notre désœuvrement politique, 
autrement dit trivialité et banalité sont l’expérience du vivre avec 
et de la privation de l’agir comme le lieu même radicale et absolu 
de la négligence. L’expérience de la privation est ce qui permet 
d’entendre et de comprendre que le lieu de l’ens neglegens est le 
sans propriété, ou plus précisément le sans qualité. Ce que dit la 
figure d’Ulrich est ce sans qualité, l’expérience imminente de la 
radicalisation de notre privation d’agir et de puissance. Il nous 
faut encore saisir cette figure d’un «agir sans savoir» et comprendre 
l’ontologie de la négligence. 

						                      13 mars 2011



64 65

		N égligence

			   Trivialité & éthos II 

« L’usage n’est pas prévisible comme réel 
historique survenant. Et pourtant seul l’usage existe. »

Georges Molinié, Hermès mutilé

		 Nous avons, lors du précédent séminaire, abordé les questions 
de trivialité et de banalité afin de pouvoir répondre à cette 
problématique, posée dans le séminaire du 30 janvier, de l’être 
ontologiquement négligent. Nous voudrions à présent engager une 
réfléxion sur ce qui pourrait être en mesure de définir le concept 
d’agir et d’opérativité à partir des figures de la négligence, de la 
trivialité et de la banalité. 
		 Il y a un lien, semble-t-il, évident entre trivialité et inopérativité, 
c’est-à-dire entre trivialité et œuvre. Mais pour saisir ce lien il 
faut déceler une faille. Nous pourrions supposer que le schéma, 
disons traditionnel, place le travail du côté de la quotidienneté et 
de la trivialité, tandis qu’il place l’expérience du désœuvrement 
du côté de ce qu’Aristote nomme le théorétique (bios théorètikos), 
autrement dit ce que nous sommes capables de faire quand nous 
avons suspendus nos activités (pour Arisote c’est la meilleure des 
activités parce qu’elle livre l’homme au bonheur, eudaimonia, de la 
vie même, auto bios). Il y a, non pas exactement dans le travail mais 
dans les lieux de l’opérativité, ce que nous avons nommé trivialité. 
		 Par ailleurs se pose une problématique, qui est le centre 
de nombreuses questions sur l’opérativité et sur l’œuvre 
contemporaine, celle d’une œuvre comme possibilité d’une tension 
comme acte : en somme, quelque chose qui soit «  propice aux 
passages à l’acte » je dois cette formule à l’artiste Jean-Baptiste Farkas. Mais, à la 

condition, que cette puissance à l’acte ne soit pas induite comme 
opérativité ni comme résultat en vue de produire un objet qui soit 
une puissance transcendante de reconfiguration du monde et du 
quotidien. En cela, rien n’est plus insupportable que cette vieille 
croyance bourgeoise qui consiste à doter l’œuvre d’une puissance 
de reconfiguration du monde. Il faut, sans doute, comprendre que 
ce processus est corrélatif à notre perte de puissance comme êtres 
de l’agir. Notre grande pauvreté et notre impuissance viennent 
du fait que nous sommes encore persuadés qu’une œuvre a la 
possibilité d’extraire l’être de la trivialité, donc au sens propre 
de l’abaissement, de l’attente, de la fascination, de l’ennui et de 
l’ivresse. C’est aussi pour cela qu’il semble important de continuer  
de penser à partir des Théories esthétiques de Theodor W. Adorno 
qui assume d’écrire et de penser que le concept d’œuvre n’a rien 
à voir avec la jouissance, mais avec l’ivresse. L’ivresse est ce qui 
concentre le quotidien, est ce qui concentre le sans importance, 
le presque rien, le sans savoir. L’ivresse est la puissance addictive 
de l’être du trivial. Il faudrait, ici, repenser intégralement les 
concepts d’opérativité et d’inopérativité à partir de l’expérience de 
l’ivresse. Quoiqu’il en soit penser l’œuvre comme un objet qui n’est 
pas destiné à une puissance de transfiguration du réel permet de 
penser, d’une part, la figure de l’adresse et, d’autre part, permet de 
saisir que l’œuvre est un objet qui permet de saisir la densité du 
présent, du maintenant. Or notre modernité n’a cessé de se battre 
avec ces modèles, d’un côté la figure d’une puissance qui configure 
les représentations du monde (puissance de l’œuvre), d’un autre 
des objets qui ne sont que des saisies d’un présent dans la possibilité 
d’un re-contextualisation (puissance parergonale). Ou pour le dire 
encore autrement, et peut-être, plus brutalement, notre modernité, 
c’est-à-dire notre maintenant, ne peut se faire que si nous assumons 
les figures de la discontinuité et que si nous assumons de penser 
que ni la philosophie ni les discours sur l’art n’ont la possibilité de 
proposer une synthèse des représentations discontinues, morcelées, 
fissurées qui sont celles de l’histoire, de l’histoire de l’art, de la 



66 67

philosophie, etc. Les objets, les œuvres saisissent la fragmentation 
du réel, mais ne le transcende pas. 
		 Qu’est-ce alors qu’un « agir sans savoir » ? Il faut se reporter au 
chapitre A de la Métaphysique d’Aristote (981a-b) et par ailleurs à l’ouvrage 

Commencer à deux de Pierre-Damien Huyghe (2, 2.1) : 
Toutefois nous pensons d’ordinaire que le savoir et la faculté de 
comprendre appartiennent plutôt à l’art (tekhnè) qu’à l’expérience 
(empeirias), et nous considérons les hommes d’art comme 
supérieurs aux hommes d’expérience, la sagesse (sophia), chez tous 
les hommes, accompagnant plutôt le savoir (eidenai) : c’est parce 
que les uns connaissent la cause et que les autres ne la connaissent 
pas. En effet, les hommes d’expérience connaissent qu’une chose 
est (to oti) mais ils ignorent (men isasin) le pourquoi (dioti) ; les 
hommes d’art savent à la fois le pourquoi et la cause (oi de to 
doiti kai tèn aitian gnôrizosin). C’est pourquoi nous pensons que 
les chefs (arkhitektonas), dans toute entreprise, méritent une plus 
grande considération que les manœuvres (kheirotekhnès) ; ils sont 
plus savant et plus sages parce qu’ils connaissent les causes de 
ce qui se fait (oti tas aitias tôn poiouménôn isasin), tandis que les 
manœuvres sont semblables à des choses inanimées (apsukhôs) qui 
agissent (poiei), mais sans savoir ce qu’elles font (men, ouk eidota 
dé poiei a poiei), à la façon dont le feu brûle (oion kaiei to pur) ; 
seulement, les êtres inanimés (apsukhos) accomplissent chacune 
de leurs fonctions en vertu de leur nature (phusei) propre, et les 
manœuvres par habitude (tous de kheirotekhnas di’ éthos). Ainsi, ce 
n’est pas l’habileté pratique (praktikous) qui rend à nos yeux, les 
chefs plus sages, mais c’est qu’ils possèdent la théorie (logos ekhein) 
et qu’ils connaissent les causes (kai tas aitias gnôrizein). 

Aristote fait une différence entre celui qui dirige et le manœuvre 
parce que le premier connaît le pourquoi et la cause de chaque 
chose tandis que l’autre, en tant qu’être de l’expérience, ne connaît 
que la chose : connaître la chose signifie la connaître, oti, en tant 
que, c’est-à-dire circonscrite dans l’immédiat sans visée de finalité, 
sans visée d’ad-venir. Deux commentaires cependant. Que signifie 
être ouk eidota traduit habituellement par « sans savoir » ? c’est, à 

la lettre, être privé de ce qui informe de la mesure des choses. Il 
faudrait même le penser comme être « privé de ce qui in-forme » 
de ce qui permet de se constituer une représentation de la chose. 
Le manœuvre est donc privé de la puissance de configuration, de la 
représentation, il est privé de l’« idée de la chose ». Il faut soutenir ici, 
que notre rapport à l’œuvre est un rapport de privation. L’histoire 
de l’Occident est l’histoire de cette privation. L’histoire politique 
moderne est la privation de la puissance aspectuelle, c’est-à-dire 
de notre capacité à pouvoir mettre en forme. Nous sommes privés 
d’eidopoièse. «  Faire sans savoir  » signifie donc quelque chose 
comme un faire qui ignore, par privation, la puissance des l’objets. 
En revanche on nous lègue une vague puissance privée qui est celle 
du fantasme, de l’eidolopoièse. La modernité est l’expérience de 
cette impuissance. Par ailleurs qu’elle est cette puissance ? Qu’est-ce 
que nous devrions faire prendre forme ? L’objet même qui permet 
au manœuvre de « faire sans savoir », c’est-à-dire l’éthos, les usages. 
Notre tâche politique est de recouvrer la puissance de configurer 
nos usages. Il semblerait que ce soit absolument essentiel. 
		 Si nous concevons que la politique occidentale est  l’expérience 
de cette privation, il faut alors, ajouter deux autres formes, en même 
temps éblouissantes et catastrophiques, deux figures chrétiennes, 
paulinienne, celle du katechon et celle de la katargia. La pensée 
chrétienne est, à l’origine, une révolte contre cette privation, 
révolte qui fonctionne par d’autres figures de la suspension. La 
révolte est toujours une suspension. La pensée paulinienne est une 
double figure de la suspension comme katechon, c’est-à-dire comme 
maintien, comme cessation mais qui s’impose comme forme de 
puissance et comme katargia, c’est-à-dire comme annulation des 
figures du monde qui n’est pas une suppression mais un «  laisser 
inactif  ». Toute modernité est ce paradoxe d’un maintien alors 
même que nous devons «  laisser inactif  » (katargein) toutes les 
figures. Il faut repenser cela dans notre modernité pour penser les 
usages. 
						                      20 mars 2011



68 69

		 Négligence
			   espaces de l’inopérativité 

« Le désœuvrement, qui définit la fête, n’est pas 
simple inertie ou abstention : il s’agit, plutôt, d’une 

sanctification, c’est-à-dire d’une modalité particulière 
de l’action et de la vie. »

Giorgio Agamben, Nudités

		
		 Nous voudrions concevoir ce séminaire comme une comme 
un moment central dans notre argumentation autour du concept 
de négligence et autour de cette problématique de l’être négligent. 
		 Peut-on encore penser qu’il y a un ens neglegens  ? Nous 
voudrions, ici, tenter une démonstration de la figure de l’ens 
neglegens à partir de la figure théorétique du sabbat, à partir de la 
figure théorétique du désœuvrement.
 
		 1. L’œuvre, pour une série de raison, n’est pas ce qui définit 
l’être. Ce qui serait en mesure de le définir est l’inopérativité 
(argia aristotélicienne) ou plus précisément, encore, l’angoisse de 
l’œuvre. L’être angoissé est l’être de l’œuvre. Alors, dans ce cas et 
si l’on se réfère aux séminaires précédents, la figure moderne de 
l’être privé d’agir devrait satisfaire l’idée d’un bien, l’idée d’un 
vivre hénéken tou eu (en vue d’un bien). L’opérateur, le manœuvre 
devrait être cet être sans angoisse puisqu’il n’a pas d’œuvre. Le 
manœuvre est l’être libéré et substantiellement livré au bonheur 
puisqu’il n’a pas d’œuvre à accomplir. Or ce schéma dialectique 
est insuffisant et surtout catégoriquement incorrect. Il faut 
penser autrement. 

		 Pour cela nous proposons de retourner, une fois encore vers 
les pensées juives. Il faut repenser les formes de la création. Si 
on lit dans la Bible le premier livre du Pentateuque, le livre de la 
Genèse, il est écrit (Gen. 2, 2-3) : 

• Vayichbot bayom hachevyi mikol-melakhto acher assa 
kaˆ hÙlÒgesen Ð qeÕj t¾n ¹mšran t¾n ̃ bdÒmhn kaˆ ¹g…asen aÙt»n 
et benedixit diei septimo et sanctificavit illum 
Dieu bénit le septième jour et le met à part. 
• Ki bo Sabbat mikol melakhto asher bara Elokim la’assot 
Óti ™n aÙtÍ katšpausen ¢pÕ p£ntwn tîn œrgwn aÙtoà ðn 		

	 ½rxato Ð qeÕj poiÁsai

quia in ipso cessaverat ab omni opere suo quod creavit Deus ut faceret
Il suspend toute son œuvre, tout ce que Dieu a créé pour faire.

Il faut repenser la mesure de l’œuvre et de l’opérativité. Nous 
pouvons considérer que Dieu fait, dans la création, l’expérience 
du désœuvrement. Plus exactement, Dieu, dans sa totalité, fait 
place pour laisser advenir un commencement (bereshit). Le 
bereshit ouvre la possibilité du monde et de l’expérience successive 
(hebdomados mustérion) de la création. Il y en a sept. On peut 
alors considérer que la septième expérience de cette création est  
la suspension sabbatique de la création et qu’il s’agit de cette 
septième unité de temps de l’œuvre. Le désœuvrement est donc 
œuvre de Dieu. Le sabbat est l’ultime œuvre. Qu’est-ce que cela 
signifie ? Et surtout en vue de quoi l’expérience du désœuvrement 
est produite par Dieu ? Certainement pas en vue de lui-même, 
mais en vue de son œuvre, c’est-à-dire « suspendre ce qui a été 
créé pour faire ». En ce sens Dieu est un sabbat infini, une vacatio 
sine vesperam, écrit Augustin, le règne des cieux dont le sabbat est 
l’image et la forme (éikon kai tupos), écrit Jean Chysostome. Alors, 
si ce n’est pas pour lui-même, puisque Dieu est le sabbat, pour 
quoi ou pour qui l’expérience de l’œuvre et du désœuvrement 
est-elle ainsi produite ? La seule réponse envisageable est bien 
pour l’œuvre de Dieu, c’est-à-dire pour l’Adam. La création de 
Dieu est le don à l’homme de l’expérience conjointe et dialectique 



70 71

de la melacha et de la menucha. Si la melacha est l’œuvre (ergon) la 
menucha est la puissance comme désœuvrement : 

C’est pourquoi la condition des juifs pendant la fête du sabbat 
s’appelle menucha (dans le grec de la Septante et de Philon, 
anapausis ou katapausis), c’est-à-dire désœuvrement. Giorgio 

Agamben, Nudités, p. 168.

		 Il faut alors penser que cette expérience propre est 
l’expérience donnée à l’homme. L’être édénique est celui qui est 
livré à l’expérience sabbatique, sans fin. L’extraordinaire cadeau 
fait à l’homme est le désœuvrement. L’invraisemblable punition 
donnée à l’homme est la privation de ce désœuvrement. 
		 L’être, édénique, est celui qui veut accéder à la conscience 
de cette puissance de désœuvrement. Or il semble que ce qui 
est catastrophique dans la condition de l’humanité est cette 
conscience. L’être est puni et la punition est l’impossibilité 
matérielle du sabbat parce qu’il faut œuvre. L’œuvre est une 
punition et l’expérience de la privation. L’humanité est alors la 
double conscience du désœuvrement et de sa privation, au risque 
de devoir saisir une parcelle de ce désœuvrement dans le temps 
qui nous est laissé dans l’œuvre. 
		 Or il semblerait que la condition de notre humanité est 
l’impossibilité d’advenir à l’être désœuvré, parce qu’il est la figure 
absolue et radicale de notre privation. L’être désœuvré est le 
rappel de ce qui nous manque et de notre privation. 
		 Il semblerait aussi que la figure même de notre humanité 
soit l’expérience de l’insupportabilité du désœuvrement. C’est 
pour cela que l’expérience humaine est l’expérience d’un sabbat 
ou d’un dimanche arythmique : nous ne sommes pas capables 
d’advenir comme être sabbatique, nous ne sommes pas capables 
de faire l’expérience d’un sabbat ininterrompu ! Se pose alors 
le problème de la puissance de l’œuvre comme seule possibilité 
de racheter notre privation. La modernité est cette expérience, 
matérielle, non théologique et économique de ce rachat. 

		 2. Que vient faire alors la figure de l’ens neglegens ? Il faut ici 
se souvenir encore que la réponse paulinienne à cet angoisse de 
l’œuvre et de la privation du désœuvrement est la double figure 
de l’opérateur comme doulos (serviteur) et amérimnos (ininquiet). 
L’être messianique – l’être moderne – est un être de l’attente. 
Matériellement l’attente est l’expérience d’une opérativité, d’une 
part ouk éidota et, d’autre part, qui laisse l’être amérimnos : l’être 
moderne est un opérateur sans savoir et sans inquiétude. S’il 
ne parvient à faire advenir un sabbat ininterrompu (l’idée de la 
cité de Dieu ou l’idée du communisme), alors l’être doit faire 
l’expérience de cette opérativité compactée et non désirante, 
c’est-à-dire sans finalité. C’est pour cela que cette opérativité est 
sans fin, donc infinie ! C’est l’expérience du messianisme. 
		 L’être négligent est celui qui ne cherche ni rachat, ni 
concentration de l’opérativité, ni un infini, mais qui cherche 
seulement l’expérience matérielle d’une ininquiétude. 
Matériellement l’être amérimnos est un être non-pré-occupé par 
l’œuvre. L’être négligent est l’être non-pré-occupé. Il est donc 
l’être tout entièrement occupé. Il faut revenir sur cette formule. 

						                      27 mars 2011



72 73

		N égligence

			   Conclusion 

« Le désœuvrement, qui définit la fête, n’est pas 
simple inertie ou abstention : il s’agit, plutôt, d’une 

sanctification, c’est-à-dire d’une modalité particulière 
de l’action et de la vie. »

Giorgio Agamben, Nudités

		 Ce séminaire est donc la conclusion des recherches que nous 
avons menées cette année. Il s’agit de les rassembler. 
		 Le séminaire à eu lieu autour de deux grands moments, 
l’analytique des modèles historiques de la négligence et l’analytique 
de ce que nous avons nommé l’ens neglegens. 
		 Nous avons d’abord proposé (S.1) une réflexion sur le concept 
général de négligence afin de nous permettre de repenser la figure 
éthique de l’être et de afin de nous permettre de repenser la figure 
du commun. Pour cela nous avons dû repenser le concept de lectio 
(lecture) comme re-lectio et neg-lectio pour que nous puissions 
proposer de penser une figure moderne de la skholè. Nous avons 
alors, d’une part, proposer une analyse des figures de l’épimélia 
et de la mélètè (du soin) et, d’autre part, proposer le concept de 
l’ens neglegens, c’est-à-dire d’être négligent : nous avons proposé de 
penser l’être négligent à partir de l’expérience de la festivité et à 
partir du modèle de la vie inqualifiable. 
		 Nous avons ensuite proposé (S.2) une analyse historique 
de deux grands modèles, l’un que nous avons nommé visée 
théologico-métaphysique (la crainte) et l’autre que nous avons 
nommé visée théologico-sotériologique (la préservation). Nous 
avons pu déterminer que l’être sotériologique est un être addicté et 

qu’il est alors absolument différent de l’être négligent qui assume la 
contingence et l’usage survenant. 
		 À partir de cela il était possible de définir (S.3), oppositivement, 
l’ens neglegens et l’ens relegens en déterminant, historiquement et 
analytiquement les concept du legibus solutus et du legibus exsolutus. 
Nous devons insister sur la figure de l’ens legibus exsolutus, c’est-à-dire 
de l’être-qui-s’est-acquitté-de-la-loi : s’acquitter signifie être quitte, 
au sens propre être libéré, être débarrassé, être quietus. L’ens quietus 
est un être du repos et il définit en cela l’être négligent. 	
		 Dans la suite de la recherche (S.4) nous avons analysé les figures 
de la skolè et de l’amélia et oppositivement les figures de l’askholia et 
de la mélètè.  
		 Nous avons, ensuite, en deux séminaires (S.5 & 6), analysé les 
figures de la Sorge et la Cura chez Martin Heidegger qui nous ont 
permis de déterminer que l’angoisse (Angst) est l’étroitesse de l’être 
entre pré-occupation et anticipation. Nous avons alors proposer 
d’entendre que l’être négligent est l’être de la ré-sistance, c’est-à-dire 
celui qui fait l’expérience d’un maintien dans l’étroitesse. 
		 Nous avons proposé un séminaire autour du concept de 
l’intermittence (S.7) comme expérience fondamentale de l’être 
(séminaire précédents) entre angoisse et négligence (ininquiétude). 
La conclusion de ce séminaire a été une analyse du concept grec 
de katargia comme négligence, ou plus précisément comme 
ce qui consiste à pouvoir négligenger le devant-quoi du mon, 
l’ob-portus : l’être négligent est alors cet être pouvant se-tenir-à-soi 
(ansichhalten).
		 Nous avons alors proposé un séminaire (S.8) afin d’analyser 
le concept renaissance de sprezzatura et le concept ancien de 
neglegentia diligens. 
		 Le neuvième séminaire sur le concept d’épiméléia politique 
(S.9) a été la charnière entre l’analyse historique de la négligence 
et l’analytique de l’ens neglegens. Nous avons établi deux modèles 
historico-philosophiques, celui de l’aléthurgie platonicienne et 
celui de la praxis éthique aristotélicienne. Nous avons aussi établi 



74 75

deux sphères, l’une technique de la justice (comme sollicitude 
et non-négligence) fondée sur les techniques de mémorisation, 
de médiation et d’examen de soi et, l’autre, sphère technique de 
l’esthétique (comme neglegentia diligens) fondée sur les techniques 
de la connaissance, de la signature et de la renommée. À partir de 
ces remarques nous avons proposé quatre thèses : premièrement 
que l’espace du souci devait être celui de l’administration, 
deuxièmement que la négligence ne peut être réduire aux sphères 
de l’esthétique, troisièmement qu’il doit y avoir l’exigence d’une 
gouvernance comme souci, comme justice messianique, autrement 
l’exigence d’une éthique du vivre avec, quatrièmement que le 
quodlibet ens (le premier venu) est l’être négligent, politiquement 
et ontologiquement. 
		 Nous avons alors proposé un examen de cette sphère esthétique 
en convoquant (S.10) la frigure du fripon et celle du poématique. 
		 Nous avons poursuivi (S.11) avec l’analyse des figures de l’usage 
et de l’œuvre dont les conséquences devraient être une analyse 
étendue et approfondie des concepts d’inchoation, d’intransitivité 
et enfin de puissance encomiastique. 
		 Les séminaires suivants ont appréhendé l’ontologique de l’être 
négligent à partir des figures de la trivialité et de l’éthos (S.12) et à 
partir des figures de la trivialité et du faire sans savoir aristotélien 
(ouk eidota, Éth. Eud., X, 10), (S.13).
		 Le dernier séminaire (S.14) a proposé une réflexion sur 
l’inopérativité (la figure sabbatique) comme modèle de l’être 
négligent. 
		 Il nous faut maintenant ouvrir cette conclusion en proposant 
une série de questions qui restent en suspens, mais surtout qui 
demanderaient à être pensées, expériementées, traitées dans le 
cadres de nos recherches. La première, qui n’est pas vraiment une 
question mais plutôt une exigence philosophique, consiste à se 
demander encore ce que peut bien être une « vie inqualifiable ». Il 
ous semble qu’il s’agit là d’une pensée extraodinairement moderne ; 
mais elle reste impensée. Nous devrions faire en sorte, il s’agit 

là de notre devoir politique, que nos vies soient inqualifiables. 
La deuxième consisterait en la constitution d’une analytique du 
concept de l’être politique du repos. Cette proposition est liée à la 
première mais elle exige d’autres modèles et d’autres pensées. Que 
pourrait bien signifier l’expression « nos communautés sont celles 
d’un être politique du repos » ? Que signifie ce repos ? La troisième 
proposition de recherche consisterait, justement, en l’analyse de 
cette figure fondamentale du repos à partir des modèles de l’otium 
et de la skholè mais surtout à partir des modèles de l’être quietus et de 
l’être amérimnos, autrement dit à partir de l’être-qui-s’est-acquitté 
(autrement dit à partir de l’être de l’acquiescentia). Quatrième 
question et proposition, réfléchir à ce que pourrait être, pour 
notre modernité, un espace scholastique. Que peut bien signifie 
pour l’homme moderne la skholè  ? Enfin cinquième proposition, 
cinquième interrogation, celle de l’analyse de la négligence comme 
espace politique. Nous avons amorcé cette analyse mais il reste 
encore un fondamental travail en philosophie politique pour 
répondre à cette interrogation. En quoi l’être négligent est le seul 
être fondamentalement politique ?

						                      17 avril 2011



76 77

Annexe 1  Bibliographie

Anonyme, 
		 La Vida de Lazarillo de Tormes y de sus fortunas y adversidades 
1554
Anomyme, 
		 Hymnes homériques
		 http://remacle.org/bloodwolf/poetes/falc/homere/hymnes.htm
		 h t t p : / / w w w . p e r s e u s . t u f t s . e d u / h o p p e r /
collection?collection=Perseus:collection:Greco-Roman
Theodor W. Adorno, 
		 Dialectique négative, Payot, 2003
		 Théories esthétiques, Klincksieck, 2004
		 Notes sur la littérature, Flammarion, 2009
Giorgio Agamben, 	
		 La communauté qui vient, Seuil, 1990
		 Profanations, Rivages, 200
		 Le sacrement de la langue, Vrin, 2010
		 Le temps qui reste, Rivages, 
		 État d’exception (Homo sacer), Seuil, 2003
		 Le règne et la gloire, Seuil, 2008
		 Nudité, Rivages, 2009
Mateo Alemàn, 
		 Vida del picaro Guzman de Alfarache (1599)
Apulée, 
		 L’Âne d’or
		 http://remacle.org/bloodwolf/apulee/table.htm
Aristote, 	
		 Corpus aristotelicum, éditions Vrin, 
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/table.htm
		 http://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
Augustin, 
		 De diversis quæstionibus octoginta tribu
		 http://www.augustinus.it/latino/ottantatre_questioni/index2.
htm

Walter Benjamin, 	
		 Paris, capitale du xix° siècle, cerf, 2002
		 Origine du drame baroque allemand, Flammarion, 2000
		 Œuvres, Gallimard, 2000
Baldassare Castiglione, 
		 Le livre du courtisan, trad. Gabriel Chappuis, Lyon, 1580 & 
trad. Alain Pons, Flammarion, 1991
Chrysippe, 
		 Stoicorun Veterum Fragmenta
		 http://www.archive.org/details/stoicorumveterum01arniuoft
Cicéron, 
		 De Oratore
		 http://remacle.org/bloodwolf/orateurs/orateur.htm
Jean-Baptiste Farkas, 
		 Des modes d’emploi et des passages à l’acte, éd. Mix., 2010
Michel Foucault, 	
		 Herméneutique du sujet, Gallimard, 2001
		 Le courage de la vérité, Gallimard, 2009 
Marcus Cornelius Fronto, 
		 Éloge de la négligence, Laudes eglegentiæ
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/fronton/table.htm
Marc Fumaroli, 
		 L’Âge de l’éloquence, Droz, 2002
Hans Jakob Christoffel von Grimmelshausen, 
		 Der Abenteuerliche Simplicissimus Teutsch. Die Beschreibung 
des Lebens eines seltsamen Vaganten, genannt Melchior Sternfels von 
Fuchsheim (1668)
Georg W. F. Hegel, 
		 Phénoménologie de l’esprit, Gallimard, 2002
Martin Heidegger, 
		 Nietzsche I, Gallimard, 1971
		 Être et temps, Gallimard, 1986
		 Concepts fondamentaux de la métaphysique, Gallimard, 1992	
	
		 Lettre sur l’humanisme, Aubier Montaigne, 1992
		 Chemins qui ne mènent nul part, Gallimard, 2001



78 79

		 Parménide, Gallimard, 2011
Pierre-Damien Huyghe, 
		 Commencer à deux, éd. Mix., 2009
		 Modernes sans modernité, Lignes, 2009
Caius Iulius Hyginus, 
		 Fabulas
		 http://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost02/
Hyginus/hyg_fcap.html
	Vladimir Jankélévitch, 
		 Le Je-ne-sais-quoi et le presque-rien, Seuil, 1980
Furio Jesi, 
		 La fête et la machine mythologique, éd. Mix., 2008
Søren Kierkegaard, 
		 Le concept de l’angoisse, Gallimard, Tel, 1990
John C. Lapp, 
		 The Esthetics of Negligence (La Fontaine’s contes), Cambridge, 
University Press, 1971
Karl Marx, 
		 Le capital, Gallimard, 2008
Manuel Reyes Mate, 
		 Minuit dans l’histoire, éd. Mix., 2008
Georges Molinié, 
		 Hermès mutilé, Champion, 2005
François de la Mothe le Vayer, 
		 Considérations sur l’éloquence française…, 1638
		 http://www.google.com/search?hl=fr&tbo=p&tbm=bks&q=in
author:%22Fran%C3%A7ois+de+La+Mothe+Le+Vayer%22
Robert Musil, 
		 L’homme sans qualités (1930), trad. P; Jacottet, Seuil, 2000
Jean-Luc Nancy, 
		 L’adoration, Galilée, 2010
Platon, 
		 République, Apologie de Socrate, Criton, Phèdre
		 http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/loisindex.
htm
Pseudo-Pétrone, 

		 Satiricon
		 http://remacle.org/bloodwolf/roman/petrone/index.htm
Avital Ronell, 
		 Addict, Bayard, 2009
Jacques Roubaud, 
		 Anthologie des troubadours, Seghers, 1976
Spinoza, 
		 Éthique, trad. R. Callois, Gallimard, 1994
Paul de Tarse, 
		 Épitres
		 http://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
Thorstein Veblen, 
		 The Theory of the Leisure Class, 1899 
Alfred North Withehead, 
		 Sur le concept de nature, Vrin, 2006
Xénophon, 
		 Cyropédie & Anabase
		 http://remacle.org/bloodwolf/roman/petrone/index.htm



80

Annexe 2 Intervenants & interventions
		  année 2010-2011

Jounée d’étude n°1	
	 Espace politique : fidélité, adversité, fraternité	
	 23 novembre 2010
	 avec Pierre-Damien Huyghe, Fabrice Reymond 
	 et Clémentine Coupau, This is not

Jounée d’étude n°2	
	 Inchoation & immédiateté	
	 15 décembre 2010
	 avec Alessandro de Francesco, Sébastien Pluot 
	 et Lény Bernay, Jérémie Gaulin, Nicolas Linel

Jounée d’étude n°3	
	 Sur le concept de négligence (éloge du chiffonnier)	
	 12 janvier 2011
	 avec Lætitia Paviani, Manuel Reyes Mate 
	 et Victor Delestre, Romain Juan, Louis Zébo

Publication « Les rescapés du sentiment océanique »
	 Éditions Mix. + École supérieure d’art de Bordeaux
	 sortie le 2 avril 2011





84

Partie 2 : contributions


