


nu ¢ beurré

Séminaire Philosophie & anthropologie de I'art

Fabien Vallos
année 2010-2011
4° & 5° années

Ecole supérieure d’art de Bordeaux



Avec la participation de

Gabrielle ARNAUD
Lény BErRNAY
Jean-Baptiste CAROBOLANTE
David CHASTEL
Robin CaucHors
Clémentine COUPEAU
Marine COURILLON
Hugo Davor

Tatiana DEFRAINE
Victor DELESTRE
Francois Dunayon
Lucas Furtapo

Paul Garcia

Jérémie GAuLIN
Thomas GAUTIER
Coline Gauror
Julien Journoux
Noémie KoxaRraxis
Camille LaBoucHE-D¥Eus
Lou Andréa LASSALLE
Mathieu LEBRETON
Nicolas LINEL

Irwin MARCHAL

Elisa MisTrOT
Alexandre Roy
Fabien VaLLOs

Louis ZEBo

PARTIE 1 : SEMINAIRES

Eloge de la négligence



INTRODUCTION AU CONCEPT DE NEGLIGENCE

« Profaner signifie : libérer la possibilité d’une forme particuliére de négligence
qui ignore la séparation ou, plutdt, qui en fait un usage particulier. »

Giorgio Agamben, Profanations.

Nous avons proprosé depuis trois années de recherche
une réflexion sur les modeles, conjoints, de l'inopérativité, du
désceuvrement, de la viudité comme kénose et de la parrhésie
comme figure anti-rhétorique de I'ccuvre : nous proposons cette
année une recherche sur le concept de négligence. Nous voudrions
tenter un renversement qui consisterait a ne plus saisir la négligence
comme la figure péjorative de la non-attention, mais au contraire
comme la figure nécessaire de notre étre éthique qui nous livre
a la possibilité du saisissement de 'ceuvre et a la possibilité d’'un
avoir commun politique. Il s’agit bien stir d’une aporie structurelle
et conceptuelle, mais la modernité nous a liveé la possibilité d’un
penser dialectiquement fondé sur la contradiction.

Si nous sommes en mesure d’assumer que I'ceuvre ne peut
exister — parce quil n'y a quun processus dartistisation et
parce que nous ne sommes pas @ priori tenu au maintien rituel
et historique de I'ceuvre — alors nous devons reconvoquer ce qui
constitue la saisie esthétique, gnoséologique et conceptuelle de
cette ceuvre, Cest-a-dire sa lecture. En somme quest-ce qu'une
lecture ? Autrement dit que signifie, dans les spheres de notre
culture la lecture d’une image et d’un texte, la lecture d’un signe et
d’une signature.

Nous voudrions étre en mesure de produire un éloge de la

négligence. Le concept de négligence semble ne pouvoir constituer



Iexercice d’un dire philosophique et cependant nous tenterons de
démontrer qu'il est évident.

Nous devons en rappeler I'étymologie : négligence vient du
verbe latin neglegere (nec-legere) qui signifie littéralement non-lire
et du substantif neglectio (nec-lectio). Le verbe latin neglegere
soppose terme  terme au verbe re-legere qui signifie re-lire et dont

le substantif re-lectio a formé en frangais le terme religion ' ligietx

est ce qui permet la relecture scrupuleuse comme observance et comme priére et ce n'est pas ce

qui permet de re-lier (re-igere) ‘Njéoligence et religion sont deux termes qui

s opposent formellement, structurellement et conceptuellement. La
relectio est ce qui met en jeux 'observance, le scrupule, la regle, la
liturgie, I'inquiétude et la ritualisation alors que la neglectio Cest ce
qui met en jeux les figures de la lecture qui doit pouvoir s’entendre
comme ce qui met le « texte » en danger; en ce sens il ne peut
y avoir de possible re-lecture, sinon comme une lecture toujours
déja différente (BENJAMIN, Paris, capitale du Xix° siécle, [N3,1]),
de l'oubli qu’il faut 'entendre comme ininquiétude qui est ce que
Paul (1 Cor., 7, 32) nomme en grec « amérimnous », cest-a-dire
étre sans merimna, sans souci, sans pensée de la mémoire. Létre
amérimnos est un étre ininquitt, négligent, oublicux. Il est la
condition d’'un bonheur. La négligence met encore en jeux les
figures de I'abandon qu’il ne faut pas entendre comme déréliction,
mais au contraire, comme un état d’abandon qui permet d’étre
tout entiérement occupé intransitivement de la profanation
comme restitution a l'usage (AGAMBEN, Profanations) et de
l'acquiescement comme ininquiétude et jubilation qui est la figure
moderne de ce que Spinoza (Eth., 111, prop. 52 et déf. 25) nomme
acquiescentia, Cest-a-dire, satisfaction. Ces cinq figures constituent
ce que nous nommons un ens neglectus, autrement dit celui qui
se dispose a4 une occupation ou une activité tendanciellement
intransitive, c'est-a-dire celui qui se dispose 4 la possibilité d’'une
artistisation (MOLINIE, Hermés mutilé, p. 142 5Q.). Ce qui constitue
un régime d’art cest le fait que nous acceptions que le langage

soit tendanciellement intransitif (p. 142). En ce sens il n’y a pas

d’art, objectivement, il n'y a que des procédures d’artistisation
(de non-artistisation et de dé-artistisation). Nous assumons, de
considérer que cette possibilité releve et ne puisse relever que de
la négligence, cest-a-dire de la skholé grecque, de l'otium latin ou
la Muffe benjaminienne (le loisir opposé a loisiveté Miifiiggang),
Paris, capitale du xix° siécle, [m1, 1] & [m1, 2].

Il faut appréhender l'opposition des termes épiméléia (souci)
et améléia (négligence). Une des formes de la négligence, en grec,
est le verbe amélés. Si nous pouvons saisir le concept platonicien
d’épiméléia comme une métaphysique (le cop a Asklépsios), un
ordre politique (obéissance, thérapéian et doxa) et comme exercice
sur soi (basanos), nous sommes alors en mesure de nous demander
sil existe une version matérielle, sensible de ce soin. Peut-il y avoir
un soin dans I'expérience de la vie méme et non dans la vie vraie
ou dans vie autre > De maniére générale, il est possible de dire que
la pensée aristotélicienne se constitue comme une philosophie des
réalités humaines 2 la différence de la pensée platonicienne qui se
constitue comme une philosophie des vérités. Lexistence du terme
épiméléia chez Aristote apparait uniquement dans la Politigue
(v, 15) dans le sens précis de 'administration (nous ne devrions
pouvoir penser 'administration qu’en ces termes). Cependant il est
possible de relever chez Aristote, dans les Ethiques, le concept de
négligence sous les sens précis de ce qui n’occupe pas, cest-a-dire le
dédain et le mépris :

La raison (logos) ou I'imagination (phantasia), en effet, présente
a nos regards une insulte (#bris) ou une marque de négligence
(oligbria) ressenties, et la colére, aprés avoir conclu par une sorte
de raisonnement que notre devoir est d’engager les hostilités
contre un pareil insulteur, éclate alors brusquement; 'appétit, au
contraire, dés que la raison ou sensation a seulement dit qu'une
chose est agréable, s'élance pour en jouir (Eth. & Nic., 1149a32).
Cette sorte de négligence provient aussi de ce qu’Aristote nomme
mégalopsychia (magnanimité) :
De plus un autre trait du magnanime veut qu’il soit dédaigneux
(kataphronétikous). |...] Etre négligent  (oligbron) est le



sentiment (pathos) tout particulierement propre au magnanime

(mégalopsychou), (Eth. & Eud,. 1232a37-a10).
Nous avons deux concepts, la kataphronésis comme dédain (la
présomption) et oligdros comme négligence (ce dont on ne
sinquiéte pas). Aristote en donne une définition dans la Rhérorique,
1378b10:

La négligence (olighria) est une opinion (doxés) en acte

(énergéia). [...] Ce quon suppose ne rien valoir, on le dédaigne

(kataphronousin), ce qu'on évalue ne rien valoir, on le néglige

(oligbrousin).
Le concept de négligence, chez Aristote, est fondamental pour
comprendre le concept de puissance et de désir qui releve d’une
gradualité du jugement, de la supposition (oiomai) a celui de
I’évaluation (axios). Il y a donc bien une opposition entre une pensée
en acte qui produit un jugement et suspension comme négligence.

Dans I'Herméneutique du sujet, Michel Foucault (lecons du

6 janvier & du 27 février 1982), pour appréhender le concept
d’épiméléia et de négligence, releve trois structures qui constituent
notre rapport 2 la philosophie comme connaissance et occupation. 1l
sagit de notre rapport entre sujet et vérité en ce sens que le sujet est
celui qui est assigné a la tiche de la connaissance (gnosis) a celle du
soin de soi-méme (épiméléia heautou). 1l Sagit, aussi, de cette morale
ascétique de loccupation (pensées platonicienne, épicurienne,
stoicienne, etc.) qui trouve son fondement dans les pensées grecques
avant méme de se déployer dans la pensée chrétienne : elle se fonde
sur une structure théologique comme constitution des préceptes
delphiques et elle se fonde sur « une inquiétude permanente au cours
de lexistence » (ibid., p. 9) comme mesure de l'existence et de la
connaissance. Il s'agit enfin de la fondation d’un dire philosophique
dont le modele est la méthode platonicienne qui se constitue autour
de trois notions, la mémorisation et 'anamnése, I'exérasis, et la vie
contemplative. Il est alors possible de dégager trois schémas : une
attitude générale & 'égard de soi, une attitude générale a 'égard des
autres, et enfin une méthode (méditation, mémorisation, examen de

conscience, vérification).

10

Il y aurait, alors, selon Michel Foucault, une forme d’oubli du
souci de soi, en somme une sorte de négligence du souci de soi qui se
constitue par une requalification de la gnosis et une disqualification
del'épiméléia (ibid., p. 15 $Q.). La requalification de la connaissance
se fait d’une part par le cartésianisme qui postule la question de
Iévidence et d’autre part par la toute puissance de 'épistémologie.
La disqualification se fait selon une séparation de la philosophie
qui ne s'occupe que de la possibilité d’un vrai et d’'un faux et de
la spiritualité. Nous devons entendre dans ce terme, d’une part, la
mesure d’un discours métaphysique et, d’autre part, 'absorption
de la pensée de I'épiméléia dans le concept de foi. Les formes de la
spiritualité sentendent selon trois modéles : d’une part, la vérité
nest jamais donnée au sujet en tant que telle, d’autre part, il existe
alors la nécessité d’une modification du statut de soi au statut de soi
opératoire (éros et askésis), et enfin, il y a la possibilité d’un retour
possible & un espace de la tranquillité (amérimnos).

Il nous faut encore appréhender ce qui dans la modernité
nous a offert une figure actuelle de ce souci et de cette négligence.
On trouve dans deux textes de Martin Heidegger, Etre et temps et
Concepts fondamentaux de la métaphysique, deux concepts essentiels,
celui du souci (Sorge) et de 'ennui (Langeweile). Le souci (Sorge)
doit sentendre comme phénoméne ontologique (HEIDEGGER,
Etre et temps, § 41, p. 193), en ce sens qu'il releve de Iétre de la
pré-occupation de [I'étre (Besorgen). Cette préoccupation est
ouverture au monde (temps et lieu) : le souci ouvre alors 'horizon
de la temporalité en fonction de la facticité (le passé), de I'échéance
(le présent) et de 'existence (le futur). On doit pouvoir entendre
cette pré-occupation sous la forme de I'étre-jeté (dans le temps et
dans un lieu) qui se transforme en étre-projeté comme forme de la
destinée et du souci (Sorge). Le souci selon Heidegger temporalise en
ce sens qu'il se constitue sur la mort et qu’il constitue la morale. Ce
qui soppose alors a la forme du souci Cest U'expérience (Stimmung)
du vide et de I'ennui. Lexpérience du vide c’est ce qui creuse la

préoccupation comme forme de I'envofitement, I'expérience de



ennui cest ce qui permet & I'étre de « ne pas agir contre » comme
forme d’un se-tenir-d-soi de 'étre-lx (HEIDEGGER, Les concepts
fondamentaux de la méraphysique, p. 242). Clest ce qui rend possible
la possibilité d’un habiter poietique. La négligence c’est ce temps qui
se fait et dans lequel nous existons hors de toutes figures destinales
et qui nous livre & 'expérience du désceuvrement. Le désceuvrement
serait la figure de ce qui dé-s-eeuvre comme la négligence est la figure
de ce qui ne-liz-pas. La négligence est alors I'espace du sans-souci.

Faire I'éloge de la négligence c’est retenir ce que le langage oublie
et Cest surtout exposer dans la langue, les sententias inopinatas, les
pensées étonnantes (Marcus Cornelius Fronto, Eloge de la négligence,
Laudes eglegentia). Le Pseudo-Longin les nommaient les paradoxon;
elles ne relévent que de la puissance de la configuration (skématon
plasis). Seul I'étre disposé a la négligence accéde a 'usage de la
langue, accede a la violence de la langue (deinoi legei). Seul I'étre
disposé a la négligence entre de maniére saisissante et paradoxale
dans la mesure du temps du maintenant la ol se forment les figures
de l'actuel, 1a ol se configurent les images.

Létre-dans-la-festivité, Uens neglectus souvre i une vie
inqualifiable. La vie inqualifiable n’est, 4 la lettre, rien d’autre que
la vie dont on se saurait déterminer la qualitg Aristote dans les Carégories
définit le qualifié (mo16g) comme une des catégories (1b26). Il définit le concept de qualité ainsi
(8b25s) : « J’entends par qualité (moldTnTat) ce en fonction de quoi certains (Totol TLVEG) sont
dit qualifiés; or la qualité (mo16tng) reléve de ce qui se dit en plusieurs acceptions (Theovoydg
Aeyopévov) ». Cette proposition renvoie, assez précisément a ce que ED.E Schleiermacher écrit
(Herméneutique, version de 1809-1810, ch. 11, § 18) : « tout élément singulier d’un discours pris
pour lui-méme oriente vers un divers », ce qui signifierait que tout énoncé en instanciation existe
en intention vers une diversité d’usage, donc d’usages toujours déja différents. Aristote, enfin,
détermine quatre sortes de qualité, dont la premiére releve de 'habitude (€1g) et la disposition
(3ioBeotg), 8b28. Puis, vient ensuite une qualité comme capacité (3Ovoyig) et incapacité
(&dvvapig), 9ar4. Iy a encore, une qualité comme qualité affective (mo16Tntog ma®NTIKOL),
9a28. Et enfin une qualit¢ comme figure (oxfpé) et comme forme (popen), roarr. La

qualité détermine ainsi le semblable (Sptotov) et le dissemblable (&vopotov), r1ars Nous

retenons chez Aristote la figure étonnante d’'un « repos qualitatif,

12

to poion érémian » (ARISTOTE, Cat., 15b8-9). Le repos qualitatif
serait ce temps qui ne livre pas I'étre A la qualification mais le temps
suspendu dans un repos, qui n'est pas une repos hors de la langue,
mais au contraire, intégralement dedans.
Quoiqu’il en soit, il ne sagit pas de penser un étre inqualifiable,
mais une vie inqualifiable. Une vie inqualifiable n’est pas une vie qui
ne serait dans aucune des catégories de habiter, de la capacité, de
I'affecté et de la configuration, mais au contraire qui les maintiendrait
toutes, un temps, en suspens, parce qu elles sont alors non-nécessaires.
Létre-dans-la-festivité ou I'étre de la vie inqualifiable ne demande,
transitivement, rien. Seule la vie du manque (du besoin) est une vie
qualifiable (ce que le langage commun nomme inversement une
vie inqualifiable !). Cependant la vie de loisir tout entiere occupée,
intransitivement, est une vie inqualifiable.
Vie inqualifiable parce que « vie méme, auto bios » (ARISTOTE,
Eth. & Nico., 1178a2). La vie méme est la vie matérielle inqualifiable
qui ne peut étre ni la vie vraie ni la vie autre. Le concept de vie vraie
est un concept qui s oppose aux visées métaphysiques, ontologiques
et morales d’une vie inacceptable si elle n'est pas vraie ou autre. Vie
inqualifiable parce que vie paradigmatique et exemplaire :
Car le lieu propre de 'exemple est toujours a coté de soi-méme,
dans 'espace vide ol se déroule sa vie inqualifiable et inoubliable.
Cette vie est la vie purement linguistique. Seule la vie dans la
parole est inqualifiable et inoubliable. Létre exmplaire est I'étre
purement linguistique. Exemplaire est ce qui nest défini par
aucune propriété, sauf I'étre-dit (AGAMBEN, 1, p. 16-17).

La vie inqualifiable est la vie du temps linguistique — notre seule

épaisseur —, autrement dit, le temps de opérativité des langages.

La vie inqualifiable est la tiche de ce que nous nommons
politique, cest-a-dire ce que nous nommons désceuvrement, mais
un désceuvrement actif, comme pratique sabbatique. Il ne s'agit pas
de réconcilier le bios politikos et le bios théorétikos, mais de supposer
que le désceuvement — I'occupation intransitive — en soit le modele
et soit notre tiche éthique.

10 octobre 2010



NEGLIENCE & PRESERVATION

« Notre temps est le temps d’une dépropriation. Chomme s’y trouve
dépris de lui-méme. N’étant plus confié ni aux dieux ni a la sience,
il ne trouve pas en lui sa conflance. »

Jean-Luc Nancy, LAdoration.

Pour ce deuxitme séminaire, nous devons convoquer la
problématique question de la préservation, tant matérielle que
métaphysique. Pour le dire autrement, nous devons saisir la
question de la négligence & partir d’une analyse de ce que nous
pourrions appeler scrupule et préservation dans un double processus,
celui d’une visée théologico-métaphysique et celui d’une visée
théologico-sotériologique.

Nous devons nous souvenir que le terme scrupule dit
linquiétude et le souci qu’il faut entendre comme une gene
technique (le scrupulus est alors un petit caillou dans une chaussure
ou une écharde) et que le terme préservation dit ce qui a été
prae-servare (ce qui est d’abord ob-server), c'est-a-dire ce qui est
placé sous surveillance (servare) : il s'agit de conserver, de garder, de
maintenir au sens trés précis de ce que nous avions analysé dans la
visée épiscopique.

Nous avons donc deux visées : une premicre visée que
nous avons nommée théologico-métaphysique et qui est liée
essentiellement a la figure du scrupule, d’abord comme crainte
(de la sébas ou crainte religieuse  la sébasis comme vénération),
Cest-a-dire comme gradualité de la terreur a 'obéissance, ensuite
comme inquiétude, autrement dit c’est une figure du souci et de

[’occupation voir Michel Foucault, Le courage de la vérité et notre séminaire En michant

dulawrier comme observance, cest-a-dire Cest la mise en place des

14

figures essentielles du rituel et de la ritualisation (I'usage et la
cérémonie) voir séminaire Du sang et du gras et voir Goirgio Agamben, Proﬁznatium’
comme attention, c’est-a-dire aussi bien la figure platonicienne de
I'épiméléia que la configuration d’une vie autre comme un ailleurs
4 qui l'on confie cette attention, cette métaphyique, cette justice, ce
réconford et, enfin, comme adhésion a un pacte (I'horkos voir Giorgio
Agamben, Le sacrement de la lﬂng”f), soit & une contrat (la pistis paulinienne)
soit a une vie autre (allos bios) ou a une vie vraie (aléthinos bios).

La seconde visée est ce que nous nommons une visée
théologico-sotériologique qui est liée 4 la problématique figure de
la préservation. Nous sommes en mesure d’appréhender le concept
de préservation a partir de six corrélats. Le premier est I'idée
d’adhésion (qui suit le précédent comme visée du scrupule), qui
est liée, cette fois, a la puissance sotériologique de ce qui protege,
de ce qui sauve, de ce qui libére : I'étre adhére a ce qui sera en
mesure de lui fournir, contractuellement, la plus efficace figure du
salut et du rachat (sétéria et redemptio). Deuxieme corrélat, I'idée
méme matérielle d’assurance, c’est-a-dire, ce qui a I'intérieur méme
du contrat d’adhésion garantie protection et sécurité, soit sous la
forme matérielle d’un sacrifice, soit sous la forme matérielle d’une
obligation économique. Troisitme corrélats, I'idée d’une promesse
qui graduellement peut s'étendre de la figure du salut, a celle de
la grice, a celle de Iextase. Quatrieme corrélat, 'idée matérielle
de préservation qui doit pouvoir sentendre selon les figures de
lordre, des biens, de la propriété, de lhistoire et de héritage. 1l
faut donc ajouter A cela les deux derniers corrélats, & savoir une
visée apocatastatique comme restauration et une visée messianique
comme restitution.

Que signifie ce lieu de la confiance ? Traditionnellement il est
double, cest-a-dire métaphysique comme possibilité des’en remettre
A ce qui dépasse notre propre condition et notre propre puissance
physique et technique comme instauration de cette puissance. Que
signifie alors « se confier » ? C’est accorder la part et la mesure de son

inconditionnalité & quelque chose qui est extérieur, a la puissance



de lautre : Cest A la lettre accepter de devenir un étre conditionnel

et Cest aussi ce que Jean-Luc Nancy nomme un ailleurs LAdoration,

Galilée, 2000, p- 1599 Nous sommes capables de saisir trois figures de cet
ailleurs, comme inconnu ou incommensurabilité métaphysique,
comme inconnu technique et comme mystére de I'addiction. Cet
ailleurs ou cet inconnu est un hors-d’usage comme puissance
sacrée, comme puissance non-profane. Nous sommes capables
d’appréhender, dialectiquement, un ailleurs comme vie autre ou
vie vraie, d’'un ailleurs matériel qui est la figure aristotélicienne
de l'autarchéia, de I'inconditionnalité et d’un ailleurs matériel qui
est la figure aristotélicienne de la vie méme (auto bios) comme
vie de la négligence. Cet vie méme est la possibilité d’un usage
comme profanation, elle est la forme particuliére de la négligence :
« Profaner signifie : libérer la possibilité d’'une forme particuliére de
négligence qui ignore la séparation ou, plutdt, qui en fait un usage
particulier ,, Giorgio Agamben, Profanations, Rivages, 2005
Létre sotériologique est un étre addicté. Nous sommes donc
tous des étres sotériologiques. Notre addiction premiere est
de nous abandonner dans ce qui nous offre une sécurité, une
préservation. Il ne faut pas oublier que le terme addiction signifie
étymologiquement l'addictio latine, Cest-a-dire I'adjudication et
la fixation : ad-dicere signifie, approuver, adjuger, abandonner,
dédier. Lens addictus est alors la figure théologique du doulos, est
la figure matérielle de 'esclave. L'étre de 'addiction est un étre du
dit (dictus) et de I'atirmation. S’il est une figure de 'abandon, il ne
Iest que dans la double figure de I'évasion (cela signifie quitter lici
pour un ailleurs) et du scrupule comme affirmation attentive de
'addiction :
Laddiction, quels que soient sont objet ou sa nature, implique un
rapport a une présence tangible, appropriable. La « drogue » est ce
qui me fait véritablement percevoir un autre régime de la présence,
un « ailleurs » dans lequel je peux oublier ou convertir I'« ici » que

je désire quitter. Il y a dans I'addiction quelque chose qui reléve en

fin de compte de I'hallucination. Jean-Luc Nancy, ibid., p. 18

Létre addicté n'est donc pas un étre négligent. L'étre négligent

16

assume stratégiquement son étre en prenant place et en faisant

place il faudrait convoquer le concept d’habitude et de milieu ou d’espace de vie (la chéra)

olt I'étre peut saisir ce qui «lui tombe sous la main», voir Pierre-Damien Huyghe, Commencer

d dews, &. Mix. 2009 p- 21 Dere négligent est celui qui assume alors la

possibilité conceptuelle de la contingence et la possibilité matérielle

du fortuit de I'existence :
Cela n'a rien de nouveau : le fortuit, avec le fugace, le fuyant,
inconsistant, 'éphémére, compose la rhapsodie mineure de
notre syst¢tme de références, dont le mode majeur veut le stable, le
constant, le durable. Nous pressentons d’autant mieux & quel point
le fortuit nous requiert : requiert notre adhésion qui pourtant ne

trouve ici rien & quoi adhérer. Jean-Luc Nancy, bid., p. 21

17 octobre 2010



NEGLIGENCE
& ENS NEGLEGENS

« Comme antithése a I'idéal historique de la restauration,
le baroque voit en effet I'idéee de catastrophe.
Et Cest sur cette antithése que se forge la théorie de I'état d’exception. »

Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand.

Si nous avons appréhendé, lors du séminaire précédent, le
concept d’addiction comme manque addictionnel de I'étre qui
conditionne notre devenir addicté et scrupuleux et le concept de
fortuité comme ce qui dispose 'étre, au contraire, a 'inconsistant
et au non nécessaire, il nous faudrait alors, croiser ces deux
concepts comme une tension fondamentale entre la figure de I'étre
tendu vers un ailleurs — comme autre régime de la présence — et la
figure de ce qui prédispose I'étre a une présence, autrement dit le
fortuit, autrement dit « la rhapsodie mineure de notre systeme de
références » Jean-Luc Nancy, LAdoration, p. 21. Clest en ce sens que ce terme est utilisé
par T. Adorno dans « Lessai comme forme », Note sur la littéature, p. 19, comme modele formel
de l'essai : la rhapsodie est 4 la lettre un principe de juxtaposition. Il y aurait ainsi trois modeles
structuraux du chant ou du poématique, la kithar-édia ou chant structuré (I'accompagnement,

la subordination), la rhaps-édia ou juxtaposition et enfin la par-édia comme déconstruction.

Si nous sommes des étres addictés, nous sommes alors en
permanence disposés & ce qui reléve de notre présence éthique et
politique. Puisque I'étre addicté est I'étre entierement arraisonné

Avital Ronell, Addict, p. P . A
vital Rone 5 P- 59 il doit alors étre

par ce qui est disponible
en mesure d’assumer politiquement ce qui définit sa place dans
les dispositifs et son existence dans le temps (Iétre addicté est
un étre intégralement historique) : il va alors de soi que I'étre de

I'addiction (que I'étre du scrupule) soit 4 la fois capable de tendre

18

vers un ailleurs et soit a4 la fois capable de se maintenir dans un
présent historique et économique il faudrait ici étre en mesure de démontrer
que cette situation dialectique de I'ens addictus est semblable & celle de I'ens relegens (et de U'ens

religiosus) : pour cela nous renvoyons a une lecture attentive du concept paulinien de kat-argos

et a la lecture de Giorgio Agamben dans Le temps qui reste, p. 152 1l faut comprendre

que I'étre addicté (Uens relegens) place son existence — cest-a-dire
celle des étres — dans une tension qui placerait face a face la loi

normative a une sorte de loi, contractuellement, extra-normative '

encore nous devons renvoyer a la pensée paulinienne et a I'opposition qu'il fait entre la loi des

commandements, le nomos ton entolon (Eph 2, 15) qu'il nomme aussi nomos ton ergon (Rm 3,

27) ou loi de I'ceuvre et le nomos pistéds comme loi de la foi :

Ot donc est l'orgueil 2 — Il a été banni.

— Au nom de quelle Loi ? Celle des actes ? (dia poiou nomou? ton ergon?)

— Non. La Loi de la foi (oukhi, alla dia nomou pistéés). Parce que nous estimons que la foi
(pistei) justifie ’homme sans les actes de la loi (khdris ergon nomou).

— Dieu est-il le Dieu des juifs seulement et pas celui de toutes les nations ?

— 1l est celui des nations, puisqu’il n’y a qu'un seul Dieu qui justifiera ceux qui ont été
circoncis, au nom de la foi (pistéds), et ceux qui ne ont pas été, par cette méme foi.

— Alors, abolissons-nous la Loi pour la foi ? (nomon oun katargoumen dia tés pistéds?)

— Non ! nous ¢établissons la Loi. (mé génoito, alla nomon istanomen) (Rm 3, 27-31)

1l faudrait encore faire I'analyse de cette problématique hymne paulinienne (1 Cor 9, 19-23) :
Oui, libre (éleuthéros) a I'égard de tous je me suis fais moi-méme esclace (édoulésa) de tous
pour gagner le plus grand nombre (p/éionas).

Pour les juifs je suis devenu juif pour gagner des juifs.

Pour ceux sous la Loi comme quelqu’un sous la Loi (tois upo nomon hés upo nomon)

— moi-méme n’étant pas sous la Loi (mé hds autos upo nomon) —

pour gagner ceux qui sont sous la Loi.

Pour ceux sans Loi, comme quelqu’un sans Loi (tois anomois hés anomos)

—je ne suis pas sans loi de Dieu, je suis dans la loi du Christ (¢ én anomos théou all ennomos

Christou) — pour gagner ceux qui sont sans Loi [...]

Ce problématique passage du nomos ton ergon au nomos pistéds
trouve sa formulation dans le passage de U'ens legis (Iétre de la loi)

a sa figure puissantielle anomique comme état d’exception, celle de

Vens legibus solutus (I'étre détaché des lois) il faut se souvenir que le terme



solutus est le participe de verbe latin solvere (dégager, libérer, détacher) et qu'il est lui-méme la
contraction de se-/uere dont la racine est le verbe grec /uein. Lexpression latine legibus solutus,
signifie « dégagé de la loi ». On la doit au légiste romain Domitius Ulpianus cité dans le Digeste,
1, 3, § 31 : « Princeps legibus solutus est: augusta autem licet legibus soluta non est, principes
tamen eadem illi privilegia tribuunt, quae ipsi habent ». On retrouve encore ce concept chez
Thomas d’Aquin, Summa theologica, t.2, 11, quaes. 96, art. 5. Voir enfin le commentaire de

Giorgio Agamben, Etar d'exception (Homo sacer), Seuil, 2003, p. 115-123 1l est pOSSiblC

de comprendre le concept d’état d’exception de trois manicres, soit
dans la forme matérielle du hors-la-loi comme acte volontaire de
sen dégager, soit sous la forme anomique de laristocratie comme
nomos empsuchos est-a-dire comme souveraineté de soi-méme,
soit enfin dans la forme matérielle et spectaculaire de la parodie
dont on peut relever les figures de la féte, du bouffon, de la star, ou
encore des 15 minutes of fame.

Il faut cependant considérer que I'étre dégagé de la loi, qu’il le
soit parce qu'il est hors-la-loi, parce qu’il est la loi vivante ou parce
qu'on lui accorde temporairement, n’accéde jamais au principe du
legibus solutus que de maniére simulée, c’est-a-dire non-intégrale :
nous assumons de croire que le legibus solutus, comme érat
d’exception, nest essentiellement que simulé : 'l ne I'érait pas il
sagit alors de ce qu'on peut nommer la terreur. Il faut cependant se

souvenir que Benjamin avait écrit ¢ Critique de la violence », Euwre, t.1, p. 210

& « Sur le concept d’histoire », Euvre, t.3, p. 433 que « la tradition des opprimés
nous enseigne que I'état d’exception dans lequel nous vivons est la
régle ». Dans ce cas il ne s'agit plus de terreur, mais historiquement
du fascisme. Nous y habitons, au sens ol nous y prennons nos
habitudes. Il faut alors opposer au concept de U'ens legibus solutus,
le concept de Uens legibus exsolutus : il sagit ici d’un étre qui S'est
acquitté des lois au sens strict de 'étre qui est saisi d’une conscience
politique de I'instant et de 'usage : I'étre-qui-s'est-aquitté-de-la-loi
peut alors saisir les objets pour les convoquer dans un nouvel
usage : seul 'écre legibus exsolutus peut profaner.

Nous sommes alors en mesure de proposer I'idée méme

résultante de P'étre qui est legibus exsolutus sous la forme de Uens

20

neglegens comme étre négligent — voire méme tres précisément
comme étre négligeant — et comme étre de la négligence. Qu’est-ce
qu'un ens neglegens ? Cest A la lettre un étre qui nest pas un ens
relegens (Cest-a-dire qu'il n'est pas un étre de la re-/igio, autrement
dit de la re-lectio). Il n’est donc pas un étre du scrupule ni un écre du
rituel parce que ens neglegens est 'étre de la saisie fortuite et 'étre
de la saisie du non-nécessaire.

Si Iétre est un ens neglegens, il ne peut donc étre, en soi, un ens
addictus (du moins pas réellement tout en conservant l'idée que
nous sommes tous et toujours des ens addictus. 1l y a donc ici un
paradoxe qu’il s'agira de comprendre) : il est dans un temps des
données fortuites et contingentes (non-nécessaires) d’une saisie qui

nest liée ni & ce qui a été dit (dictus) ni A ce qui doit se lire (lectio).

24 octobre 2010

21



NEGLIGENCE
SKHOLE € AMELEIA

« Dérat d’étre laissé vide n’est jamais possible que la

ol subsiste une exigence de comblement,

12 ot1 subsiste la nécessité d’une abondance. »

Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique.

Pour ce séminaire nous voudrions proposer I'analyse d’une
figure, d'un chiasme : ces formes qui opposent d'un c6té les
concepts d’askholia et de mélété et d’un c6té les concepts de skholé
et d’améléia. Autrement dit d’un coté affaires et occupations et
d’un autre c6té loisir et négligence. On présuppose que se toruve
ici la forme du renversement idéologique et mythologique de la
sphere du travail et de la préservation. Qu'est-ce que cela suppose ?

Précisions. Le terme skholé (oyoAn) signifie le repos et le loisir
comme suspension temporelle. Il signifie donc étre inoccupé, étre
vacant (:kho/azé) il faudrait s'interroger longuement sur le sens du verbe vacare et du
rerme vacatio Mais surtout il signifie 'occupation de 'homme de loisir
qui peut s'établir graduellement du passe-temps a 'étude. La skholé
dit cette gradualité que I'usage et la morale établiront. Skholé dit
donc treés précisément non pas I'inoccupation comme viduité mais
Poccupation qui n'est pas Uaskholia. Le terme askholia (doyolie)
dit littéralement le manque et la privation de loisir; il signifie
donc les affaires, les difficultés, 'occupation comme obligation. Le
terme méléré (nehétn) signifie 'occupation comme soin, pratique
et exercice. La mélére signifie donc trés clairement I'étude, fondée
sur la pratique et I'exercice tandis que la skholé est une étude fondée
sur 'observation. Enfin le terme améléia (duérern) signifie la
négligence, le sans soin, le non-préparé, le sans inquiétude.

Premier commentaire : nous savons que la non—négligence

22

comme épiméléia et de la négligence comme améléia sont des

figures fondamentales pour Platon Yo' seminaire e machant du laurier Ny,

devons ici reconvoquer le texte de la République et commenter les

derniers paragraphes (Rép. 621a-¢, trad. R. Baccou) :
[...] alors sans se retourner I'dme passait sous le trone de la
nécessité (anankés thronou); et quand toutes furent de lautre
coté elles se rendirent dans la plaine du Léthé (léthés médion),
par une chaleur terrible (kaumatos) qui brilait et qui suffoquait :
car cette plaine est dénuée d’arbres et de tout ce qui pousse se
la terre. Le soir venu, elles campérent au bord du fleuve Améles
(améléta potamon), dont aucun vase ne peut contenir I'eau (on
to huddr aggéion ouden stégein). Chaque Ame est obligée de boire
une certaine quantité de cette eau, mais celles que ne retient pas
la prundence (tous de phronései mé sozéménous) en boivent plus
qu’il n'en faudrait. En buvant on perd le souvenir de tout (ton de
aéi pionta panta épilanthanesthai). Or quand on se fut endormi,
et que vint le milieu de la nuit, un coup de tonnerre éclata,
accompagné d’un tremblement de terre, et les 4mes, chacune par
une voie différente, soudain lancées dans les espaces supérieurs
vers le lieu de naissance, jaillirent comme des ¢oiles (hatrontas
dsper astéras). Quant a lui, disait Er, on I'avait empéché de boire
de I'eau; cependant il ne savait point par ot ni comment son dme
avait rejoint son corps; ouvrant tout a coups les yeux, 4 I'aurore, il
s'était vu étendu sur le blicher.

Il y a donc dans la pensée platonicienne une mélété mnémes,
Cest-a-dire un exercice de mémoire qui confirmerait, d’'une part, la
théorie phytagorico-platonicienne de 'anamnése et qui instaurerait
d’autre part la puissance de I'/istoria comme conservation.
Deuxi¢me commentaire : il faut réinterroger les concepts de
skhole et d’askholia, comme essentielle formule aristotélicienne
d’un bios skholastikos a un bios thébrétikos et comme déconstruction

contemporaine d’une dialectique ancienne par Hegel, Karl Marx et
Thorstein Veblen (7he Theory of the Leisure Class, 1899) ' oneept e

leisure class ou classe de loisir est un concept économique qui tend 4 saisir ce que Veblen appelle
une upper-class dont les occupations sont exclusivement la gouvernementalité (government),
la protection (warfare), I'observance religieuse et le sport. Veblen saisit ainsi une classe

non-industricuse, en somme une aristocratie (voir Aristote, Po/, 1v, 7, sur I'opposition entre

23



aristocratie et république (politéia)). Pour Veblen les leisure classes se livrent & deux expositions
fondamentales et ravageantes, la conspicuous leisure (le loisir ostentatoire) et la conspicuous
consomption (la consommation ostentation). Voir aussi Furio Jesi, La féte et la machine

mythologique, éd. Mix., 2008, p. §3-61)

Troisitme commentaire : il faudrait maintenant convoquer les
termes latin otium et neg-otium et supposer que nous puissions
recomposer le chiasme grec de la maniére suivante : si nous pouvons
former la figure neg-otium et lectio nous pouvons lui opposer la
figure otium et neg-lectio.

Enfin dernier commentaire, nous sommes en mesure de saisir
dans la pensée de Martin Heidegger la modernité de ce paradoxe
et de cette tension dialectique. Il y a, chez Heidegger, la saisie que

l’étl‘é—lé, que le Dasein Etre et temps et voir aussi La question de la technique

est
la figure de I'étre arraisonné, de I'étre disposé parce qu'il est face
au pro-vocant du gestell (ce qui pourrait correspondre a I'étre de
Vaskholia comme étre-occupé, comme étre-convoqué). Nous avions
déterminé qu'il en résultait la figure d'un ens ad-dictus : I'étre-
addicté heideggerien est I'étre de la mélézé comme étre qui ne cesse
d’étre convoqué dans P'exercice. Il y a, ensuite, la figure essentielle
chez Heidegger de 'étre de I'ennui, I'étre de Langeweile (dont les
trois figures sont celle d’un étre ennuyé par, cest-a-dire ennuyé par
des choses ennuyeuses, celle d’un étre ennuyé a c’est-a-dire un étre
ennuyé par le temps qui s'arréte et enfin celle d'un étre de 'ennui

pI'OfOHd comme ce qUJ laisse Vide Concepts fondamentaux de la métaphysique, p.

238 Dexpérience du Langeweile est l'expérience profonde de 'otium
et de la skholé comme suspension temporelle qui dispose I'étre &
autre chose qu'un arraisonnement. Enfin, il y a chez Heidegger
la figure de l'étre du Seinlassen, I'étre du laisser étre comme figure
essentielle de laméléia, Cest-a-dire de 'étre sans-inquiétude
puisqu’il est laissé étre en tant que tel. Ce laisser-étre ne peut se
percevoir que dans I'expérience de 'ennui comme expérience d’'un

« laisser vide » :
« Laisser vide » ne signifie nullement : « étre absent », « ne pas se
trouver 13 ». Il faut au contraire que les choses se trouvent étre

24

la pour nous laisser vides. « Laisser vide » signifie-t-il donc « se

trouver étre-1a » ?
Létre-laissé-vide est une expérience qui se saisie dans 'ennui profond
comme un « cela vous ennuie » parce que, écrira Heidegger « I'état
d’étre laissé vide n’est jamais possible que 14 ol subsiste une exigence
de comblement, 13 ot subsiste la nécessité d’une abondance » 4% P
212, Ce concept livre les clés pour une interprétation non seulement
de I'étre envoité mais aussi de I'étre-addicté. Mais selon Martin
Heidegger I'expérence de 'ennui profond est qu’il dispose I'étre

tendantiellement A ce qu'il nomme le « se-tenir-a-soi » 4 P-242243 ;

« Ne pas agir contre » ne signifie ni la passivité ni 'activité — mais
quelque chose en decd des deux : le se-tenir-d-soi du Dasein,
ce qui est une attente. Cette attente nest pas indéterminée. Elle
est alignée sur une interrogation essentielle adressée au Dasein
lui-méme.
Clest cette attente qui est fondamentale et qui devrait sans doute
étre la figure moderne de la skholé. Notre devenir politique est sans
doute ici.

7 novembre 2010

25



NEGLIGENCE
SORGE HEIDEGGERIENNE I

« La pensée est supérieure 2 toute action et production,
non par la grandeur des réalisations ou par les effets
qu'elle produit, mais par I'insignifiance de son accomplir
qui est sans résultat. »

Martin Heidegger, Lettre sur [ humanisme.

Pour ce séminaire nous aimerions aborder le complexe concept
du souci (die Sorge) chez Martin Heidegger £7 fens (Sein und Zei, Gallimard,
1986, mad. E Vezin, § 3844 quij recéle une question essentielle : est-on en
mesure, si on accepte I'idée de cette Sorge, si on accepte I'idée d’une
pensée de ce souci comme angoisse et sollicitude, de penser une
possibilité de la négligence pour I'étre ?

Heidegger pose que « le Dasein existe factivement » 4 $39:
P22 Cest-a-dire que I'étre-1a est un étre de la facticité : autrement
dit 'étre-1a « existe a titre de fait contingent, mais il est difficile &
justifier ontologiquement » 7%, Le Dasein est disponible, ou plus
précisément il est livré & une disponibilité comme étre-au (monde)
et étre-1a qui est, en tant que ce qui surgit — en tant que ce qui fait

monde et mondain —, le phénoméne de I'angoisse (die Angsz) '

absolument entendre cette disponibilité de trois maniéres : comme ce qui fait que le monde semble se tenir & notre
disponibilité, comme ce qui fait que nous sommes tenus a cette disponibilité (nous sommes livrés au monde) et
enfin comme ce qui fait que nous sommes livrés et arraisonnés a un Gestell, C'est-a-dire que nous sommes rendus

disponible & un « utilisable » (C’est-a-dire ce qui est & notre disposition, sous-la-main, zuhanden, ce qu'il serait

encore possible d’entendre par le terme praxis) Eétre de ce Dasein dlt Heidegger est
. > >

le souci (die Sorge) comme cura :
Puisque cela fait longtemps que la problématique ontologique a
entendu I'étre en premier lieu au sens d’étre-la-devant (« réalité »,

26

effectivité du « monde ») mais qu'elle a laissé dans'indétermination
ontologique I'étre du Dasein, une mise au point simpose pour
expliquer comment se rattachent ontologiquement entre eux le
souci, la mondéité, I'utilisable et I'étre-la-devant (réalité).

Il faut comprendre cette « disponibilité & 'angoisse » (§40).

Le « devant-quoi de l'angoisse est le monde en tant que rel » écrit

Heidegger %4 $4°:P-236 .  gangoisser, cest découvrir originalement

et directement le monde comme monde » - Cest ce qui dérermine

pour Heidegger « I'inespéré » et « I'insoutenable-dépaysant » A partir de cela il faut
relever que 'angoisse n'est pas seulement « angoisse devant... » et
« angoisse pour... » mais bien ce qui « esseule le Dasein sur son
étre-au-monde le plus propre qui, puisqu’il est attentif, se projette
par essence sur des possibilités » % 237 1| y a deux formes
singulieres de cette angoisse, celle de lesseulement (solus ipse,
lui-méme-seul) et celle du dépropriement (Enteignis, pas-chez-soi).

bidp-238 | Cesr-a-dire

S12

Lesseulement fait voir « comment on se sent »
comment habiter chez... et comment étre en familiarité avec...
Si le Dasein est esseulé en tant quétre-au-monde, ['étre-au
(monde), quant 2 lui, saisit 'angoisse comme un « pas-chez-soi »
(Enteignis) ™" P39 Cette disposition livre I'étre, 4 la lettre,  la
pré-occupation (comme angoisse et comme souci).

Nous devons commenter. Langoisse (die Angst) est une
Stimmung fondamentale pour la saisie de I'étre. Langoisse est ce
qui permet A Pétre d’étre liveé 4 la disponibilicé dic Verfigbarkeis, quil
faut entendre comme une insistance au « disposer », comme cette insistance qui nous livre

dans le concept du Gestell, de larraisonnement mais dlSpOHIblllté comme

pré-occupation existentiale de I'étre esseulé et de I'étre déproprié.
Langoisse est 'idée méme de D'étrécissement du Dasein qui se
trouve engorgé dans la possibilité d’'un écre-1a et I'érrangeré d'un
étre pré-occupé qui n'est déja plus la (dépropriation, cest-a-dire un
étre qui nest déja plus-chez-soi au sens ot il a quitté le On comme
explicitation doxique). Cet engorgement comme étrécissement est
a la lettre 'angoisse. Cet engorgement est notre disponibilité.

Il faut alors repenser la disponibilité comme forme mythique

27



et archaique de l'angoisse et de la peur comme armaisonnement de Péure 2

la figure archaique et théologique de la crainte et les saisir dans les formes de la

théologie chrétienne (et juive) sous la double figure de la peur (sébas

et timor) et de la servitude (doulos) dans la figure rédemptrice et

sotériologique il faudrait faire ici une longue analyse de ces concepts de crainte et de peur

comme formes exitentielles de I'angoisse. Nous renvoyons & notre séminaire, nous renvoyons
A Augustin, De diversis quastionibus octoginta tribus, qu. 33, 34 & 35 (http://www.augustinus.
it/latino/ottantatre questioni/index2.htm), nous renvoyons a la pensée luthérienne et nous

renvoyons surtout a Seren Kierkegaard, Le concept de l'angoisse, Gallimard, Tel, 1990 : pour
Kierkegaard I'angoisse « est le vertige du possible » parce que 'angoisse — 4 la différence de la

peur — est indéterminée, est imransitive. L’étre est angoissé parce qu’il est saisi

entre ce qui dispose le k2 (das Da) de son existence factice (Da-sein,
étre-le-13) et ce qui modifie ce /2 comme pré-occupation (Entwurf,
le pro-jer) historique.

Heidegger écrit : « sangoisser est, en tant que disponibilité, une
maniére d’étre-au-monde » comme figure du singulier pro-jetée,

Cest-a-dire ce qu'il appelle « [Ztre-en-avance-sur-soi-rout-en-étant-

ibid» Sa1. p- 241 comme figure d’une temporalité

déja-au-monde »

complexe et angoissante. Cette figure est le souci (die Sorge) :
I'étre du Dasein s'énonce en toutes lettres : étre-en-avance-sur-
soi-déja-au (monde) comme étre-aprés (I'étant se rencontrant
a lintérieur du monde). Cet étre donne alors au terme souci,
dont I'emploi est purement ontologique existential, sa pleine
signification. Dont on exclura toute tendance d’étre, prise
ontiquement, telle que la crainte ou aussi bien 'insouciance.
Clest parce que I'étre-au-monde est essentiellement souci (Sorge)
que, dans les précédentes analyses, I'étre apres utilisable a été
saisi comme pré-occupation (Besorgen), I'étre en compagnie de
la coexistence des autres se rencontrent a I'intérieur du monde
comme souci mutuel (Fiirsorge).

Il y a donc chez Martin Heidegger une distinction trés claire entre

trois formes dC soucis voir aussi Ann van Senevant, Philosophie de la sollicitude,

Viin, 2001, p- 4357 |e Besorgen comme pré-occupation qu'il faudrait

conjoindre avec les analyses que nous avons faites du concept

grec de méléré comme occupation et comme pré-occupation dans

28

la visée de l'exercice et de la pratique, le Fiirsorge comme « souci
mutuel » comme assistance que 'on peut entendre & partir du
concept grec d’épiméléia comme soin et assistance et enfin la Sorge
qu’il faudrait entre pour une part avec le concept latin de cura et
avec le concept grec de mérimna ibid., p. 249. Nous reviendrons amplement sur
I'un et l'autre concept qui signifient, a la lettre, le souci dans cette double tension entre le zéle

anxieux et I'application soignée. Nous revonvoquerons le terme mérimna chez Luc, X, 40-42

et Paul 1 Cora 732 1] v a donc un souci comme pouvoir s'occuper et

se préoccuper (Besorgen & Fiirsorge) duquel dépendent les figures
du vouloir, du souhait de 'impulsion, de I'inclinaison, de l'appétit
et un souci ontologiquement antérieur; le souci est antérieur a la
facticitié de I'étre, écrit Heidegger.

Il nous faut encore examiner I'analyse qu'Heidegger fait du
concept latin de cura pour déterminer le souci " %4, Nous
pourrons alors proposer une réflexion sur la possibilité d’une
figure de la négligence dans la figure de la Sorge heideggerienne et
tenter de saisir ce qu’il est possible pour I'étre et pour I'étre-1a dans
la figure de Seinsverlassenheir comme retrait et dans la figure du

Seinlassen comme laisser-étre.

14 novembre 2010

29



NEGLIGENCE
SORGE HEIDEGGERIENNE II

« La réalité est résistance, plus précisément résistibilité. »

Martin Heidegger, Etre et temps.

« La préoccupation dévoile I'étant intérieur au monde.
Celui-ci devient le dévoilé »
Martin Heidegger, Etre et temps.

Ce séminaire voudrait avoir pour essentielle tiche un
approfondissement du concept du souci (Sorge) chez Heidegger,
afin de saisir les concepts de réalité et de vérité qui nous permettrons,
certainement, de construire une pensée de la négligence.

1. Revenons, dans un premier temps, au § 42, sur l'interprétation

\

existentiale du Dasein comme souci. Heidegger renvoie a une
fable d’Hygm Caius Iulius Hyginus, Fabulas, ccxx (http://www.hs-augsburg.de/-harsch/

Chronologia/Lspost02/Hyginus/hyg feap.html) |

Cura cum quendam flunium transiret, uidit cretosum lutum, sustulit
cogitabunda et coepit fingere hominem. dum deliberat secum quidnam
fecisset, interuenit louis; rogat eum Cura ut ei daret spiritum, quod
facile ab Ioue impetrauit.

2 cui cum uellet Cura nomen suum imponere, louis prohibuit
suumque nomen ei dandum esse dixit. dum de nomine Cura et louis
disceptarent, surrexit et Tellus suumque nomen ei imponi debere
dicebat, quandoquidem corpus suum praebuisset.

3 sumpserunt Saturnum iudicem ; quibus Saturnus + secus + uidetur

indicasse : Tu louis quoniam spiritum dedisti . . . . . .. ... corpus
recipiro. Cura quoniam prima eum finxit, quamdiu uixerit Cura eum
possideat; sed quoniam de nomine eius controuersia est, homo uocetur
quoniam ex humo uidetur esse factus.
Alors que Souci traversait un fleuve, il vit de la terre glaise, il en prit
en y pensant et commenca a la modeler. tandis qu’il est concentré
sur ce qu'il fait, intervient Jupiter; Souci lui demande de lui donner
un esprit, ce que Jupiter fait aisément.

30

comme Souci veut lui donner un nom, Jupiter refuse et veut lui
donner le sien. tandis que Souci et Jupiter discute du nom, survient
Tellus qui désire qu’il aie son nom puisqu’il lui a donné une partie
de son corps.

ils demandent le jugement de Saturne; et Saturne juge ce qui
semble juste : Toi Jupiter tu lui as donné l'esprit [...] recevra le
corps. Puisque c’est Souci qui I'a d’abord modelé, c’est Souci qui
l'aura tant quil sera vivant; et quant  la discussion sur son nom,
qu'il s'appelle homme (homo) puisqu’il a été fait avec de la terre

(humo).

Cura désigne a la fois le soin comme application et le souci

comme inquie’tude et sollicitude il faut par ailleurs se souvenir que le terme

latin cura, Sil désigne le soin et le souci, a trois spheres particuli¢res d’influence, le travail, la
surveillance, 'amour. Il faut se souvenir encore que cette sollicitudo (sollus-citus | tout-agité) est

le merimna grec

2. Poursuivons. Il reste & saisir le pourquoi du souci de I'étre.

Létant, écrit Heidegger, « est avant tout congu comme ensemble de

choses (7es) 1-devant. Lézre recoit le sens de réalité. » £t eres op- it

P-251 Se pose alors la question de ce quest la réalicé :
Si le terme réalité veut dire I'étre de Iétant (res) la-devant
intérieurement au monde — et rien d’autre nest entendu pas la
— cela signifie alors pour 'analyse de ce mode d’étre : 'étant n'est
intérieur au monde de fagon ontologiquement concevable que si
le phénoméne de l'intramondéité est tiré au clair. Or celle-ci se
fonde sur le phénomene du monde, qui, de son c6té, en tant que
moment structural essentiel de I'étre-au-monde, appartient a la

constitution fondamentale du Dasein % P-259,

Létre-la — comme saisi des étants — ne se situe que dans cette
tension paradoxale (la « frange vivace » de Whitehead, ¢ <" %
Nature, p- 112) " qui est le souci, parce que, écrit Heidegger « le réel
s'éprouve dans 'impulsion et la volonté. La réalité est résistance,

Etre et temps, op. cit., p. 260 La résistance
. >

plus précisément résistibilité »
re-sistere, signifie un venir comme opposition, mais signifie surtout
un arréter (sistere) un se tenir en faisant face, un tenir adversaire. La
réalité est résistante parce qu’elle fait simplement face et la réalité est
résistibilité parce qu’elle engage I'étre-1a & ex-sistere, 4 exister comme
manifestation et dévoilement :

Leffort qui cherche a s'exercer sur... et bute sur la résistance, et

31



ne peut que « buter » contre elle, cet effort est déja lui-méme aprés
une entiéreté de conjointure (Bewandtnis). Or le dévoilement de
celle-ci se fonde sur I'ouverture du réseau entier de renvois de la
significativité. Lexpérience de la résistance, c'est-a-dire le dévoilement
du résistant par Leffort exercé sur lui, west ontologiquement possible
que sur la base de louverture du monde. La résistibilité caractérise
Pétre de étant intérieur au monde #- P 261,

La réalité est alors renvoyée au phénomeéne du souci. Le souci,
est a lalettre, cette pré-occupation dans I'expérience de la ré-sistance
a la possibilité d’ex-sister. Le souci est cette préoccupation 2 cette
possible inadéquation des deux comme désaccord ou mésentente.
Cette préoccupation prend la forme de ce que 'on nomme vérité.

3. Nous renvoyons a une lecture attentive du § 45. La
philosophie antique associe 'étre avec « I'entendre perceptif de
étre ». Lobjet de la philosophie est donc ce qu’Aristote (Méz.

983b2) nomme laléthéias, Cest-a-dire I'analyse du non-retrait

philosopher serait alors soit cette science du non-retrait, cette science de la vérité (Mét., 993b20)
ou bien serait cette science (métaphysique) hé thédréi to on hé on, qui érudie I'étant en tant

quétant, huparkhonta kathauto, et ses attributs essentiels (Mét, 1003220

). Heidegger

précise alors que la vérité repose sur trois définitions : « 1. le lieu de

la vérité est 'énoncé (le jugement), 2. 'essence de la vérité se tient
&

dans l'accord du jugement avec son objet, 3. Aristote a rapporté la

vérité au jugement comme 2 son lieu d’origine de méme qu’il a mis

en vigueur la définition de la vérité comme “accord” » ibid., p. 265. 11

faut entendre ce concept d’accord selon les termes grec d’/ josis et latin d’ad io et selon la

1

longue tradition occidentale de I'adequatio intellectus et rei. 1l faut entendre ici aussi une radicale
critique du concept d’adwquatio : premi¢rement, écrit Heidegger, « tout accord et aussi toute
vérité est une relation. Mais toute relation n’est pas un accord », parce que, écrit-il, « 'accord
a pour caractére de relation : “tel-que” ». Deuxi¢émement parce que le concept d’adequatio
poserait une relation entre réalité et idéalité comme subsistance (sub-sistere) c’est-a-dire comme
arrét et presque comme embuscade et comme séjour. Troisiémement parce que I'adequatio
oblige & une justification et toute « vérification signifie que [étant se montre en identité ». Nous
renvoyons encore a4 Theodor W. Adorno (Dialectique négative, introduction, p. 13 sg), sur le
concept de contradiction et qui nous permet de comprendre que (p. 16) « la dialectique sert a la

conciliation . " () est-ce que la vérité 2 Martin Heidegger écrit :

32

Lénoncé est vrai signifie : il dévoilé I'étant en lui-méme. 1l
énonce, il exhibe, il « fait voir » (apophansis) I'étant en son
étre-dévoilé. Létre-vrai (vérité) de 'énoncé doit s'entendre comme
étre-dévoilant. La vérité n'a donc pas du tout la structure d’un
accord entre connaissance et objet au sens d’une adéquation d’'un

étant (sujet) & une autre (objet)» ibid., p. 270,

Ce qui reléve de la vérité, signifie ce qui releve de I'étre-
dévoilant, donc de larbitraire. La pensée (le /logos) dit alors
« comment I'étant se comporte », parce quau logos « appartient

le non-retrait, a-léthéia » > P27t

. Ce pourquoi Heidegger écrira
que '« étre-vrai au sens d’étre-dévoilant est une maniere d’étre du

Dasein »:
Le dévoilement est une maniére d’étre de I'étre-au-monde. Qu’elle
discerne ou méme qu'elle s'attarde a considérer, la préoccupation
dévoile I'étant intérieur au monde. Celui-ci devient le dévoilé. 11
est « vrai » en un sens second. « Vrai » au sens premier, ¢’est-a-dire
dévoilant, est le Dasein. Vérité au sens second ne signifie pas

étre-dévoilant (dévoilage) mais étre-dévoilé (dévoilement) ibidem

Le souci est 'expérience de cette ouverture comme disponibilité
(Putilisabilité, I'entente, la parole). Ce souci comme pré-occupation
ontologique de I'étre au non-retrait comme dévoilement, détermine
étre-1a de quatre manieres : 1. le Dasein reléve essentiellement
de Uonverture en général (embrassement du monde dans le souci) ;
2. le Dasein est I'étre-jeté comme expérience de louverture
essentiellement factive; 3. au Dasein appartient la projection,
Cest-a-dire « 'étre en ouverture »; 4. au Dasein appartient le
dévalement. Le dévalement signifie un se montrer sur le mode du
semblant: «le Dasein, parce qu'il est essentiellement en déval, est,

par sa constitution d’étre, dans la non-vérité » :
La vérit¢ (Pétre-dévoilé) doit toujours commencer par étre
extorquée a lérant. Uérant est ravi au retrait. Létre-dévoilé,
chaque fois qu'il a factivement lieu, est toujours, pour ainsi dire
un 7apt. Est-ce un hasard si les Grecs avaient pour s'exprimer sur

Pessence de la vérité une expression privative (a-léthéia) ? ibid., p. 273

Ce qu'il faut enfin saisir c’est que 'ouverture de I'étre-13, 'ouverture
de Iétre & lexistence « appartient essentiellement a la parole ».

Qulest-ce que cela signifie ? Que ouverture du Dasein se fait

33



dans expérience de la langue, dans I'expérience de I'énoncé, dans
en-tant-que apophantique (apophasis : faire-voir, pro-duire) :

« 'énoncé fait part de Iétant en disant comment il est en son

ibid., p. 275 Cest-a-dire le lieu

étre-dévoilé » Clest pour cela que le logos
de la parole, le lieu de I'énonciation, le lieu de la puissance de la langue est a entendre comme

puissance, a la fois logique (logos) et mythologique (mmuthos), de la pensée ne peut Stre

qu'une maniére d’étre de 'étre du Dasein : « le /ogos est lattitude
qui peut aussi voiler » %P 277,

Il nous restera alors & commencer I'analytique de la négligence
et peut-étre proposer que soit penser la puissance de U'amérimna
comme essentielle & étre-1a et peut-étre que soit penser cette
puissance comme possibilité de la contradiction, comme possibilité
de la ré-sistance de I'étre-1a — dans les étants, face aux étants — comme
« mémoire colorée par lanticipation » Whichead: bidem "B i Pétre
de P'angoisse est I'étre esseulé et étrécie entre la pré-occupation
comme souci et I'anticipation comme sollicitude : cela signifie que
Iétre est étrécie entre la pré-ob-captio (prendre-avant) et I'ante-
captio (prendre les devants). Préoccupation et anticipation sont les
deux faces du souci et les deux faces de I'étre saisi en son étroitesse

(sténose).

28 novembre 2010

34

NEGLIGENCE
SUR LE CONCEPT D’INTERMITTENCE

« Katargein tous kairous. »

Polybe.

« Cette fagon de sans cesse reprendre haleine est la forme
d’existence la plus propre de la contemplation. »

Walter Benjamin, Origine du drame baroque allemand.

Ce séminaire aimerait, simplement, poser quelques jalons en
préparation de la journée d’étude du 12 décembre. Cette nouvelle
journéed’étude porte surles conceptsd’inchoation et d’'immédiateté,
Cest-a-dire sur les figures de ce qui ne cesse de commencer et ce qui
nexiste quun instant sans intermédiaire. Ces deux temporalités
définissent, nous semble-t-il, la possibilité de 'ceuvre. Linchoation
dit précisément ce qui, en ne cessant de s'initier et de commencer,
se livie comme inachévement; I'immédiateté dit alors ce qui se
livre, entierement, dans un temps déterminé, kairologique, ce qui

se livre, tendantiellement, a I'achévement.

Premi¢re remarque, nous voudrions préciser que le terme
inchoation est emprunté a la langue grammaticale, cest-a-dire
au méta-langage. Linchoation est I'expérience de I'étroitesse du
temps de I'immadiateté dans la distorsion de la représentation du
temps et de Peffectivité de l'acte, parce que l'acte et lactantialité
ne sexposent que dans une immédiateté jetée-devant, comme
préoccupation et anticipation. Il n’y aurait donc d’immédiateté
possible, sinon comme déja-jeté, comme achevé. Il n’y aurait donc,

paradoxalement, d’immédiateté possible que comme puissance

35



d’inchoation. Ce paradoxe, cette presque aporie, devrait pouvoir se
formuler dans I'expression se-enir. Se-tenir signifierait la possibilicé
d’un enfoncement (prendre forme) dans la possibilizé d’'une époque.
Cela signifie caractériser la possibilité, comme puissance, de notre
étre-1a déterminé dans la pré-occupation. Ce caractere, la double
figure de I'ex-igence (comme disposition & ce qui vient, comme
tension & ce qui sachéve, ex-agere) et de l'ex-sistence (comme
pré-occupation et pro-jection), est ce que Martin Heidegger
nomme le se-tenir-a-soi comme attente dans cette irrésolution.
Attente signifie ici I'état de celui qui doit ad-tendere, comme figure
de lattention et de 'observation. En somme la caractéristique de
Iétre de l'attente est une disponibilité inchoative. Cela signifie que
Iétre est trainé en longueur voir Martin Heidegger, Concepts fondamentaux de la
métaphysique, op. cit- 3738 | Que signifie la forme se-tenir-a-soi ? 1l traduit
Pexpression heideggerienne Ansichhalten (an-sich-halten) qui est
transcrite ici littéralement : « das Ansichhalten des Daseins, was
ein Warten ist; le se-tenir-a-soi du Dasein, qui est une astenter. Le

se-tenir-a-soi est bien I'étre de I'époque, Heidegger écrit ¢ 4vine

ménent nulle part, Gallimard, 1962, p. 406-407 ,

Nous pouvons nommer énoyh de I'étre ce se-tenir-a-soi éclaicissant
de la vérité de son essence. Ce mot emprunté au vocabulaire
stoicien, ne nomme pas ici, comme chez Husserl, le procédé
méthidique de l'arrét des actes thétiques de la conscience au sein
de l'objectivation. Lépogue de I'étre appartient a I'étre lui-méme.
Elle est pensée a partir de I'expérience de I'oubli de I'étre.

De I'époque de 'étre provient le déploiement en époques de sa
destination, en laquelle consiste la véritable histoire mondiale.
Chaque fois qu'un étre se contient en son destin, il se produit
soudain et imprévisiblement un monde.

Nous devrions alors étre en mesure de proposer une forme
advenante a cette formule du se-tenir-a-soi, du Ansichhalten, par
linsersion d’un simple « t » entre les deux « h » : ansicht-halten
qui devrait pouvoir signifier un fenir-voir comme disposition
fondamentale de I'étre du se-tenir-a-soi a I'ob-servation, a la visée

théorétique. Nous serions alors en mesure d’assumer qu'il ne peut

36

y avoir d’Ansichhalten sans Ansichthalten, qu'il ne puisse y avoir de
tenue sans un apparaitre.

Lautre figure est celle livrée par Theodor W. Adorno comme
« avoir tenu bon » comme figure assombrie de la proposition

Théories esthétiques, Klincksieck, 1995,

heidegerienne P35 %90 comme figure

matérielle, épocale, de notre disponibilité historique.

Deuxi¢éme remarque, nous voudrions relever que si I'étre-
de-l'ceuvre est I'étre de I'époké, toute ceuvre se livre donc A une
possible disponibilité inchoative. Leeuvre qui se tient-encore est la
figure de la puissance inchoative. Lceuvre ne se maintient pas en
tant que telle, mais elle ne cesse de se déclencher, elle ne cesse de
commencer et de sinitier. En ce sens 'ceuvre qui n'existe pas (sauf
A la considérer comme une valeur historique et donc comme la
mesure d’une trace) offre le mouvement ou plus précisément le
mécanisme suivant : pour se tenir-encore I'ceuvre doit se séparer
de son statut d’objet historique, elle doit se dés-ceuvrer (argia) :
au sens propre, pour se désceuvrer, elle doit se tenir 4 peine a coté,
comme ex-ergue (ex-ergon) comme figure, non dans lactualité
mais dans la virtualité, dans la potentialité, c’est-a-dire comme
én-ergie (en-ergon), comme intégrale puissance inchoative.

Toute ceuvre est un objet inchoatif. Cceuvre est toujours
livrée & deux modeéles, l'irrésolution et I'inchoation. En ce sens
Iinchoation est a la lettre Uexpérience grammaticale absolue : la
puissance inchoative du langage est cette « temporalité d’un présent
sans contrepartie » dont parle Pierre-Damien Huyghe et qui définit

espace de la fidélicé Modernes modernité, op.cit, p- 44 Je |3 modernité de

1)
ocuvre.

Troisitme remarque, il faut appréhender le concept
d’intermittence comme modéle de cette irrésolution entre
immédiaté et inchoation, comme ce qui laisse un intervalle,
comme ce qui laisse du temps entre entre ce qui est-déja et ce qui

ne-cesse-d’étre. Inter-mittere signifie, a la lettre, un laisser libre

37



comme possibilité d’un interrompre, d’un suspendre, d’un espacer

et d’un séparer. Walter Benjamin Cest saisi de ce concept 777 4

drame baroque allemand, op. cit. introduction, p. 24-25 ,

Inlassablement la pensée prend de nouveaux départs, et revient
laborieusement sur la chose méme. Cette fagon de sans cesse
reprendre haleine est la forme d’existence la plus propre de la
contemplation. Car tandis quen considérant un seul et méme
objet, elle suit les différentes strates de sens, ces recommencements
lui donnent une impulsion sans cesse renouvelée et justifient les
intermittences de son rythme.

Cest Adorno, Notes sur la littérature, (319), qui livre ce
concept d’intermittence a propos de Holderlin comme étant « le
maitre des gestes linguistiques intermittents ». Cette réflexion est
fondamentale mais il reste le difficile probléme de l'interprétation
du geste linguistique et de I'interprétation de I'intermittence. Le
concept d’intermittence est essentiel parce qu’il permet, d’une part,
en fonction du sens du terme intermittere de penser lintervalle
comme entre-deux et comme suspension, d’autre part, en fonction
de son sens moderne de penser la question du rythme — les espaces
de l'intermittence sont ceux de la langue — et enfin de penser
I'intermittence comme une saccade, ce qui permet d’appréhender
la théorie benjamienne de 'image dialectique comme une saccade,
voir Le livre des passages, [N2a, 3]. 1l faut entendre I'intermittence
de deux maniéres : d’une part, comme irrégularité et comme
secousse — c’est le modele benjaminien — et, d’autre part, comme
mesure de ce qui « laisse du temps », Cest-a-dire ce qui laisse des
intervalles (diakénose) nous renvoyons a une analyse attentive de la théorie chysipienne
de la représentation (SVF II, [B.l]54) : « Limagination (phantastikon) est une puissance vide.
Elle est en fait une affection (pathos) qui existe dans exprit en I'absence d’objet, comme si 'on
tendait les mains vers une bataille d’ombres (skizmakhountos), ou vers des formes vides ». « Les
stoiciens soutiennent que le vide est ce qui peut étre occupé par un étre, mais qui ne l'est pas

maintenant. Ils disent alors que c’est un espace sans corps ou laissé livre de corps [B.f]so5[1] »

Quatriéme et derniére remarque, nous aimerions proposer une

lecture nouvelle du concept d’inchoation. Le terme grec qui dit

38

le commencement, est le verbe kat-archein a partir duquel I'étre
est livré 4 une opérativité et a partir duquel I'ceuvre (ergon) est
livrée 4 une facticité : cependant pour qu’il y ait une kar-arché, un
commencement, il a fallu, supposément, qu’il y ait un suspens, que
soit suspendue I'ceuvre. La suspension de I'ceuvre est au sens propre
ce que la langue grecque entend dans le terme kar-argos et dans
le verbe kat-argein. Pour que quelque chose soit inchoatif, pour
que quelque chose commence, il faut que quelque chose soit laissé
un temps, un instant (comme intervalle et comme immédiateté),
inactif. Il n’y a possibilité de I'ceuvre, ergon, que dans la mesure
ol il peut y avoir kat-argia : la katargia n'est pas un hors-d’ceuvre,
ex-ergon, elle est au contraire un en-ceuvre (puissance) qui dispose
a la possibilité. Cest pour cette raison que nous avons écrit en
exergue de ce texte un fragment de Polybe « katargein tous kairous »
qui peut se traduire par « laisser les occasions » et qu’il faut entendre,
matériellement, comme « négliger les op-portinités », cest-a-dire
négliger le devant-quoi (0b-portus). Nous assumons de proposer,
ici, comme pas épistémologique, de saisir dans le terme kartargia
le sens du verbe négliger. La katargia est ce « repos » nécessaire,
ce laisser place ol seulement, nous pouvons prendre place comme

se-tenant-a-soi et se-tenant-a-voir.

12 décembre 2010

39



NEGLIGENCE
SUR LE CONCEPT DE SPREZZATURA

« ’herméneutique ne se réduit plus & une induction rectiligne,
ni méme & un chiasme simple, elle nous engage
dans les méandres tortueux d’un labyrinthe.

Jankélévitch, Le Je-ne-sais-quoi et le presque-rien.

A vécu de 1478 a4 1529 un personnage nommé Baldassare
Castiglione. 1l fut diplomate et écrivain. En 1528 fut publié¢ a
venise [l Co;’l’t‘giﬂno Baldassare Castiglione, Le livre du courtisan, trad Gabriel Chappuis, Lyon,
1580 & trad. Alain Pons, Flammarion, 1991 T o |iyre du courtisan est 4 mi-chemin
entre un livre théorique et une conversation savante sur la figure de
I’homme de cours et sur I'idéal du courtisan qui doit a la fois étre le
lieu de concentration de I'esprit chevaleresque, de 'humanisme, de
la connaissance et du savoir, de la puissance d’acte et du suspens, de
I'élégance et de la nonchalance, du sérieux et de la désinvolture.

Pour Castiglione ce qui détermine essentiellement un homme

est, avant tout, I'ingenio (en latin ingenium, en frangais esprit) *"'

Livre du courtisan, livre premier, ch. xv, voir aussi Goirgio Agamben, Profanations, Payot et Rivage, 2005, ch.
« Genius », p. 7-20. Lesprit ou ingenio, est 4 la fois le caractére comme disposition singuli¢re, I'intelligence comme
disposition éthique et la puissance d’étre comme disposition politique L H b H

. Le courtisan a besoin,

ensuite, d’'une grazia en opposition A une disgrazzia " -1 ;
Etau contraire, faire des efforts, comme on I'a dit, donne beaucoup
de disgréce, et fait qu'une chose, aussi grande soit-elle, ne mérite
pas Lestime.
Et enfin, tout ceci est révélé, selon Castiglione, par la qualicé
nécessaire essentielle, la sprezzatura " ;
Mais j’ai déja souvent réfléchi sur origine de cette grace, et, si on
laisse de citer ceux qui la tiennent de la faveur du ciel, je trouve
quil y a une régle trés universelle, qui me semble valoir plus

40

que toute autre sur ce point pour toutes les choses humaines que
lon fait ou que l'on dit, cest qu'il faut fuir, autant que possible,
comme un écueil tres acéré et dangereux, l'affectation, et, pour
employer peut-étre un mot nouveau (una nouva parola), faire
preuve en toute chose d’'une certaine désinvolture (usare in ogni
cosa una certa sprezzatura), qui cache l'art et qui montre que ce que
lon a fait et dit est venu sans peine et presque sans y penser (che
nasconda larte, & dimostricio, che Ja, & che dice, venir fatto senza
fatica, é‘qmm’ sensa pensarvi). |...]

Pour cette raison, on peut dire que le véritable art est celui qui
ne parait pas éue de l'art (che non appare esser arte), et on doit
par-dessus tout sefforcer de le cacher, car, §il est découvert, il
ote entierement le crédit et fait que lon est peu estimé (perche si
scoperta, leva in tutto il credito, & fa Ihuomo poco stimato).

Que signifie donc le terme sprezzatura. 1l signifie, précisément,
une sorte de « juste milieu », de mediocritas entre la grossi¢reté et
Iaffectation U @ppelons que Fouvrage de Démérios de Phalére, Péri herméncias, propose la méme
distinction entre ce qu'il appelle le style élégant (glaphuros) qui est plein de graces (khari9), [128] : ce style élégant se
caractérise par la concision (suntomias) [137], par la disposition (zaxis), [139], le vocabulaire (lexéds kharites), [141],

a la beauté du matériau (kala onomata), [173]. Son opposé est précisément ce que Castiglione nomme affectation,

cesviedire le syde kakozdon [x86-189] - Frymologiquement il signifie le dédain,
le mépris. La sprezzatura est une attitude désinvolte (Castiglione
utilise I'expression una sprezzata desinvoltura) qui doit pouvoir
montrer que nous faisons les choses sans peine, avec noncuranza,
sans application particuliére : il faut donc faire en sorte d’effacer les
traces de ses efforts et enfin donner 'apparence d’une spontanéité.
Le dictionnaire de ’Academia della crusca donne pour synonyme
au terme sprezzatura le terme latin contemprus (ce dont on ne tient
pas compte) et le terme grec kataphronésis qui dit précisément le
mépris et la négligence. Cette sorte de négligence provient de ce
qu’Aristote nomme mégalopsychia (magnanimité) :

De plus un autre trait du magnanime veut qu’il soit dédaigneux

(kataphronétikous). |...] Ftre négligent  (oligéron) est le

sentiment (pathos) tout particulierement propre au magnanime
Aristote, Ethique i Eudéme 1232a37-a10

(mégalopsychomn)

Nous avons deux concepts, la kataphronésis comme dédain (la

41



présomption) et loligbros comme négligence (ce dont on ne

sinquitte pas). Aristote en donne une définition #/@eriaue 1378b1o .

La négligence (olighria) est une opinion (doxés) en acte

(énergéia). [...] Ce qu'on suppose ne rien valoir, on le dédaigne

(kataphronousin), ce quon évalue ne rien valoir, on le néglige
(oligbrousin).

Le concept de négligence, chez Aristote, est fondamental pour

comprendre le concept de puissance et de désir qui reléve d’'une

gradualité¢ du jugement de la supposition (oiomai) 4 celui de
’évaluation (axios).

Cette idée complexe de sprezzatura qui est a la fois un mépris

et une sorte de négligence trouve son origine, dans la pensée

grecque mais aussi dans la pensée latine et essentiellement chez

Cicéron Cicéron, De Oratore, xx111, 76-78 .
Mais d’autres soins réclament son attention, que n'embarrassent
pas l'arrangement des périodes et la succession des mots. N'allez
pas croire que cette diction simple et rapide soit en effet négligée;
rien de plus étudié quune telle négligence. Il est des femmes,
dit-on, qui négligent toute parure, et n'en savent que mieux
plaire. Léloquence attique tire le méme avantage de sa simplicité.
La, comme ici, le charme opére, et les moyens restent cachés.
Imaginez une toilette dont toute prétention semble bannie. Point
de diamants. Le fer n’a point tourmenté la chevelure; aucun fard
n’a enluminé le visage d’une blancheur ou d’un incarnat factice; la
propreté vient seule au secours des graces naturelles. Telle sera la
séduction d’un style subtile, toujours simple, toujours clair.

Le concept de neglegentia diligens saffirme non seulement
comme un paradoxe mais surtout comme un oxymore : il ne peut
y avoir de subtilis oratio (style subtile) qu’a la condition qu’il affirme
un art sans art, une technique sans technique, un travail sans effort.
Le paradoxe s'affirme comme une réalité cachée, voilée. La neglentia

diligens est un compromis entre un souci d’élégance et une aisance
voir Marc Fumaroli L)‘fge de l'¢loquence, Droz, 2002, p. 54, voir Frangois de la Mothe le Vayer,
Considérations sur l'¢loquence frangaise..., 1638, p. 132 et voir aussi John C. Lapp, The Esthetics

of Negligence (La Fontaine’s contes), Cambridge, University Press, 1971

2 janvier 2011

42

43



NEGLIGENCE
EPIMELIEIA POLITIQUE

« Quodlibet ens W'est pas “I'étre, peut importe lequel”,

mais “I'étre tel que de toute fagon il importe”; il suppose,
autrement dit, déja un renvoi a la volonté (/ibe) : I'étre
quelconque entretient une relation originelle avec le désir ».

Giorgio Agamben, La communauté qui vient.

«Or les loi ne sont que des produits en quelque sorte

de Part politique : comment, dans ces conditions, pourrait-on
apprendre d’elles & devenir législateur, ou a discerner

les meilleures d’entre elles ? »

Aristote, Eth. Nic., x, 10, 1181b

Nous avons parcouru dans la premiére partie de nos recherches
un certain nombre de données essentielles & la compréhension du
concept de négligence, a savoir 'idée de préservation, le concept
d’ens neglegens, I'opposition substantielle entre skolé et méléia, le
concept de Sorge, le concept d’intermittence et enfin l'idée de
sprezzatura. Ce sont cependant des données hétérogénes qu'il s'agit
maintenant de relier de fagon synthétique : il s'est agit, d’une part,
de produire une sorte de cartographie du concept de négligence
A partir de la figure archéologique du soin et de la précaution et,
d’autre part, de proposer une lecture, & partir des travaux de Manuel

Reyes Mate, du concept de justice et de justice messianique " # <

propos les texte de Walter Benjamin et Minuit dans Ihistoire de Reyes Mate, éd. Mix., 2008 La
premiére conclusion qui semble évidente, apres ce premier semestre
de recherche, cest que nous avons deux sphéres qui relévent du
concept de négligence : une sphére technique de la justice et une

sphere technique de lesthétique : la premicre et fondée sur le

44

concept de sollicitude et de non-négligence la seconde est fondée
sur la mythique forme de la neglegentia diligens et sur la négligence.

Nous aurions donc, d’'une part, la sphere technique de la justice
il faudrait juste spécifier une différence — présente chez Platon et Aristote — entre une justice

comme préservation (image du médecin) et une justice comme aléthurgie et entre une justice
commutative et distributive, ce qui revient en somme 4 poser la différence en la question du

Juste et de la justice @i pe peut supposer la négligence et, d’autre part,

la sphére technique de I'esthétique, sur le principe méme de Uens
neglegens, comme fondement de la stylématicité. Il s'agit, ici, d’'une
structure fondamentale de la gouvernance, ot il aurait d’un c6té
une sphére éthico-politique fondée sur le concept d’épiméléia
heautou comme principe d’inquiétude fondamentale structuré sur
les techniques identifiées de la mémorisation, de la médiation et de

I’examen de soi YOI les séminaires de I'an dernier et voir Michel Foucault, Herméneutique

du sujet, legon du 6 janvier 1982 o - 'yin autre cHté une sphere morale et
privée fondée, elle, sur la capacité de I'étre  saffirmer en tant que tel
et structuré sur les modeles de la connaissance, de la signature, de la
renommdée. Il y a donc une visée profondément morale dans cette
opposition que lhistoire de 'Occident fera basculer de I'épiméléia
heautou au gnothi séauton, cest-a-dire du soin de soi-méme a la
connaissance de soi.

Nous devons, faire ici, ou refaire, un commentaire sur le
concept d’épiméléia et plus précisément sur U'épiméléia tés psukheés
(le soin des esprits) et le concept du ta anthropéia (les choses

humaines). On retrouve aussi bien dans Xénophon @7 Vit 2.

13 & Anabase, 1, 9, 24 voir séminaire de I'an dernier et

que chez Platon la figure
Apologie de Socrate, Crivon & Phédre (e | épiméléia comme un soin et comme
une technique de soin, au sens de soigner (et 'ambiguité du terme
thérapéia comme soin et comme servilité). N oublions pas que le
terme épiméléia signifie précisément le soin et 'occupation comme
technique : c’est pourquoi le terme a eu des liens puissants avec le

terme rekné et avec le sens que nous donnons au mort arz <

propos Martin Heidegger, Nietzsche 1, p- 151 - N[ajs si le terme épiméléia signifie

le soin et la sollicitude nous devons réinterroger le sens de ce terme

45



dans la pensée aristotélicienne. On sait quon trouve ce terme,

épimélétes, au sens de la fonction administrative dans la cité Poliique,

¥ 15, 1299020 Mais plus intéressant encore est la récurrence de ce

terme au dernier chapitre de I'Erhique & Nicomague ™ * 1% "%

rappelons que ce chapitre est la liaison entre I'Ezh. Nic. et la Politique - il est ici question
de Uépiméléias au sens de fonction éducative, soit publique,
Cest-a-dire I'administration, soit privée (enseignement) livee x, 10 et
plus précisément 1180b20 (trad. J. Tricot, modifiée) :
On admettra que celui qui souhaite devenir un homme d’art (tekhniké) et de théorie
(thébrétiks) doit s élever jusqu’a I'universel et en acquérir une connaissance (gndristeon)
exacte : car I'universel est 'objet de la science (épistémai). Dés lors celui qui souhaite,
au moyen d’une discipline éducative (épiméléias) rendre les hommes meilleurs, qu’ils
soient nombreux ou peu nombreux, doit s'efforcer de devenir lui-méme capable de
légiférer, si Cest bien par les lois que nous pouvoir devenir bon : mettre un individu,
celui qu'on propose a vos soins, dans la disposition morale convenable, n'est pas a la
porté du premier venu, mais 2 '’homme possédant cette connaissance, comme pour

la médecine (iatrikés) et ce qui fait appel 4 la sollicitude (epiméléia) et a la prudence

(phronésis)

Il y a donc une différence profonde entre Platon et Aristote quant &
la question de 'anthropéia et de ses soins : chez Platon il s'agit d’'une

aléthurgie, chez Aristote d’une praxis chez Aristote I'épiméliéa ne peut pas étre

qu'une rekné parce quielle est liée a Iexpérience : IISIb' Ceci conditionne donc
deux fagon de voir de concevoir la justice et la gouvernementalité
vertu et idéologie pour l'un, expérience et commutativité pour l'autre. En revanche
il y a une visée commune platonico-aristotélicienne — contre les
sophistes — quant 2 la subordination nécessaire de la rhétorique
a la politique. Il y a donc une subordination de I'expérience de
la rhétorique a P'expérience politique et & la connaissance qui en
découle.

Il sagit maintenant d’en tirer quelques conclusions. Il y a,
effectivement, une incapacité des systtmes de la gouvernance a
prendre en compte I'épiméléia comme le lien fondamentale du soin
etde 'éducation, contre la figure solipsiste du /iberalis indépendant.

Il y a alors la relégation de la figure de la négligence  la sphere de

46

la rhétorique, parce que le langage est ontologiquement pervers,
parce que la rhétorique est subordonnée 2 la politique et donc 2 la
morale ou & I'éthique, parce que la rhétorique est 'espace matériel et
esthétique du liberalis, parce quenfin il est Uespace de la stylistique.

Nous ne posons pas la possibilité d’un chiasme, d’un
renversement de ces deux propositions, qui en soit n'est pas
envisageable, mais bien plutdt la possibilité de le repenser.

Nous assumons de croire que I'espace du soin — de I'exigence
du soin — est le lieu de 'administration (c’est-a-dire de notre
dépendance au commun, de notre vivre avec) et qu'il ne doit pas
de maniére archaique et réactionnaire étre maintenu dans I'espace
privé (charis et liberalis) comme le préconisent les pensées du care.

Nous assumons de croire que la figure de la négligence ne peut
pas étre cantonnée, moralement, 4 la rhétorique comme neglegentia
diligens qui est paradoxalement un soin technique dans I'exercice
du langage et de la communication et la figure esthétique du soi
singulier.

Nous assumons donc de penser que 'idée benjaminienne d’une
justice messianique (c’est-a-dire une justice qui n’est pas une justice
de la réparation mais une justice de la saisie de nos inégalités !
faut ici repenser ce qui fonde en Occident la justice, cest-a-dire la réparation de I'inégalité
considérée comme produite par la nature et penser alors la justice ne peut penser cette inégalité
qui n'est pas & réparer mais qu'elle peut soit réparer soit surtout préserver nos étre des injustices
qui sont produites sur ces inégalités : la justice n'est pas la réparation des vaincus mais la
possibilité technique et matérielle de I'impossibilité d’oublier les injustices. La justice est la

figure échique et matériclle des vaincus. qui fonde la fragilité de notre existence

— de notre auto bios — en commun et qui fonde en méme temps la
seule possibilité éthique de notre étre-13) ne peut exister que dans
la nécessité d’une gouvernance comme exigence du soin au sens
aristotélicien comme administration et enseignement et au sens de
I'impossibilité éthique de la négligence (comme non-soin) pour la
figure politique de la justice : le vivre avec.

Nous assumons, enfin, de penser que I'étre du commun —

le quod libet ens, cest-a-dire I'étre du libet, du désir — I'étre du

47



laos, du populus et du socius, dégagé de U'épiméléia politique, est
ontologiquement un ens neglegens. 1l restera, un jour, a 'expliquer.
Il est important ici de préciser que I'étre du /laos, tel que nous
Ientendons, ne peut et surtout ne doit jamais étre ni une proles ni
un pannus. Ce qui signifie qu'éthiquement, nous devrions jamais
pouvoir advenir comme proléraire ni chiffonnier, cest-a-dire
comme les étres de la pauvreté incommensurable. Létre-1a doit
étre laissé dans I'expérience négligente du vivant (et non dans
une économie du religieux, du travail et de la misere). Il faudrait
alors faire, ici, un travail sur le sens complexe du concept de fripon
nous devons cette réflexion a la communication de Louis Zebo le 12 janvier 2011 e fripon
semble étre un terme qui ne possede pas d’étymologie, ou alors
elle si complexe quelle sest constellée. Friper dit deux choses,
sagiter, ce qui est le sens exact de sollus-citus, sollicitude et dévorer
avidement. Le fripon est I'étre agité qui dévore évidement, il est
la figure substantielle de la profanation et de I'immédiat, comme
mouvement et appétit, c’est-a-dire comme désir. Les dictionnaires
étymologiques, hésitent, mais 2 fripe, le chiffon, ils donnent pour
origine un mot tardif et conservé en italien, faloppa qui dit le
lambeau, la guenille, le chiffon, la fripe. Resterait alors & savoir
Porigine de cette faloppa. Soit le verbe fallere, tromper, soit peut-étre
le terme lopos qui dit la pelure de fruits. Ce qui est stir Cest qu’il y

a toujours des lopos sur les asarotos oikos.

30 janvier 2011

48

NEGLIGENCE
SPHERE ESTHETIQUE DE LA NEGLIGENCE

« Ce que la poésie accomplit par la puissance de dire,

la politique est la philosophie doivent I'accomplir par la
puissance d’agir. En suspendant les opérations économiques
et biologiques, elles montrent ce que peut le corps humain
elles 'ouvrent a une nouvel usage possible. »

Giorgio Agamben, Le régne et la gloire

« Lentement et douloureusement comme quelqu’un

quon réveille au mauvais moment, Bonadea avait perdu la
Stimmung, comme elle aimait & appeler ses crises d’adultere. »
Robert Musil, Lhomme sans qualité

Le contenu de ce séminaire est entiérement construit & partir
de deux énoncés que nous avons écrits dans le précédent : d’'une
part la thése de la sphere technique de Pesthétique et, d’autre part,
notre quatrieme proposition quant a Iens neglegens. Autrement
dit nous voudrions aujourd’hui proposer une réflexion a partir
de trois figures, celle de Uens neglegens, celle du fripon et celle de
la pelure. Dés lors nous voudrions assumer de croire quil y a,
lié & ces questions, le modéle d’une poérologie singuliere. Que
faut-il entendre par poétologie ? Certainement ce quon entend
habituellement par 'étude de la poésie. Plus précisément il sagit
de ce qui reléve d’une saisie analytique du faire, de 'opérativité,
du produire, comme phénoménologie d’un faire particulier : la
poétologie a a voir avec I'étude du poématique. Clest pour cette
raison que nous reconvoquons ici la thése énoncée dans le séminaire
du 10 janvier 2010 du pacte parrhésiastique du poématique. Pour
ce séminaire nous convoquons deux figures de ce poématique, celle

que nous nommons figure littéraire du fripon et celle que nous

49



voir séminaire du 12 décembre 2010

nommons figure de 'intermittence et du

creusement de la langue et des langages.

1. FIGURES LITTERAIRES DU FRIPON.

Lhistoire littéraire est riche d’'un figure récurrente — que nous
nommerons pour le moment figure du fripon — qui croise trois
modeles paradoxalement bien déterminé et cependant poreux,
celui de I'adolescent aussi bien comme figure matérielle de celui
qui n’est pas adulte que comme figure de I'éternel adolescent, celui
des formes de kairologiques de I'étre 4 partir des modéles de I'Eros
et de Kairos, enfin celui, souvent indistinct du polumékanikos et de
Vidiotes.

Il'y a ici une abondance de références, des Hymnes homériques

essentiellement le troisiéme sur Hermes dont nous donnons ici le début .

Mais quand la volonté de Zeus eut été accomplie, et quand le dixieme
mois fut marqué dans 'Ouranos, Maia mit au jour, et des ceuvres
merveilleuses apparurent. Et elle enfanta alors un fils subtil et éloquent,
voleur, ravisseur de beeufs, conducteur de songes, éclaireur de nuit,
gardien de portes, et qui devait promptement manifester d’illustres
travaux parmi les Dieux immortels. Né au matin, il joua de la kithare
au milieu du jour, et, le soir, il vola les beeufs de 'Archer Apollon. Et
la vénérable Maia I'enfanta le quatre du mois.

au, pour ne citer que ces exemples, Satiricon du Pseudo-Pétrone "
rappelons qu'il s'agit des aventures d’Encolpe et Ascylte qui, semble-t-il, on déclenché la colére

de Priape. Nous rappelons aussi que le titre méme de cette ceuvre semble étre lié & la Satura,

C est'a'dlre aussi bleﬂ aux satires qu aux melanges et \a. 1’An€ d’or d’A_Pulée_
11 faut, surtout, renvoyer 2 la littérature picaresque, celle du xvr°
siecle espagnol et qui se fonde sur l'ouvrage, La Vida de Lazarillo

1554, auteur est anonyme mais

de Tormes y de sus fortunas y adversidades

il semblerait qu’il s'agisse de Diego Hurtado de Mendoza' Le roman, dans une
aptitude a décrire les tensions entre meeurs et politique, raconte les
aventures de Lazarillo. Lazarillo est un picaro. Cest-a-dire un fripon,
un voleur, un mendiant, un rusé, un jeune adolescent qui abuse de
la picardia qui est A la fois I'astuce, la grice malicieuse, 'impudeur

et la blague. Les lieux — les zopoi — de la littérature picaresque

50

sont précisément la figure de l'anti-héro, la problématique du
déterminisme, les meeurs, la satire et le réalisme. Il faudrait encore
ajouter a cela la Vida del picaro Guzman de Alfarache de Mateo
Aleman (1599) et le Der Abenteuerliche Simplicissimus Teutsch.
Die Beschreibung des Lebens eines seltsamen Vaganten, genannt
Melchior Sternfels von Fuchsheim de Hans Jakob Christoffel von
Grimmelshausen (1668).

Il y a bien stir un riche devenir de ces formes aux xvri1, xrx et xx°
siecles. Nous ne retiendrons qu'une figure paradoxale et essentielle,
celle d’'une adolescent qui n’est plus un adolescent dans un monde
vidé des figures adolescentes, cest la figure d’Ulrich, 'homme sans
qualité du roman de Robert Musil Der Mann onhe Eigenschaften
(1930). Dans ce roman il s'agit d’'un personnage, Ulrich, qui, d’'une
part, refuse une sorte de devenir adulte responsable et opérateur
d’une réalité économique et, d’autre part, qui assume la figure
d’'un homme sans qualité, c’est-a-dire qui n’a rien en propre.
Cette idée est particulierement complexe. Musil est contemporain
de Benjamin. Que signifie alors, dans ce temporalité historique
particuli¢re, assumer la figure politico-esthétique du sans-qualicé ?
Il sagit en somme d’un homme « hors classes » : il n'est donc
ni sans classe, ni un lumpensammler, ni réellement un fripon. I
encore une autre figure qui convoque ces trois premicéres. Il faudrait
alors considérer qu’il y a une figure du lumpensammler matériel,
celle convoquée par Benjamin, et une figure d’un lumpensammler
éthico-moral qui refuserait 'idée méme d’avoir ou de réclamer
une quelconque qualité, comme s'il désirait s'afficher, a la lettre,
comme la figure dialectique du quodliber ens et de U'ens neglegens.
Autrement dit I'étre du désir et de la désinvolture, comme étre de la
décision, de I'épokhe. Létre désinvolte est 'étre du désenveloppement
du monde. Le sans qualité définit I'étre désinvolte, comme

y . / . . fc le 4
désinvolture a I'égard de la souverainegé "W empruntons cette formule &

Pierre-Damien Huyghe lors de la journée d’¢tude du 17 novembre 2010, comme fidélité

au non-précautionneux et comme figure de I'étre quotidien.

ST



11. FIGURES LITTERAIRES DU CREUSEMENT

Nous voudrions convoquer maintenant un moment singulier
de la littérature occidentale. Au xur® siécle, en Provence, le
troubadour Guillaume 1x ou Albertet de Sisteron a écrit, sans
doute, la plus étrange poésie, comme figure et préfiguration de la
modernité insoutenable du poeme : celle du vide, celle de ce creux
que seul maintient I'exercice réitéré et reconduit du poeme :

Farai un vers de dreit nien . non er de mi ni d'autra gen . non er d'amor

ni de joven . nideren au . quenans fo trobatz en durmen . sus un

chivau

Je ferai un vers de pur néant il ne sera ni de moi ni de quelquun

d’autre il ne sera ni d’amour ni de jeunesse ni de rien d’autre qu’avoir

été fait en dormant sur un cheval
Il sagit d’une longue poésie, d’un long partimen de huit strophes

qui se termine ainsi :
Fair ai lo vers no sai de cui . e trametrai lo a celui . que lo-m trametra
per autrui . enves Peitan . que-m tramezes del siew estui . la contraclau
Jai fait le vers de je ne sais quoi et le transmettrai a quelqu'un qui le
transmettra & un autre jusqua Poitiers pour qu'il m’envoie dans son
étui la contre-clé

Je ferai, dit-il, un vers de dreit nien, de pur rien. Raimbaut d’Orange

a écrit un partimen tout aussi étrange Albertet de Sisteron (1194-1221) &

Raimbaut d’Orange (v. 1144-1173). Pour plus de précisions, nous renvoyons a la lecture de La

fleur inverse de Jacques Roubaud |

Escotatz mas no say que ses senhor so ge vuelh comensar vers estribot ni
sirventes non es ni nom no-I sai trobar ni ges non say co-l mi fezes saytal
no-1 podi acabar

que ja hom mays non vis fag aytal ad home ni a femna en est segle ni en
Lautre qu'es passatz

Ecoutez mais je sais ce que cest seigneurs, ce que je commence vers
estribot ou sirventes non je ne sais lui trouver de nom et je ne sais
comment le faire si je lui trouve une fin

jamais personne n'en a vu fait par un homme ou une femme ni en ce
siecle ni en celui qui vient de passer

Sil'un fait un vers de néant, 'autre ne sait ce que C’est : Cest-a-dire
que le poématique, ici, demeure dans un cas comme une non-chose,

comme un rien et demeure, dans I'autre cas, sans nom, c’est-a-dire,

52

hors de la Namenssprache de Benjamin, hors de tout langage. E,
cependant, alors méme qu’il ne figure pas comme langue, il est
I'objet méme du poé¢me. S’expose alors le double modéle absolu de
I'ceuvre, lirrésolution et sa puissance inchoative.

Albertet écrit que son vers (le noyau du poeme) sera un vers de
rien, sans signature, sans sujet comme s'il avait été fait en dormant
sur un cheval, autrement dit en réve. Mais il y a encore une autre
maniére de entendre : comme §'il avait été fait dans le temps laissé
inoccupé par une autre action. Quoiqu’il en soit, le po¢me, n’est
pas réalisé dans un temps réservé. Lensemble du texte d’Albertet
de Sisteron tourne autour de ce rien « fzit ai lo vers no sai de cui » :
littérature classique de la folie amoureuse ou littérature qui parodie
cette folie amoureuse jusqu'au creusement du sens. Cependant, il
y a, & la lecture répétée de ce texte, apparition, d’une part, d’'une
élégie parodique comme lieu de la plainte impossible puisqu’il
n'y a rien et, d’autre part, I'apparition d’une puissance hymnique
constituée par le creusement de la langue : chaque proposition
contient son double qui s’annule soit avec la conjonction #i, soit
comme équivalence négative. A la formule hymnique paulienne
de I'hos mé, correspondrait ici la formule aveugle du no-m, du
non-moi. Cette formule hymnique du 7o-m a la particularité
d’écraser les figures du différent dans l'indifférence et de creuser
ainsi la langue.

Le po¢me de Raimbaut d’Orange est construit de la méme
maniére : il tourne autour de quelque chose qui compose le vers
sans qu’on puisse savoir de quoi il sagit, le 7o sai que ses auquel
on ne trouve pas de nom, non es ni nom no-/ sai trobar. La formule
est ici exemplaire, il sagit de trouver, trobar, le nom. Trouver le
nom est la formule du poématique. Ici encore la formule hymnique
du 7no-m — comme si le nom écartelé signifiait la contradiction
singuliére, comme si la formule du refus faisait les noms de la
langue — est présente. Mais dans le texte de Raimbaut il trouve
deux figures étonnantes : la premiére est une résolution de '’hymne

comme priére quatrieme strophe du poe¢me, I'envoi dit une pri¢re « Dieus, ayuda ! In



nomine Patris et Filii et Spiritus santi ! » que le pote achéve non pas avec un amen mais par une

sorte de vibrant appel « Aiso, que sera, donna ? », « Qu'en sera-t-il, Dame 2 » en une sorte

de singuli¢re transformation de 'amen en puissance déictique, aiso.
La seconde figure est le dernier commentaire du poéte qui parle

d’une possible postérité, mais surtout d’une véritable potentialité

Sixi¢me et derniére strophe, Raimbaut d’Orange écrit : « E si hom li demanda qui l'a fag, pot
dir que sel que sap be far totas fazendas can se vol », « Et si quelqu'un demande qui I'a fait,
dites que C’est celui qui sait bien faire toutes les choses qu'il veut ». Il est & noter que le terme
provencal fazenda dit I'occupation comme opérativité mais aussi comme maniére (la fortune, la

puissance) ; e pote est celui qui en ne sachant pas le nom de ce qu'il

fait, a la puissance, pas seulement de tout faire, mais surtout, de
faire tout comme il veut (can se vol).
La modernité se tient ici, dans cette tension 4 un creusement du

langage comme posture d’un désenveloppement.

6 février 2011

54

NEGLIGENCE
SPHERE ESTHETIQUE DE LA NEGLIGENCE

« Lusage n'est pas prévisible comme réel
historique survenant. Et pourtant seul I'usage existe. »
Georges Molinié, Hermés mutilé

« Le parler qui retentit n’a aucun contenu : c’est une pure volonté

de parole. Le contenu de la voix du secret qui retentit enfin

n'est autre que le fait que “le secret parle”. Pour que cela ait lieu,

il est nécessaire que les modalités du parler soient décantées de

tout contenu, et qu'elles le soient en termes totalisant, @ méme de

conclure en un instant toute l'activité passé, toutes les paroles prononcées. »

Furio Jesi, Rilke, Elegie di Duino.

Nous voudrions continuer nos recherches en proposant une
lecture du concept de sphere esthétique de la négligence, bien str
en référence aux séminaires du 30 janvier et du 6 février 2011.
Nous voudrions proposer ici une analyse de ces techniques et
redéfinir ainsi le concept de négligence.

Techniquement et étymologiquement la négligence est une
figure qui provient du verbe neglegere (nec-legere) et qui signifie
lictéralement ne pas s’occuper et étre indifférent.

Nous posons une hypothése : si nous ne pouvons pas définir
Iceuvre il ne s’agit pas de se poser la question de la définition de I'ceuvre en tant que telle mais
bien de ce que nous nommons ceuvre d’art : nous supposons que I'ceuvre ne peut étre circonscrite

dans une définition 1 165 reste sans doute la possibilité de définir et de

décrire nos usages. Nous posons comme seconde hypothése que
nous pouvons déterminer trois types d’usage possible : ce que nous
nommons indifférence (comme négligence), ce que nous nommons
discuter 'ceuvre et enfin ce que nous nommons la suspension des

effets. Que signifie « discuter I'ceuvre » ? Discuter I'ceuvre (et nous



ne disons pas « discuter de I'ceuvre ») signifie la secouer, I'ébranler et
signifie aussi 'exposer & une tension dialectique. Discuter I'ceuvre
est une activité transitive directe comme usage (cela ”empéche pas
que la discussion puisse étre intransitive : c’est dans ce paradoxe
que les choses joue). Discuter I'ceuvre est un in fieri ce n'est donc
ni un a priori ni un a posteriori. « Suspendre ses effets » est une
procédure complexe qui consiste simplement, per fantasmata, &
faire en sorte que l'objet pro-duise ses effets dans la maintenance
opératoire du processus. Il faudrait analyser avec rigueur cet
usage : mais pour le moment nous pouvons affirmer qu'il apparait
essentiellement autour des figures de la fascination, de la collection,
de la répétition, de I'habitude pour les figures matérielles et autour
de l'inopérativité, du retrait et de I'addiction.

Que faire alors du premier usage, l'indifférence ? Il ne s'agit
pas de prendre, 4 la lettre comme indifférence a I'égard de quelque
chose, Cest-dire ce qui ne retient méme pas notre attention.
Lindifférence reléve de la négligence. Il sagit, dans un premier
temps d’'une perception de l'ceuvre qui ne suppose pas de
re-lecture : Cest-a-dire une perception de I'ceuvre qui nécessite
seulement une visée heuristique mais qui bloque dés lors une visée
herméneutique comme herméneutique de la significativité. Il s’agit
dans un second temps d’une perception de 'ceuvre qui ne suppose
pas de lecture. Qu'est-ce que cela signifie ? Cela signifie qu’il
sagit d’une perception qui ne suppose d’activité, littéralement, de
« ramassage », de « collecte » et d’« assemblage ». Létre négligent
devant I'ceuvre est 'étre qui induit un rapport d’usage avec I'ceuvre.
Lusage signifie ici user et habiter. Georges Molinié écrit « 'usage
nest pas prévisible comme réel historique survenant, et pourtant

seul I'usage existe » 777 s, p. 70

. Lusage n’est donc jamais autre
chose que le vécu matériel humain, en cela il n'est ni histoire ni
anticipation. Cela suppose que matériellement lhistoire n'a plus
prise, si ce ”est comme images du jadis et que I'anticipation ne peut
avoir de sens. Il n'y a alors que le présent, le saisissant maintenant,

le quotidien. Lceuvre, en ce cas, n'est ni sacrée, ni fétichisée, ni

56

fanstasmagorie. Lceuvre est alors un dispositif ez vue de. Mais en
vue de quoi ? Dans la sphére esthétique de la négligence il s'agit des
usages, du plaisir (comme supplément), de la satisfaction et de leurs
contraires; dans la sphere échique il sagit de la position et dans la
sphére noétique il s'agit du déplacement.

Il y a bien sir un certain nombre de conséquences a ces deux
hypothéses. La premiére est I'irrésolution sémantico-interprétative.
La deuxieme est le creusement des objets linguistiques comme
désémantisation et asémantisation et la troisitme est l'irrésolution
de I'ceuvre six figures :

. I'inchoation (comme se-tenir-encore et ivresse)

—

. asémanticité et intermittence

. I'énoncé comme performativité et tessérisation

FNGEECU N

. désémantisation comme puissance du poématique
4.1 désactivation de '’hymnologie
4.2 inopérativité et viduité du poématique
4.3 perversité : inversion en prose sans chant

5. intransitivité des langages

6. puissance encomiastique.

13 février 2011



NEGLIGENCE
TRIVIALITE & ETHOS

« Lusage n'est pas prévisible comme réel
historique survenant. Et pourtant seul I'usage existe. »
Georges Molinié, Hermés mutilé

Nous avons, depuis quelques semaines, abordé le concept de
négligence comme sphere esthétique de I'étre. Nous voudrions
maintenant revenir sur la figure politique de I'étre négligent, sur
la figure politique de I'ens neglegens. Dans le séminaire du 30
janvier, j’affirmai que I'étre du commun est ontologiquement un ens
neglegens. Il nous reste bien slir  penser cette ontologie, c’est-a-dire
penser le fait que nous puissions étre « ontologiquement »
négligent. Qu'est-ce que cela signifie ? Que nous devons penser que

la négligence est une propriété de notre étre bien str cette affirmation pose au

moins deux paradoxes, ce quest la mesure de I'étre et ce qu'est la « propriéeé > Nous devons
faire I'effort d’entendre, précisément, cette proposition en ce sens
que notre étre-1a ne peut ad-venir que comme étre négligent. Cela
revient a penser la concrétude de notre étre; autrement dit I'écre
matériel qui nest pas, en paraphrasant Georges Molinié, prévisible
comme réel historique survenant.

Nous assumons de penser que notre étre-1a est /i parce qu’il est
négligent, ou pour le dire autrement, que C’est la seule possibilité
pour que I'étre puisse étre le /. La négligence est la condition
matérielle du /2, qui permet a I'étre, simplement, de venir... de
supporter le déval.

Nous proposons de saisir cette forme de négligence a partir de

deux figures opposées mais conjointes : la trivialité et I'éthos. Nous
g

58

proposons d’entendre que I'étre ne peut faire autrement 'expérience
de lui-méme, ne peut faire autrement 'expérience du se-tenir-a-soi,
que dans cette tension dialectique du trivial et de I'ézhos, autrement
dit, dans cette tension entre trivial et habitude. Il faut maintenant
réfléchir sur ces deux figures.

La trivialité est un concept plutdt péjoratif. Le terme trivialité
signifie conjointement ce qui est banal, ce qui est évident et ce qui
est grossier (il faudrait peut-étre mettre méme dire 06-scéne dans le
sens ol ce qui est banal est ce qui est devant soi, simplement) et
que le terme trivial signifie 4 la fois ce qui est courant, cest-a-dire
sans originalité et ce qui est quotidien. La trivialité exprime donc
un rapport au commun et au banal. La trivialité est le quotidien en
tant que tel. La trivialité nest ni originalité, ni I'extraordinaire :
la trivialité ce n’est ni sublimer, ni transcender, ni métaphoriser, ni
allégoriser. La trivialité est 'humanité matérielle, /2, en tant que
telle, saisie dans son immédiateté. La trivialité dit quelque chose
du commun, donc du vivre avec. La wrivialité Cest le mivium, le
croisement, le carrefour, la place publique : cest donc I'expérience
de cette mise en commun, du vivre avec quotidien.

Dans 'antiquité il y avait ce quon appelle des dieux triviaux,
Cest-a-dire des dieux des carrefours a qui 'on adressait des veeux,
2 qui lon faisait des dons propitiatoires. Parmi ces dieux de
carrefours, il y en a un, Hermés, qui est a la fois la figure de la
puissance du langage et de I'évidence du vivant. On se souviendra
du scandale des Hermocopides (défiguration des Hermes des
carrefours) : cCest un scandale parce qu’il heurte, avec une violence
impardonnable, les figures de la quotidienneté et qu’il oblige I'étre
a sortir, historiquement, de son ens neglegens. On se souviendra
aussi, qu'il y a, dans le Saziricon du Pseudo-Pétrone (58, 11), une
exclamation de Giton qui dit « Occupo propitium », quOccupo
soit propice : Occupo est un surnom de Mercure. Occupo est un
dieu trivial par excellence, celui des places publiques, des voleurs,
des arrangements, des conversations, des flineurs, etc. Le surnom

de cet Hermes latinisé dit trés clairement quelque chose entre un je



prends place et je moccupe, je saisi. La trivialité est notre puissance a
habiter et a soccuper.

Eg, par ailleurs, si'on se souvient de 'ancienne catégorisation de
Pexpérience esthétique il y a un #rivium comme « arts de la parole »
(grammaire, rhétorique, dialectique) qui s'oppose au quadrivium
comme sciences de la mathématique (arithmétique, musique,
géométrie, astronomie) : choses qui sont propres A organiser mais
qui ne constitue pas en soi les grands usages.

Nous devrions pouvoir proposer ici deux figures, complexes,
qui disent précisément quelque chose de cette trivialité, d’abord
la figure du devancement puis celle de désenveloppement du monde
voir séminaire du 6 féviier 15 ¢rivialité est, en quelque sorte obscénité,
4 condition d’entendre ce mot comme ce qui est exactement
devant; par ailleurs en convoquant la figure d’Occupo, nous
convoquons le verbe occupare qui dit saisir, prendre, s'emparer,
dans un saisissant quotidien, au point qu’il s'agirait de s'emparer
des choses avec I'idée d’une avance certaine. Une vie tout entiére
occupée, tendanciellement, signifie une vie qui tend a la saisie, a
ce devancement. Je propose que nous essayions de penser que
cette formule soit le sens de ce que nous entendons dans trivialité.
Or, il semble assez évident que I'étre qui fait d’expérience de ce
devancement, comme étre-le-13, ne peut en aucun cas tourner la
téte vers 'avant : I'étre du devancement dit ce face 2 face.

Quant au désenveloppement, Cest un concept qui permet
d’analyserlafigure deladésinvolture: I'étre désinvolte, désenveloppé,
est I'étre qui fait 'expérience d’un maintien (le se-tenir-a-soi) dans
la temporalité saisissante du présent. Lexpérience de la trivialité est
un désenveloppement. La négligence est ce permet, matériellement,
le désenveloppement du monde.

Pour pouvoir aborder le concept d’érhos il faudrait dire,
préalablement, quelques mots sur le concept de banalité. La banalité
Cest ce qui vient du ban. Le ban est ce qui est hors de la ville, ce
qui est situé A sa lisiere 12 ol se trouvent les moulins, les fours et

les ateliers, c'est-a-dire ce qui est sous 'autorité de quelqu’un, un

60

propriétaire, un souverain. Mais c’est aussi ce quon proclame, ce
qu'on annonce a ceux qui travaillent dans ce ban. C’est enfin ce qui
permet I'idée d’un bannissement, c’est-a-dire I'expulsion du ban,
Iexpulsion de la communauté des travailleurs. La banalité a comme
fondement le lieu du travail, la proclamation et I'expulsion : en
somme cCest ce quon nomme le commun. La banalité releve du
commun, ou plus exactement de ce qui est mis en commun, de
ce qui n'a d’autre valeur que ce commun. La banalité est 'espace
partagé du travail, des opérateurs et des ouvriers. La banalité dit le
commun des opérateurs et des ouvriers qui ne sont pas au centre
de la ville, qui ne sont pas la ot l'on réside, parce qu’il n'y rien de
plus banal que les opérateurs qui produisent machinalement ce qui
sera apporté comme produits manufacturés au centre de la ville.
En somme il s'agit de constituer une réflexion sur les usages et sur
la valeur d’usage : nous vivons — et nous acceptons — I'expérience
d’une mesure de la production (et donc de l'usage) & partir d’'un
schéma qui a irrémédiablement disjoint banalité et originalité,
opérateur et concepteur.

Nous devons approfondir un peu plus cette opposition
entre opérateur et concepteur a partir du concept de la banalité.
Lantiquité — essentiellement avec Platon — nous a livré
Iincomplétude de I'opérateur (celui qui recoit le commandement,
le ban) et du concepteur qui produit I'idée mais qui ne produit
pas matériellement l'objet. Clest ce que Pierre-Damien Huyghe

Commencer @ dews, &. Mix., 2008 |, séparation entre tiktein

nomme
(produire) et arché (le principe structurel) : Cest, assembler par
force, ce qui forme le terme architecture. Cest, pour le dire encore
autrement, la séparation entre la conception et la manceuvre. Cette
distinction permet de saisir qu’il y a une « action avec un savoir » et

une « action sans savoir » : pour Aristote Méwaphysique, A, 981b

cet agir
sans savoir est habitude. Evidemment cette distinction a largement
contribué et contribue encore a poser d’'immenses problémes pour
penser la technique et 'usage. La banalité et la trivialité auraient

quelque chose & voir, obscurément mais fondamentalement, avec

61



un agir sans savoirs. Lantiquité tardive, la chrédenté, a laissé un
autre modele, tout aussi redoutable et efficace, celui de I'oikonomia
tou théou, de I'économie divine qui laisse a Dieu (ou celui qui est
souverain) cette puissance d’agir, de gouverner, tandis qu’il ne
nous est réservé que la possibilité et 'obligation de maintenir cette
économie, nous privant ainsi de la puissance d’agir. La modernité,
la relecture, entend cette convocation dans cette économie comme
la possibilité du Beruf luthérien, cest-a-dire du travail, comme
ceuvre du salut. Le capitalisme (ou le libéralisme) nest pas autre
chose que cette transcendance du travail comme possibilité de
prendre part A cet ceuvrement dans une distribution hasardeuse
(naturelle diront certains ou selon la valeur diront d’autres) de cette
puissance. Le XIX® siecle ritualise magistralement cette disjonction
entre le lieu de la vitrine et le lieu, toujours éloignés, des usines et
des ouvriers, cest-a-dire ceux qui sont privés d’'un agir avec savoir.
La banalité est donc le lieu de la privation de cet agir et de cette
puissance. Walter Benjamin a proposé de saisir que le XIX® siecle

est le siecle du fétiche voir conférence de Manuel Reyes Mate, in #3 Sur le concept de

néglgence, &d. Mix., 2011 " 2 e6t_3_dire le siecle de I'objet extirpé des mains
des ouvriers pour lui trouver une place dans la vitrine auratique du
marché. Cependant pour Benjamin le XX° si¢cle est celui, non plus
du fétiche de Marx, mais de la fantasmagorie, c’est-a-dire de 'objet
dont I'existence, quasi magique, ne peut méme plus laisser imaginer
qu’il puisse y avoir des ouvriers pour le produire (parce que Cest
inimaginable, parce que Clest trés loin, parce que supposément il
y a des machines). Notre absolue modernité voudrait nous faire
croire que 'ouvrier n'existe plus parce que n'existe plus I'étre & qui
'on n’accorderait, méme plus, la possibilité d’'une puissance d’agir
comme un savoir, comme un des savoirs. Or si I'ouvrier semble
ne plus exister Cest parce qu'il est transformé en petit bourgeois
(Cest-a-dire, & peu prés ce que nous sommes) : un petit bourgeois
n'est pas autre chose qu'une classe qui n'a toujours pas accédé a
cette puissance d’agir mais & qui 'on fait croire que chaque objet

qu’il acquiere lui rachéte cette puissance, et & qui 'on fait croire

que P'habitude est une puissance transcendante qui rapatrie I'étre
1a ot il aurait toujours dii étre, dans la demeure confortable du
chez-soi et de la singularité. Voila ce qu’est la banalité, I'expérience
de la privation de la puissance. Pour le dire de fagon peut-étre
encore plus radicale, la banalité est 'expérience de I'impuissance et
de la privation de I'usage : autrement dit la banalité pourrait étre
lexpérience du désceuvrement, de notre désceuvrement politique,
autrement dit trivialité et banalité sont 'expérience du vivre avec
et de la privation de I'agir comme le lieu méme radicale et absolu
de la négligence. Lexpérience de la privation est ce qui permet
d’entendre et de comprendre que le lieu de U'ens neglegens est le
sans propriété, ou plus précisément le sans qualité. Ce que dit la
figure d’Ulrich est ce sans qualité, I'expérience imminente de la
radicalisation de notre privation d’agir et de puissance. Il nous
faut encore saisir cette figure d’un «agir sans savoir» et comprendre

'ontologie de la négligence.

13 mars 2011

63



NEGLIGENCE
TRIVIALITE & ETHOS 11

« Lusage n’est pas prévisible comme réel
historique survenant. Et pourtant seul I'usage existe. »
Georges Molinié, Hermés mutilé

Nous avons, lors du précédent séminaire, abordé les questions
de trivialité et de banalité afin de pouvoir répondre a cette
problématique, posée dans le séminaire du 30 janvier, de 'étre
ontologiquement négligent. Nous voudrions a présent engager une
réfléxion sur ce qui pourrait étre en mesure de définir le concept
d’agir et d’opérativité A partir des figures de la négligence, de la
trivialité et de la banalité.

Il'y a un lien, semble-t-il, évident entre trivialité et inopérativité,
Cest-a-dire entre trivialité et ceuvre. Mais pour saisir ce lien il
faut déceler une faille. Nous pourrions supposer que le schéma,
disons traditionnel, place le travail du co6té de la quotidienneté et
de la trivialité¢, tandis qu’il place 'expérience du désceuvrement
du coté de ce qu'Aristote nomme le théorétique (bios théorétikos),
autrement dit ce que nous sommes capables de faire quand nous
avons suspendus nos activités (pour Arisote cest la meilleure des
activités parce qu’elle livre ’homme au bonheur, endaimonia, de la
vie méme, auto bios). Il y a, non pas exactement dans le travail mais
dans les lieux de I'opérativité, ce que nous avons nommé trivialité.

Par ailleurs se pose une problématique, qui est le centre
de nombreuses questions sur lopérativité et sur ['ceuvre
contemporaine, celle d’une ceuvre comme possibilité d’une tension

comme acte : en somme, quelque chose qui soit « propice aux
passages A Pacte » ¢ dois cette formule & lartiste Jean-Baptiste Farkas. Mais, 4 la

64

condition, que cette puissance a l'acte ne soit pas induite comme
opérativité ni comme résultat en vue de produire un objet qui soit
une puissance transcendante de reconfiguration du monde et du
quotidien. En cela, rien nest plus insupportable que cette vieille
croyance bourgeoise qui consiste a doter 'ceuvre d’'une puissance
de reconfiguration du monde. Il faut, sans doute, comprendre que
ce processus est corrélatif & notre perte de puissance comme étres
de lagir. Notre grande pauvreté et notre impuissance viennent
du fait que nous sommes encore persuadés quune ceuvre a la
possibilité d’extraire I'étre de la trivialité, donc au sens propre
de l'abaissement, de l'attente, de la fascination, de Iennui et de
Pivresse. C’est aussi pour cela qu’il semble important de continuer
de penser a partir des Zhéories esthétiques de Theodor W. Adorno
qui assume d’écrire et de penser que le concept d’ceuvre n'a rien
a voir avec la jouissance, mais avec livresse. Livresse est ce qui
concentre le quotidien, est ce qui concentre le sans importance,
le presque rien, le sans savoir. Livresse est la puissance addictive
de Pétre du trivial. Il faudrait, ici, repenser intégralement les
concepts d’opérativité et d’inopérativité & partir de expérience de
Pivresse. Quoiquil en soit penser 'ceuvre comme un objet qui nest
pas destiné A une puissance de transfiguration du réel permet de
penser, d’une part, la figure de I'adresse et, d’autre part, permet de
saisir que 'ceuvre est un objet qui permet de saisir la densité du
présent, du maintenant. Or notre modernité n'a cessé de se battre
avec ces modeles, d’un coté la figure d’une puissance qui configure
les représentations du monde (puissance de I'ceuvre), d’un autre
des objets qui ne sont que des saisies d’un présent dans la possibilité
d’un re-contextualisation (puissance parergonale). Ou pour le dire
encore autrement, et peut-étre, plus brutalement, notre modernité,
Cest-a-dire notre maintenant, ne peut se faire que si nous assumons
les figures de la discontinuité et que si nous assumons de penser
que ni la philosophie ni les discours sur I'art n’ont la possibilité de
proposer une synthése des représentations discontinues, morcelées,

fissurées qui sont celles de lhistoire, de lhistoire de l'art, de la

65



philosophie, etc. Les objets, les ceuvres saisissent la fragmentation
du réel, mais ne le transcende pas.
Qulest-ce alors qu'un « agir sans savoir » ? Il faut se reporter au

et par ailleurs 4 'ouvrage

chapitre A de la Métaphysique d’ Aristote (981a-b)
Commencer & deux de Pierre-Damien Huyghe (2, 2.1) |
Toutefois nous pensons d’ordinaire que le savoir et la faculté de
comprendre appartiennent plutdt a Iart (ekhné) qu'a Uexpérience
(empeirias), et nous considérons les hommes d’art comme
supérieurs aux hommes d’expérience, la sagesse (sophia), chez tous
les hommes, accompagnant plutdt le savoir (eidenai) : Cest parce
que les uns connaissent la cause et que les autres ne la connaissent
pas. En effet, les hommes d’expérience connaissent qu'une chose
est (fo ori) mais ils ignorent (men isasin) le pourquoi (dioti); les
hommes d’art savent 2 la fois le pourquoi et la cause (07 de to
doiti kai tén aitian gnérizosin). C'est pourquoi nous pensons que
les chefs (arkhitektonas), dans toute entreprise, méritent une plus
grande considération que les manceuvres (kbeirotekhnes); ils sont
plus savant et plus sages parce quils connaissent les causes de
ce qui se fait (o#i tas aitias ton poiouméndn isasin), tandis que les
manceuvres sont semblables 4 des choses inanimées (apsukhis) qui
agissent (poiei), mais sans savoir ce quelles font (men, ouk eidota
dé poiei a poiei), 4 la fagon dont le feu brile (oion kaiei to pur);
seulement, les étres inanimés (apsukhos) accomplissent chacune
de leurs fonctions en vertu de leur nature (phusei) propre, et les
manceuvres par habitude (tous de kheirotekhnas di’ éthos). Ainsi, ce
n'est pas 'habileté pratique (praktikous) qui rend i nos yeux, les
chefs plus sages, mais c’est qu’ils possedent la théorie (logos ekhein)
et qu'ils connaissent les causes (kai tas aitias gndrizein).
Aristote fait une différence entre celui qui dirige et le manceuvre
parce que le premier connait le pourquoi et la cause de chaque
chose tandis que l'autre, en tant qu'étre de 'expérience, ne connait
que la chose : connaitre la chose signifie la connaitre, o#/, en tant
que, cest-a-dire circonscrite dans 'immédiat sans visée de finalité,
sans visée d’ad-venir. Deux commentaires cependant. Que signifie

étre ouk eidota traduit habituellement par « sans savoir » ? Cest, a

66

la lettre, étre privé de ce qui informe de la mesure des choses. 1
faudrait méme le penser comme étre « privé de ce qui in-forme »
de ce qui permet de se constituer une représentation de la chose.
Le manceuvre est donc privé de la puissance de configuration, de la
représentation, il est privé de '« idée de la chose ». Il faut soutenir ici,
que notre rapport a I'ceuvre est un rapport de privation. Lhistoire
de I'Occident est Phistoire de cette privation. Lhistoire politique
moderne est la privation de la puissance aspectuelle, c’est-a-dire
de notre capacité & pouvoir mettre en forme. Nous sommes privés
d’eidopoiése. « Faire sans savoir » signifie donc quelque chose
comme un faire qui ignore, par privation, la puissance des I'objets.
En revanche on nous légue une vague puissance privée qui est celle
du fantasme, de l'eidolopoiése. La modernité est expérience de
cette impuissance. Par ailleurs qu’elle est cette puissance ? Qu'est-ce
que nous devrions faire prendre forme ? Lobjet méme qui permet
au manceuvre de « faire sans savoir », Cest-a-dire I'éthos, les usages.
Notre tiche politique est de recouvrer la puissance de configurer
nos usages. Il semblerait que ce soit absolument essentiel.

Si nous concevons que la politique occidentale est I'expérience
de cette privation, il faut alors, ajouter deux autres formes, en méme
temps éblouissantes et catastrophiques, deux figures chrétiennes,
paulinienne, celle du katechon et celle de la katargia. La pensée
chrétienne est, a lorigine, une révolte contre cette privation,
révolte qui fonctionne par d’autres figures de la suspension. La
révolte est toujours une suspension. La pensée paulinienne est une
double figure de la suspension comme katechon, ¢ est-a-dire comme
maintien, comme cessation mais qui simpose comme forme de
puissance et comme katargia, cest-a-dire comme annulation des
figures du monde qui n'est pas une suppression mais un « laisser
inactif ». Toute modernité est ce paradoxe d’'un maintien alors
méme que nous devons « laisser inactif » (katargein) toutes les
figures. Il faut repenser cela dans notre modernité pour penser les
usages.

20 mars 2011

67



NEGLIGENCE
ESPACES DE LINOPERATIVITE

« Le désceuvrement, qui définit la féte, nest pas
simple inertie ou abstention : il s’agit, plutot, d'une
sanctification, cest-a-dire d’'une modalité particuliere
de l'action et de la vie. »

Giorgio Agamben, Nudités

Nous voudrions concevoir ce séminaire comme une comme
un moment central dans notre argumentation autour du concept
de négligence et autour de cette problématique de Iétre négligent.

Peut-on encore penser quiil y a un ens neglegens * Nous
voudrions, ici, tenter une démonstration de la figure de lens
neglegens a partir de la figure théorétique du sabbat, & partir de la
figure théorétique du désceuvrement.

1. Leeuvre, pour une série de raison, nest pas ce qui définit
" . . o e
létre. Ce qui serait en mesure de le définir est I'inopérativité
(argia aristotélicienne) ou plus précisément, encore, I'angoisse de
I'ceuvre. Letre angoissé est Iétre de I'ceuvre. Alors, dans ce cas et
si I'on se réfere aux séminaires précédents, la figure moderne de
létre privé d’agir devrait satisfaire I'idée d’un bien, I'idée d'un
vivre hénéken tou eu (en vue d’'un bien). Lopérateur, le manceuvre
devrait étre cet étre sans angoisse puisquil n'a pas d'ceuvre. Le
manceuvre est [étre libéré et substantiellement livré au bonheur
puisqu’il n’a pas d’ceuvre & accomplir. Or ce schéma dialectique
est insuffisant et surtout catégoriquement incorrect. Il faut
penser autrement.

68

Pour cela nous proposons de retourner, une fois encore vers
les pensées juives. Il faut repenser les formes de la création. Si
on lit dans la Bible le premier livre du Pentateuque, le livre de la
Genése, il est écrit (Gen. 2, 2-3) :

* Vayichbot bayom hachevyi mikol-melakhto acher assa

KoL NMOAOYEGEV 0 B0G TNV UEPOLY TNV EBBOUNY KOl Ty laloEV VOTHY

et benedixit diei septimo et sanctificavit illum

Dieu bénit le septieme jour et le met a part.

* Ki bo Sabbat mikol melakhto asher bara Elokim la’assot

811 €V DR KOTETAVEEY A0 TAVTOV TOV Epymy adTod OV

MpEoto O Bedg molfioa
quia in ipso cessaverat ab omni opere suo quod creavit Deus ut faceret
1l suspend toute son ceuvre, tout ce que Dieu a créé pour faire.
I faut repenser la mesure de lceuvre et de lopérativité. Nous
pouvons considérer que Dieu fait, dans la création, lexpérience
du désceuvrement. Plus exactement, Dieu, dans sa totalité, fait
place pour laisser advenir un commencement (bereshif). Le
bereshit ouvre la possibilité du monde et de l'expérience successive
(hebdomados mustérion) de la création. Il y en a sept. On peut
alors considérer que la septieme expérience de cette création est
la suspension sabbatique de la création et qu’il s’agit de cette
septiéme unité de temps de l'ceuvre. Le désceuvrement est donc
ceuvre de Dieu. Le sabbat est 'ultime ceuvre. Quest-ce que cela
signifie ? Et surtout en vue de quoi lexpérience du désceuvrement
est produite par Dieu ? Certainement pas en vue de lui-méme,
mais en vue de son ceuvre, cest-a-dire « suspendre ce qui a été
créé pour faire ». En ce sens Dieu est un sabbat infini, une vacatio
sine vesperam, écrit Augustin, le régne des cieux dont le sabbat est
I'image et la forme (éikon kai tupos), écrit Jean Chysostome. Alors,
si ce nest pas pour lui-méme, puisque Dieu est le sabbat, pour
quoi ou pour qui lexpérience de l'ceuvre et du désceuvrement
est-elle ainsi produite ? La seule réponse envisageable est bien
pour l'ceuvre de Dieu, cest-a-dire pour 'Adam. La création de

Dieu estle don a ’homme de 'expérience conjointe et dialectique

69



de la melacha et de la menucha. Sila melacha est L'oeuvre (ergon) la

menucha est la puissance comme désceuvrement :
Cest pourquoi la condition des juifs pendant la féte du sabbat

sappelle menucha (dans le grec de la Septante et de Philon,

anapausis ou katapausis), cest-a-dire désceuvrement. Giorgio

Agamben, Nudités, p. 168.

Il faut alors penser que cette expérience propre est
lexpérience donnée a ’homme. Létre édénique est celui qui est
livré a lexpérience sabbatique, sans fin. Lextraordinaire cadeau

p que,
fait 2 Thomme est le désceuvrement. L'invraisemblable punition
onnée 2 '’homme est la privation de ce désceuvrement.
d 1
étre, édénique, est celui qui veut accéder a la conscience
Letre, que, q
e cette puissance de désceuvrement. Or il semble que ce qui
de cett de d t. Or il bl
est catastrophique dans la condition de 'humanité est cette
conscience. Létre est puni et la punition est I'impossibilité
matérielle du sabbat parce quil faut ceuvre. Loeuvre est une
punition et lexpérience de la privation. Uhumanité est alors la
ouble conscience du désceuvrement et de sa privation, au risque
doubl dud t et de sa privation, q
e devoir saisir une parcelle de ce désaeuvrement dans le temps
de d lle d d t dans le t
qui nous est laissé dans l'ceuvre.
r il semblerait que la condition de notre humanité es

Or il blerait que 1 dition d tre h té est
I'impossibilité d’advenir a étre désceuvré, parce qu’il est la figure
absolue et radicale de notre privation. L&tre désceuvré est le
rappel de ce qui nous manque et de notre privation.

Il semblerait aussi que la figure méme de notre humanité
soit lexpérience de linsupportabilité du désceuvrement. Cest
pour cela que lexpérience humaine est l'expérience d’un sabbat
ou dun dimanche arythmique : nous ne sommes pas capables

’advenir comme étre sabbatique, nous ne sommes pas capables
d ,

e faire l'expérience d’un sabbat ininterrompu ! Se pose alors
de faire lexp p p
le probléme de la puissance de l'ceuvre comme seule possibilité
de racheter notre privation. La modernité est cette expérience,

matérielle, non théologique et économique de ce rachat.

70

2. Que vient faire alors la figure de Uezns neglegens ? 11 faut ici
se souvenir encore que la réponse paulinienne a cet angoisse de
I'ceuvre et de la privation du désceuvrement est la double figure
de lopérateur comme doulos (serviteur) et amérimnos (ininquiet).
Létre messianique — létre moderne — est un étre de lattente.
Matériellement l'attente est lexpérience d’une opérativité, d'une
part ouk éidota et, d’autre part, qui laisse 1etre amérimnos : 1étre
moderne est un opérateur sans savoir et sans inquiétude. S’il
ne parvient 2 faire advenir un sabbat ininterrompu (I'idée de la
cité de Dieu ou l'idée du communisme), alors I'étre doit faire
lexpérience de cette opérativité compactée et non désirante,
cest-a-dire sans finalité. Clest pour cela que cette opérativité est
sans fin, donc infinie ! Clest lexpérience du messianisme.

Létre négligent est celui qui ne cherche ni rachat, ni
concentration de lopérativité, ni un infini, mais qui cherche
seulement  lexpérience matérielle d’une  ininquiétude.
Matériellement 1€tre amérimnos est un étre non-pré-occupé par
lceuvre. Létre négligent est étre non-pré-occupé. Il est donc
[étre tout entierement occupé. Il faut revenir sur cette formule.

277 mars 2011

71



NEGLIGENCE
CONCLUSION

« Le désceuvrement, qui définit la féte, n'est pas
simple inertie ou abstention : il sagit, plutot, d’'une
sanctification, c’est-a-dire d’une modalité particuli¢re
de l'action et de la vie. »

Giorgio Agamben, Nudités

Ce séminaire est donc la conclusion des recherches que nous
avons menées cette année. Il s’agit de les rassembler.

Le séminaire & eu lieu autour de deux grands moments,
Ianalytique des modeles historiques de la négligence et 'analytique
de ce que nous avons nommé lens neglegens.

Nous avons d’abord proposé (S.1) une réflexion sur le concept
général de négligence afin de nous permettre de repenser la figure
éthique de I'étre et de afin de nous permettre de repenser la figure
du commun. Pour cela nous avons dii repenser le concept de lectio
(lecture) comme re-lectio et neg-lectio pour que nous puissions
proposer de penser une figure moderne de la skholé. Nous avons
alors, d’'une part, proposer une analyse des figures de U'épimélia
et de la méléré (du soin) et, d'autre part, proposer le concept de
Pens neglegens, c’est-a-dire d’étre négligent : nous avons proposé de
penser I'étre négligent a partir de I'expérience de la festivité et a
partir du modéle de la vie inqualifiable.

Nous avons ensuite proposé (S.2) une analyse historique
de deux grands modeles, 'un que nous avons nommé visée
théologico-métaphysique (la crainte) et l'autre que nous avons
nommé visée théologico-sotériologique (la préservation). Nous

avons pu déterminer que I'étre sotériologique est un étre addicté et

72

qu’il est alors absolument différent de I'étre négligent qui assume la
contingence et 'usage survenant.

A partir de cela il était possible de définir (S.3), oppositivement,
Vens neglegens et Uens relegens en déterminant, historiquement et
analytiquement les concept du legibus solutus et du legibus exsolutus.
Nous devons insister sur la figure de I'ens legibus exsolutus, ¢ est-a-dire
de I'étre-qui-s'est-acquitté-de-la-loi : sacquitter signifie étre quitte,
au sens propre étre libéré, étre débarrassé, étre quietus. Lens quietus
est un étre du repos et il définit en cela I'étre négligent.

Dans la suite de la recherche (S.4) nous avons analysé les figures
de la skolé et de I'amélia et oppositivement les figures de I'askholia et
de la méleze.

Nous avons, ensuite, en deux séminaires (S.5 & 6), analysé les
figures de la Sorge et la Cura chez Martin Heidegger qui nous ont
permis de déterminer que 'angoisse (Angst) est I'étroitesse de I'étre
entre pré-occupation et anticipation. Nous avons alors proposer
d’entendre que Iétre négligent est I'étre de la ré-sistance, c’est-a-dire
celui qui fait I'expérience d’'un maintien dans I'étroitesse.

Nous avons proposé un séminaire autour du concept de
intermittence (S.7) comme expérience fondamentale de I'étre
(séminaire précédents) entre angoisse et négligence (ininquiétude).
La conclusion de ce séminaire a été une analyse du concept grec
de katargia comme négligence, ou plus précisément comme
ce qui consiste 4 pouvoir négligenger le devant-quoi du mon,
Vob-portus : I'étre négligent est alors cet étre pouvant se-tenir-a-soi
(ansichhalten).

Nous avons alors proposé un séminaire (S.8) afin d’analyser
le concept renaissance de sprezzatura et le concept ancien de
neglegentia diligens.

Le neuviéme séminaire sur le concept d’épiméléia politique
(S.9) a été la charniére entre I'analyse historique de la négligence
et analytique de I'ens neglegens. Nous avons établi deux modeles
historico-philosophiques, celui de T'aléthurgie platonicienne et

celui de la praxis éthique aristotélicienne. Nous avons aussi établi

73



deux sphéres, 'une technique de la justice (comme sollicitude
et non-négligence) fondée sur les techniques de mémorisation,
de médiation et d’examen de soi et, 'autre, sphére technique de
Pesthétique (comme neglegentia diligens) fondée sur les techniques
de la connaissance, de la signature et de la renommée. A partir de
ces remarques nous avons proposé quatre théses : premiérement
que lespace du souci devait étre celui de I'administration,
deuxi¢mement que la négligence ne peut étre réduire aux spheres
de lesthétique, troisiemement qu'il doit y avoir I'exigence d’une
gouvernance comme souci, comme justice messianique, autrement
exigence d’une éthique du vivre avec, quatritmement que le
quodliber ens (le premier venu) est I'étre négligent, politiquement
et ontologiquement.

Nous avons alors proposé un examen de cette sphére esthétique
en convoquant (S.10) la frigure du fripon et celle du poématique.

Nous avons poursuivi (S.11) avec I'analyse des figures de 'usage
et de 'ceuvre dont les conséquences devraient étre une analyse
étendue et approfondie des concepts d’inchoation, d’intransitivité
et enfin de puissance encomiastique.

Les séminaires suivants ont appréhendé 'ontologique de I'étre
négligent a partir des figures de la trivialité et de I'éthos (S.12) et 2
partir des figures de la trivialité et du faire sans savoir aristotélien
(ouk eidota, Eth. Eud., X, 10), (S.13).

Le dernier séminaire (S.14) a proposé une réflexion sur
linopérativité (la figure sabbatique) comme modéle de l'étre
négligent.

Il nous faut maintenant ouvrir cette conclusion en proposant
une série de questions qui restent en suspens, mais surtout qui
demanderaient A étre pensées, expériementées, traitées dans le
cadres de nos recherches. La premiére, qui n'est pas vraiment une
question mais plutdt une exigence philosophique, consiste 4 se
demander encore ce que peut bien étre une « vie inqualifiable ». 1
ous semble qu’il s’agit 1a d’'une pensée extraodinairement moderne;

mais elle reste impensée. Nous devrions faire en sorte, il sagit

74

I3 de notre devoir politique, que nos vies soient inqualifiables.
La deuxieme consisterait en la constitution d’une analytique du
concept de I'étre politique du repos. Cette proposition est liée a la
premiére mais elle exige d’autres modéles et d’autres pensées. Que
pourrait bien signifier 'expression « nos communautés sont celles
d’un étre politique du repos » ? Que signifie ce repos ? La troisi¢me
proposition de recherche consisterait, justement, en 'analyse de
cette figure fondamentale du repos a partir des modeles de I'otium
etde la skholé mais surtout a partir des modeles de I'étre guierus et de
Iétre amérimnos, autrement dit & partir de 'étre-qui-s'est-acquitté
(autrement dit a partir de I'étre de l'acquiescentia). Quatrieme
question et proposition, réfléchir & ce que pourrait étre, pour
notre modernité, un espace scholastique. Que peut bien signifie
pour 'homme moderne la skholé ? Enfin cinqui¢éme proposition,
cinqui¢me interrogation, celle de 'analyse de la négligence comme
espace politique. Nous avons amorcé cette analyse mais il reste
encore un fondamental travail en philosophie politique pour
répondre A cette interrogation. En quoi I'étre négligent est le seul

étre fondamentalement politique ?

17 avril 2011

75



ANNEXE I BIBLIOGRAPHIE

ANONYME,

La Vida de Lazarillo de Tormes y de sus fortunas y adversidades
1554
ANOMYME,

Hymnes homériques

http://remacle.org/bloodwolf/poetes/falc/homere/hymnes.htm
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/

collection?collection=Perseus:collection: Greco-Roman
Taeopor W. ADORNO,

Dialectique négative, Payot, 2003

Théories esthétiques, Klincksieck, 2004

Notes sur la littérature, Flammarion, 2009
GIORGIO AGAMBEN,

La communauté qui vient, Seuil, 1990

Profanations, Rivages, 200

Le sacrement de la langue, Vrin, 2010

Le temps qui reste, Rivages,

Ltat d'exception (Homo sacer), Seuil, 2003

Le régne et la gloire, Seuil, 2008

Nudité, Rivages, 2009
Mateo Aleman,

Vida del picaro Guzman de Alfarache (1599)
APULEE,

LAne d'or

http://remacle.org/bloodwolf/apulee/table.htm
ARISTOTE,

Corpus aristotelicum, éditions Vrin,

http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/Aristote/table.htm

heep://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
AUGUSTIN,

De diversis quastionibus ocroginta tribu
http://www.augustinus.it/latino/ottantatre questioni/index2.
htm

76

‘WALTER BENJAMIN,

Paris, capitale du xix° siécle, cerf, 2002

Origine du drame baroque allemand, Flammarion, 2000

(Euvres, Gallimard, 2000
BALDASSARE CASTIGLIONE,

Le livre du courtisan, trad. Gabriel Chappuis, Lyon, 1580 &
trad. Alain Pons, Flammarion, 1991
CHRYSIPPE,

Stoicorun Veterum Fragmenta

http://www.archive.org/details/stoicorumveterumOlarniuoft
CICERON,

De Oratore

http://remacle.org/bloodwolf/orateurs/orateur.htm
JEAN-BAPTISTE FARKAS,

Des modes d'emploi et des passages i l'acte, éd. Mix., 2010
MicHEeL Foucaurr,

Herméneutique du sujet, Gallimard, 2001

Le courage de la vérité, Gallimard, 2009
Marcus COrRNELIUS FRONTO,

Eloge de la négligence, Laudes eglegentie
Marc FumaroLl,

L’z‘fge de [éloguence, Droz, 2002
Hans JakoB CHRISTOFFEL VON (GRIMMELSHAUSEN,

Der Abenteuerliche Simplicissimus Teutsch. Die Beschreibung
des Lebens eines seltsamen Vaganten, genannt Melchior Sternfels von
Fuchsheim (1668)

Georc W. E HEeGEL,

Phénoménologie de l'espriz, Gallimard, 2002
MARTIN HEIDEGGER,

Nietzsche I, Gallimard, 1971

Etre et temps, Gallimard, 1986

Concepts fondamentaux de la métaphysique, Gallimard, 1992

Lettre sur ['humanisme, Aubier Montaigne, 1992

Chemins qui ne ménent nul part, Gallimard, 2001

77



Parménide, Gallimard, 2011
Pierre-DamieNn HUYGHE,
Commencer a deux, éd. Mix., 2009
Modernes sans modernité, Lignes, 2009
Carus [urius HyGinus,
Fabulas
http://www.hs-augsburg.de/~harsch/Chronologia/Lspost02/

Hyginus/hyg fcap.heml
VLADIMIR JANKELEVITCH,

Le Je-ne-sais-quoi et le presque-rien, Seuil, 1980
Furio JEsr,
La féte et la machine mythologique, éd. Mix., 2008
SoREN KIERKEGAARD,
Le concept de 'angoisse, Gallimard, Tel, 1990
Joun C. Larp,
The Esthetics of Negligence (La Fontaine’s contes), Cambridge,
University Press, 1971
KARL MARX,
Le capital, Gallimard, 2008
MAaNUEL REYES MATE,
Minuit dans 'histoire, éd. Mix., 2008
GEORGES MOLINIE,
Hermés mutilé, Champion, 2005
FrANGOIS DE LA MOTHE LE VAYER,
Considérations sur [éloquence frangaise. .., 1638
http://www.google.com/search?hl=fr&tbo=p&tbm=bks&q=in
author:%22Fran%C3%A7ois+de+La+Mothe+Le+Vayer%22
RoBERT MUSIL,

Lhomme sans qualités (1930), trad. P; Jacottet, Seuil, 2000
Jean-Luc Nancy,
Luadoration, Galilée, 2010
PraTON,
République, Apologie de Socrate, Criton, Phédre
http://remacle.org/bloodwolf/philosophes/platon/loisindex.
htm
Pseupo-PETRONE,

78

Satiricon
AvrTtaL RONELL,

Addict, Bayard, 2009
JacqQues Rousaup,

Anthologie des troubadours, Seghers, 1976
SriNOza,

Ethique, trad. R. Callois, Gallimard, 1994
PauL DE TARSE,

Epitres

heep://www.perseus.tufts.edu/hopper/collections
THORSTEIN VEBLEN,

The Theory of the Leisure Class, 1899
ALFRED NORTH WITHEHEAD,

Sur le concept de nature, Vrin, 2006
XENOPHON,

Cyropédie & Anabase

htep://remacle.org/bloodwolf/roman/petrone/index.htm

79



ANNEXE 2 INTERVENANTS & INTERVENTIONS
ANNEE 2010-2011

JOUNEE D’ETUDE N°1
Espace politique : fidélité, adversité, fraternité
23 novembre 2010
avec Pierre-Damien Huyghe, Fabrice Reymond
et Clémentine Coupau, This is not

EnFq.-:e F-:JI:I-:[LL-': 1 Aidélicé, adversicd Frater

OUNEE D ETUDE N°2

Inchoation ¢& immédiateté

15 décembre 2010

avec Alessandro de Francesco, Sébastien Pluot

et Lény Bernay, Jérémie Gaulin, Nicolas Linel
Espace politique :
Jounte D’ETUDE N°3 fidélité, adversité, fraternicé
Sur le concept de négligence (éloge du chiffonnier)
12 janvier 2011
avec Leetitia Paviani, Manuel Reyes Mate
et Victor Delestre, Romain Juan, Louis Zébo

Publication « Les rescapés du sentiment océanique »
Editions Mix. + Ecole supérieure d’art de Bordeaux

sortie le 2 avril 2011

8o



oge du chiffonnier

n & immédiarecé
Surle co ncept de rl.-i-gllgen.-:e -

Inchoation € immédiateté Sur le concept de négligence

(éloge du chiffonnier)




84

PARTIE 2 : CONTRIBUTIONS



