


en vidant le sanglier

Séminaire Langages & écritures

Fabien Vallos
année 2007-2008

2°, 3°, 4° & 5° années

École des beaux-arts de Bordeaux



Sophia Adir
Marion Baugier 
Camille Beauplan
Sacha Beraud 
Benjamin Braitberg 
Françoise Braun 
François Bresson 
Mathieu Carmona 
Benjamin Chavigner
Marina Claverie 
Louise Cortella 
Yann Desfougères
Julien Diez
Céline Dubouil 
Jennifer Harrispe
Lauren Huret
Anthony Force  
Tomoyo Funabashi
Marc-Henri Garcia
Jérémy Gaulin
Mathieu Giralt
Pierre Grangé-Pradéras
Ran Ju 
Audrey Kesler  

Noémie Koxarakis
Nino Laisné 
Nadèges Lesgares
Louis Pierre-Lacouture
Sébastien Marchewicz
Maud Mabille 
Juliet Martinez
Magali Pomier
Julie Portal  
Mélanie Pottier  
Fanny de Rauglaude 
Simon Rayssac
Elise Roger 
Rémi Roye
Benjamin Rueher
Simon Rulquin  
Sabrina Soyer
Victor Tricard 
Mathias Tujague 
Sébastien Thébault 
Nicolas Weyrich

Avec la participation de Partie 1 : séminaire
	 La fête et les régimes de la festivité



7

		 Introduction générale 
			  au concept de festivité

« to ergon tou anthrōpou »

		 Cette recherche que nous ouvrons essaiera d’analyser le sens et 
la forme du concept de fête et de festivité, c’est-à-dire ses modes 
d’apparition et de transformation ainsi que ses liens présumés et 
induits avec ce qu’on prend l’habitude d’appeler des objets d’arts. 
En soi le concept de fête est assez stable, cependant il demeure le 
problème essentiel de l’anthropologie nous renvoyons à une lecture de l’essai 

« Sur l’impossibilité de dire je » in Giorgio Agamben, La puissance de la pensée, Rivages, 

2006 et à l’analyse ultérieure que nous ferons de La fête et la machine mythologique de 

Furio Jesi, éditions Mix, 2008 c’est-à-dire celui de « la possibilité ou de 
l’impossibilité de la fête, de sa connaissabilité ou de son inconnais-
sabilité ».
		 Il convient, par habitude et par facilité, d’analyser le sens et 
l’étymologie du terme fête : nous en synthétisons deux (tlfi). La 
fête est d’abord un ensemble de réjouissances collectives destinées 
à commémorer périodiquement un événement. Elle est ensuite ce 
qui est source de réjouissance. De cette définition nous retenons 
trois concepts fondamentaux, celui du réjouir, celui du collectif et 
celui du périodique. Ce qui appartient donc au réjouir participe 
donc à la fête en tant qu’il produit un amusement, un faire plaisir, 
un enchantement ou encore un ravissement. Jouir signifie tout aussi 
bien « faire fête », prendre plaisir et avoir. La notion de jouissance 
est donc marquée, épistémologiquement, par une constellation 
sémantique triple, fête - plaisir - possession, ce qui signifie que 
tout rapport à la fête est un rapport à une double occurrence du 
contexte de l’avoir (de la possession) : un avoir joui comme usage 



8 9

et comme plaisir et un avoir temporel qui doit s’entendre non 
seulement comme un « avoir le temps » mais aussi comme « être 
dans le calendrier ». D’autre part le festif n’a de sens que s’il est 
communautaire (c’est-à-dire fait à plusieurs), ce qui signifie que : 
1. le concept de fête intérieure est un concept strictement littéraire 
(c’est-à-dire historiquement marqué) ; 2. la fête est un partage et/
ou un faire connaître (une médialité) des deux avoirs (en ce sens 
la fête est alors une exposition ou un spectacle) ; 3. le festif est 
réciprocité, possible, d’un jouir comme moyen sans fin (médialité 
pure) ; 4. il participe, enfin, à la puissance du ravissement ou de 
l’enchantement, c’est-à-dire qu’il tend à entraîner l’autre et le 
divers dans son propre mouvement. En cela la fête est, selon les 
mots de Furio Jesi cités par Giorgio Agamben, ibid. p. 13 et p. 95, une 
« épiphanie privilégiée où “l’humanité dans sa plus grande concen-
tration coïncide paradoxalement avec l’acmé de la différence” ». 
Dernier des trois concepts définitoires, le périodique : la fête est 
récurrente et périodique, c’est-à-dire que la fête fonde (tout en 
dépendant d’elles) les structures calendaires. Une autre manière 
de le dire consisterait à montrer que la fête est non seulement le 
calendrier, mais qu’en plus elle fonde ce que nous nommons des 
structures extra-temporelles, c’est-à-dire des structures qui, tout en 
conservant leur régime périodique, échappent au calendrier. Ces 
trois concepts fondamentaux du jouir, du collectif et du périodique 
sont les corrélats phénoméniques de ce qu’on peut nommer le 
thymique, le communautaire et le temporel. Ce qui signifie que 
la relation jouir - collectif - période est très exactement semblable à 
ce qui définie la substance du contenu de tout objet (de tout objet 
linguistique, devrions-nous dire) à savoir le thymique, l’éthique et 
le noétique. Ce qui voudrait donc dire que la substance du contenu 
du festif est paradigmatique de toute forme linguistique. 
		 Nous devons, après nous être intéressé à son sens, nous 
intéresser à l’archéologie du concept de fête et de festivité. Le terme 
fête est étroitement lié à deux milieux ou deux contextes, celui du 
religieux et celui du profane, il est lié à un substrat, le mythe. Nous 

retiendrons une première définition du mythe comme tout récit 
de faits non consignés par l’histoire ainsi que toute construction 
de l’esprit ou de l’imagination qui incite à l’action. Cependant 
nous devons aussi retenir la définition du mythe par Furio Jesi 
nous y reviendrons ultérieurement : le mythe est une machine vide (sans 
substance) au sens ou le mythe est un moteur immobile scellé par 
la machine linguistique « où le moi parlant, à la limite d’une zone 
de non-connaissabilité, produit sans arrêt ses mythologies ». La fête 
est étroitement liée au mythe parce qu’il lui permet l’établissement 
d’événements fondateurs (fixés sous la forme de calendriers) et la 
constitution d’événements linguistiques, c’est-à-dire qu’on répète, 
qu’on récite, qu’on raconte. La répétition périodique du mythique 
constitue la structure la plus archéologique de la fête. 
		 Analysons maintenant ses deux milieux. Le religieux doit 
s’entendre ici comme les événements fondateurs (inoubliables) 
que nous devons commémorer (le calendrier) et qui nous re-lient 
au divin. Le festif est donc très lié à la doxologie, c’est-à-dire à la 
répétition jubilatoire de l’hymne à la gloire de, autrement dit, et 
dans ce cas, le festif est lié à une doxa, une croyance et à l’expression 
de sa gloire. Le second milieu du festif est le profane qui doit 
s’entendre de la même manière, c’est-à-dire comme les événements 
fondateurs (inoubliables) que nous devons commémorer (le 
calendrier) et qui nous lient au vivant. Il faut alors comprendre ce 
que signifie exactement le calendrier : c’est un cycle, un compte et 
le marquage d’un premier jour, c’est donc l’interaction évidente 
d’une cyclicité de la bios et de la polis, c’est-à-dire le marquage du 
temps de l’organique (humain) habité. C’est donc ce qui constitue 
notre temps conceptuel, l’idée de notre temps, en faisant coïncider 
le temps métaphysique et le temps physique, en faisant coïncider le 
temps linguistique et le temps phénoménique, en faisant coïncider 
le temps du percept et le temps de l’ouvert. Le festif profane est donc 
intrinsèquement et profondément lié au rituel (au jeu). C’est ici une 
grande avancée épistémique : le festif est rituel (il est rituel puisqu’il 
est commémoration ou volonté de commémoration, puisqu’il est 



10 11

périodique, puisqu’il est alors mémorial, voire même non-immé-
morial…). Le festif est rituel parce que : 1. il est alors lié à des règles ; 
2. il est lié aux cycles, c’est-à-dire à la non-linéarité (il faudrait ici 
encore l’analyser avec le terme strephein) ; 3. il est lié autant au jocus 
comme commémoration qu’au ludus comme itération du plaisir (il 
pourrait s’agir ici aussi d’une saisissante « doxologie » du plaisir) ; 
4. il est ou devient cette structure paradoxale de déconstruction des 
règles (la fête peut les inverser) pour mieux les ré-incruster, pour 
mieux, à nouveau, les faire coïncider (le rite). 
		 On parvient donc ici à une première conclusion : la fête est 
représentation d’un ordre (rite) dans une possible déconstruction ou 
dans un possible désordre. L’anthropologie traditionnelle a analysé 
ceci en définissant la fête comme une forme du renversement qui 
crée du symbolique pour atteindre (de nouveau ?) le mythique 
fondateur. Cette approche n’est pas fausse, elle est juste inefficace. 
On se retrouve alors, systématiquement dans une dialectique (faible, 
très faible) de l’ordre et du désordre, qui oppose bien sûr l’idée de la 
fête ancienne (perdue) et moderne (impossible) et qui oppose, bien 
sûr, l’idée du « sauvage » dans la fête et de l’observateur « civilisé » à 
partir de matériaux symbolico-littéraires… Nous ne déconstruirons 
pas ici l’analyse anthropologique classique de la fête nous renvoyons à 

l’ouvrage essentiel de Furio Jesi, La festa, c’est déjà fait… Il faut en revanche 
construire une autre analyse du festif, renouveler l’analyse anthro-
pologique à partir d’une analyse herméneutique pour fonder une 
herméneutique du concept de fête. 
		 Renouveler cette analyse c’est d’abord comprendre ce premier 
substrat du jouir - collectif - périodique. Pour le penser plus 
puissamment qu’un simple dérèglement on a, maintenant, à 
notre disposition quatre éléments d’analyse : le concept de magie, 
de ludus, de comédie et de parodie voir séminaires Langages & écritures 

2006-2007. 
		 L’analyse de la magie et du festif permet de faire coïncider la 
sphère de l’enfance et celle de l’adulte (la règle) et de comprendre 
la fête comme formule possible du bonheur et de sa libération de 

l’idée du sens. 
		 L’analyse du ludus permet de comprendre la fête comme 
une médiatisation possible des moyens sans fin (la possibilité de 
l’absence de règles). 
		 L’analyse de la comédie permet de penser la fête comme un 
possible achèvement du tragique et comme l’horizon de l’expé-
rience de l’insignifiant. 
		 Enfin l’analyse de la parodie permet d’entrevoir, de façon 
plus complexe, que la fête ou l’idée de la fête est l’achèvement de 
l’économie du tragique et du comique, autrement dit c’est rendre 
possiblement, tout festif au cœur du silence. 
		 Il s’agira alors de repenser une herméneutique du sujet, de la 
communauté et de ses objets comme lecture du festif. Ici, et en 
guise de conclusion nous posons quatre hypothèses théorétiques : 
		 1. l’intégralité des dispositifs sont liés à la fête ; 
		 2. la fête est une économie de l’inopérativité ; 
		 3. la fête est un concept vide (non-existant) ; 
		 4. la fête est liée au concept d’espionnabilité. 

							      6 octobre 2007



12 13

		S ix modèles d’analyse 
			       herméneutique

« Dans l’herméneutique il n’y a qu’un seul présupposé : 

le langage »

Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher

		 L’ensemble de la recherche pour cette année, nous le savons, 
porte sur une analyse herméneutique du concept de fête et de festif. 
Nous avons besoin, avant de nous y avancer plus encore, de revenir 
sur les cadres de ce que nous appelons une analyse herméneutique. 
Il s’agit de l’établissement de modèles interprétatifs pour tous les 
objets produits au cœur des machines linguistiques mais aussi pour 
tous les objets à régime d’art. 
		 Pour proposer ce modèle interprétatif nous devons poser 
quelques prolégomènes à toutes théories des langages. Il faut 
d’abord poser l’hypothèse, et la vérifier, que tout est linguistique. 
Georges Molinié in Sémiostylistique - L’effet de l’art, p. 8-9, puf 1998 écrit : 

	 « Je propose donc, en harmonie avec toute une tradition 
sémiotique, de conférer une appellation exclusive à ce qui est médiatisé 
par la procédure […] de symbolisation, et dont l’effectuation optimale 
et spécifique est réalisée dans la catégorisation verbale, langagière : ce 
qui est de la sorte produit, c’est du mondain. On dira que le monde est 
mondanisé par des procédures de médiation qui atteignent une catégo-
risation maximale par le langage (verbal). 
	 Le mondain, c’est donc du monde médiatisé, et, à la limite, 
catégorisé. 
	 La conséquence théorique de cette thèse est importante. On peut 
l’exprimer en ces termes : tout le mondain est appréhendable ; tout 
l’appréhendable est du mondain. Ce qui veut dire qu’on n’appréhende 

que du mondain, et jamais du monde : le monde est effectivement 
indicible. » 

		 Il y a une autre conséquence à cette thèse : tout est donc indéfec-
tiblement lié au langage et aux formes induites par la puissance 
structurelle du langage. Toute intention, toute motivation, sont 
donc, très clairement, des modèles linguistiques, paradigmatiques 
de cette puissance d’appel et de médiatisation. 
		 À cela s’ajoute maintenant la question de l’analyse du contenu 
de tout objet linguistique. Nous renvoyons ici encore aux théories 
de Georges Molinié. Ce qui nous intéresse ici c’est l’analyse de 
la forme du contenu (la stylicité) et l’analyse de la substance du 
contenu (le sens) que Georges Molinié avait analysé à partir de 
trois sous-composants, le noétique, l’éthique et le thymique. Ce 
qui est donc très clair, c’est que toute intention (vouloir faire du 
sens) à donc une forme : nous pouvons même dire que structurel-
lement toute intention (in-tensio) est une forme, toute intention est 
une forme puissantielle. La forme du contenu est donc absolument 
déterminante et ce sont les rapports, indissociables et génératifs, 
entre la forme et la substance du contenu qui déterminent la 
puissance de la pensée mais aussi les régimes d’artistisation. Il s’agit 
donc très clairement de se poser la question de ce qui structure la 
forme du contenu, c’est-à-dire la stylicité. Pour cela nous proposons 
ici un modèle d’analyse dynamique, que nous nommons, pour le 
moment et faute de mieux, un modèle d’analyse herméneutique. 
Tout objet linguistique et tout régime d’artistisation est donc 
contenu dans le schéma suivant : 

		 1. grammaticalité
		 2. corruptibilité
		 3. dialectique
		 4. économie
		 5. festivité
		 6. dialectique négative.



14 15

		 La notion de grammaticalité signifie d’abord que toute notre 
activité est une catégorisation du mondain (un fonctionnement 
cognitif ) structurée autour de deux fonctions principales : la 
découverte et la reconnaissance. La question de la grammaticalité 
signifie encore et surtout la formalisation de l’ensemble des règles 
et des codes qui constitue ce qu’on appelle les grammaires. Cette 
« grammaire » permet, stricto sensu, l’apparition de la communi-
cation et des communautés ainsi que la transmission (possible) de 
l’expérience. La question de la grammaticalité suppose l’appren-
tissage et le stockage des règles, de trois manières différentes : 1. 
la grammaire comme logique d’assemblage (d’une grammaire 
normative à une grammaire combinatoire) ; 2. la grammaire des 
liaisons stylistiques (autrement dit la codification des expériences 
poiétiques et esthésiques) ; 3. la grammaticalité des liaisons 
affectives (autrement dit des expériences esthétiques). Ces trois 
grammaticalités constituent ce qu’on appelle la « culture » qui 
est intrinsèquement et structurellement plus ou moins stable 
(symbolique) et plus ou moins mythologique. La stabilité tient à 
l’inscription et la fixation d’une expérience comme norme. Son 
rapport au mythologique ou à la machine mythologique s’éclaire 
avec la définition que Roland Barthes in Mythologie, p. 216, Seuil 1957 
donne à cette machine : « Chaque objet du monde peut passer 
d’une existence fermée, muette, à un état oral, ouvert à l’appro-
priation de la société ». 
		 La notion de corruptibilité doit s’entendre de deux manières. 
Toute formes est appréhendée et reconnue au travers des grilles de 
la grammaticalité. Ce schéma est un modèle constant (et graduel) 
réalisé par une conscience subjective individuelle. Il produit, 
indubitablement, des écarts par rapport aux codes (1) et il produit 
donc une forme séparée qui se médiatise (c’est-à-dire qui trouve les 
moyens d’exposer cette singularité). Toute médiatisation est donc 
la médiatisation d’une corruptibilité. D’autre part, et c’est ce qui 
constituera son second mode d’apparition, toute  médiatisation 
est donc l’acceptation plus ou moins forte du code (1). Ce qui 

signifie que toute expérience de la corruptibilité est donc forcement 
thymique puisqu’elle déterminera l’intensité de l’intention comme 
plaisir ou déplaisir au cœur de l’expérience singulière (l’origine 
de la possibilité de jouissance se tient ici). Et ce qui signifie aussi 
que toute expérience de la corruptibilité est indubitablement une 
expérience éthique en ce sens qu’il faut à tout moment accepter 
ou ne pas accepter, graduellement, l’ampleur des transformations 
et des modifications dues à la corruptibilité. (Il faut préciser ici 
que, sauf preuve du contraire, rien n’existe sans forme de corrupti-
bilité). 
		 La notion de dialectique, plus complexe, doit s’entendre comme 
l’expérience de la puissance générative de la pensée et comme 
l’expérience de la puissance matérielle du lien entre grammaticalité 
et corruptibilité (1+2). Nous dépassons cette structure (1+2) en 
l’absorbant, non comme une fixation mais comme un processus 
puissantiel : c’est à la lettre l’expérience de la puissance de la pensée. 
L’expérience de la pensée (c’est-à-dire la philosophie) est d’exposer 
non les langages mais leur devenir. Exposer le devenir des langages 
c’est exposer leur puissance ; ne pas exposer les langages c’est saisir 
que les langages ne communiquent pas. En somme c’est faire 
l’expérience simultanée mais non dissociable, de la double énergéia 
des langages (double puissance comme ergein et poien, c’est-à-dire 
les deux sens de faire, d’être-en-œuvre) avec leur argia, c’est-à-dire 
leur dés-œuvrement (le poien se maintient comme faire et comme 
activité sans que l’objet se fixe comme un moyen alors que l’argia 
est un désœuvrement essentiel). 
		 Il faut maintenant passer à la notion d’économie, et 
comprendre que le passage de la structure (1+2+3) à la structure 
(4+5+6) doit pouvoir s’interpréter comme le passage de l’expé-
rience singulière à celle collective d’une part et d’autre part comme 
le possible va-et-vient entre le principe de la singularité et celui de 
la singularité quelconque. L’économie donc : elle doit s’entendre 
comme l’ensemble des processus (1+2+3) qui, bien qu’individuels, 
n’existent que comme économie entre l’expérience du singulier 



16 17

distinct et le collectif. Structurellement il s’agit bien sûr du lien mais 
aussi des espaces. Que signifie la notion d’espaces économiques dans 
une analyses des structures interprétatives ? Le lieu disposé (c’est-
à-dire comme dispositif ) pour l’expérience est un lieu économique. 
Tout lieu, en ce sens, est économique, ce qui signifie : 1. il s’agit 
d’une économie des moyens (moyens mis à disposition de l’expé-
rience) ; 2. une économie des dispositifs (la façon dont sont mis à 
disposition les moyens) autrement dit il s’agit, stricto sensu, de ce 
qu’on appelle la marchandisation ; 3. une économie des régimes, 
ceux de la culture et de l’art (régime prostitutionel) ; 4. enfin une 
économie de la médiatisation autrement dit considérer qu’il s’agit 
systématiquement de régimes doxiques : toute ouverture comme 
régime des dispositifs est une exposition et comme régime de la 
gloire est la fixation de cette exposition (toute mytho-genèse est 
donc une économie). 
		 La notion de festif est l’expérience de la corruptibilité (2) dans 
l’espace collectif. Dans un régime analytique de l’anthropologie 
traditionnelle il s’agit de la possibilité du « désordre ». Dans une 
analyse herméneutique il s’agit de penser intégralement l’analyse 
de toute forme, de tout objet, de tout régime d’artistisation dans 
le collectif à partir de la grille analytique que nous avons faite du 
festif. L’expérience de la séparation est liée au concept de « magie », 
celle de la jouissance et celle de la dialectique sont lié aux concepts 
de la comédie et de la parodie (comme surpassement du concept 
de tragédie ou du Trauerspiel), enfin l’expérience du désœuvrement 
est lié au concept du ludus. Le festif, placé ici comme cinquième 
niveau de l’analyse herméneutique permet d’ouvrir toute analyse à 
l’expérience du désœuvrement. 
		 Enfin la notion de dialectique négative est d’abord la réinté-
gration de l’expérience de la puissance de la pensée dans le 
dispositif, autrement dit c’est l’expérience d’une argia au cœur de 
ces dispositifs. D’autre part, c’est faire, à partir de l’expérience de la 
puissance de la pensée, l’expérience de la séparation (déconstruction 
de la machine mythologique) dans les objets de la communauté : 

« Les voiles que la théologie, l’ontologie et la psychologie ont 
tendus sur l’humain sont maintenant tombés et un à un nous 
les rendons à leur lieu propre dans le langage. Nous regardons 
désormais le langage sans voile : il a expulsé de lui tout divin et tout 
indicible : il est entièrement révélé, absolument dans le principe. » 
Giorgio Agamben, « L’idée du langage » in La puissance de la pensée, p. 30, Rivages, 

2006. C’est-à-dire l’expérience des langages comme moyens sans fin 
et comme pratique argotique. Enfin c’est l’expérience matérielle de 
l’inopérativité : l’argia est au cœur de l’œuvre des hommes (le cœur 
asémantique), elle est donc au cœur de nos langages : un silence 
assourdissant comme l’expérience absolue d’une herméneutique 
matérielle…

							      15 octobre 2007



18 19

		E spionnabilité 

« L’humanité dans sa plus grande concentration coïncide 

paradoxalement avec l’acmé de la différence »

Furio Jesi

		 Il faut repérer et analyser au cœur du concept de festivité ce que 
le mythologue Furio Jesi appelle la spiabilità dei diversi autrement 
dit l’espionnabilité de la différence. 
		 La fête est un dispositif, un événement médiatisé puisque la fête 
est toujours liée à la vision : c’est-à-dire à un « se faire voir » ou plus 
précisément à un «se faire voir» en état festif. La précision a une 
valeur épistémologique importante puisqu’elle sous-entend que 
cette disposition à se faire voir est entièrement ou presque contenu 
dans l’état festif. 
		 Cette situation festive suppose plusieurs structures paradoxales 
ou étonnantes. Comment pro-duire et conserver un état festif 
comme médiation ? l’état festif n’est médiatisé qu’en lui même en 
temps que geste, en tant qu’événement, il ne peut l’être autrement 
à moins de perdre en cela son propre caractère de fête (il devient 
cérémonie ou commémoration). Comment accepter la présence 
de ceux qui ne sont pas en état festif et leur disposition à voir les 
participants sans pour autant voir ce qui les réjouit ? autrement dit 
se maintenir uniquement en position de voyeur. Enfin comment 
supporter cette structure paradoxale entre une présence strictement 
actuelle (le geste de la festivité) et un voir inactuel ? Le voir inactuel 
est celui de l’analyse, de l’observation, celui du réel absorbé dans 
les structures de la machine linguistique (et des régimes doxiques), 
autrement dit il est ce qu’on appellera l’origine du récit, ou encore 
en d’autres termes le régime de la littérarisation. 

		 On admettra comme première hypothèse que l’origine du récit, 
c’est-à-dire l’activité de la machine mythologique, c’est supporter 
sa propre inactualité. Dans la fête ou ailleurs. Supporter son 
inactualité signifierait avoir recours aux régimes du linguistique, 
c’est-à-dire aux structures de la mémoire, aux modèles du récit, à la 
mise en forme, etc. 
		 D’où la possibilité de devenir, de prendre la forme d’un espion. 
La mythologie, la figure, le récit, le littéraire en sont les meilleurs 
exemples. Ce sont au sens propre des « recherches du temps perdu », 
c’est-à-dire le temps, le moment qui n’a pas réussi à s’actualiser, 
à se confondre avec le calendrier, dans le bon-heur (dans le vivre 
bien, l’eu zèn aristotélicien). Il y aurait donc voir à ce propos l’introduction 

de Raymond Queneau à Bouvard et Pécuchet de Gustave Flaubert deux grands 
types de récits, les récits du « temps perdu » et ceux du « temps 
présent ». Les récits du temps présents sont ceux qui s’actualisent 
au cœur de la machine immobile et qui produisent « sans arrêt 
leurs mythologies ». (Ulysse en cela n’est pas un espion, il est un 
joueur ; il deviendra espion quand, cessant de jouer, il reviendra 
incognito. En revanche il renvoie absolument le lecteur à une 
position d’espion). Les récits du temps perdu sont ceux qui expéri-
mentent le vide de la machine (sa médialité). La fête nous renvoyons aux 

concepts développés dans le système d’analyse herméneutique comme forme structurelle 

et collective de la corruptibilité qu’elle soit possible ou impossible, n’est 
pas ici le problème : la situation du se faire voir rend impossible la 
présence. La machine mythologique est alors vidée parce qu’inac-
tuelle, il n’y a pas de mytho-genèse et nous ne voyons alors que sa 
médialité (le se faire voir de la machine, sa spectacularisation). 
		 Seule la stylicité serait alors la forme de l’actualisation, comme 
geste, de tous les récits. 

							      22 octobre 2007



20 21

		E spionnabilité ii

« Le fait mythologique est une période et un espace déterminés par 
le fonctionnement de la machine mythologique, il rassemble un 
certain nombre d’hommes : ceux qui racontent les mythologies, 
ceux qui les écoutent, ceux qui s’identifie aux modèles comporte-
mentaux. Sont-ils à l’intérieur ou à l’extérieur de la machine ? ou 
sont-ils eux-mêmes la machine ?  »

Furio Jesi, La festa.  

		 Pour appréhender le concept d’espionnabilité (le concept de 
spiabilità dei diversi théorisé par Furio Jesi) il faut revenir en arrière 
et se poser la question de l’existence de la fête, autrement dit le 
degré de connaissance que nous avons de ce qu’on appelle le festif. 
Si nous posons l’hypothèse que la fête existe, nous devons nous 
poser la question de savoir ce qu’elle est, et tenter de connaître son 
mécanisme. Nous avions admis que la première façon d’entendre 
le concept de festif est de déplacer les zones que nous appelons 
d’intensivité (le jouissance) de la sphère de la singularité à la celle 
du collectif : produire l’existence d’une intensivité ressentie par 
plusieurs. Si cette zone est possible (c’est l’enjeu de nos recherches) 
elle oscille entre zone du mythe et zone absolue de l’expérience. 
La zone du mythe signifie, en ce cas, que le festif est intégra-
lement dépendant des régimes généraux mythologiques (légendes, 
simulacres, fantasmes, etc.). La zone de l’expérience, signifie ou 
signifierait, qu’empiriquement il est possible de participer à une 
fête (reste alors l’immense problème définitoire de la fête). Si cette 
« intensivité » est donc possible, il faut la définir. Nous proposons 
ici une première définition ; le festif est rythme, mais un rythme 
très particulier, pas celui de la vie collective, pas celui de la vie 
singulière, pas celui de ce qu’on appelle musique, pas celui donc de 

la prosodie, pas celui des langues, mais celui, étrangement, d’une 
musique sans son : autrement dit cette intensivité, autrement dit 
le cœur de la machine anthropologique, un mouvement immobile. 
À partir de cela se pose deux hypothèses : 1. ceci est invérifiable, 
ça n’existe pas, c’est donc un simulacre ou un fantasme (régimes 
doxiques); 2. c’est possiblement vérifiable, ça existe, il y a donc, 
graduellement, l’expérience de l’intensité. Être « espion » signifie 
très exactement se mettre en mesure de vérifier l’un des deux 
hypothèses. Être « espion » c’est construire des mesures d’obser-
vation, des mesures d’espionnabilité ici bien sûr nous ne nous intéressons pas 

aux mesure de l’observation anthropologique et sociologique ; seules nous intéresse les 

mesures connexes à l’expérience de l’intensivité. 
		 La fête est donc un dispositif et un événement médiatisé, puisque 
c’est un événement construit et puisque la fête est toujours liée à la 
médialité : c’est-à-dire à un « se faire voir » ou plus précisément à 
un « se faire voir » en état festif. La précision a une valeur épistémo-
logique importante puisqu’elle sous-entend que cette disposition à 
se faire voir est entièrement ou presque contenu dans l’état festif. 
Le festif comme état est donc la médiatisation de ce mouvement 
immobile, de ce rythme qui absorbe le singulier dans les régimes 
fonctionnels du collectif. 
		 Nous avions vu que le festif comme médiatisation supposait 
plusieurs situations paradoxales. Si le festif est médiatisé en tant que 
festif, pour lui-même en tant que geste et en tant qu’événement, 
il médiatise donc non pas sa nature abstraite mais son état, c’est-
à-dire une situation supposée, présumée. Le festif est donc bien lié 
à trois situations qui prennent acte en fonction de la présence plus 
ou moins effective de ce pré-supposé : le festif comme commémo-
ration, le festif comme spectacle, le festif comme rythme. 
		 D’autre part nous nous étions interroger sur la présence de ceux 
ou celles qui ne sont pas intégralement dans une état festif, que nous 
avons nommé « observateurs » : pour plus de précision il faudrait 
exclure toute pensée qui émettrait l’hypothèse d’une expérience 
intégrale à la fête et poser, au contraire, qu’il s’agit ici encore d’un 



22 23

phénomène graduel. À l’hypothèse, existe-t-il un statut de  «voyant 
intégral» nous formulons une nouvelle hypothèse où tout participant 
est tour à tour voyant et voyeur et que c’est seulement à cette condition 
qu’il mesure son devenir festif comme un devenir médiatisé (exposé). 
Que signifie alors l’exposition du festif ? en soi un point aveugle qui 
ne garantie ni une actualité, ni la possibilité d’échapper à l’inac-
tualité. Cependant c’est dans la seule mesure de ce va-et-vient entre 
voyant et voyeur d’une situation festive que peut s’opérer l’ouverture 
essentielle de cette expérience : si nous maintenons un unique statut 
de voyeur nous exposons en cela la fête dans sa plus grande brutalité 
et entièreté; si nous garantissons un statut de voyeur, dans celui de 
participant (voyant) alors nous n’exposons plus la fête, mais le désir 
de son actualité, autrement dit le devenir festif il faut bien sûr faire ici 

la distinction très stricte entre un devenir festif et une recherche sur le festif. C’est 
seulement dans cette situation que peut être récupérer le sens de ce 
que nous déjà appelé l’actualité. 
		 Ce qui signifie que lorsque nous disions qu’il y a un geste de 
la festivité actuel face à un voir inactuel, c’est incorrect. Le geste 
de la festivité est en tant que tel, dans sa brutalité, actuel mais il 
tombe immédiatement dans une inactualité sans que rien ne puisse 
le retenir. Le voir, ou la mesure de l’exposition du festif, est inactuel 
s’il est absorbé comme observation : en revanche il réintègre son 
actualité dès lors qu’il est exposition de son devenir et non de son 
état, de son en tant que tel. L’être-dans-le-festif est intrinsèquement 
lié à l’être-dans-le-langage : il ne peut garantir son actualité (son 
rythme) qu’à la condition de n’exposer ni son langage, ni son 
expérience festive, mais d’exposer le devenir de son langage et de la 
fête (ou plus précisément de son expérience de la festivité).
		 L’origine et la fonctionnalité du récit (de la fiction) se trouve 
donc ici : son origine comme espionnabilité d’une expérience 
(voir ce qui a été vu), sa fonctionnalité comme espionnabilité des 
dispositifs, fiction linéaire, discriminante et normative dans le cas 
d’un observateur, fiction non-linéaire, combinatoire et poiétique 
dans le cas du voir le devenir du festif. 

		 L’ensemble de ces dispositifs sont contenus et générés par ce 
que nous appelons les régimes doxiques (ce que produit la doxa 
comme régimes des appréhensions collectives et comme structures 
de spectacularisation de ces régimes) ou ce qu’on peut appeler 
encore la « machine mythologique », autrement dit la machine 
fonctionnante, c’est-à-dire le mythe. L’ensemble de ces dispositifs 
sont constitués pour supporter notre propre inactualité, c’est-à-dire 
supporter notre état d’être linguistique au cœur des régimes du 
linguistique structuré. 
		 Le concept d’espionnabilité suppose donc que nous puissions 
avoir recours à des objets, des gestes, des œuvres qui nous ouvrent 
à notre statut d’espion et à notre devenir exposition. Notre statut 
d’espion signifie ici être ne mesure de pro-duire ces objets qui 
ré-exposerait une intensité. Écrivain espion emblématique, Marcel 
Proust construit une œuvre du «temps perdu» pour le «retrouver» 
au cœur même de l’espionnage : ça se situe exactement au milieu 
de l’œuvre aux premiers mots de Sodome et Gomorrhe Marcel Proust, À 

la recherche du temps perdu, Gallimard, tome iii, p. 3, 1988 : 
	
	 On sait que bien avant d’aller ce jour-là (le jour où devait avoir 
lieu la soirée de la princesse de Guermantes) rendre au duc et à la 
duchesse la visite que je viens de raconter, j’avais épié leur retour et fait, 
pendant le durée de mon guet, une découverte, concernant particu-
lièrement M. de Charlus, mais si importante en elle-même que j’ai 
jusqu’ici, jusqu’au moment de pouvoir lui donner la place et l’étendue 
voulues, différé de la rapporter. 

		 Autre mesure de cette espionnabilité, celle qu’opère Robert 
Musil au début de L’Homme sans qualité : il s’agit ici d’espionner 
la part infime de la manifestation et du manifesté d’où, comme 
l’indique le titre du premier chapitre « chose remarquable, rien 
ne s’ensuit » Robert Musil, L’Homme sans qualité, Seuil, tome i, p. 11, 1956, trad. 

Philippe Jacottet : 
	
	 On signalait une dépression au-dessus de l’Atlantique; elle se 
déplaçait d’ouest en et en direction d’un anticyclone situé au-dessus 
de la Russie, et en manifestait encore aucune tendance à l’éviter par 



24 25

le nord. Les isothermes et les isothères remplissaient leurs obligations. 
Le rapport de la température annuelle moyenne, celle du mois le plus 
froid et du mois le plus chaud, et ses variations mensuelles apério-
diques, était normal. Le lever, le coucher du soleil et de la lune, les 
phases de la lune, de Vénus et de l’anneau de Saturne, ainsi que nombre 
d’autres phénomènes importants, étaient conformes aux prédictions 
qu’en avaient faites les annuaires astronomiques. La tension de vapeur 
dans l’air avait atteint son maximum, et l’humidité relative était faible. 
Autrement dit, si l’on ne craint pas de recourir à une formule démodée 
mais parfaitement judicieuse : c’était une belle journée d’août 1913.

		
		 Autre mesure encore celle de l’écrivain Olivier Cadiot : après 
la constitution d’un personnage Robinson qui appréhende des 
structures linguistiques toujours neuves, il fabrique un récit, le 
dernier, Un nid pour quoi faire, où tout, dans un régime de l’échec 
et de l’impossibilité, se concentre sur une fête impossible et cruelle 
comme démonstration de l’inactualité de toute mise en scène. Mais 
la langue qui s’y expose est la mesure non seulement des régimes de 
la parodie mais aussi de son devenir festif Olivier Cadiot, Un nid pour quoi 

faire, p.  P.O.L, 2007 : 

Et ça s’accélère, on retombe en enfance, une fête c’est comme ça, on 
mime des groupes imaginaires en dansant, on fait des gestes de tribu, 
on fait semblant de jouer aux Indiens, ou la version second degré, en 
agitant le bassin, plissant les yeux, comme quelqu’un qui inventerait 
le rock en direct. 

Imaginer Lévi-Strauss en train de danser le jerk. 

Je rajeunis à vue d’œil, ouh-ouh, il reste un fond d’Izara verte s’il y 
a trente ans, bouteille très collante, ou du Fernet-Branca en flacons 
individuels, faites la queue, merci. 

Il y a aussi du sirop pour la toux. 

Mets la neuf, non la neuf, j’aime moins, Pauline, mets la douze, la 
dernière, c’est doux, c’est un slow ? c’est une fin, en canon, tout doux, 
c’est des petites paroles dans l’oreille, pour dire bonne nuit. 

C’est tes seins là ? 

		 Prenons encore deux exemples de ce que nous nommons 
espionnabilité. D’abord chez Vincenzo Agnetti dans ce fragment 

d’une œuvre textuelle de 1976 Vincenzo Agnetti coasualmente un percorso, 

catalogue d’exposition, trad. F. V. :

1) Premièrement le doute, puis la poésie, la synthèse et donc la lutte 
avec l’entourage mondain. 
1a) L’entourage altère toujours l’entouré. 
1b) L’espace de l’entourage est gravitation et appropriation, réversible. 
1c) L’entouré conditionne, réflexivement, l’entourage. 
1d) Les objets qui constituent le support de l’entourage ne sont pas 
seulement des objets, mais sont surtout les dimensions et les contra-
dictions que nous découvrons en eux. Ces découvertes incessantes 
nous les objectivisons et c’est inévitable, du reste, comme moyen 
de confrontation. Notre être est donc en même temps entouré et 
entoureur. D’où nos contradictions et nos dimensions.

		 Ici les moyens d’observation se font très clairement par l’usage 
des dispositifs conceptuels et logiques, le langage est un jeu implicite 
de disposition et de support. De la même manière mais en jouant 
sur la citation la pièce Disclaimer de Pierre Huyghe met en scène 
des « contenus » qui deviennent des avertissements : avertir que 
d’autres objets ont été épiées et remis en « circulation » Pierre Huyghe, 

Celebration Park, Musée d’art moderne de la ville de Paris, 2006 : 

Je ne possède pas le musée d’art moderne ni l’étoile noire.
I do not own free time.
I do not own 4’33’’.
I do not own snow white. 

		 Nous devons conclure en ajoutant à ces quelques exemples, 
deux autres qui ne sont pas issus ni de la littérature des arts 
plastiques mais de la philosophie, de l’appréhension générale des 
formes structurelles de la pensée. L’espionnabilité signifie alors la 
mise en forme d’une pensée qui intègre les dispositifs que nous 
avons théorisés, autrement dit ce que nous appelons les régimes 
doxiques. L’ensemble de la pensée de Georges Molinié formalise 
ces régimes dans l’appréhension générales des œuvres en réception 
Georges Molinié, Hermès mutilé, p. 83, Champion, 2005 : 



26 27

La doxa autorise, balise et tout ensemble  exprime les conditions 
d’acceptabilité de toute opinion, à l’intérieur du travail de valeurs 
dans les praxis sociales de circonstances concrètes. Sa force ne vient 
pas seulement de ce qu’elle exprime l’humanité dans le prisme des 
reconnaissances inter-subjectives ; elle tient, plus ataviquement, à sa 
fragilité, à son instabilité, à sa superficialité. Son fond, c’est sa surface, 
qui, tel un effet de peau, révèle la palpitation sûre de l’humain. 

		
		 Terminons avec un extrait de Profanations de Giorgio Agamben 
p. 112, Rivages, 2005 voir aussi le texte « Langue et histoire », in La puissance de la pensée, 

p. 33, Rivages, 2006 : 

Les dispositifs médiatiques ont pour objectif précis de neutraliser le 
potentiel profanateur du langage comme moyen pur et d’appréhender 
la possibilité d’un nouvel usage, d’une nouvelle expérience de la parole. 
[…] De la même manière dans le système de la religion spectaculaire, 
le moyen pur, suspendu et exhibé dans la sphère médiatique, expose 
son propre vide et ne dit que son propre néant, comme si aucun autre 
usage n’était possible, comme si aucune autre expérience de la parole 
n’était plus possible. 

		
							      5 novembre 2007

		L es guetteurs

« Doux J--s ! fit ma mère, qu’est-ce que c’est que toute cette histoire ?
  Une CHAPONNADE en trop et une rataconniculade 
en moins fit Yorick ; l’histoire sans queue, mais non sans tête, d’un 
taureau flapi du bas, d’une vache qui n’avait pas eu d’andouille 
après souper, et d’une femme peut-être trop vanné en sa grange 
——— et une des meilleurs que j’aie jamais entendues dans le 
genre. »

Laurence Sterne Tristam Shandy.  

		 Si nous maintenons la thèse que les régimes collectifs ou 
supra-singuliers offrent des événements dont l’intensité est 
graduelle, jusqu’à la possible existence d’un régime de la festivité, 
nous maintenons dès lors que le comportement singulier se 
fait observateur de ces dispositifs. Plus précisément que nous 
nous faisons espion ou guetteur et que ça constitue l’essentiel 
de notre activité dynamique et dialectique dans nos rapports au 
collectif et dans notre appréhension des régimes doxiques. Mais 
de quoi sommes-nous les guetteurs ? de quels objets ? et de quels 
mécanismes ? La réponse la plus simple serait que nous guettons le 
fonctionnement de la machine mythologique (les régimes doxiques) 
et les objets qu’elle produit (les mythes). Mais c’est insuffisant, nous 
devons préciser. 
		 À partir des observations et des analyses que nous avons faîtes, nous 
pouvons préciser le contenu de cette observation selon trois modalités : 
espionnabilité du témoignage, c’est-à-dire notre rapport à l’histoire, 
espionnabilité du mouvement, c’est-à-dire notre rapport au collectif 
et espionnabilité du mode festif, c’est-à-dire notre rapport à la langue 
(plus précisément il s’agit de notre rapport à l’ombre de la langue tel 
qu’on peut l’entendre dans le Convivio de Dante Alighieri). 



28 29

		 Soit le schéma suivant : 
				   comme matérialisme
				   comme messianisme
				   comme empathie (l’acédie)
				   comme image dialectique (l’éclair)
				         comme maintenant de la connaissabilité
				   comme fonctionnalité de la machine
				   comme rythme
mouvement	 comme époque
				   comme bathmologie
				   comme passage
				        comme in fieri de la connaissabilité
				   comme condition d’être parlant
mode festif	 comme exposition
				   comme visibilités

		 Notre première activité de guetteur est notre recherche de 
tout ce qui compose, au sens propre la matière de l’histoire, c’est-
à-dire mémoire et connaissance. Cette appréhension est fortement 
constituée du contenu des régimes doxiques ; elle oscille donc 
très graduellement du témoignage, à l’annale, à la chronique, 
à l’actualité, au narrateur et à l’historien. Cette appréhension, 
c’est-à-dire l’œuvre comme témoignage est un rapport de techni-
cisation, de savoir faire ou plus précisément de savoir fasciner et 
savoir subjuguer. « Faire œuvre d’historien ne signifie pas savoir 
“comment les choses se sont réellement passées”. Cela signifie 
s’emparer d’un souvenir, tel qu’il surgit à l’instant du danger. Il 
s’agit pour le matérialisme historique de retenir l’image du passé 
qui s’offre inopinément au sujet historique à l’instant du danger. » 
Walter Benjamin, Sur le concept d’histoire, vi. 
		 Guetter dans l’œuvre (ou réaliser) la part de messianisme 
signifie très exactement guetter que « la tradition des opprimés 
nous enseigne que l’“état d’exception” dans lequel nous vivons 
est la règle » ibid, viii et en même temps chercher dans la forme 

témoignée ce qui fait que « le passé est marqué d’un indice secret, 
qui le renvoie à la rédemption » ibid. ii. Autrement dit ce qui signifie, 
d’une part la force toute puissance des actualités comme possible 
espérance ou forme du pathos et d’autre part comme formulation 
envisageable et matérielle du dépassement (katargénesthai) des 
cadres de la collectivité. 
		 Troisième modalité de l’espionnabilité, celle que nous 
nommons empathie. Les registres de l’empathie sont divers mais 
ils intègrent tous une adhésion à la machine mythologique. Walter 
Benjamin ibid. vii a analysé celle de l’acédie comme source de la 
tristesse : « elle naît de la paresse du cœur, de l’acedia, qui désespère 
de saisir la véritable image historique dans son surgissement 
fugitif ». L’empathie est donc très exactement ce mouvement 
d’adhésion vers le centre de la machine mythologique, c’est-à-dire 
les formulations du drame et du tragique, l’expressivité de tout ce 
qui tend à se lier aux formes de la commémoration. En ce sens 
l’empatie immobilise notre présent dans des formes symboliques 
ou mythologiques du passé, autrement dit, et pour paraphraser 
Walter Benjamin, les objets culturels deviennent des butins 
triomphalement exhibés. 
		 Nous sommes alors en mesure d’appréhender un autre type 
d’empreintes formelles, celles qu’on nomme images dialectiques ou 
que Walter Banjamin nomme un éclair ibid. v et relire à ce propos le texte 

[n 3, 1], Walter Benjamin, Paris Capital du xix° siècle, Cerf, 2006 : il écrit  : 
	 L’image vraie du passé passe en un éclair. On ne peut retenir 
le passé que dans une image qui surgit et s’évanouit pour toujours 
à l’instant même où elle s’offre à la connaissance. « La vérité n’a pas 
de jambes pour s’enfuir devant nous » - ce mot de Gottfried Keller 
désigne, dans la conception historiciste de l’histoire, l’endroit exact 
où le matérialisme historique enfonce son coin. Car c’est une image 
irrécupérable du passé qui risque de s’évanouir avec chaque présent qui 
ne s’est pas reconnu visé par elle.  

		 Voici donc l’enjeu de notre regard, soit nous ne sommes pas 
capable d’appréhender ces images et dans ce cas nous sommes 
absorbés dans l’œuvre de l’historien (commémoration), soit nous 

témoignage {
{
{



30 31

sommes capables de nous laissés fasciner par cet éclair (empathie), 
soit nous sommes en mesure de chercher cette image dialectique, 
c’est-à-dire l’endroit où « l’Autrefois rencontre le Maintenant dans 
un éclair pour former une constellation » ibid. [n 3, 1]. 
		 C’est dans cette limite, dans cette mesure même, que nous 
pouvons commencer à parler du « maintenant » de la connaissa-
bilité, c’est-à-dire l’opération qui consiste à ne plus réellement faire 
adhérer notre position de guetteur aux formes dites historiques. 
Nous tentons maintenant une observation dans l’à-présent : le 
guetteur « saisit la constellation que sa propre époque forme 
avec une époque antérieure. Il fonde ainsi un concept de présent 
comme “à-présent”, dans lequel se sont fichés des éclats du temps 
messianique ». ibid. appendice a. Il faut maintenant l’expliquer. 
		 Le guetteur tente maintenant d’appréhender ce que nous avons 
appeler un mouvement, c’est-à-dire son rapport au collectif. Il le 
fait d’abord aussi simplement qu’en observant les fonctionnalités 
du collectif, c’est-à-dire la machine mythologique en fonction-
nement. Autrement dit il tente de mesurer l’importance de la 
présence du mythe et les modifications qu’il réalise. Ensuite il tente 
de mesurer la part de fantasme et de fascination dans l’apparition 
de la machine (du mythe). 
		 Nous nous mettons ensuite en position d’observateur des 
structures du collectif, autrement dit observer les structures de ce 
qui constitue l’existence du collectif et des œuvres, ce que les grecs 
anciens appelaient ruthmos. Observer la structure signifie observer 
la structure formelle, la Gestalt de tous les objets qui sont en relation 
avec soi mais à la condition de considérer que cette structure « est 
donc un tout qui contient quelque chose de plus que la simple 
somme de ses parties » Giorgio Agamben, L’homme sans contenu, p. 127, Circé, 

1996. Ce qui signifie qu’il est impossible de connaître, en une seule 
donnée, la structure et la quantité de relation nécessaire à l’appa-
rition de cette structure. Nous devons apprendre à séparer ces deux 
types de connaissance pour les reformuler dialectiquement dans 
le mouvement qui lie la connaissance de l’objet comme structure, 

comme rythme, et la possible connaissance de son « lieu d’appa-
rition », de ses relations, comme structure cette fois arythmique 
(aruthmos), c’est-à-dire ce qui est à la fois inarticulé et surtout en 
perpétuelle mutation. 
		 Très logiquement ce que le guetteur observe alors c’est le 
mouvement de cette incessante mutation, c’est le mouvement 
arythmique qui saute de trous en trous au point de laisser une forme 
cependant appréhendable, celle de l’époque, ou celle que les grecs 
appelaient l’épokè : signifiant à la fois suspendre et tendre, ce terme 
signifie exactement cette solution de continuité, ce mouvement 
dialectique que nous conservons dans le terme français époque. 
Giorgio Agamben ibid. p. 132 en traduisant épokè par rythme, nous 
offre une magnifique analyse de notre guetteur : le guetteur est 
celui qui tout en se tenant fermement (épékô) à son poste tend son 
existence au rythme et aux mouvements de ce moment (épokè). 
Autrement dit le guetteur est celui qui à cet instant et à son 
endroit s’ouvre à la mesure d’une expérience communicable, d’une 
aièsthésis.
		 Cette ouverture dans l’époque, dans l’à-présent comme rythme 
(devrions-nous dire comme rythme dont la mesure est l’arythmie) 
est exactement la mesure de la diversité infinie des phénomènes et 
des structures mais aussi la mesure de la gradualité infinie des degrés 
infinis de l’expérience comme appréhension de ces phénomènes 
et de la communication de ces expériences. Voilà ce que Roland 
Barthes « Lecture de Brillat-Savarin » in Le bruissement du langage, p. 304, Seuil, 1984 
dit de « l’une des catégories formelles les plus importantes de la 
modernité » : 

celle de l’échelonnement des phénomènes. Il s’agit d’une forme du temps, 
beaucoup moins connu que le rythme, mais présente dans un nombre si 
grand de productions humaines qu’il ne serait pas trop d’un néologisme 
pour la désigner : appelons ce « décrochage », cette échelle du champagne, 
une « bathmologie ». La bathmologie, ce serait le champs des discours 
soumis à un jeu de degrés. Certains langages sont comme le champagne : 
ils développent une signification postérieure à leur première écoute et 
c’est dans ce recul du sens que naît la littérature.



32 33

C’est très exactement de ce rythme dont nous parlons, de la mesure 
de ce « décrochage » comme expérience possible : la perception de 
ce rythme est perpétuellement en jeu, incessamment remise en 
question, systématiquement dans l’à-présent et nous en sommes les 
guetteurs, les espions avides et rusés : c’est l’époque, le maintenant, 
l’actualité, ce que nous nommons le « principe de la mode ». Il faut 
cependant entendre très précisément le principe de la mode non 
comme un résultat en soi mais bien un principe, une technique 
presque : c’est ce qui fait que nous sommes des guetteurs, c’est la 
technique du guetteur, la rapidité de son observation, la virtuosité 
de sa vision, la célérité de son apparition, la persévérance de sa 
traque, la puissance de son éveil, la ténacité de son endroit, la 
fascination de son œil. L’œuvre naît dans ce fond d’observation, 
dans la persistance de ce mouvement qui ne se fige pas, qui ne 
se stabilise pas, qui se maintient, si possible, dans cette même 
intensité. 
		 Le guetteur dans les replis de la langue, dans les plis infinis des 
structures linguistiques, est celui qui observe les rythmes – l’ombre 
des langues selon Dante Alighieri ou le bruissement de la langue selon 
Roland Barthes ou le cœur asémantique des langues selon Furio Jesi 
ou l’énigme selon Giorgio Agamben – observe la profusion de ce 
que Roland Barthes nomme une explosion et une dissémination 
« De l’œuvre au texte » in Le bruissement du langage, p. 75, Seuil, 1984 :

     Le Texte est pluriel. Cela ne veut pas dire seulement qu’il a 
plusieurs sens, mais qu’il accomplit le pluriel même du sens : un 
pluriel irréductible (et non pas seulement acceptable). Le Texte n’est 
pas coexistence de sens, mais passage, traversé ; il ne peut donc relever 
d’une interprétation, même libérale, mais d’une explosion, d’une 
dissémination. Le pluriel du Texte tient, en effet, non à l’ambiguïté de 
ses contenus, mais à ce que l’on pourrait appeler la pluralité stéréogra-
phique des signifiants qui le tissent (étymologiquement le texte est un 
tissu) : le lecteur du Texte pourrait être comparé à un sujet desœuvré 
(qui aurait détendu en lui tout imaginaire). 

Voici l’objet de la traque de l’observateur, cette pluralité, ce 
mouvement de traversée, cette stéréophonie, ces structures 

d’échos, ce déjà lu, ce déjà vu, ce déjà entendu. Guetter et observer 
ces structures c’est ouvrir notre connaissance de l’œuvre à un in 
fieri, autrement dit à un devenir de ce moment, de ce guetté, de 
cet espionné, de ce vu. Ce devenir est le dernier objet que doit 
rechercher le guetteur, l’ultime enjeu de sa traque : l’ouverture de 
ces deux premières traques (le témoignages et le mouvement) aux 
modes festifs. 
		 Pour maintenir l’objet de son observation le guetteur doit le 
maintenir dans cet in fieri sans que jamais il ne se fixe, sans que 
jamais il ne se bloque, c’est-à-dire qu’il doit le maintenir dans 
son être parlant ; c’est dans cette seule mesure que l’observé ne se 
cristallise pas ; il continu sa liquéfaction chez Emmanuel Hocquard, 
sa constellation chez Walter Benjamin ou chez Federico Fellini, 
son explosion chez Roland Barthes, son ex-position chez Giorgio 
Agamben, son feuilletage chez Claude Simon, son désœuvrement 
chez Olivier Cadiot ou Tino Seghal, etc. 
		 C’est exactement ce que nous avions déjà nommé dans le 
refus de l’exposition des langues, leur préférant alors l’exposition 
de leur devenir, de leur mouvement, l’exposition de leur rythme 
aussi chaotique soit-il, aussi speed soit-il, aussi excité soit-il. C’est 
aussi exactement ce que dit Giorgio Agamben dans une analyse 
des rapports langue et histoire chez Walter Benjamin La puissance de la 

pensée, p. 38, Rivages, 2006 : 
   La tache du « philosophe », comme celle du traducteur, [nous 
devrions dire aussi celle du guetteur…] est, en effet, la « description » 
et le « pressentiment » de cette unique langue vraie qui tente de 
« s’exposer » et de se « constituer » dans le devenir des langues. À la fin 
de l’essai, cette langue pure est décrite à travers la figure décisive d’une 
« parole sans expression » qui s’est libérée du poids et de l’étrangeté 
du sens. 

Mieux encore, ce que cherche ici le guetteur, dans l’observation 
du devenir des langues (donc de sa connaissance en devenir) c’est 
le moment où les langues, les expériences se communiquent sur 
un rythme non célébratif, non cérémoniel, non rituel. Ce que le 
guetteur cherche c’est non plus la visibilité, mais son pluriel, les 



34 35

visibilités. Il n’est dès lors plus le voyeur de ceux qui voient, mais 
ce voyant aux multiples visibilités, cet Argos, ce Panoptès en figure 
de guetteur comme figuration et forme de notre seule et actuelle 
activité : nous espionnons aussi crûment le monde dans une 
alternance étonnante entre un désir et un devenir pornographe et 
le devenir festif de nos structures linguistiques. Il s’agit ici d’une 
question de jubilation, de ce qui désœuvre à ce point, que nous ne 
puissions pas être plus actuel. Dans les paralipomènes aux thèses 
Sur le concept d’histoire Walter Benjamin entrevoit ce monde de 
« l’actualité totale et intégrale » du guetteur lorsqu’il surprend 
l’exposition des langues dans leur devenir festif : 

     Ou mieux, elle est cette langue même, non pas comme langue 
écrite, mais comme une langue célébrée sur un mode festif. Cette fête 
est purifiée de toute cérémonie. Elle ne connaît pas de chant de fête. 
Son langage est l’idée de la prose même, comprise par tous les hommes 
comme l’est la langue des oiseaux par ceux qui sont né un dimanche. 

		
							      19 novembre 2007

		L a fête vide

« — Allez, Arturo, tu peux te réveiller. 
  Autour de notre navire, la mer était toute entière uniforme, 
infinie comme un océan. On ne voyait plus mon île. »

Elsa Morante L’isola di Arturo.

Emmanuel Hocquard, Conditions de lumière.

		 Le fête est un concept vide. Que signifie un concept vide ? Ça 
ne signifie pas que ça n’existe pas ; ça existe mais c’est vide. Ça ne 
signifie pas que ça ne fonctionne pas ; ça fonctionne mais à vide. 
Ça ne signifie pas que c’est mort ; c’est vivant et vide. Ça signifie, 
comme pour Arturo, la disparition de l’île, ne plus la voir, ne plus 
la guetter alors qu’elle continue d’exister, ça c’est vidé. Ça signifie 
que la fête fait partie de ces signes qui existent et qui fonctionnent 
très fortement mais qui sont conceptuellement vides : exister veut 
dire ici qui a une activité linguistique et symbolique, fonctionner 
veut dire simplement qui est mythogénétique. Soit dit en passant 
tout signe fonctionne, graduellement, sur un contenu et la relation 
du contenu à la forme (à sa forme) modifie plus ou moins la valeur 
du signe (en fonction du contexte, de l’histoire, de la structure 
discursive et énonciative, du style, etc.).
		 Mais il y a ici deux structures paradoxales. Premièrement le 
contenu du terme « fête » est déterminé pas un ou plusieurs sens 
comme marqueur qui empêche la signification attendue du festif 
comme intensité. C’est un contenu dogmatique et doxique qui 

		 Ils ont en commun ce qui 
ne communique pas   Une
équerre Un feu de naufrageur
Des noyaux d’abricots
		 L’enlèvement au sérail



36 37

stabilise le sens de « fête » dans des régimes de croyance et de mythe. 
Le terme fête est donc bien « vidé » du sens le plus évident. Deuxiè-
mement la « fête » fixe paradoxalement une forme (non-contex-
tuelle) qui cherche son origine dans l’histoire et la mémoire. C’est 
en ce sens que nous parlerons d’inactualité de la fête. Ou d’impos-
sibilité de la fête. La fête est en cela une forme dogmatique et 
endoxique (le sens qui fait authenticité et qui institue le système de 
glorification). La fête s’incruste sans adapter sa forme (sa dimension 
stylématique) à l’immémorial et au contexte. 
		 La fête est donc un concept et une forme vide. Elle est essentiel-
lement vide et inadaptée : le cœur du festif est en fait un signifiant 
vide et essentiellement creux puisqu’il ne répond pas au contenu 
de l’intensité, de la pluralité. La fête est ontologiquement vide : 
elle appelle à une visée ontologique qui n’est pas anthropologique 
puisqu’elle fixe des valeurs d’origine et d’existence comme le rituel 
et le commémoratif. La fête est ontiquement vide puisqu’elle ne 
relève pas de la perception de l’être-là et singulier et puisqu’elle 
dispose dos-à-dos vision et perception. La fête est phénoménologi-
quement vide parce qu’elle ne se fonde pas sur le principe graduel 
de l’intensité. La fête est enfin stylématiquement vide, c’est-à-dire 
non-fondée sur le devenir des formes et des langages : sa forme est 
creuse et c’est ce qui l’alimente. 
		 La fête est donc, comme fonction, un modèle semblable à 
la mythologie voir Roland Barthes, «  La mythologie aujourd’hui  », 1971, in Le 

bruissement du langage, p. 80 sq, Seuil 1984. La fête comme la mythologie est 
une « représentation collective », un « reflet » (qui est à entendre ici 
plus comme une utopie que comme une hétérotopie) mais un reflet 
vide parce que reflet du vide de la machine mythologique : il en 
devient alors lui-même un de ses produits, un de ses mythes. Si la fête 
est représentation elle donc intégralement liée aux régimes doxiques 
et plus particulièrement ici à l’endoxa, c’est-à-dire aux régimes de la 
représentation qui semblent les plus pertinents, les plus puissants, 
aux régimes de l’authenticité et aux régimes de la doxologie. Si on  
suit l’analyse de Roland Barthes la fête, qui fonctionne comme 

le mythe, est alors essentiellement discursive : elle produit du 
discours, creux, sans fondement, avec les apparences de l’immé-
morial qui produit à son tour des formes vides qui s’incrustent et se 
diffusent pour devenir alors du discours, des opinions. Ce discours, 
ces procédures discursives sont alors connotés, comme discours 
moraux et idéologiques et dénotés comme discours ontologiques. 
		 Il faut donc appréhender la fête et le festif dans les régimes 
linguistiques « d’une théorie générale du langage, de l’écriture, du 
signifiant » ibid. p. 84, c’est-à-dire quitter le centre creux de la machine 
mythologique et festive pour approcher et toucher la périphérie, les 
bords, les confins du festif. Que signifie alors quitter le centre creux 
pour les bords ? C’est, d’une part, très clairement faire quitter au 
festif les structures de ritualisation et de commémoration pour le 
déplacer vers la notion d’intensité. Comment doit-on entendre le 
terme d’intensité ? ce qui s’appréhende sans mesure directe. Il faut 
ici penser à la théorie de l’arythmie comme perception d’un rythme 
sans outils de mesure, sans mesure de la cadence, il faut encore 
penser que le terme intensus signifie celui qui est attentif et tendu 
vers quelque chose. D’autre part c’est penser le festif comme une 
simple hétérotopie, c’est-à-dire un lieu concret, un espace réel et 
non-universel. Il faut alors penser le festif comme le lieu de l’actua-
lisation, l’intensité comme expérience, comme lieu concret de 
l’existence. On pourrait aussi penser le festif comme une hétérotopie 
plus complexe, toujours dans la tentative de l’expérience d’un lieu 
concret mais perçu non plus comme réel mais virtuel, comme 
fantasmata au sens où Domenico da Piacenza pensait et théorisait le 
mouvement chorégraphique voir Giorgio Agamben, Ninfe, p. 12, Turin, Bollati 

Boringhieri, 2007 : « Domenico appelait fantasma un arrêt imprévu 
entre deux mouvements pour saisir virtuellement dans la tension 
interne la mesure et la mémoire de la série chorégraphie entière ». 
Enfin c’est déplacer le festif vers le parodique comme désobéissance 
ludique et comme contre-chant. 
		
							      3 décembre 2007



38 39

		L a relation silencieuse

« Toutes les œuvres se lisent, sauf celles qui sont invisibles : la 
lecture doit cependant aller au-delà du texte en quoi consiste 
l’œuvre. Si ça n’arrive pas, ça signifie que nous observons un 
objet fini en lui-même. »

Vincenzo Agnetti Transduction et sous-valeur

« Quand la vison est impossible, la tension tombe et le son 
devient vibration non-contrastante et uniforme jusqu’à être de 
fait du silence. Ce n’est pas le « silence de la vision », le silence 
évoqué dans la lettre de Saint Augustin à Monique ; c’est le 
silence dans lequel coïncide le son uniforme et constant, dans 
un espace privé d’image. »

Furio Jesi, La fête.

		 Nous avons besoin ici de deux éléments particuliers pour traiter 
de la relation et du concept de « relation silencieuse ». D’abord du 
début des Catégories d’Aristote, ii [1a 16], traduction F. Ildefonse et J. Lallot : 

« Dans ce qui se dit, il y a ce qui se dit en combinaison [kata sunploken], 
et ce qui se dit sans combinaison [aneu sunploken] – en combinaison, 
par exemple (un) homme court, (un) homme vainc ; sans combinaison, 
par exemple, homme, bœuf, court, vainc. » 

		 Nous avons aussi besoin de cette remarque de l’écrivain 
Emmanuel Hocquard qui disait, lors d’une conversation, que la seule 
définition possible du vers est qu’il s’agit d’une unité linguistique à 
l’intérieure de laquelle il est possible de faire demi-tour, ce que nous 
nommons une relation de perversité Fabien Vallos, Le poétique est pervers, 

éditions Mix, p. 7, sq., 2007. 
		 La question de la relation sous-entend bien sûr qu’il s’agit d’un 
problème de grammaire (de lien et de rapport). Toutes les relations 
s’effectuent selon les trois typologies données ci-dessus, c’est-à-dire 
comme mesure des éléments et mesure des rapports entre deux 
choses, deux phénomènes et création d’une structure (chaîne, 

assemblage, cadence, rythme, etc.) ou d’une contre-structure (ce 
que nous nommons la relation de perversité). 
		 Si nous revenons aux principes aristotéliciens, il s’agit alors soit 
d’une relation avec les outils de la relation ou de la liaison, soit il 
s’agit d’une relation sans ces outils de la relation : autrement dit une 
relation avec les enchaînements logiques et les outils linguistiques 
de constructions ou bien une relation sans outils apparents que 
nous nommons une relations silencieuse ou plus précisément une 
grammaire de blocs, c’est-à-dire une grammaire par juxtaposition.
		 Les outils de liaisons ou de la relation (les normes) sont bien 
sûr l’agencement lexico-syntaxique, la logique formelle (dont les 
marques sont les outils de liaison), les relations temporelles (les 
formes discriminantes du langage et la concordance  des temps 
de la langue) et donc la narratologie (la logique du récit et du 
montage), la relation de subordination (ordre et l’agencement des 
syntagmes) et enfin la majeure partie des composants micro-struc-
turaux (essentiellement les figures de répétitions, les figures de 
constructions et les tropes).
		 Dans le cas de la relation silencieuse ça signifie qu’il n’y a pas 
de marqueurs visibles ; les relations s’opèrent donc selon d’autres 
modalités. 
		 Il y a donc la possibilité d’une absence de marquage des liens 
lexico-syntaxiques : soit ils sont absolument absents et dans ce cas 
il s’agit d’une grammaire de bloc, soit ils sont modifiés et il s’agit 
alors de ce que nommerons une grammaire paralogique (l’élément 
appréhendé est volontairement faux ou déformé)
		 Il est possible aussi que soient absents les éléments marqueurs 
de la logique formelle : en ce cas le mouvement d’appréhension de 
l’objet n’est plus induit par le mécanisme formel des outils de liaison 
mais par la juxtaposition qui crée alors un autre modèle structurel 
(ce n’est pas autre chose que la démonstration d’Aristote). 
		 Il est possible encore que les marqueurs temporels discriminants 
soient absents. Ici encore, s’ils sont totalement absents, ça crée une 
grammaire combinatoire dont la logique structurelle est essentiel-



40 41

lement fondée sur des procédures d’amplification et d’accroissement. 
S’ils sont modifiés, il s’agit alors de distorsions (plus ou moins fortes) 
des modalités de perception et de représentation du temps (ici c’est 
un calcul plus ou moins graduel des phénomènes, c’est-à-dire tenter 
d’adapter la grammaire à la phénoménalité de la perception).
		 Les marqueurs de la subordination peuvent être absents : ici 
aussi on développera alors une grammaire par juxtaposition. 
		 Enfin, une absence des composants micro-structuraux est 
possible. S’ils sont totalement absents alors on tente structu-
rellement de renvoyer l’objet linguistique vers une matérialité 
intégrale de la langue ou vers l’exercice de la tautologie. S’ils ne 
sont pas totalement absents, ils peuvent alors être plus ou moins 
absorbés par les figures et les structures macro-structurales, dont les 
deux plus importante sont l’amplification et l’hypotypose. 
		 En somme il y a, traditionnellement, une forte préoccupation à 
l’organisation (les relations) syntagmatique et intra-syntagmatique 
des langages. Or nous soutenons ici qu’il y a un ordre supra-syn-
tagmatique qui a été jusqu’à présent analysé d’un point de vue 
structurel voir à ce propos, Georges Molinié, Éléments de stylistique française, p. 64 sq. 

Puf, 1991. Il faudrait maintenant analyser le principe de la relation en 
fonction de la question du mouvement et du rythme. Ce que nous 
nommons la relation silencieuse. 
		 Que signifie ici le terme « rythme » ? Le rythme, le ruthmos 
signifie, bien sûr, la cadence mais surtout la forme et la structure nous 

renvoyons à la lecture du texte de Giorgio Agamben « La structure originelle de l’œuvre 

d’art » in L’homme sans contenu, p. 125 sq. Circé 2003. Il y a donc forcément 
quelque chose d’une arythmie (arruthmiston) quand on perd ce 
rapport à la cadence et à la structure. Mais ce n’est pas suffisant. 
Ce que nous nommons rythme, c’est le mouvement, la cadence 
mesurée des éléments qui constituent une structure (le rythme 
c’est très exactement ce qui permet de briser le continuum par la 
perception d’un « quelque chose d’autre »). Le rythme c’est donc 
la perception, ou plus précisément le mouvement de perception 
d’un objet formé d’éléments solidaires et hétérogènes qui sont en 

relation les uns avec les autres (c’est-à-dire un dispositif avec les 
outils de la relation). Ce qui signifie que le rythme est précisément 
la perception de la structure, et la mesure des éléments qui la 
composent. Le rythme s’appréhende donc avec l’ensemble des 
dispositifs techniques ; en revanche dès que les outils manquent, 
dès qu’on aborde une grammaire de blocs, nous sommes alors 
dans une phénoménalité arythmique : parce que la structure n’est 
pas immédiatement identifiable et parce qu’il nous manque, pour 
l’analyse, les outils de liaison, les outils de la relation. 
		 Qu’est-ce que l’arythmie ? C’est précisément 1. la perception et 
l’adhésion à une cadence sans qu’on puisse déterminer l’ensemble 
des éléments ; 2. c’est-à-dire, c’est une structure, « un tout qui 
contient quelque chose de plus que la simple somme de ses parties », 
Giorgio Agamben, op. cit. p. 127 ; 3. c’est donc la perception d’une relation 
silencieuse, invisible, arythmique et cependant présente ; 4 c’est 
enfin ce que nous nommons « l’intensité » au sens de ce qu’on 
appréhende sans mesure directe. La relation silencieuse est une 
zone d’intensité à laquelle nous sommes attentif. 
		 Ça signifie qu’il y a en somme deux types de rythme : celui de la 
structure et des relations entre ses éléments (structure formelle, outils 
techniques) et un rythme (ou cadence arythmique, ou « musique sans 
son » comme la nommait Furio Jesi, ou « bruissement de la langue » 
pour Roland Barthes, etc.) fondé sur l’absence de battue, l’absence 
des outils de la relation mais fondé sur la présence (l’intensité) de 
l’objet dans l’espace collectif et doxique. Cette relation est elle aussi 
silencieuse parce que nous ne disposons pas d’outils techniques, précis, 
pour appréhender ces relations. Ce serait une erreur fondamentale de 
croire que nous pouvons prétendre l’étude de ce rythme avec nos 
anciens modèles analytiques. La seule manière de l’appréhender 
serait d’introduire le concept d’intensité (la pensée du festif ) dans 
les modèles d’analyse herméneutique. C’est-à-dire tenter la pensée 
d’une herméneutique matérielle. 
		
							      10 décembre 2007



42 43

		L a machine mythologique

			  ou les régimes d’intensité

« Un modèle est toujours semblable à une recette. »

« Le modèle “machine mythologique” – je l’ai déjà dit – est 
une recette utile pour rendre les matériaux mythologiques 
agréablement morts, baignés des couleurs de la vie et délicieu-
sement comestibles. »

Furio Jesi, Gastronomia mitologica.

		  Nous tentons toujours d’analyser le terme « fête » et le concept 
de festivité. D’abord pour l’intégrer à l’intérieur de notre système 
général d’analyse herméneutique, mais aussi parce que nous en avons 
besoin pour commencer une analyse des régimes de l’intensité. 
		 À ce jour nous avons longuement étudier le concept d’espion-
nabilité autour des formes de l’observateur et du guetteur. En 
analysant les objets de l’observation il a fallut intégrer la dimension 
silencieuse des dispositifs : la viduité de la machine (mythologique 
et festive), le silence (ou l’arythmie) et le cœur asémantique des 
objets (leur silence). 
		 La fête est une machine vide, nous l’avons prouvé voir séminaire 

n°6. La fête est vide parce qu’elle fonctionne comme la machine 
mythologique : elle fonctionne comme reflet (représentation 
collective), comme endoxa, comme discursivité et comme régimes 
d’intensité. Qu’est-ce que cette machine mythologique ? nous 
renvoyons une fois encore à l’analyse de Furio Jesi La festa (1977) : 

   Qu’est-ce que la machine mythologique ? Nous la définissons 
comme une machine puisque c’est quelque chose qui fonctionne et, 
aux vues des recherches empiriques, qui semble fonctionner automati-
quement. Quant à son type de fonctionnement et à la fonction qu’elle 
exerce nous devons pour le moment nous limiter à deux ensembles de 

données. D’un côté on peut observer que la machine mythologique est 
ce qui, en fonctionnant, produit de la mythologie : des récits « relatifs 
aux dieux, aux êtres divins, aux héros à ceux qui sont descendus dans 
l’Hadès ». D’autre part, il résulte que la machine mythologique est 
ce qui, en fonctionnant, calme partiellement la faim du mythe ens 
quatenus ens. Avec sa présence fonctionnante, la machine met en 
doute cette détermination ontologique du mythe en le plaçant dans 
le pré-être, et produit des mythologies qui ne sont même pas entes 
quatenus entes, mais plutôt entes en tant que produits de la machine.

Furio Jesi continue ainsi et approche une définition du fait 
mythologique : 

    Le fait mythologique est une période et un espace déterminés par le 
fonctionnement de la machine mythologique et par le rassemblement 
d’un certain nombre d’hommes : ceux qui racontent les mythologies, 
ceux qui les écoutent et ceux qui s’identifie aux modèles comporte-
mentaux. Sont-ils à l’intérieur ou à l’extérieur de la machine ? ou sont-ils 
eux-mêmes la machine ? s’utilisent-ils eux-mêmes comme parties d’une 
machine qui produit des mythologies ? ou sont-ils rassemblés comme 
parties d’une machine, d’une norme d’organisation qui a besoin de 
sa propre réalisation indépendamment de leur volonté ? Nous ne 
pouvons affronter ces questions sans chercher, ce que nous proposons 
ici de faire, l’origine du fait mythologique, d’un fait mythologique. 
Ce qui apparaît jusqu’à présent, ce qui est appréhendable ce n’est 
pas l’essence de l’origine, mais le rapport entre le fait mythologique 
et son origine : nous nous référons donc uniquement à ce genre de 
recherches quand nous parlons ici de rechercher l’origine d’un fait 
mythologique. Une telle recherche signifie étudier le fonctionnement 
de la machine mythologique, percevoir le fait mythologique en acte, 
in flagranti, puisque la machine avec sa présence fonctionnante est 
un renvoi constant à la tension entre pré-existence et existence en 
tant que produit de la machine, entre mythe et mythologie, et cette 
tension éternellement irrésolue constitue l’actualité, la flagrance du 
fait mythologique. La machine mythologique est auto-fondatrice : 
elle pose son origine dans le hors de soi qui est son intention la plus 
profonde, le cœur de son pré-être, à l’instant même où elle se met en 
acte.



44 45

		 Ici nous ne devons pas seulement considérer la fête comme 
un produit de la machine mythologique (un mythe) mais bien 
comme une machine. Une machine qui, d’une part, produit du 
festif mythologique (l’endoxa, le discours et le rituel technicisé) 
c’est-à-dire des événements relatifs aux hommes et à ceux qui 
ont intégré un degré paradoxal de corruptibilité : une corrup-
tibilité commémorée. D’autre part c’est une machine qui, en 
fonctionnant, met en doute, bien sûr, la possibilité du mythe et de 
la fête (le régime de l’inactualité), mais aussi, et en même temps, 
sa détermination ontologique et ontique en plaçant le festif dans 
l’inactuel (l’observation ou la non-participation, le cœur vide) : 
cette structure paradoxale et fragile (plus précisément instable, 
mais est-il nécessaire de préciser que c’est cette instabilité qui 
nourrit la machine…) offre à la fête la possibilité d’être autonome, 
c’est-à-dire, dans son surgissement dialectique, d’être actuelle, 
sans origine, hors de la machine, en somme d’être un acte (il faut 
distinguer ici le fantasme de cette actualité qui est un produit de 
la machine et la puissance débordante du mouvement qui projette 
aux confins de la machine et du logos). 
		 Cet événement ou cet acte particulier n’est donc pas la fête, c’est 
impossible car on est alors automatiquement renvoyé à la mesure 
(la relation à l’objet fête) mais bien le festif comme non-mesure 
intégrale ou comme intensité (la relation au mouvement du 
festif ). 
		 Le festif est donc bien le centre de l’activité des régimes collectifs ; 
il est même probablement exclusivement collectif, c’est-à-dire qu’il 
intègre du quelconque dans du pluriel, ou pour le dire autrement, 
il nous fait coïncider avec l’épaisseur du collectif dans notre devenir 
quelconque. D’une part parce que le festif imite la machine  
mythologique (ils se reflètent l’un l’autre). Que reflètent-ils ? l’inac-
tualité de leur pro-duire et l’actualité de leur fonctionnement. Le 
festif et la machine mythologique sont incapables de remonter 
au structures de l’actualité s’ils maintiennent l’exposition de leurs 
dispositifs (la signification). D’autre part, parce que la puissance 

de leur apparition (leur flagrance), c’est-à-dire leur puissance 
événementielle, est ce qu’on nomme l’actualité (la non-signifi-
cation) ou encore l’arythmie ou l’intensité : une actualité brutale, 
une « faim » qui ne se satisfait pas, qui ne se rassasie pas (rassasiée 
elle intègre l’histoire, la pause, la mesure…) autrement dit les 
régimes de l’intensité. 
		 L’actualité est donc, non pas au centre (proche de la mesure) 
mais sur les bords quand on perçoit avec éloignement, avec distance 
la mesure rythmique des langages et quand on commence à adhérer 
à leur mesure arythmique. 

							      17 décembre 2007



46 47

• La machine mythologique

	 ou les régimes d’intensité

« Un modèle est toujours semblable à une raclette. »

« Le modèle «machine mythologique» - je l’ai déjà dit - est une ra-
clette futile pour rendre les matériaux mythologiques agréablement 
morts, beignets des couleuvres de la vie et délicieusement carnivo-
res»

Furio Jesi, Gastronomia mitologica.

	 Nous tentons toujours d’analyser le terme « fête » et le concept 
de festivité. Prenons par exemple une fête au sens de festin dans la-
quelle  des gens fes-toient (dans le sens aristotélitien de la panique) 
ainsi que nous l’avons déjà relevé dans les régimes hontiques de 
l’intensité.
	 À ce jour nous avons longuement étudier le concept d’es-
pionnabilité autour des formes de l’observateur et du guetteur. En 
analysant les objets de l’observation il a fallut intégrer la dimension 
proprement phénoménique de l’ergeinestein, dispositif maximale-
ment mytho-génétique (ou son arythmie), ici envisagé comme le 
cœur asémantique des objets (leur silence).
	 La fête est une machine vide, nous l’avons prouvé  voir sémi-

naire n°6. La fête est vide car remplie de la substance du contenu 
de la doxa  : elle fonctionne comme les miroirs brisés permettant 
la multiplicité de la signifiance, comme discursivité et comme ré-
gimes d’intensité. Qu’est-ce que cette machine endoxique ? nous 
renvoyons encore une fois à l’analyse de Furio Jesi La feta (1977) :

	 Qu’est-ce que la machine mythologique ? Nous la définissons comme 
une machine pudique, quelque chose qui fonctionne et dans son cœur asé-
mantique tourne à vide, ne nous dit rien. Sa sexualité androgyne conçoit 

l’érectibilité non comme spectacle, mais comme phénoménologie pure. 
Quant à son type de fonctionnement et à la fonction qu’elle exerce elle est 
maximalement du côté de l’intensité et de la gestält. D’un côté on peut ob-
server que la mytho-genèse, en fonctionnant, fixe le pouvoir de fascination 
qu’elle engendre, et ce autant dans les régimes endoxiques qu’à la périphérie 
des zones d’intensité. Houbahouba hop. D’autre part, des récits « relatifs aux 
dieux, aux êtres divins, aux bibliothécaires, aux scribes », sont constamment 
produits, générés, par le ens quoitenus ens. En fonctionnant elle calme la de-
mande mythogénétique qui croît à mesure que la doxa se fait plus dure. Le 
silence des sirènes en tant que entes quoitenus entes, est plutôt entes en tant 
que produit de la machine.

Furio Jesi continue ainsi et approche une des finitions de la chose 
mythologique :

	 Le fait mythologique est une période et un espace dé-terminés par le 
fonctionnement de la machine en mode random. Souvenons-nous du mythe 
d’Hephraïstos, posté en haut d’une montagne, observant le royaume du di-
vin, d’un œil vif et précis, il choisit l’une des créatures à qui il choisit de faire 
don du feu pour griller le met si durement acquis. On se souvient aussi de ce 
jour où ma grand mère vint me rendre visite enfouraillée d’armes blanches 
et désirant engendrer la vengeance en tuant mon neveu traître de la famille 
Corleone. Pomme S. J’ai souvent couru nu, lorsque le vent, fouettant mon 
corps ainsi dévêtu, gardait en lui les couleurs de l’aube, une aurore boréale, 
festive qui dormait depuis cent ans, et qu’un prince ô combien merveilleux 
vînt lui apporter ce que Zeus lui-même n’avait pu lui procurer. Alors Héra, 
furieuse envoya neuf calamités sur Grachus et ses mille têtes de bétail. Une 
telle recherche signifie étudier le fonctionnement de la machine mytholo-
gique, percevoir le fait mythologique en actes, in flagranti, puisque la ma-
chine avec sa présence fonctionnante nous renvoie directement au mythe 
d’Ulysse et de ses mille têtes de bétail. Entre mythe et mythologie, et cette 
tension éternellement irrésolue constitue l’actualité, la flagrance, du fait 
mythologique. La machine mythologique est auto-fondatrice. Elle pose 
son origine dans le hors de soi, qui est son intention la plus profonde, le 
cœur de son pré-être, à l’instant même où elle se met en acte.



48 49

		L a fête et l’ennui

		  Dans l’analyse que nous avons entamée du festif nous avions 
proposé quatre thèses centrales : la fête est un concept vide, la 
fête est liée au concept d’espionnabilité, la fête comme mesure 
fondamentale intègre tous les dispositifs et enfin la fête est un 
modèle du désœuvrement. Nous avons étudié les deux premières 
propositions. Il nous reste les deux dernières. 
		 Dans la thèse, la fête est un concept vide, il y a l’idée qu’elle 
fonctionne comme la machine mythologique, c’est-à-dire qu’elle 
est un modèle déterminant pour la question du jugement dans sa 
double occurrence, singulière et collective. Qu’est-ce que la fête ? 
pourquoi participe-t-on à une fête ? qu’est-ce qu’une participation ? 
qu’est-ce qu’un régime d’intensité ? Il y a d’autres questions 
encore. L’hypothèse, pour le moment, serait que la fête, ou plus 
précisément le festif, est une forme qui pallie au désœuvrement 
et à l’ennui en spectacularisant soit un régime de l’intensité, soit 
une idée du bonheur. Nous y reviendrons. Nous ne quittons pas 
cet horizon. Cependant désœuvrement et ennui sont deux choses 
très différentes ; le désœuvrement c’est ne rien « mettre en œuvre », 
l’ennui c’est souffrir de cet instant de désœuvrement. Mais alors 
qu’est-ce que l’ennui ? Pour tenter de répondre à cette question, 
nous devons faire une lecture du cours de 1929-1930 de Martin 
Heidegger Les concepts fondamentaux de la métaphysique (Monde, finitude, solitude), 

1° partie p. 97-254, Gallimard, 1992 [le numéro des pages est indiqué entre crochet]. 
		 Martin Heidegger développe, pour l’analyse du Dasein, le 
concept de Stimmung, signifiant le ton, la tonalité, l’ambiance (on 
le traduit quelques fois par passions). Depuis que nous analysons les 
régimes du festifs, nous avons développé le concept d’intensité et de 

rythme. L’intensité est l’expérience d’une densité dans l’expérience 
complexe des mesures et des tempi de l’existence singulière et 
collective. Le concept heideggérien de la tonalité est à entendre 
comme un « diagnostique de la civilisation »[118], c’est-à-dire un 
phénomène qui induit notre perception et modifie les objets. La 
tonalité est ce constitue un rythme auquel nous adhérons plus ou 
moins et que nous percevons différemment. Heidegger détermine 
trois type fondamentaux d’ennui : être ennuyé par…, s’ennuyer 
à… et l’ennui profond. 
		 Être ennuyé par signifie très exactement chercher à passer le 
temps et fuir le temps [125]. On pense ici au palais dédié aux 
divertissements construit par Borso d’Este à Ferrara : il palazzo 
Schifanoia, c’est-à-dire, le palais qui schiva (fuit) la noia (l’ennui). 
L’ennui est l’expérience d’un temps long [127], il est donc 
possiblement l’expérience de la nostalgie ou de l’acédie nous renvoyons 

ici aux lectures de Giorgio Agamben, Stanze, Rivages, 1994 et à Walter Benjamin, Sur 

le concept d’histoire, in Œuvres, Seuil, 2000. Toute expérience de l’ennui est 
donc une relation au temps, c’est-à-dire la constitution d’un espace, 
d’un rythme. La chose est alors ennuyeuse parce que c’est la tonalité 
qui l’environne qui est celle de l’ennui. Heidegger dit alors [138] 
que l’objet est ce qui nous dispose. Que signifie disposer ? c’est ce qui 
provoque une tonalité. L’ennui est bien cette expérience « hybride » 
[138] qui est à la fois extérieure et intérieure, autrement dit qui est 
à la fois un sentiment éprouvé singulièrement et une expérience 
collective. Nous sommes alors disposés à être accordé à un ton [140] 
qui conditionne le mode fondamental de l’être-là. 
		 Être ennuyé par, signifie encore, pour Heidegger, devoir 
attendre, plus exactement falloir attendre et être impatient [147], 
c’est-à-dire constitué cet espace, ce laps de temps (Weile) [150] 
et dès lors chercher une occupation pour ne pas tomber dans les 
deux états fondamentaux de l’ennui [157] : être laissé vide ou être 
absorbé. Être laissé vide signifie exactement vide d’activité, d’agir, 
de « mise en œuvre », vide d’energeia ; l’un et l’autre signifient 
qu’on nous laisse complètement en paix [159], c’est-à-dire qu’ici 



50 51

rien ne nous taraude, rien ne nous occupe, rien ne nous appelle. 
La puissance d’appel du langage est ici mise de côté, laissée. En 
revanche Heidegger rappelle que cette situation d’être laissé vide 
signifie très exactement et simplement « se trouver être là » [159], 
ne pas répondre à la puissance d’appel et ne rien offrir. Être ennuyé 
c’est être traîné en longueur dans l’être-laissé-vide. 
		 Deuxième forme de l’ennui, s’ennuyer à… à qui ? Heidegger 
répond à soi-même [170]. Ici à la différence de la première forme 
d’ennui, il n’y a pas la possibilité de passe temps [172]. Nous 
maintenons cette forme d’existence, qui existe dans une temporalité 
déterminée, dans une nonchalance [179-184], c’est-à-dire se laisser 
aller à ce qui se déroule là ou s’abandonner [184] : 

« Il y a, là-dedans, une singulière nonchalance, et cela dans un double sens : 
premièrement, dans le sens de se laisser aller à ce qui se déroule là ; deuxièmement, 
dans le sens de s’abandonner,  à soi, c’est-à-dire le véritable soi-même. Dans 
cette nonchalance du fait de se laisser aller en s’abandonnant à ce qui se déroule 
là, un vide peut se former. Le fait d’être ennuyé ou de s’ennuyé est déterminé 
par ce fait qu’un vide se forme dans la participation, apparemment comblée, à 
ce qui déroule là. »

		 Nous retrouvons ici la problématique de la participation et 
du degré d’intensité de cette participation cf Furio Jesi au point d’y 
adhérer totalement. La fête est singulièrement synthétisée dans ce 
paragraphe. Il y aurait donc un vide qui expulserait le participant et 
le ramènerait sur les bords, les limites, de la machine (de l’existence 
occupée) pour le laissé absorbé par son être-laissé-vide. Il y aurait 
aussi la possibilité de lire ici la possible expérience de ce qu’attend 
le participant à la fête dans la fête, être absorbé. Il existe alors un 
véritable état d’absorption (de participation) alors que le reste n’est 
pas autre chose, dans le rapport à la fête, que participer à la tonalité 
du festif (à l’expérience du festif ) ou selon l’expression (francisée) de 
Martin Heidegger, bringt Stimmung, mettre l’ambiance… ou enfin 
s’abandonner à cette tonalité du festif. Il s’abandonne parce qu’il est 
vide (c’est ici une preuve supplémentaire que la machine est vide), 
il fonctionne à vide, absorbé et envoûté par la tonalité du festif. Ce 
serait l’expérience de l’ennui qui conditionnerait l’existence (l’idée 

d’une tonalité) du festif. Le festif n’existe que parce que l’existence 
de l’homme est livré à l’ennui. C’est au cœur de l’expérience 
(possible ?) du festif que l’homme peut se livrer entièrement à son 
être-laissé-vide d’occupation. Alors la fête est bien une machine 
vide qui concentre seulement des instants d’ennui, qui concentre 
des existences laissées vide de « passe temps » puisque la fête est 
l’espace où peut se réaliser ce fonctionnement pour rien, cette 
absorption. Martin Heidegger précise encore [186] : 

« Qu’est-ce qui a lieu, ici, avec le temps ? D’avance, nous nous sommes déjà 
laissé le temps – nous avons du temps. Nous n’avons plus besoin de compter 
avec lui. Durant la soirée, nous pouvons en quelque sorte, sans nous retourner, 
le dépenser et le perdre. Nous avons du temps au point que, durant le soirée, 
même ce durant ne nous vient pas à l’esprit. Nous ne faisons pas attention 
au durer, c’est-à-dire à l’écoulement et au passage continuels du temps. En 
conséquences, nous sommes ici aussi peu traînés en longueur par le temps qu’à 
l’inverse, le temps ne nous lie pas lui. Le temps nous abandonne entièrement 
à nous-mêmes. Cela veut dire qu’il nous laisse nous échapper et qu’il laisse 
entièrement participer à… »

		 L’expérience du temps est ici celle de l’arrêt, ce calme qui ne nous 
lie pas au temps : le temps, selon l’expression populaire, s’arrête, nous 
y traînons ou il nous oppresse [187-188]. Il nous abandonne donc 
entièrement à la participation, toute présence est alors entièrement 
une actualisation [191]. Et dans cette participation intégrale, nous 
perdons la mémoire et nous sommes coupés de notre « avoir été et 
de notre avenir ». C’est ici le plus important et le plus complexe. 
Dans la perspective de notre étude nous devons faire l’effort de 
lire et relire ce texte de Heidegger. Ce qui est démontré ici, c’est 
non seulement l’idée complexe de la dialektisches Bild, de l’image 
dialectique, mais encore plus précisément de ce qui fonde cette 
image dialectique, c’est-à-dire un mouvement dialectique produit 
dans l’acte de son arrêt (Stillstands) nous renvoyons à la lecture du fragment 

[1n3] des Passages parisiens de Walter Benjamin, Cerf, 2004, ainsi qu’au livre Ninfe 

de Giorgio Agamben, texte 6, Bolatti Boringheri, 2007. Toujours en relisant 
Giorgio Agamben, nous devons voir ici l’image de la dialectique 
[191] : s’enchaîner (nous rappelons ici le verbe grecque luein) dans 



52 53

le temps présent, c’est y prendre part en étant présent, autrement 
dit [192] verrouiller le passé et ligaturer l’avenir : lui ôter le passage 
de pas encore au ne plus, c’est-à-dire la possibilité de s’écouler. Le 
temps alors (dans la tonalité de l’ennui mais aussi dans celle du 
festif ) se dilate et c’est à la lettre la définition de l’actuel, de la 
fulgurante actualité. 
		 Il reste la troisième forme, l’ennui profond. C’est le silence, la 
réserve, le calme, l’inapparent, l’ample [205]. C’est l’envoûtement 
par l’horizon du temps. L’être est astreint à l’instant par le temps 
qui l’envoûte. Ici encore il y a un saisissant point dialectique sur 
l’instant : l’instant qui envoûte, en même temps qu’il contient, 
selon l’expression de Martin Heidegger [225], le coup d’œil de la 
résolution, c’est-à-dire la situation d’un agir. L’ennui est donc : 

« … l’envoûtement qu’exerce l’horizon du temps ; cet envoûtement fait s’éclipser 
l’instant corrélatif à l’être-temporel, pour forcer le Dasein envoûté, dans une telle 
éclipse, à entrer dans l’instant comme possibilité véritable de son existence; et cette 
existence, quant à elle, n’est possible qu’au milieu de l’étant en entier, étant qui se 
refuse précisément en entier dans l’horizon de l’envoûtement.» [232]

							      13 janvier 2008

Économie et festivité

« le discours qui résonne n’a aucun contenu : il est pure 
volonté de discours. Le contenu de la voix du secret qui résonne, 
n’est autre que le fait que le « secret parle ». Il est donc nécessaire 
que les modes du discours soient vidés de tout contenu et qu’ils 
le soient entièrement afin de saisir en un point toute l’activité et 
toutes les paroles prononcées. »

			  Furio Jesi, Elegie di Duino

Nous avions proposé comme thèse de départ que la fête, et que 
le concept de festif, sont vides ; nous avons prouvé que la fête est 
vide comme l’est la machine mythologique. En revanche, au coeur 
de ce dispositif, nous avons démontré que le festif formalise un 
fonctionnement que nous avons nommé « espionnabilité » et dont 
l’enjeu est de guetter les zones d’intensité. 

Il va falloir maintenant relever et analyser un puissance paradoxe 
qui maintient les dispositifs dans une forme majeure d’instabilité. 
D’une part ce que nous avons appelé « intensité » est, en somme, 
l’ensemble des régimes de l’expérience (et des régimes de l’agir, 
ergein), dans le collectif, et des zones non mesurables par les outils 
de l’analyse (structurelle, herméneutique de la signification). 
Ces régimes englobent l’ensemble de nos rapports (affectifs et 
intellectifs) et l’ensemble de notre système d’appréhension : c’est 
ce qu’on appelle les dispositifs. L’intégralité des dispositifs est ainsi 
lié à la fête et au festif, en ce sens qu’ils sont liés à l’appréhension 
(et à la « mesure ») des régimes de l’intensité (il va de soi que cette 
preuve n’est pas suffisante et que nous devrons ultérieurement 
en apporter d’autres). D’autre part, du fait même du vide de la 
machine et de l’échelonnement (non-mesurabilité) de ces zones, les 
dispositifs s’ouvrent à l’inopérativité (à l’argos, dans la mesure bien 



54 55

sûr où il s’agit ici encore d’un mouvement dialectique – katargein –, 
c’est-à-dire maintenir comme un dispositif et ouvrir à l’inopérant) ; 
autrement dit ils gisent dans le coeur vide des machines. Pour 
tenter de répondre à l’ensemble de ces questionnements et au 
système même de cette forme dialectique (le dispositif au moment 
même où il se fonde dans l’agir est absorbé dans le coeur vide de 
la machine, appelé à son inopérativité) nous procéderons à une 
lecture de l’ouvrage Il regno e la gloria de Giorgio Agamben Neri Pozza, 

Vicenza, 2007 : nous tenterons une lecture des régimes du festifs et des 
régimes doxiques à partir de l’analyse, que fait Giorgio Agamben, 
des formes du règne et de la gloire comme généalogie théologique 
de l’économie et du gouvernement (chacune des références à ce 
texte sera notée du numéro de la page de l’édition italienne).

 Il faut d’abord croiser l’analyse du festif avec le système 
des modèles herméneutiques. Ici encore il s’agit des régimes de 
l’intensité (ceux de la non-mesure et non de la dé-mesure) : tout 
mouvement dialectique est en somme une puissance de la pensée 
qui tend à formaliser ces régimes et leurs zones d’apparition. 
C’est donc à la lettre un problème d’économie : puisqu’il s’agit 
d’apparaître sous la forme d’une identité appréhendable (saisissable) 
autrement dit une oikos. Il faut entendre ici le terme oikos (o�koj, 
qu’il faut appréhender non plus comme la maison mais comme un 
organisme complexe dans lequel se mêlent des rapports hétérogènes) 
d’abord comme quelque chose qui acquiert une valeur singulière 
(appréhension des dispositifs), ensuite comme quelque chose qui 
acquiert une valeur d’échange, enfin comme la forme d’un espace 
où marquer cet échange (ce n’est en somme pas très différent 
du sens que l’on peut donner au dispositif : le lieu est alors un 
paradigme «d’exploitation » et non un paradigme « épistémique » 
(31)). C’est essentiellement une question liée au nomÒj, la zone, 
l’espace déterminé et au nÒmoj, l’autre expression de l’opinion 
générale comme mesure du collectif. C’est donc une question 
du lieu comme espace de circulation, de fixation, d’habitude 

et de mesure : c’est le lieu, l’habitat, (l’o�koj) où l’on demeure 
(o„kixein) là où il s’agit de vivre dans, au sens de vivre dans un lieu 
(o„kšw) et de l’administrer (o„konomikÒj). Il faut, maintenant 
se demander ce que signifie très exactement mettre en place un 
dispositif et maintenir ce dispositif, autrement dit exercer une 
forme d’administration (10) pour en maintenir le fonctionnement. 
À partir des premières propositions de Giorgio Agamben on peut 
poser deux thèses qui nous servirons à approfondir notre recherche : 
1. toutes les machines (autrement dit les fonctionnements monistes 
et entiers) mythologique, festive, doxique, gouvernementale sont 
des machines vides (11) ; 2. l’ensemble des dispositifs est liés 
à l’économie (l’homme est donc intégralement économique). 
Qu’est-ce que ça signifie ? D’abord, comme nous l’avions montré, 
que ces machines sont vides au sens où elles ne sont « pleines » 
que de leur propre fonctionnement. Ensuite que le rapport que 
nous entretenons à ces machines est un rapport « économique 
». Un rapport économique signifie très précisément que notre 
appréhension de la machine est l’appréhension de son mécanisme 
ou de son fonctionnement comme lieu où se disposent les objets, 
comme « lieu de l’ordonnance de tout ce qui est présent » (la Gestell 
heideggérienne, autrement dit le dispositif ) et enfin comme le lieu 
possible d’une trans-action. Giorgio Agamben tend à démontrer que 
cette pensée économique est une pensée chrétienne. Considérons, 
pour les besoins de notre enquête, que ce qui nous importe c’est de 
comprendre que la pensée ou la théologie chrétienne n’est plus un 
« récit sur les dieux », n’est plus en ce sens une mythologie (comme 
l’a par ailleurs très bien démontré Furio Jesi) mais une économie, 
c’est-à-dire un récit des dispositifs, des espaces d’apparition, une 
puissance de formalisation. Notre existence d’homme moderne 
est absorbé dans ce mouvement particulièrement complexe où les 
machines (mythologique essentiellement) ne fonctionnent plus 
sur des objets (des signifiés) mais sur l’exposition de dispositifs 
vides. Vide signifie, encore une fois, qu’ils sont livrés non plus à 
une formule mythologique mais à une puissance infinie de leur 



56 57

économie, c’est-à-dire de leur mode d’apparition. Pour être plus 
précis nous devons, ici encore analyser le sens du terme dispositif. 
Il est à la fois économie comme lieu d’une trans-action mais aussi 
la faculté de disposer (diathésis), de placer (disposer une oeuvre 
d’art qui ici s’oppose au terme de l’invention, eurésis), le droit 
de disposer (quelque chose et de quelque chose) et finalement la 
manière dont nous le ferons apparaître. Nous devons maintenant 
appréhender le lien qui nous unit au coeur vide de la machine et 
la puissance intrinsèque de ces machines qui, malgré leur vide, se 
maintiennent dans leur fonctionnement. Ce qui nous lie à elles et 
ce qui les maintient est en même temps, ce que Giorgio Agamben 
appelle la gloire, les régimes de la doxa ou les régimes doxiques et 
plus précisément encore, la doxazein ou la glorification. Autrement 
dit, ce qui nous lie à elles et ce qui les maintient n’est pas le contenu 
des récits (muthos) mais la forme même infiniment répétée, exposée, 
montrée de leur fonctionnement. Les machines (mythologique, 
festive, etc.) sont donc des mécanismes tautologiques qui se 
maintiennent par la puissance de leur exposition et de leur présence. 
C’est précisément ce que Agamben nomme la gloire, la répétition 
infinie d’une présence jusqu’à la permanence. Il y a, ici, quatre 
forme majeures de glorification : l’hymnologie ou la doxologique 
théologique, la liturgie (dans son sens étymologique) et l’économie 
comme forme même du pouvoir, le spectacle comme matérialité 
festive et enfin l’ensemble des régimes d’art comme témoignage 
des zones d’intensité en même temps qu’ils sont les paradigmes de 
cette économie. L’art (la forme archaïque du poème) est en même 
temps ce qui fait la machine, est en même temps ce qui montre 
son vide dans l’expérience possible, festive, d’une zone d’intensité. 
Pour le dire autrement, l’art est un faire qui ne signifie pas créer 
(eurésis) mais la forme même d’une «  restauration  » de l’idée du 
festif, de l’idée de la machine festive. Toute empirie d’art expose 
le but ultime de la parole, le but ultime de l’usage de la langue 
comme célébration. Certes célébration de son contenu mais surtout 
célébration de sa puissance asémantique, son silence, c’est-à-dire 

celui qui est la mesure du vide des machines et celui qui est la 
mesure de l’inconnaissabilité. Ce qui signifierait qu’on n’a rien à dire 
(la louange, le texte, le spectacle) autre que la forme toute puissante 
du maintient de leurs dispositifs. Il y aurait donc ici une radicale 
désactivation des langages : ils sont alors rendus à leur inopérativité 
et au maintient de leur forme. Rendus à leur inopérativité, signifie 
ici rendu à l’exercice de sa présence (festive, autrement dit intense) ; 
maintenus dans leur forme, signifie maintenu dans son dispositif et 
ouvert à sa viduité. Le vide est donc en ce sens la figure des régimes 
doxique, c’est-à-dire l’expérience d’un contenu inconnaissable 
au profit d’une intensité comme participation et maintient des 
dispositifs : « L’oikonomia du pouvoir pose solidement en son 
centre sous la forme d’une fête ce qui apparaît à ses yeux comme 
l’insupportable forme de l’inopérativité de l’homme. […] Cette 
inopérativité est la substance politique de l’Occident, l’aliment 
glorieux de tout pouvoir. Pour cela, les fêtes et l’oisiveté affleurent 
de façon incessante dans les rêves et les utopies politiques de 
l’Occident et font aussi vite naufrage. » (269)

					     28 janvier 2008



58 59

		É conomie et festivité ii

« La praxis humaine est fondamentalement sabbatique ; en rendant 
inopératoires les fonctions spécifiques du vivant, elle les ouvre à la 
possibilité. Contemplation et désœuvrement sont, en ce sens, les 
opérateurs métaphysiques de l’anthropogenèse, qui en libérant 
l’homme vivant de son destin biologique et sociale, lui assignent cette 
dimension inqualifiable que nous avons l’habitude d’appeler 
politique. » 

	    	          Giorgio Agamben, Il regno e la gloria

		  Il s’agit ici de préciser ce qui a été énoncé dans le séminaire 
précédent et répondre formellement à ces deux questions : quelle est 
la place de l’économie dans les modèles d’analyse herméneutique ? 
et quelle est la nature de la tension dialectique entre économie et 
fête ? 
		 L’économie vient au début de la seconde partie du système 
d’analyse, c’est-à-dire au début des modèles d’analyse des régimes 
du collectif, du nombre, du non-singulier. Qu’elle est l’exacte 
signification de ce pluriel, de ce collectif ? 1. il s’agit du pluriel 
comme corporalité du collectif voir Martin Heidegger, La logique comme question 

en quête de la pleine essence du langage, p. 83, Gallimard, 2008 2. il s’agit du pluriel 
comme usage du collectif, autrement dit le factum pluralitatis qui 
conditionne l’émergence d’un langage-grammaire (c’est-à-dire un 
langage-peuple-État) voir Giorgio Agamben, Moyen sans fin, p. 80, Rivages, 1998 
3. enfin il s’agit donc du pluriel comme factum loquendi (le langage) 
le fait de parler comme pluralité et comme babélisation des régimes linguistique : voir 

bien sûr à ce propos Giorgio Agamben, ibid.
		 En somme c’est le premier système économique (comme 
habitat, comme o‡khsij) qui détermine ce qu’est le collectif. Ce 
que nous nommons régimes collectifs (ou doxiques ou même les 
régimes de l’intensité) c’est le rapport dialectique qui existe entre la 

première partie du modèle d’analyse (1+2+3) et cette structure plus, 
bien évidemment, le propre régime dialectique de cette structure 
(corporalité, usage, factum loquendi) : 1. le langage est l’expérience 
dialectique du pluriel comme expérience de la grammaire et de son 
(de ses) interruption(s) (corruptibilité), autrement dit l’expérience 
du factum des communautés (et donc des mesures stylématiques) 
et de l’ouverture infinie des codes comme non-mesure (expérience 
de l’arythmie et de l’échelonnement fondamental des langages) ; 2. 
le langage est ainsi l’expérience des machines doxiques. 
		 Qu’est-ce qu’une machine ? Qu’est-ce qu’une machine doxique ? 
C’est très précisément la représentation (fonction de symbolisation) 
de ce rapport immatériel entre singularité et collectivité. La fonction 
et le fonctionnement du collectif sont représentés par une machine 
qui porte alors le qualificatif d’anthropologique, mythologique, 
linguistique, etc. La machine maintient son fonctionnement 
comme nous maintenons le nôtre en elle. Nous sommes liés à sa 
puissance puisque c’est à travers elles que nous pouvons mesurer 
non seulement notre puissance intellective mais aussi notre 
puissance corporelle. Il faut appréhender la non-mesure de ces 
deux puissances comme l’expérience de l’intensité. C’est donc une 
structure économique puisqu’elle suppose le rapport dialectique 
de ces trois mesures (corps-grammaire-langue). L’expérience de ce 
système n’est que dans la mesure où il s’établit dans les régimes 
collectifs. Ce rapport est un rapport économique : c’est un rapport 
de confiance, voire de croyance : accorder foi à la représentation 
d’un immesurable. 

		 Le premier modèle de l’économie est donc la mesure de ce 
que nous sommes dans l’expérience dialectique de l’émergence du 
factum des communautés. 
		 Le deuxième modèle de l’économie est alors faire en sorte d’y 
demeurer. On y demeure en en faisant un dispositif (comme somme 
des dispositifs), en considérant que le lieu de l’établissement est 
un organisme complexe (comme somme d’éléments hétérogènes 



60 61

voir Giorgio Agamben, Il regno e la gloria, p. 31 Nerri Pozza, Vincenza, 2006) enfin 
en en faisant notre (ou ma) demeure comme lieu de l’expérience 
contractuelle (la structure, la valeur et la signature). 
		 Le troisième modèle de l’économie est l’adhésion aux deux 
premiers. En somme adhésion au principe de viduité des machines 
(hétoimasia tou thrōnou) comme récursion, possible, du singulier 
et adhésion au fonctionnement des machines, c’est-à-dire aux 
systèmes de médiatisation (doxazein).

		 Maintenir le fonctionnement des machines c’est maintenir 
notre propre puissance (ou l’idée de notre propre puissance) au 
cœur des régimes du collectif. C’est maintenir aussi la possibilité 
d’une expérience de l’intensité, autrement dit des régimes du festifs, 
d’une part comme commémoration du factum communautaire, du 
factum linguistique, de l’histoire, de la mémoire, et d’autre part 
comme participation aux objets ou plus exactement au « œuvres », 
c’est-à-dire à l’opérativité, à la fabrication et à la puissance de la mise 
en œuvre. C’est alors ici que notre être économique, au cœur de 
ce dispositif dialectique, est fortement chahuté. Participer au festif 
dit trois choses fondamentales. 1. qu’il s’agit d’une participation au 
non-mesurable. 2. que la participation aux machines est sans fin 
mais surtout que la participation aux machines implique de rien 
faire d’autre que d’adhérer à leur viduité. Qu’est-ce que ça signifie ? 
Ça confirme l’inactualité des dispositifs et du fonctionnement de 
la machine, du fait de sa permanence comme répétabilité, pour 
appréhender notre propre actualité (notre propre impermanence, 
c’est-à-dire notre appartenance, au virtuel comme ouverture à la 
mise en œuvre). C’est qu’on appelle l’expérience brutale du présent 
comme cruauté du présent absolue voir Furio Jesi Inattualità di Dioniso in 

Materiali mitologici, p. 127, Einaudi, Turin, 2001 ou comme expérience de 
l’ennui profond voir séminaire du 15 janvier et Martin Heidegger, in Les concepts 

fondamentaux de la métaphysique, p. 203, sq., Gallimard, 2001 et qui prendra la 
forme (l’expérience dialectique !) soit de la joie (expérience soit de 
l’immanence, soit de la zoè aion dans la pensée chrétienne) soit du 

bonheur (expérience de l’eu zèn aristotélicien) soit enfin de ce que 
nous nommons le festif (c’est-à-dire soit les régimes de la jouissances 
chez Georges Molinié, soit ceux de la fête chez Furio Jesi, soit ceux 
du pluriel chez Roland Barthes, soit ceux de la profanation chez 
Giorgio Agamben, etc. ). Enfin, 3. il s’agit d’adhérer aux « œuvres » 
non pour ce qu’elles sont mais parce qu’elles sont en puissance 
(virtuelles). Ça ouvre alors à deux choses : soit à la spéculation, 
c’est-à-dire à la forme la plus spectaculaire de la marchandise (on 
ne détermine pas sa valeur mais alors sa puissance d’échange et de 
permanence) ; soit alors à l’inopérativité… ça semble paradoxale 
et insoutenable et pourtant c’est bien la limite de notre expérience 
dialectique. Inopérativité parce que les œuvres sont vides (sans valeur 
et donc toujours actuelle (la forme inversée de la permanence)) et 
on y adhère alors par participation, par jeu… et toute participation 
n’existe que comme maintient d’une position, d’un lieu de guet, 
d’observation, d’espionnage. Notre mesure dialectique est alors 
paradigmatique de la figure ambiguë du speculator : celui qui guette 
et qui garde, autrement dit celui qui fabrique une contemplation 
et qui conserve dans un devenir désœuvré. La mesure de notre 
être économique est alors notre devenir festif : c’est-à-dire notre 
ouverture au désœuvrement en ce sens que nous désœuvrons.   
 

					    in speculis esse        11 février 2008



62 63

		É conomie et festivité iii

			  mesure du désœuvrement

			   « Je ferai de mon mieux » 

	    	          		  Carla Bruni

		  Il y a dans les langues européennes une constellation de termes 
qui disent, plus ou moins précisément ce que serait la non-activité. 
Ils sont liés à une longue tradition philosophique et philologique et 
une longue tradition populaire qui les marque toujours de l’ombre 
péjorative de l’oisiveté et de la paresse. Ici il ne s’agit bien sûr pas 
de ça ; nous tenterons de penser une bizarrerie de la langue qui 
a fait employer, rarement et précieusement, la verbe désœuvrer, 
c’est-à-dire faire en sorte de ne pas faire œuvre, de rendre non 
actif. La langue française conserve l’adjectif désœuvré, mais comme 
constatation d’un état et le substantif désœuvrement, comme état 
résultant d’un milieu.  

		 Pour mener à bien cette étude, nous ferons une analyse précise 
du point 8.25 du chapitre « Archeologia della gloria » de l’ouvrage 
de Giorgio Agamben Il regno e la gloria p. 270-276, Neri Pozza, Vincenza, 

2007. La question fondamentale est la suivante : pourquoi le pouvoir 
à besoin du désœuvrement et de la gloire. Autrement dit pourquoi 
vouloir inscrire aux cœurs des machines vides ce mécanisme 
d’exposition et en même temps l’exposition de son désœuvrement ? 
Nous avons jusqu’à présent répondu, partiellement, aux mécanismes 
de médiatisation – espionner, disposer les formules de l’observation 
et les maintenir – ; cependant, nous l’avons évoqué mais nous n’avons 

pas encore appréhender les raisons de cet étonnant désœuvrement 
placé au cœur des machines, de toutes les machines. 
		 Nous devons répondre, ou tenter de répondre à cette question.  
La première réponse est, justement parce que la machine est vide. 
La machine est donc livrée à l’inopérativité de son contenu. C’est 
uniquement son fonctionnement répété, célébré (doxazestai), 
maintenu, qui lui permet d’accéder à sa puissance. Le désœuvrement, 
ici comme inopérativité, nous laisse être entièrement occupés du 
fonctionnement, du bruit de la machine, du spectacle. 
		 Plus précisément, c’est en lien, une fois encore, avec le sens 
du verbe grec katargein : « cette vie est marquée par une puissante 
fonction de désœuvrement, qui anticipe de la sorte, dans le présent, 
le sabbatisme du Règne : l’hōs mē, le « comme ne pas ». De même que 
le messie a achevé et laissé inopérante la loi (le verbe dont Paul se sert 
pour exprimer la relation entre le messie et la loi – katargein– signifie 
littéralement « rendre argos », désœuvré), l’hōs mē maintient et, en 
même temps, désactive dans le temps présent toutes les conditions 
juridiques et tous les comportements sociaux des membres de la 
communauté messianique. » Autrement dit kartargein, c’est tendre 
à absorber quelque chose au point d’en faire une mesure dialectique 
et de le figer dans un dé-sœuvrement, un argos (a-ergein), une 
impuissance à agir : le fonctionnement se maintient dans le système 
dialectique et ouvre plus ou moins à un non-agir. C’est par ailleurs 
ici la formule absolue pour comprendre l’ensemble des figures de 
l’attente et du repos. 
		 Plus profondément encore il y a un lien entre contemplation 
(gloire) et désœuvrement dans le sens du terme français acquiescement 
et dans le vieux terme latin classique de l’acquiescentia. Acquiescer 
c’est tomber d’accord avec quelque chose ou quelqu’un au sens 
d’avoir confiance, de pouvoir se reposer sur (le verbe ad-quiescere 
renforce cette idée du repos quies, du désœuvrement). On retrouve 
le même terme dans la pensée grecque (et dans le texte de la 
Septante) : anapauō, faire cesser, se reposer, l’anapausis, la cessation, 
le repos (c’est aussi, bien sûr, la fin du vers), la katapausis, la cessation, 



64 65

la destruction, le retournement. Chacun de ces termes disent, 
à la lettre ce qu’est « faire un pause », marquer un temps d’arrêt 
après l’activité, ce que par ailleurs nous retrouvons dans la langue 
française avec le terme repos qui à la lettre ne signifie pas marquer 
une pause mais très exactement marquer la pose, c’est-à-dire 
l’instant ou l’ensemble des éléments sont dis-poser : un repos, c’est 
littéralement, quand tout est à sa place, je peux regarder (observer, 
contempler) ce qui a été fait. C’est ici très exactement que se trouve 
le sens du dimanche et du devenir dimanche : accéder à ce repos. 
Mais il y a trois formes du repos, le renversement, l’assoupissement, 
la cessation. Giorgio Agamben dit « pour entendre pleinement le 
sens de cette radicalisation du thème de la gloire et du désœuvrement 
nous devons nous tourner vers la définition de l’acquiescentia 
contenue dans la démonstration de la proposition 52 de livre quatre 
(Éthique, Spinoza). “L’acquiescement en lui-même” écrit Spinoza 
“est une joie née du fait que l’homme se contemple lui-même et 
sa propre puissance d’action”». Mais, et c’est très important de le 
préciser, désœuvrement ne peut donc signifier ni inertie ni apraxie, 
ni oisiveté mais cette fois une forme de l’agir qui n’implique ni 
souffrance, ni fatigue. Qu’en est-il de cette pensée dans les régimes 
matériels et doxiques ? Nous pourrions ici être en mesure d’ouvrir 
la pensée aristotélicienne de l’eu zen à cette forme de la joie ou plus 
précisément du bonheur : contempler sa propre puissance comme 
forme d’une viabilité. Autrement dit reconnaître – et c’était bien 
là la crainte d’Aristote – que nous sommes bien « naturellement » 
lié au désœuvrement, à l’argos comme mesure de notre viabilité et 
de notre vitalité, comme mesure de notre puissance d’observation, 
comme notre ouverture au devenir sabbatique, comme notre 
puissance d’actualisation c’est-à-dire notre puissant devenir épocal, 
voire même notre puissant étant épocal. La praxis humaine est 
alors entièrement sabbatique, entièrement ouverte à la mesure et 
à l’expérience de la puissance (de la possibilité) : « contemplation 
et désœuvrement sont, en ce sens, les opérateurs métaphysiques 
de l’anthropogenèse qui, en libérant l’homme vivant de son destin 

biologique ou social, lui assigne cette inqualifiable dimension que 
nous avons l’habitude de nommer politique ». 
		 La mesure du politique c’est cette économie du vivant et du 
désœuvrement, mais non comme fermeture à la spectaculaire 
pensée du sommeil, comme forme de l’assoupissement – 
c’est-à-dire la satisfaction qui conduit à la diminution de l’intérêt 
– mais au contraire à l’ouverture vers un désœuvrement actif. 
Désœuvrer signifie que le « politique n’est ni une bios, ni une zoè 
mais la dimension de désœuvrement de la contemplation qui, en 
désactivant les pratiques linguistiques et corporelles, matérielles et 
immatérielles, s’ouvre au vivant ». Nous sommes alors en mesure de 
réintrodure du désœuvrement dans nos dispositifs. C’est l’enjeu de 
ce que nous nommons le poétique, l’œuvre liée au désœuvrement, 
à sa puissance : le poétique est pervers en ce sens qu’ayant fait 
lui-même la démonstration de son ouverture au désœuvrement, il 
devient le modèle même qui désœuvre les œuvres de l’homme. 
		 C’est ici alors que nous réintroduisons ce que nous attendions, 
le festif, cette forme paradoxale (ce fut la première remarque du 
séminaire…) entre célébration et participation. Qu’est-ce que la 
fête ? la célébration de cette contemplation comme désœuvrement 
parce que le fête est, en soi, la répétition, le recommencement du 
dimanche. Cependant, « l’économie du pouvoir dispose solidement 
en son centre sous forme de fête et de gloire ce qui apparaît à ses yeux 
comme l’insupportable désœuvrement de l’homme et de Dieu » (p. 
268). C’est ici que s’expose le paradoxe ou l’ambivalence entre les 
machines, entre la machine économique et la machine linguistique, 
entre l’ouverture à la célébration et l’ouverture à la participation. 
L’une transforme le devenir sabbatique en gloire comme fête célébrée 
(comme mesure du pouvoir), tandis que l’autre assume ce devenir 
sabbatique comme participation (comme mesure de la puissance).
 	 La célébration est lié au temps mais sous la forme de ce que  
Walter Benjamin (Concept sur l’histoire xv) et Furio Jesi (La festa, 
5, p. 22) nommaient l’horloge, la puissance de l’horloge. La 
participation, elle, en revanche, est liée au temps du calendrier parce 



66 67

que les horloges ont été arrêtées, détruites, suspendues. Arrêter les 
horloges c’est se référer aux calendriers, c’est-à-dire se référer aux 
dates de la fête, à la possibilité du devenir dimanche.

					            19 février 2008
		 Argos et désœuvrement

	 « C’est pourquoi le mystère que l’homme a institué dans le 
moment où il est devenu parlant ne peut être résolu que d’un point de 
vue politique – si l’on entend par politique la victoire sur les sirènes, 
l’exposition résolutive du vide de la machine-je, l’initiation à l’absence 
de mystère de l’homme » 

	             Giorgio Agamben, Sur l’impossibilité de dire Je

		  Nous avons tenté, jusqu’à présent, une analyse de la mesure 
du désœuvrement ou du devenir dimanche à partir des régimes 
de la festivité en y intégrant l’analyse de ce devenir sabbatique 
dans les pensées juive et chrétienne et en y intégrant l’analyse des 
régimes de l’économie développée par Giorgio Agamben. Nous 
ferons, aujourd’hui une analyse de cette pensée du désœuvrement 
(argos) et du repos ou dimanche (anapausis) à partir de l’Éthique à 
Nicomaque de Aristote cet ouvrage est fondamental d’abord parce qu’il présente 

une analyse de l’idée du bonheur, ensuite parce qu’il précède la Politique : il s’agit donc 

pour Aristote d’analyser et surtout de définir la nature de l’activité de l’homme comme 

mesure du mouvement et de la pensée. 
		 Qu’elle est donc la fonction de l’homme ? quelle est donc la 
mesure de l’œuvre de l’homme ? autrement dit comment répondre 
à cette interrogation du tō ergon to anthrōpou (1097b 24) ? Aristote 
reconnaît que l’homme n’a pas de fonction, il n’est pas en soi 
« destiné à », il est donc ouvert à la formule de l’argos (de l’a-ergein), 
au sens propre et littérale du désœuvrement, c’est-à-dire qu’il est 
dispensé de toute œuvre à accomplir (1097b 30). La question est 
aussi brutale que la réponse attendue est difficile ; l’homme doit 
avoir une activité déterminée par une des trois modalités du vivant, 
la vie nutritive ou de croissance (zoè), la vie sensitive (aisthanesthai) 



68 69

et la vue pratique (pragmatikè zoè) (1098a 3), c’est-à-dire l’activité 
rationnelle et la puissance de la pensée (comme aptitude à et 
puissance de). Pour Aristote la mesure de notre activité est en somme 
dans notre activité intellective et dans sa puissance. Il lui faut donc 
faire une longue analyse de l’ensemble des caractères qui constituent 
le propre de l’homme et son activité, sachant qu’au cœur de toute 
activité (ergos) s’inscrit la possibilité de la cessation de cette activité 
(argos) comme premier sens possible de ce désœuvrement. C’est 
la forme du jeu et du loisir (1128a). Le jeu, la distraction, en ce 
sens une forme du repos, d’une cessation de l’activité (anapausis) : 
c’est une pause dans le temps qui en même temps qu’elle fait cesser 
l’activité qui produit, ouvre le temps à l’activité qui appréhende 
le temps, au sens propre qui « fait passer le temps », c’est-à-dire le 
loisir (la diagogè) ou, toujours selon Aristote à l’activité qui  permet 
l’observation de cette mesure (skolè). Aristote referme très vite ces 
investigations en n’acceptant du loisir que cette forme sérieuse de la 
skolè, autrement dit l’étude : le loisir (anapausis) et le désœuvrement 
(argos) ne sont possibles que dans la mesure où ils deviennent 
cette activité sérieuse de l’étude et ne deviennent pas en soi cette 
ouverture au désœuvrement. 
		 Le chapitre x est presque entièrement dédié à l’analyse du plaisir 
(édonè) et du bonheur (eudaimonia). Aristote reprend sa critique 
radical du jeu et tente de démontrer (1176b 15) que le bonheur 
n’est pas dans le jeu (donc dans la forme du repos comme anapausis, 
c’est-à-dire dans une forme que nous pourrions ici nommer un 
devenir dimanche) : sa démonstration tient en cinq points : 1. 
le jeu n’est pas un modèle, 2. « le délassement n’est pas une fin 
car il n’a lieu que dans l’activité », 3. le jeu n’est pas sérieux, 4. le 
sérieux est plus juste, 5. il est lié aux vertus. Nous ne pourrons donc 
avoir accès à cette forme de repos, de loisir ou de désœuvrement 
parce qu’Aristote introduit ici un concept fondamental, le bonheur 
est dans l’expérience de la sophia, autrement dit la puissance 
du nous, l’habileté et la sagesse pragmatique (1177a 11), ce que 
nous nommerons puissance théorétique. Aristote développera sa 

démonstration en huit points : le bonheur est dans la sophia 1. parce 
que c’est ce que nous avons de mieux (1177a 19), 2. parce que la 
vie théorétique est continue, ce qu’on nommera la contemplation, 
(1177a 22), 3. parce qu’elle procure du plaisir (1177a 23), 4. parce 
qu’elle est autosuffisante (1177a 27), 5. et autothélique (1177b 1), 
6. le bonheur est alors en soi un loisir (une anapausis et une skolastikè 
zoè, 1177b 4), 7. la vie théorétique est le devenir de l’homme (nous 
poètikos 1177b 26), 8. et enfin parce que l’homme est définit par sa 
puissance théorétique (1178a 1) : la vie contemplative est donc le 
bonheur…
		 Il nous faut maintenant analyser, et tenter de démêler, quatre 
problèmes majeurs qui surgissent de ce texte et de cette analyse du 
désœuvrement. 
		 Le premier problème auquel est confronté Aristote est que 
la fonction de l’homme est indéfinissable. Il est donc livré non 
seulement à la vie bouillonnante mais surtout en soi au désœuvrement 
puisque rien ne peut donner la mesure de sa fonction ; c’est non 
seulement l’homme, mais surtout l’activité de l’homme qui est livrée 
au désœuvrement. Cette problématique est fondamentale parce 
qu’elle est d’une part la possibilité de ne pas être marqué par un 
destin fonctionnel (ou toute puissance destinale), parce qu’elle est 
d’autre part la mesure de l’ouverture de l’homme à la non-activité 
comme loisir et enfin parce qu’elle est, et c’est notre hypothèse, 
la mesure de sa puissance à désœuvrer. Ce qui permettrait de 
poser plus radicalement encore la question de notre activité. Plus 
précisément est-ce que nous sommes lié à une activité comme fin ? 
ou à une activité comme pure forme ouverte, comme participation 
au jeu ? Aristote y répond en courcircuitant le processus par la 
forme de la vie de pensée ou pragmatique (la pragmatikè zoè). La 
fonction de l’homme est donc de penser, de s’ouvrir entièrement à 
la puissance de la pensée. Le refus du désœuvrement ici, permettra 
une ouverture spectaculaire à la mesure active du désœuvrement. 
		 Deuxième problème. Il y a une vie sensitive (aisthanesthai) ; elle 
est intégralement lié au thymique (thumos), à l’appétit (épithumia) 



70 71

au désir (oréxis) mais aussi au bonheur (eudaimonia), au plaisir 
(édonè) et enfin  au repos (anapausis). Qu’est ce que ce repos ? 
c’est d’abord et simplement la cessation de l’activité, c’est ensuite 
la perception du monde comme loisir (comme temps qui passe) 
et enfin comme mesure de l’activité. Mais ici aussi il y a encore 
des problèmes. Qu’est-ce que cette cessation ? c’est une cessation 
comme rupture (katapausis), comme corruptibilité violente ou 
simplement comme non reprise (anapausis). Que signifie un monde 
de loisir ? soit c’est un monde ou nous sommes liés au temps qui 
passe, à la diagogè comme faire, faire simplement durer, soit c’est lié 
à la skolè, c’est-à-dire le loisir d’étude, c’est-à-dire l’activité sérieuse 
qui n’est pas dirigée vers l’économie. Que signifie une mesure de 
l’activité ? ça signifie le loisir, cette fois comme économie, comme 
monde ouvert à la démesure du spectaculaire et du divertissement 
comme écrasement du temps historique, comme mesure enfin du 
régime du travail et de l’effort (1177a 1). 
		 Troisième problème. Où est donc la racine du bonheur ? En 
sachant qu’il y a deux bonheurs, deux formes du bonheur, le 
bonheur comme mesure politique (eu zen) et le bonheur comme 
mesure singulière (eudaimonia) : dans le premier cas il s’agit que ça 
se passe bien avec les formes adjacentes du vivant, dans le second 
cas il s’agit juste de sentir que je vais bien, c’est-à-dire que je suis 
bien disposé, au sens presque d’être « en forme », d’être en mesure 
de saisir son genius, son daimon. Le bonheur serait donc dans la 
rupture, dans le vivre et l’économie. Ce à quoi Aristote répond que 
non, puisque le bonheur est lié à la puissance de la pensée, à la sophia, 
c’est-à-dire littéralement la sagesse pratique, ou plus précisément 
la mesure de notre vitalité et de notre agilité, comme mesure de 
ce qui dure, de ce qui est livré à la contemplation, à la puissance 
théorétique, c’est-à-dire à l’observation (nous revenons ici à notre 
concept de l’espionnabilité). Il y aurait une possibilité de définir la 
nature de notre activité comme une forme de l’observation, voire 
de la contemplation…
		 Quatrième problème. Le plus important. Le sixième argument 

d’Aristote pour prouver que le bonheur est lié à la sophia, c’est 
de dire que le bonheur est un loisir. Or au chapitre précédent il 
condamne, sans appel, toute forme de loisir, d’anapausis. Comment 
la vie théorétique peut-elle être un loisir ? Ici il y a un tour de 
force. D’abord parce que la vie théorétique est inconditionnelle 
(autarkeia), c’est que l’homme ainsi est autosuffisant, au sens ou 
l’homme est ouvert au temps (de l’histoire) il est donc ouvert à cette 
mesure de l’écoulement et de l’échelonnement (diagogé). La vie 
théorétique est un loisir en ce sens qu’elle ouvre à la contemplation 
de ce temps comme étude, observation, skolè. La vie théorétique est 
donc au sens propre une « vacance », au sens d’une inoccupation 
des lieux (de l’économie), ou au sens d’une occupation fugitive… à 
la lettre elle est un sans emploi comme ouverture aux moyens sans 
fin, elle est vide (comme un vacans regnum ou comme la formule de 
l’hétoimasia tou throunou), elle est donc présentation en puissance 
de la puissance ontique. Être vacant c’est ce qui est offert, c’est 
ce qui alors mis à disposition. Il y a donc un lien très puissant 
entre argos et vacance. C’est donc ce qui rend sans œuvre pour être 
ouvert à la puissance du dispositif et être, en soi, à disposition ; être 
ouvert à la puissance du temps comme histoire mais aussi du temps 
de la langue, c’est-à-dire celui de la participation. Être désœuvré 
et désœuvrer (ou bien la forme juive ou chrétienne du repos, ou 
bien la forme aristotélicienne de la contemplation) c’est être privé 
(vidé) de tout ce qui inscrit ou destine pour s’ouvrir à la mesure de 
la puissance de notre participation, de notre nous poètikos. 
		 La thèse d’Aristote est, dans sa forme juste : le devenir 
« bonheur », comme eudaimonia mais aussi comme eu zen de 
l’homme est bien dans le loisir (dans ce qui est permis, dans ce 
qui est ouvert parce que vidé) comme participation continue 
aux machines et toujours dans cette possibilité saisissante de la 
vider et pour paraphraser Furio Jesi pour vider la machine-je. Le 
désœuvrement est bien la mesure de l’homme mais non comme 
skolè, non comme ergein, non comme pragmatikè zoè, mais comme 
vitalité, comme participation, comme espionnabilité, comme 



72 73

poètikè zoé, autrement dit, notre devenir pro-ductif. Il y a ici 
encore un tour de force à faire : c’est seulement dans la mesure 
du désœuvrement, que nous appréhendons que notre activité, que 
notre ergon est de désœuvrer. 

					            17 mars 2008

		F ête et désœuvrement

	 « Au point de coïncidence parfaite avec la gloire, le louange 
est sans contenu, elle culmine dans l’amen qui ne dit rien, mais 
seulement permet et conclu ce qui a déjà été dit. Ce que les Élégies 
pleurent et en même temps célèbrent (selon le principe que c’est 
seulement dans la sphère de la célébration qu’on peut se lamenter) 
est proprement l’incurable absence de contenu de l’hymne et le fait 
que la langue tourne à vide comme forme suprême de la glorification. 
L’hymne est la radicale désactivation du langage signifiant, la parole 
reste absolument désœuvrée et cependant comme telle elle forme la 
liturgie. » 

	             Giorgio Agamben, Il regno e la gloria, p. 260

		  Il s’agit presque aujourd’hui d’un séminaire conclusif. 
L’acheminement de nos recherches sur le festif, ou plus précisément 
sur les régimes de la festivité. C’est un séminaire conclusif en 
ce sens que nous établissons enfin, ici, la liaison entre fête et 
désœuvrement. 
		 Nous avons étudié ce qui constituait le sabbat et le dimanche 
pour les pensées juives et chrétiennes, c’est-à-dire les questions 
du repos et de la contemplation, ce qui en somme structure le 
calendrier et ce qui le fonde, d’abord dans la récurrence de la date 
de célébration (les dates du calendrier qui rythment l’année), mais 
surtout dans la récurrence de la structure hebdomadaire, autrement 
dit ce mystérieux dimanche, cet hebdomados mysterion. Ce 
calendrier est plus immédiat, plus  évident en ce sens qu’il rythme 
la semaine, qu’il rythme notre temporalité. Il est donc la mesure la 
plus précise, la plus essentielle de la célébration comme mesure de 
notre ouverture au désœuvrement (à l’anapausis), au repos. 
		 Cette forme essentielle du calendrier donnerait la mesure de 
notre devenir sabbatique ou de notre devenir dimanche. Giorgio 



74 75

Agamben écrit Il regno e la gloria, p. 268-268, Neri Pozza, Vincenza, 2007 : 
 	 «  La vie humaine est désœuvré et sans but, mais cette argia 
et cette absence de but rendent possible l’activité incomparable 
de l’espèce humaine. L’homme, s’il se consacre à la production et 
au travail, c’est parce qu’il est, de fait, dans son essence, privé de 
travail, parce qu’il est par excellence un animal sabbatique. […] Ce 
désœuvrement est la substance politique de l’Occident, l’aliment 
glorieux de tout pouvoir. C’est pour cela que fête et oisiveté 
viennent incessamment affleurer dans les rêves et dans les utopies 
politiques de l’Occident et qu’ils font incessamment naufrage ». 
		 Au sens propre notre devenir désœuvré, ou sabbatique est 
un devenir festif ou un état festif puisqu’il est incessamment lié 
au calendrier (à la lettre à ce qui convoque, à ce qui invite). Le 
calendrier est alors la forme la plus rituelle et archaïque (populaire) 
et paradoxalement la plus intelligente contre le régime de l’horloge. 
Furio Jesi La fête et la machine mythologique, p. 57, éd. Mix. 2008 écrit : « La 
fête pensée par Benjamin est celle des « civilisés » qui se servent de 
calendriers – de leurs nouveaux calendriers – et non de montres. 
Du point de vue de Benjamin, les Vanderbilt ou les Astor sont des 
sauvages avec des réveils au cou et qui s’en servent pour connaître 
le temps (« What time is it ? » = « What is the time ? ») alors que les 
« civilisés » sont ceux qui regardent le temps sur le calendrier. » Nous 
devons ici encore avoir recours aux travaux de Walter Benjamin et 
à cette saisissante proposition xv des Concepts sur l’histoire in Œuvres 

iii, p. 440, Gallimard, 2000 et Écrits français, p. 440, Gallimard, 1991 : 
		 «  Les classes révolutionnaires, au moment de l’action, ont 
conscience de faire éclater le continuum de l’histoire. La Grande 
Révolution introduisit un nouveau calendrier. Le jour qui inaugure 
un calendrier nouveau fonctionne comme un accélérateur 
historique. Et c’est au fond le même jour qui revient sans cesse sous 
la forme des jours de fête, qui sont des jours de commémoration. 
Les calendriers ne mesurent donc pas le temps comme le font les 
horloges. Ils sont les monuments d’une conscience historique dont 
tout trace semble avoir disparu en Europe depuis cent ans, et qui 

transparaît encore dans un épisode de la révolution de Juillet. Au 
soir du premier jour de combat, on vit en plusieurs endroits de 
Paris, au même moment et sans concertation, des gens tirer sur les 
horloges. Un témoin oculaire, qui devait peut-être sa clairvoyance 
au hasard de la rime, écrivit alors : 
		 Qui le croirait ! On dit qu’irrités contre l’heure, 
		 De nouveaux Josués au pied de chaque tour, 
		 Tiraient sur les cadrans pour arrêter le jour. »
		 Il s’agit ici de trois notions fondamentales : d’abord il s’agit du 
rapport à l’éclatement du continuum comme katapausis, c’est-à-dire 
renversement et retournement, ensuite il s’agit du rapport au temps, 
du rapport à ce que Benjamin nomme un accélérateur, autrement 
dit la mesure d’intensification du rapport de participation, et enfin 
il s’agit du rapport au jour de fête comme conscience historique et 
donc comme conscience de l’action.
		 La mesure de l’inopérativité est un rapport au temps de l’action 
et au temps du moment festif. Le festif (le jour de fête) est alors la 
conscience de l’action. Voici donc la formule que nous cherchions, 
depuis le début de nos recherches, dans les pensées juive, chrétienne 
ou aristotélicienne de l’argia, de l’anapausis et de la sophia : l’homme 
n’a pas en soi de fonction, d’activité essentielle (ergon) mais il est en 
soi ouvert à la conscience de l’action (ce qui est une autre manière 
pour nous d’appréhender, certes de façon encore plus matérielle, la 
sophia aristotélicienne ou pragmatikè zoè).
		 Nous sommes alors en mesure de comprendre le commentaire 
Ms. 470 des paralipomènes aux Concepts sur l’histoire de Walter 
Benjamin Écrits français p. 453, op. cit. :
		 <Le monde messianique est le monde de l’actualité intégrale 
et, de tous côtés, ouverte. Ce n’est qu’en elle qu’existe l’histoire 
universelle. Mais non pas en tant qu’histoire écrite, plutôt accomplie 
comme une fête. Cette fête est purifiée de toute solennité. Aucune 
espèce de chant ne l’accompagne. Sa langue est une prose intégrale, 
qui fait sauter les chaînes de l’écriture, et est comprise de tous les 
hommes (comme la langues des oiseaux par les enfants qui sont nés 



76 77

un dimanche). – L’idée de la prose coïncide avec l’idée messianique 
de l’histoire universelle (les différentes sortes de proses artistiques 
forment le spectre de l’universel historique (universalhistorische) – 
dans Le narrateur>.
		 Le temps messianique signifie, ici, à la lettre, le temps qui libère, 
le temps qui permet à l’homme d’être intégralement immergé 
– ne serait-ce qu’un instant – dans l’actualité. C’est donc ce qui 
libère du temps historique de la langue, puisque qu’il ne s’agit pas 
d’une  écriture mais d’une fête, c’est-à-dire celle de la parole rendue 
à la parole, celle de langue exposée dans son devenir, celle de la 
participation, celle du bavardage, celle peut-être du barbare. 
		 Qu’est-ce  alors qu’une prose intégrale ? c’est une langue qui n’a 
pas été privée de son désœuvrement, de sa mesure à désœuvrer, de 
sa fête, de sa participation. 
		 L’œuvre, si elle est une fête, n’a donc rien à dire, ou si peu ; si 
elle est du festif, elle est « l’affirmation du nœud asémantique de la 
parole » selon les mots de Furio Jesi in Cultura tedesca, n°12 1999, p. 120. 

					            24 mars 2008

Annexe 1

	 Furio Jesi, La fête et la machine mythoogique
		  éditions Mix., 2008

2. L’espionnabilité des différents. 

	 Nous avons observé une situation paradoxale. Persuadé de 
l’impossibilité actuelle d’une fête collective non cruelle, Proust 
organise des fêtes contemporaines à son contexte narratif, et pour s’y 
immerger comme un espion – pour s’en emparer, pour l’incorporer 
– il prend le rôle du protagoniste de la fête d’hier : de la fête du xviiie 
siècle qui, à la limite extrême de la crise, était pourtant encore quelque 
chose qui ressemblait à la vraie fête. Ne croyant pas à la possibilité 
de la fête actuelle, Proust croit cependant utile de s’identifier avec le 
participant à une fête plus ou moins vraie ; et de cette identification 
il obtient un avantage, au point de convergence entre le temps 
historique présent et l’actualité immobile anhistorique, qui est le lieu 
de son existence opérante. 
	 En accord avec la situation paradoxale de l’opération artistique, 
le comportement de Proust est très proche de celui d’une grande 
partie des ethnologues modernes devant les fêtes des différents : il ne 
se réjouit cependant pas de la perspective justifiante de l’« art » et 
prend donc continuellement le risque de tomber dans l’incohérence 
et dans l’arbitraire superficiel. Face à ces fêtes des différents ces 
ethnologues assument le masque, l’inconnu et le travestissement : 
de l’extérieur (vers les différents avec les lesquels ils sont en contact, 
en travaillant « sur le terrain ») ce sont des simulacres d’identité 
avec les « primitifs », tandis que de l’intérieur (vers le je et les autres 
de la communauté « civile ») ils sont conscients d’une humanité 
commune, d’une solidarité même dans la différence, et ignorants 
du je qui devient le protagoniste d’un bal masqué à l’instant où on 
accepte de devenir protagoniste d’une connaissance objective – qui 
ne court pas le risque de trahir ce masque, puisque ce masque, cette 
« connaissance objective » s’impose souveraine et coercitive pour 
qui l’assume : « … Nous ne devons pas craindre que quelqu’un 
parle ou se comportement faussement avec le costume qu’il porte ; 
le costume lui-même le rend impossible !… »25.



78 79

	 « L’important n’est plus le jeu » : ici il ne s’agit pas de compter 
sur l’équivalence objective du masque de l’ethnologue déguisé en 
« primitif » avec le masque du « primitif » qui endosse l’apparence 
du bison ou de l’esprit de la forêt – et il ne s’agit pas plus d’une vraie 
confiance dans la possibilité pour l’ethnologue de s’accepter et de 
se faire accepter comme celui qui doit « jouer » la fête. L’important 
n’est pas le jeu mais à l’inverse le « se déplacer sans être vu, espionner, 
être reconnu en se cachant ». L’important pour l’ethnologue est de 
se déplacer sans être vu au milieu des différents, de les espionner, de 
devenir visible à leur yeux comme un « différent » qui feint d’être 
identique et qui peut être accepté dans sa fonction. Il est donc 
nécessaire pour un ethnologue qui travaille « sur le terrain » d’être 
invisible et visible. Il doit pouvoir être un observateur invisible, 
un espion invisible de la diversité des différents et en même temps 
un homme que les différents croient être différent d’eux mais ayant 
légitimement l’apparence de leur être identique : un étranger qui 
peut légitimement assumer son apparence intrinsèque.
	 Le modèle de cette facies, assumée par le travail « sur le terrain », 
n’est pas, d’ailleurs une pure conséquence des caractéristiques 
objectives de la situation des différents avec lesquels l’ethnologue 
entend avoir un rapport et spécialement au moment des fêtes. C’est 
plutôt le résultat de l’interaction paradoxale entre deux différences : 
celle caractéristique des « sauvages » et celle caractéristique de 
l’ethnologue « civil ». Étranger à la fête des différents l’ethnologue ne 
peut pas faire autrement que de les appréhender avec l’opérativité 
de la connaissance scientifique selon des modèles gnoséologiques 
qui interagissent justement avec la diversité des différents. C’est un 
espion, mais dans une sphère que lui-même compose et ordonne 
selon un modèle gnoséologique déterminé à l’instant où il y accède. 
C’est donc un espion dans une sphère qu’il a lui-même organisée : 
une sphère déterminée, organisée mais seulement à partir du moment 
où il y pénètre comme espion. Dans cette sphère l’unique matériau 
de l’organiser/espionner de l’ethnologue est la diversité des différents : 
le fait que les différents peuvent objectivement être espionnés. La 
diversité et l’espionnabilité des différents sont deux choses identiques. 
Il est bien sûr impossible d’épier autre chose que ce qui est différent. Il 
n’est pas possible de pénétrer incognito dans la sphère de l’identique 
sans être reconnu : ce qui signifie qu’il n’est pas possible d’épier en 
cachette son propre je et ce qui est identique à soi. 

	 Mais il faut revenir aux traités sur les fêtes du xviiie siècle 
relevés par Jean Starobinski. Ici il est important non seulement 
d’« espionner » et « de se déplacer sans être vu » mais aussi « d’être 
reconnu en se cachant ». L’ethnologue moderne qui se confronte 
aux fêtes des différents se trouve dans une situation identique, 
même si nous voulons reconnaître en amont ou à proximité de 
son rapport avec les « sauvages », son propre rapport avec ses 
semblables. S’il y a à l’origine de la recherche ethnographique et 
ethnologique, à un niveau plus ou moins conscient, la nécessité 
d’affronter d’un point de vue gnoséologique le je en lui-même 
et le rapport de ce je avec ses semblables, les enquêtes autour des 
fêtes des « sauvages » sont satisfaisantes dans la mesure où elles 
permettent au je d’entrer en relation gnoséologique avec les autres, 
lesquels servent de doublures soit au je soit aux semblables qui 
disent « je ». Les « sauvages » sont dans la fête, différents, et c’est ici 
qu’ils atteignent la plus grande densité de leur propre différence. 
Mais, parce que la fête est justement l’acmé de leur particularité 
humaine, dans la fête ils possèdent et exhibent aussi la plus grande 
densité et concentration de leur humanité universelle. Ils sont en 
fait, exceptionnellement « homme comme tous les autres » dans le 
moment même où ils sont plus différents que jamais. L’humanité 
dans sa plus grande concentration coïncide paradoxalement avec 
l’acmé de la différence. Il s’agit de sortir incognito au milieu des 
différents dans la fête, comme à l’intérieur de son propre moi – et 
d’être un espion visible/invisible. Mais, comme nous l’avons vu, 
chaque sortie incognito dans son propre moi est destinée à être 
démasquée par le moi. Cette katàbasis particulière permet d’éviter 
un violent démasquage et de rester dans la situation d’un espion 
incognito même s’il est reconnu pendant qu’il se cache ; ainsi il ne 
cesse pas d’être incognito puisque les « sauvages » dans la fête sont 
aussi les doublures des égaux – non des égaux dans l’absolu mais 
des égaux à l’ethnologue moderne, lequel manquant d’expériences 
collectives non cruelles, ne contrôle pas vraiment les égaux mais 
seulement les ex-égaux devenus différents. Les différents (« sauvages ») 
dans la fête ont permis à l’homme moderne d’épier, à travers eux, 
leurs propres ex-égaux. 
	 La fête épiée chez les « sauvages » sert donc à restaurer le rapport 
direct avec les ex-égaux ; chez les « sauvages » dans la fête, l’homme 
moderne « civil » s’est apprêté à retrouver les mêmes « civils » 



80 81

devenus différents. Dans l’expérience collective de la fête non cruelle 
des « sauvages », l’ethnologue a retrouvé la possibilité d’un rapport 
avec l’expérience collective qui lui manquait dans la confrontation 
avec ses propres semblables, ex-« égaux », non égaux. En même 
temps et selon un procédé inverse, dans la fête non cruelle des 
« sauvages » il a trouvé une occasion de prendre quelques distances 
quant à son propre je, d’épier son propre je, dans la mesure où 
l’identification de ce je avec les ex-égaux – par l’intermédiaire de 
la doublure des « sauvages » – lui a permis de déclarer « je est un 
autre » en se référant à une expérience concrète. 
	 Cependant ce que nous avons dit de l’extranéité de l’ethnologue 
dans la confrontation avec la fête des différents et des « sauvages », 
peut aussi permettre de renverser les propositions précédentes. 
Depuis la sphère des différents, la fête ne serait une situation que 
dans la rencontre avec l’ethnologue qui lui permet de profiter des 
différents comme de doubler les ex-égaux et le je ; ce serait aussi 
la situation dans laquelle l’ethnologue immerge les différents pour 
pouvoir se servir d’eux afin d’y retrouver aussi bien la solidarité avec 
ses semblables que sa propre libération de la solidarité avec le je. 
Ces deux interprétations sont-elles dialectiquement représentables 
? quel sens peut-il y avoir à les représenter dialectiquement (et 
trouver la limite de connaissance de la fête dans la tension entre les 
deux modèles opposés, sinon dans leur improbable synthèse) ?
	 Dans notre essai La fête et la machine mythologique nous avons 
cherché à répondre à ces interrogations en les formulant par des 
références spécifiques (et non arbitraires) à la problématique du 
mythe26 et en inscrivant les réponses qui découlaient mécaniquement 
du fait de poser ce problème dans ce cadre. Les réponses, par leurs 
caractéristiques, ont l’avantage de montrer leurs interrelations 
organiques pour composer le modèle gnoséologique de la « machine 
mythologique » dans lequel il est possible de retrouver le plus grand 
nombre de dénominateurs communs entre les multiples disciples 
des « sciences du mythe » ou « de la mythologie ». 
	 Il reste alors à voir si, en ne limitant pas la formulation de nos 
interrogations autour de la fête à l’ensemble des références propres 
à la problématique du mythe, mais en les reproposant dans le cadre 
général – anthropologique au sens large – des sciences humaines, s’il 
y a la possibilité (et s’il est utile) de configurer la tension entre les deux 
modèles opposés dans le modèle de la « machine anthropologique » 

(et nous tenterons de voir si la « machine anthropologique » est une 
des acceptions de la « machine mythologique », ou bien si les deux 
sont les acceptions d’une unique « machine gnoséologique » ou enfin 
si les deux « machines » ne sont pas seulement et superficiellement 
similaires). 



82 83

Annexe 2 
	 Vincenzo Agnetti

aux critiques de poésie, de musique (et) d’art naturellement

1) Premièrement le doute, puis la poésie, la synthèse et donc la lutte 
avec l’entourage mondain. 
1a) L’entourage altère toujours l’entouré. 
1b) L’espace dans l’entourage est gravitation et appropriation, il est 
réversible. 
1c) L’entouré conditionne, réflexivement, l’entourage. 
1d) Les objets qui constituent le support de l’entourage ne sont 
pas seulement des objets, mais ils sont surtout les dimensions et 
les contradictions que nous découvrons en eux. Ces découvertes 
incessantes, nous les objectivons et c’est inévitable, du reste, comme 
moyen de confrontation. Notre être est donc en même temps 
entouré et entoureur. D’où nos contradictions et nos dimensions.
2) La dimension, c’est l’esprit qui se déplace. 
2a) Nous sommes dans un état différentiel, conditionnés par un 
delta : (ΔS) le delta de l’histoire. 
S = R – E, où R est l’événement contemporain, tandis que E est 
l’expérience historique. 
S = le présent dans son envol, moins l’expérience. 
En d’autres termes : progrès en acte moins historicisme égale 
matérialisme historique. 
Mais plus encore que des objets différentiels, nous demeurons 
l’« état intermédiaire » entre le tout et le rien ; entre les autres objets 
et le vide ; entre la partie connue et la partie à connaître. 
Paradoxe. 
Nous sommes nous-mêmes des objets conscients qui formons des 
histoires mais nous sommes moins provisoires que les objets de la 
structure purement concrète.
(La méditation vient confirmer les méditatifs)
Objets + Objectivation + Histoire des objets + Histoire des 
raconteurs d’objets = HAUT LES MAINS. 

Équivalence. 
Matière + Histoire de la matière + Métamorphose = INCIDENTS 
COSMIQUES. 
Mais pourquoi se rendre avec les MAINS EN L’AIR ?
Pourquoi renoncer à considérer les permutabilités exclusivement 
accidentelles ?
2b) Ce que nous avons découvert, c’est une partie du tout, l’autre 
partie reste entièrement à découvrir.
En effet, elle est toujours là pour pousuivre le doute, la poésie et 
la lutte.
2c) Il vaut mieux que le problème soit inventé plutôt que 
l’indifférence résolve le problème en l’éliminant.
2d) Le temps est un conquérant d’espaces vides ou pleins. Donc le 
rien est un hybride impensable. 
2e) Historiquement nous sommes désorientés devant le temps 
qui déforme les objets et les concepts. Le temps est un fabriquant 
d’optiques. 
L’optique, heureusement, change aussi en nous. Il en va de même 
avec les deux types de désorientation : subjective et objective. 
En résumé. 
Par-delà tout accident, il y a toujours un choix esthétique qui 
détermine les événements (de même que le système endocrinien 
est prédisposé au juste et au beau). C’est le cas de toutes les 
manifestations artistiques, subjectives ou de masses ; que ce soit 
dans l’acceptation, le refus, la pensée ou, précisément, les glandes. 
2f ) L’artiste est dissident. 
2g) Tout travail commence en art et finit en duel. 
3) L’art est la pensée qui se signale comme dépositaire d’un signal. 
Le duel conditionne le rapport entre travail et pouvoir. Le précipité 
du duel est l’exportation, la colonisation et la manipulation en 
concret-commémoratif du travail culturel lorsque celui-ci entre en 
collision avec des optiques subversives. 
3a) Le précipité est la scorie qui sort du creuset.
3b) Toute œuvre a ses « moments » d’action comme il en va de la 
statique en ingénierie. 
En considérant la culture comme un produit vrai et singulier, 



84 85

ainsi que l’est la critique dans ses rapports étroits au travail et 
au sang, l’autre travail, celui, légitimant, du critique, devient 
absurde quand il superpose la littérature à l’œuvre inconsistante.
Auquel cas, le duel accélère le précipité à la faveur du processus en 
chaîne de la justification : d’un côté l’exécutant, l’absent légitime 
à travers l’intuition ; de l’autre le critique, absent légitime par 
parallélisme. Ici, consommateur dévié et critique déviant sont une 
seule et même chose, pendant que le produit devient écran de leurs 
projections. Mais dans ce cas, l’opérateur premier, l’artiste, subit 
une déformation : le travail disparaît. Le discours sur l’art devient 
non-sens d’abord, puis non-non-sens. 
Le non-sens, ce travail gratuit et inutile de l’artiste. 
Le non-non-sens, la récupération métonymique effectuée par 
l’usager et le critique de manière viscérale. (Passion immédiate 
puisque admiration médiatisée par l’œuvre). 
Voici alors « la fin de l’art » présagée par impuissance et chantée comme 
poétique de la fin. 
La fin de l’art comme ambiguïté et l’œuvre d’art comme expression 
polémique, superflue, déconcertante.
Il va de soi qu’au-delà du tangible une lecture est impossible, 
l’hypothétique se substitue au réel. 
3c) Économiquement, l’indéchiffrable est intangible. C’est l’erreur 
et la contradiction qui déterminent les coordonnées de son 
fonctionnement. L’indéchiffrable est en revanche, une limite qui, à 
la limite, est inexprimable. 
3d) L’art est la politique intérieure de chaque individu et conditionne 
ses intérêts et ses choix d’expression. L’artiste est donc un double. 
L’indéchiffrable tend à la mystification et revient à une politique 
intérieure désordonnée. 
3e) Tous les objets ne sont pas des œuvres d’art, mais en revanche 
toutes les productions relèvent de la critique. 
Le poids critique des choses est donc un ensemble de mesures qui 
va de la pratique à la théorie. 
On ne peut pas, par exemple, mesurer le rendement lumineux 
d’une source de lumière sans tenir compte du champ magnétique 
qui l’entoure. On ne peut situer un événement dans le matérialisme 

historique, sans tenir compte de toutes les conditions historiques 
dont il découle ni des effets transitoires qu’il provoque. Peu à peu 
la critique se substitue au travail et la crise du système s’accentue. 
Le travailleur reste dubitatif devant ses propres productions. La 
sociologie se transforme en impérialisme. Le travail qui n’est plus 
interprété selon le référent traditionnel engendre un traumatisme 
de masse : l’insatisfaction, la contestation. 
La critique reste la seule alternative à une activité élaborée, mais elle 
reste tout aussi incontrôlable. Donc, de ce point de vue, au début, 
la critique est inversement proportionnelle à l’ordre. Le travail, 
nonobstant sa nouvelle acception, devient peu à peu expression 
critique. 
3f ) Ne jamais désarmer au prétexte de l’intuition. L’intuition est 
d’ailleurs une solution de facilité littéraire ; une obligation acceptée 
par incapacité. En un certain sens, c’est l’équivalent du devoir dans 
le cadre de la prestation contrainte. 
3g) L’intuition est la réalité consciente qui se heurte à l’obscurité, 
c’est un état de grâce et non de mystère, c’est une indication et non 
un tracé. 
Si pour les aveugles tout est inattendu, la surprise frappe pareillement 
l’inspiré et l’esthète dans le cas de l’intuition. L’inspiré et le coupable 
sont les mêmes, ils ne savent jamais expliquer la mécanique du délit. 
Et puisque la vérité est le patrimoine des coupables, l’inspiré a lui 
aussi tout intérêt à dissimuler son secret. Dire que l’inspiration a été 
intuition (accidentelle), c’est avoir peur ; c’est en nous l’illusion de 
la possibilité de voiler l’enchantement. La peur et la paresse, devant 
les « mystères » sont la cause de l’autodramma de la transcendance 
et ont séparé le travail de la critique. 
Et pourtant, ni l’avis d’un critique ni celui d’un galeriste, d’un 
collectionneur ou d’un éditeur ne m’a jamais paru déterminant. 
Mon travail ne m’a jamais semblé terminé. 
4) Ce ne sont pas les œuvres qui attendent les habitants instables 
du temps, mais le temps avec toute sa suite qui attend les œuvres. 
4a) Tout ce qui est pensable a déjà été fait et pensé selon une 
thématique appropriée ; de la terre plate aux univers parallèles, de 
la couleur à la perspective. 



86 87

4b) Notre travail décrit une sinusoïde intégrale. 
Le flux et le reflux des événements portent et emportent les pensées 
et les œuvres oubliées, ruinées par l’usage. Dans le meilleur des cas, 
« des œuvres oubliées par cœur ». 
4c) À propos de l’usage. L’objet est construit dans la mesure où 
s’altère le rapport entre le concept et l’expérience. Il en résulte donc 
que les idées objectivement réalisées deviennent des témoignages 
historiques exprimés en causes et effets. 
L’idée se présente d’abord comme résultat de son produit, c’est-à-dire 
que c’est l’effet (l’idée) qui devient cause. 
Puis, l’idée se présente comme politique des conséquences de 
l’usage (de l’effet) de son produit.
Se mettre du mauvais côté.
Il exige la mise-à-jour des thématiques qui s’orientent 
automatiquement selon l’évolution des partis, l’évolution 
sociologique, économique, etc. 
Leurs messages ont toujours un mode et un rythme d’expression, 
un système combinatoire de tautologies, de contradictions et 
d’oppositions. 
4d) Tautologie. Manifester l’évidence. Par ex., ceci est un livre ou 
bien un livre est un livre. 
4e) Contradiction. Contredire l’évidence. Par ex., l’objet qui 
s’approche s’éloigne. 
4f ) Opposition. Équivalences qui ne sont pas identiques. Par 
ex., qu’il soit très rapide ou très lent de toute façon l’objet est 
immobile. 
Exemple de clarification. 
a) La sélection élimine la dimension humaine du fait que seul reste 
l’exemple et que l’exemple reste seul. 
b) La dimension humaine est universellement proportionnelle au 
patrimoine humain. 
La « tautologie » est statique : elle redit par amplification.
La « contradiction » est dynamique : elle attaque et attaque.
L’« opposition » est reflet : les opposés se valent mais ne sont pas 
identiques. 
Si plusieurs tautologies forment un discours contradictoire, que l’on 

peut lire indifféremment dans les deux sens, ça veut dire que nous 
sommes en présence d’un communiqué qui a comme structure 
l’échange entre les trois concepts mentionnés ci-dessus. 
En conclusion, lorsque ce type de lecture est possible, ça veut 
surtout dire qu’un pouvoir constitué nous trompe en utilisant : 
La « tautologie » comme paramètre convainquant. 
La « contradiction » comme paramètre stimulant. 
Les « opposés » comme hasards stupéfiants.
Par exemple : « L’art est la création de produits d’élite qui servent à 
sensibiliser les masses ». 
D’où : 
a) Les productions artistiques dans leurs divers aspects sont signaux 
signalés.
b) Création et éducation sont contradictoires. 
c) Élite et masse sont opposées. 
On peut alors dire : « L’art est un produit de masse qui sert à 
sensibiliser les élites ». 
Mémorandum. 
Maintenant que tout est fait nous ne faisons plus rien. 
Maintenant que tout est fait nous pouvons alors recommencer. 
Si le travail réalisé est à détruire alors nous devons commencer par 
l’apprendre par cœur pour ensuite l’oublier. Si, inversement, nous 
voulons le conserver par pur historicisme ou pure spéculation, alors 
nous faisons comme avec la peau : propreté et parfum mais ne pas 
regarder au microscope. 
Je répète. L’objet qu’on ne peut exposer est un objet qu’on ne 
connaît pas. 
Donc ce « catalogue raisonné » ne traite pas des problématiques de 
la logique et encore moins de celles des structures linguistiques. Il 
est avant tout un traité pratique qui documente et communique 
l’action avant et pendant le travail. 
Images et paroles font partie d’une seule et même pensée. Parfois ce 
sont les images qui marquent la pause, la ponctuation, parfois c’est 
l’écriture elle-même. 

août 1976



88 89

Annexe 3  Bibliographie sommaire

Art conceptuel, une entologie, éditions, Mix. 2008
Giorgio Agamben, L’homme sans contenu, Circé, 1996
	 Moyens sans fin, Rivages, 1998
	 Profanations, Rivages, 2005
	 La puissance de la pensée, Rivages 2006
	 Il regno e la gloria, Neri Pozza,, Vincenza, 2007
Aristote, Les catégories, Seuil, 2002
	 Éthique à Nicomaque, Vrin, 1990
Jacopo Baboni Schilingi, La musique hyper-systémique, éd. Mix. 2007
Roland Barthes, Le bruissement du langage, Seuil, 1984
Walter Benjamin, Œuvres, Seuil, 2000
	 Écrits français, Seuil, 2003
	 Paris capitale du XIX° siècle, Cerf, 2006
Olivier Cadiot, Un nid pour quoi faire, P.O.L, 2007
Emmanuel Hocquard, Conditions de lumière, P.O.L, 2007
Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la métaphysique, 		
	 Gallimard, 1992
	 La logique comme question en quête de la pleine essence du 
	 langage, Gallimard, 2008
Furio Jesi, La fête et la machine mythologique, éditions Mix, 2008
Georges Molinié, Éléments de stylistique française, puf, 1991
	 Sémiostylistique - L’effet de l’art, puf, 1998
	 Hermès mutilé, Champion, 2005
	 De la pornographie, éditions Mix., 2006
Robert Musil, L’homme sans qualité, Seuil, 1956
Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Herméneutique, Cerf, 1989
Spinoza, Éthique, Seuil, 1999
Laurence Sterne, Tristam Shandy, Tristram, 2004
Fabien Vallos, Le poétique est pervers, éditions Mix., 1996
	 Six modèles d’analyse herméneutique (avec J. Baboni 
	 Schilingi), éditions Mix., 2008

Intervenants année 2007-2008

Jacopo Baboni Schilingi
	 compositeur et professeur de composition au 
	 conservatoire de Montbéliard. 
	 1° et 2 avril 2008
	 www.baboni-schilingi.com

Georges Molinié
	 président de Paris IV Sorbonne
	 professeur de sémiostylistique et d’anthropologie de l’art 
	 à Paris IV Sorbonne
	 15 avril 2008



91

Partie 2 : contributions des étudiants


