


en vidant le sanglier

Séminaire Langages & écritures

Fabien Vallos
année 2007-2008
2%, 3% 4° & §5° années

Ecole des beaux-arts de Bordeaux



Avec la participation de

Sophia Adir
Marion Baugier
Camille Beauplan
Sacha Beraud
Benjamin Braitberg
Francoise Braun
Francois Bresson
Mathieu Carmona
Benjamin Chavigner
Marina Claverie
Louise Cortella
Yann Desfougeres
Julien Diez

Céline Dubouil
Jennifer Harrispe
Lauren Huret
Anthony Force
Tomoyo Funabashi
Marc-Henri Garcia
Jérémy Gaulin
Mathieu Giralt
Pierre Grangé-Pradéras
Ran Ju

Audrey Kesler

Noémie Koxarakis
Nino Laisné
Nadeges Lesgares
Louis Pierre-Lacouture
Sébastien Marchewicz
Maud Mabille
Juliet Martinez
Magali Pomier

Julie Portal

Mélanie Pottier
Fanny de Rauglaude
Simon Rayssac

Elise Roger

Rémi Roye
Benjamin Rueher
Simon Rulquin
Sabrina Soyer
Victor Tricard
Mathias Tujague
Sébastien Thébault
Nicolas Weyrich

PARTIE 1 : SEMINAIRE
La féte et les régimes de la festivité



INTRODUCTION GENERALE
AU CONCEPT DE FESTIVITE

« to ergon tou anthripou »

Cette recherche que nous ouvrons essaiera d’analyser le sens et
la forme du concept de féte et de festivité, Cest-a-dire ses modes
d’apparition et de transformation ainsi que ses liens présumés et
induits avec ce qu'on prend I'habitude d’appeler des objets d’arts.
En soi le concept de féte est assez stable, cependant il demeure le
probléme essentiel de l’anthropologie nous renvoyons a une lecture de 'essai
« Sur 'impossibilité de dire je » in Giorgio Agamben, La puissance de la pensée, Rivages,

2006 et & I'analyse ultérieure que nous ferons de La fére et la machine mythologique de

Furio Jesi, éditions Mix, 2008 2er 3 dire celui de « la possibilité ou de

I'impossibilité de la féte, de sa connaissabilité ou de son inconnais-
sabilité ».

Il convient, par habitude et par facilité, d’analyser le sens et
I'étymologie du terme féte : nous en synthétisons deux (#/f1). La
féte est d’abord un ensemble de réjouissances collectives destinées
a commémorer périodiquement un événement. Elle est ensuite ce
qui est source de réjouissance. De cette définition nous retenons
trois concepts fondamentaux, celui du réjouir, celui du collectif et
celui du périodique. Ce qui appartient donc au #éjouir participe
donc 4 la féte en tant qu’il produit un amusement, un faire plaisir,
un enchantement ou encore un ravissement. Jouir signifie tout aussi
bien « faire féte », prendre plaisir et avoir. La notion de jouissance
est donc marquée, épistémologiquement, par une constellation
sémantique triple, féte - plaisir - possession, ce qui signifie que
tout rapport a la féte est un rapport & une double occurrence du

contexte de l'avoir (de la possession) : un avoir joui comme usage



et comme plaisir et un avoir temporel qui doit sentendre non
seulement comme un « avoir le temps » mais aussi comme « étre
dans le calendrier ». D’autre part le festif n’a de sens que s'il est
communautaire (Cest-a-dire fait & plusieurs), ce qui signifie que :
1. le concept de féte intérieure est un concept strictement littéraire
(Cest-a-dire historiquement marqué); 2. la féte est un partage et/
ou un faire connaitre (une médialité) des deux awoirs (en ce sens
la féte est alors une exposition ou un spectacle); 3. le festif est
réciprocité, possible, d’un jouir comme moyen sans fin (médialité
pure); 4. il participe, enfin, 4 la puissance du ravissement ou de
I'enchantement, cest-a-dire qu'il tend 2 entrainer l'autre et le
divers dans son propre mouvement. En cela la féte est, selon les

ibid. p. 13 et p.
ibid. p. 13 etp. 95 |\ 1o

mots de Furio Jesi cités par Giorgio Agamben,
« épiphanie privilégiée ott “I'humanité dans sa plus grande concen-
tration coincide paradoxalement avec 'acmé de la différence” ».
Dernier des trois concepts définitoires, le périodique : la féte est
récurrente et périodique, Cest-3-dire que la féte fonde (tout en
dépendant d’elles) les structures calendaires. Une autre maniere
de le dire consisterait & montrer que la féte est non seulement le
calendrier, mais qu’en plus elle fonde ce que nous nommons des
structures extra-temporelles, cest-a-dire des structures qui, tout en
conservant leur régime périodique, échappent au calendrier. Ces
trois concepts fondamentaux du jouir, du collectif et du périodique
sont les corrélats phénoméniques de ce quon peut nommer le
thymique, le communautaire et le temporel. Ce qui signifie que
la relation jouir - collectif - période est trés exactement semblable a
ce qui définie la substance du contenu de tout objet (de tout objet
linguistique, devrions-nous dire) a savoir le thymique, 'éthique et
le noétique. Ce qui voudrait donc dire que la substance du contenu
du festif est paradigmatique de toute forme linguistique.

Nous devons, aprés nous étre intéressé 3 son sens, nous
intéresser 4 'archéologie du concept de féte et de festivité. Le terme
féte est étroitement lié 3 deux milieux ou deux contextes, celui du

religieux et celui du profane, il est lié & un substrat, le mythe. Nous

retiendrons une premiere définition du mythe comme tout récit
de faits non consignés par Ihistoire ainsi que toute construction
de Pesprit ou de I'imagination qui incite 4 I'action. Cependant
nous devons aussi retenir la définition du mythe par Furio Jesi
nous y reviendrons ultérieurement e mythe est une machine vide (sans
substance) au sens ou le mythe est un moteur immobile scellé par
la machine linguistique « o1 le moi parlant, a la limite d’une zone
de non-connaissabilité, produit sans arrét ses mythologies ». La féte
est étroitement liée au mythe parce qu'il lui permet I'établissement
d’événements fondateurs (fixés sous la forme de calendriers) et la
constitution d’événements linguistiques, c’est-a-dire qu’on répete,
qu’on récite, qu’on raconte. La répétition périodique du mythique
constitue la structure la plus archéologique de la féte.

Analysons maintenant ses deux milieux. Le religieux doit
sentendre ici comme les événements fondateurs (inoubliables)
que nous devons commémorer (le calendrier) et qui nous re-lient
au divin. Le festif est donc tres lié & la doxologie, Cest-a-dire 2 la
répétition jubilatoire de I'hymne a la gloire de, autrement dit, et
dans ce cas, le festif est lié & une doxa, une croyance et a I'expression
de sa gloire. Le second milieu du festif est le profane qui doit
sentendre de la méme maniére, c’est-a-dire comme les événements
fondateurs (inoubliables) que nous devons commémorer (le
calendrier) et qui nous lient au vivant. Il faut alors comprendre ce
que signifie exactement le calendrier : c’est un cycle, un compte et
le marquage d’'un premier jour, cest donc l'interaction évidente
d’une cyclicité de la bios et de la polis, Cest-a-dire le marquage du
temps de 'organique (humain) habité. Cest donc ce qui constitue
notre temps conceptuel, I'idée de notre temps, en faisant coincider
le temps métaphysique et le temps physique, en faisant coincider le
temps linguistique et le temps phénoménique, en faisant coincider
le temps du percept et le temps de louvert. Le festif profane est donc
intrinséquement et profondément lié au rituel (au jen). C'est ici une
grande avancée épistémique : le festif est rituel (il est rituel puisqu’il

est commémoration ou volonté de commémoration, puisqu’il est



périodique, puisqu’il est alors mémorial, voire méme non-immé-
morial...). Le festif est rituel parce que : 1. il est alors lié & des régles;
2. il est lié aux cycles, cest-a-dire a la non-linéarité (il faudrait ici
encore 'analyser avec le terme strephein) ; 3. il est lié autant au jocus
comme commémoration qu'au /udus comme itération du plaisir (il
pourrait s'agir ici aussi d’une saisissante « doxologie » du plaisir) ;
4. il est ou devient cette structure paradoxale de déconstruction des
régles (la féte peut les inverser) pour mieux les ré-incruster, pour
mieux, A nouveau, les faire coincider (le rite).

On parvient donc ici 4 une premiére conclusion : la féte est
représentation d’un ordre (rite) dans une possible déconstruction ou
dans un possible désordre. Lanthropologie traditionnelle a analysé
ceci en définissant la féte comme une forme du renversement qui
crée du symbolique pour atteindre (de nouveau ?) le mythique
fondateur. Cette approche nest pas fausse, elle est juste inefficace.
On se retrouve alors, systématiquement dans une dialectique (faible,
trés faible) de 'ordre et du désordre, qui oppose bien str I'idée de la
féte ancienne (perdue) et moderne (impossible) et qui oppose, bien
stir, I'idée du « sauvage » dans la féte et de I'observateur « civilisé » &
partir de matériaux symbolico-littéraires. .. Nous ne déconstruirons

pas ici l'analyse anthropologique classique de la fée " femvevons @

l'ouvrage essentiel de Furio Jesi, La festa, Cest dé)ﬁ fait... 1l faut en revanche
construire une autre analyse du festif, renouveler I'analyse anthro-
pologique a partir d’une analyse herméneutique pour fonder une
herméneutique du concept de féte.

Renouveler cette analyse c’est d’abord comprendre ce premier
substrat du jouir - collectif - périodique. Pour le penser plus
puissamment quun simple déréglement on a, maintenant, a
notre disposition quatre éléments d’analyse : le concept de magie,

de ludus. de comédie et de parodie voir séminaires Langages & écritures
>

2006-2007

Lanalyse de la magie et du festif permet de faire coincider la
sphere de I'enfance et celle de I'adulte (la regle) et de comprendre

la féte comme formule possible du bonheur et de sa libération de

10

l'idée du sens.

Lanalyse du /ludus permet de comprendre la féte comme
une médiatisation possible des moyens sans fin (la possibilité de
'absence de regles).

Lanalyse de la comédie permet de penser la féte comme un
possible achévement du tragique et comme I'horizon de I'expé-
rience de l'insignifiant.

Enfin lanalyse de la parodie permet d’entrevoir, de facon
plus complexe, que la féte ou I'idée de la féte est 'achevement de
I'économie du tragique et du comique, autrement dit C'est rendre
possiblement, TouT festif au cceur du silence.

Il s'agira alors de repenser une herméneutique du sujet, de la
communauté et de ses objets comme lecture du festif. Ici, et en
guise de conclusion nous posons quatre hypothéses théorétiques :

1. l'intégralité des dispositifs sont liés a la féte;

2. la féte est une économie de l'inopérativité;

3. la féte est un concept vide (non-existant) ;

4. la féte est liée au concept d’espionnabilité.

6 octobre 2007



SIX MODELES D’ANALYSE
HERMENEUTIQUE

« Dans 'herméneutique il n’y a qu'un seul présupposé :
le langage »

Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher

Lensemble de la recherche pour cette année, nous le savons,
porte sur une analyse herméneutique du concept de féte et de festif.
Nous avons besoin, avant de nous y avancer plus encore, de revenir
sur les cadres de ce que nous appelons une analyse herméneutique.
Il S’agit de I'établissement de modeles interprétatifs pour tous les
objets produits au coeur des machines linguistiques mais aussi pour
tous les objets a régime d’art.

Pour proposer ce modéle interprétatif nous devons poser
quelques prolégomenes & toutes théories des langages. 1l faut
d’abord poser 'hypothése, et la vérifier, que tout est linguistique.
GCOl‘gCS Molini¢ i Sémiostylistique - Leffet de l'art, p. 8-9, puf 1998 écrit -

«Je propose donc, en harmonie avec toute une tradition
sémiotique, de conférer une appellation exclusive & ce qui est médiatisé
par la procédure [...] de symbolisation, et dont I'effectuation optimale
et spécifique est réalisée dans la catégorisation verbale, langagiére : ce
qui est de la sorte produit, cest du mondain. On dira que le monde est
mondanisé par des procédures de médiation qui atteignent une catégo-
risation maximale par le langage (verbal).

Le mondain, c’est donc du monde médiatisé, et, a la limite,
catégorisé.

La conséquence théorique de cette these est importante. On peut

lexprimer en ces termes : tout le mondain est appréhendable; tout

I'appréhendable est du mondain. Ce qui veut dire qu'on n’appréhende

12

que du mondain, et jamais du monde : le monde est effectivement

indicible. »

Iy a une autre conséquence a cette thése : tout est donc indéfec-
tiblement lié au langage et aux formes induites par la puissance
structurelle du langage. Toute intention, toute motivation, sont
donc, tres clairement, des modeles linguistiques, paradigmatiques
de cette puissance d’appel et de médiatisation.

A cela s'ajoute maintenant la question de 'analyse du contenu
de tout objet linguistique. Nous renvoyons ici encore aux théories
de Georges Molinié. Ce qui nous intéresse ici Cest I'analyse de
la forme du contenu (la stylicité) et I'analyse de la substance du
contenu (le sens) que Georges Molinié avait analysé a partir de
trois sous-composants, le noétique, I'éthique et le thymique. Ce
qui est donc trés clair, Cest que toute intention (vouloir faire du
sens) a donc une forme : nous pouvons méme dire que structurel-
lement toute intention (i7-tensio) est une forme, toute intention est
une forme puissantielle. La forme du contenu est donc absolument
déterminante et ce sont les rapports, indissociables et génératifs,
entre la forme et la substance du contenu qui déterminent la
puissance de la pensée mais aussi les régimes d’artistisation. Il s'agit
donc tres clairement de se poser la question de ce qui structure la
forme du contenu, C’est-a-dire la stylicité. Pour cela nous proposons
ici un modele d’analyse dynamique, que nous nommons, pour le
moment et faute de mieux, un modéle d’analyse herméneutique.
Tout objet linguistique et tout régime d’artistisation est donc

contenu dans le schéma suivant :
1. grammaticalité
. corruptibilité

. dialectique

2
3

4. économie
5. festivité
6

. dialectique négative.



La notion de grammaticalité signifie d’abord que toute notre
activité est une catégorisation du mondain (un fonctionnement
cognitif) structurée autour de deux fonctions principales : la
découverte et la reconnaissance. La question de la grammaticalité
signifie encore et surtout la formalisation de 'ensemble des regles
et des codes qui constitue ce qu'on appelle les grammaires. Cette
« grammaire » permet, stricto sensu, I'apparition de la communi-
cation et des communautés ainsi que la transmission (possible) de
Pexpérience. La question de la grammaticalité suppose I'appren-
tissage et le stockage des régles, de trois maniéres différentes : 1.
la grammaire comme logique d’assemblage (d’'une grammaire
normative 4 une grammaire combinatoire); 2. la grammaire des
liaisons stylistiques (autrement dit la codification des expériences
poiétiques et esthésiques); 3. la grammaticalité des liaisons
affectives (autrement dit des expériences esthétiques). Ces trois
grammaticalités constituent ce quon appelle la « culture » qui
est intrinséquement et structurellement plus ou moins stable
(symbolique) et plus ou moins mythologique. La stabilité tient a
Iinscription et la fixation d’une expérience comme norme. Son
rapport au mythologique ou a la machine mythologique s’éclaire

avec la définition que Roland Barthes ™ thologie, p- 216, Seuil 1957

donne 2 cette machine : « Chaque objet du monde peut passer
d’une existence fermée, muette, & un état oral, ouvert a I'appro-
priation de la société ».

La notion de corruptibilité doit sentendre de deux manieres.
Toute formes est appréhendée et reconnue au travers des grilles de
la grammaticalité. Ce schéma est un modele constant (et graduel)
réalisé par une conscience subjective individuelle. Il produit,
indubitablement, des écarts par rapport aux codes (1) et il produit
donc une forme séparée qui se médiatise (Cest-a-dire qui trouve les
moyens d’exposer cette singularité). Toute médiatisation est donc
la médiatisation d’une corruptibilité. D’autre part, et Cest ce qui
constituera son second mode d’apparition, toute médiatisation

est donc lacceptation plus ou moins forte du code (1). Ce qui

14

signifie que toute expérience de la corruptibilité est donc forcement
thymique puisqu’elle déterminera 'intensité de 'intention comme
plaisir ou déplaisir au coeur de I'expérience singuliere (origine
de la possibilité de jouissance se tient ici). Et ce qui signifie aussi
que toute expérience de la corruptibilité est indubitablement une
expérience éthique en ce sens qu’il faut & tout moment accepter
ou ne pas accepter, graduellement, 'ampleur des transformations
et des modifications dues a la corruptibilité. (Il faut préciser ici
que, sauf preuve du contraire, rien n’existe sans forme de corrupti-
bilité).

La notion de dialectique, plus complexe, doit s’entendre comme
Pexpérience de la puissance générative de la pensée et comme
Iexpérience de la puissance matérielle du lien entre grammaticalité
et corruptibilité (1+2). Nous dépassons cette structure (1+2) en
absorbant, non comme une fixation mais comme un processus
puissantiel : Cest 2 la lettre lexpérience de la puissance de la pensée.
Lexpérience de la pensée (Cest-a-dire la philosophie) est d’exposer
non les langages mais leur devenir. Exposer le devenir des langages
Clest exposer leur puissance; ne pas exposer les langages Cest saisir
que les langages ne communiquent pas. En somme Cest faire
Pexpérience simultanée mais non dissociable, de la double énergéia
des langages (double puissance comme ergein et poien, cest-a-dire
les deux sens de faire, d’étre-en-ceuvre) avec leur argia, Cest-a-dire
leur dés-ceuvrement (le poien se maintient comme faire et comme
activité sans que l'objet se fixe comme un moyen alors que l'argia
est un désceuvrement essentiel).

Il faut maintenant passer a la notion d’économie, et
comprendre que le passage de la structure (1+2+3) 2 la structure
(4+5+6) doit pouvoir s'interpréter comme le passage de 'expé-
rience singuli¢re 4 celle collective d’une part et d’autre part comme
le possible va-et-vient entre le principe de la singularité et celui de
la singularité quelconque. Léconomie donc : elle doit s'entendre
comme I'ensemble des processus (1+2+3) qui, bien qu’individuels,

nexistent que comme économie entre 'expérience du singulier



distinct et le collectif. Structurellement il s'agit bien sr du lien mais
aussi des espaces. Que signifie la notion d’espaces économiques dans
une analyses des structures interprétatives ? Le lieu disposé (cest-
a-dire comme dispositif) pour 'expérience est un lieu économique.
Tout lieu, en ce sens, est économique, ce qui signifie : 1. il sagit
d’une économie des moyens (moyens mis a disposition de I'expé-
rience) ; 2. une économie des dispositifs (la facon dont sont mis &
disposition les moyens) autrement dit il s'agit, szricto sensu, de ce
quon appelle la marchandisation; 3. une économie des régimes,
ceux de la culture et de l'art (régime prostitutionel) ; 4. enfin une
économie de la médiatisation autrement dit considérer qu’il s’agit
systématiquement de régimes doxiques : toute owuverture comme
régime des dispositifs est une exposition et comme régime de la
gloire est la fixation de cette exposition (toute mytho-genese est
donc une économie).

La notion de festif est I'expérience de la corruptibilité (2) dans
espace collectif. Dans un régime analytique de I'anthropologie
traditionnelle il sagit de la possibilité du « désordre ». Dans une
analyse herméneutique il s'agit de penser intégralement I'analyse
de toute forme, de tout objet, de tout régime d’artistisation dans
le collectif & partir de la grille analytique que nous avons faite du
festif. Lexpérience de la séparation est liée au concept de « magie »,
celle de la jouissance et celle de la dialectique sont lié aux concepts
de la comédie et de la parodie (comme surpassement du concept
de tragédie ou du Trauerspiel), enfin 'expérience du désceuvrement
est lié au concept du /udus. Le festif, placé ici comme cinquiéme
niveau de I'analyse herméneutique permet d’ouvrir toute analyse a
Iexpérience du désceuvrement.

Enfin la notion de dialectique négative est d’abord la réinté-
gration de l'expérience de la puissance de la pensée dans le
dispositif, autrement dit cest I'expérience d’une argia au cceur de
ces dispositifs. D’autre part, cest faire, a partir de 'expérience de la
puissance de la pensée, 'expérience de la séparation (déconstruction

de la machine mythologique) dans les objets de la communauté :

16

« Les voiles que la théologie, 'ontologie et la psychologie ont
tendus sur 'humain sont maintenant tombés et un & un nous
les rendons a leur lieu propre dans le langage. Nous regardons
désormais le langage sans voile : il a expulsé de lui tout divin et tout
indicible : il est entierement révélé, absolument dans le principe. »
Giorgio Agamben, « Lidée du langage » in La puissance de la pensée, p. 30, Rivages,
2006 Cest-a-dire I'expérience des langages comme moyens sans fin
et comme pratique argotique. Enfin cest 'expérience matérielle de
Pinopérativité : U'argia est au coeur de 'ceuvre des hommes (le coeur
asémantique), elle est donc au cceur de nos langages : un silence
assourdissant comme 'expérience absolue d’une herméneutique

matérielle. ..

15 octobre 2007



ESPIONNABILITE

« Chumanité dans sa plus grande concentration coincide
paradoxalement avec 'acmé de la différence »

Furio Jesi

Il faut repérer et analyser au coeur du concept de festivité ce que
le mythologue Furio Jesi appelle la spiabilita dei diversi autrement
dit Pespionnabilité de la différence.

La féte est un dispositif, un événement médiatisé puisque la féte
est toujours liée 2 la vision : Cest-a-dire & un « se faire voir » ou plus
précisément a un «se faire voir» en état festif. La précision a une
valeur épistémologique importante puisqu’elle sous-entend que
cette disposition 2 se faire voir est entiérement ou presque contenu
dans I'état festif.

Cette situation festive suppose plusieurs structures paradoxales
ou étonnantes. Comment pro-duire et conserver un état festif
comme médiation ? 'état festif n'est médiatisé qu'en lui méme en
temps que geste, en tant qu'événement, il ne peut 'étre autrement
4 moins de perdre en cela son propre caractére de féte (il devient
cérémonie ou commémoration). Comment accepter la présence
de ceux qui ne sont pas en état festif et leur disposition a voir les
participants sans pour autant voir ce qui les réjouit ? autrement dit
se maintenir uniquement en position de voyeur. Enfin comment
supporter cette structure paradoxale entre une présence strictement
actuelle (le geste de la festivité) et un voir inactuel ? Le voir inactuel
est celui de I'analyse, de 'observation, celui du réel absorbé dans
les structures de la machine linguistique (et des régimes doxiques),
autrement dit il est ce qu'on appellera I'origine du récit, ou encore

en d’autres termes le régime de la littérarisation.

18

On admettra comme premiére hypothése que I'origine du récit,
Cest-a-dire l'activité de la machine mythologique, c’est supporter
sa propre inactualité. Dans la féte ou ailleurs. Supporter son
inactualité signifierait avoir recours aux régimes du linguistique,
Cest-a-dire aux structures de la mémoire, aux modéles du récit, a la
mise en forme, etc.

D’ou la possibilité de devenir, de prendre la forme d’un espion.
La mythologie, la figure, le récit, le littéraire en sont les meilleurs
exemples. Ce sontau sens propre des « recherches du temps perdu »,
Cest-a-dire le temps, le moment qui n’a pas réussi & sactualiser,
A se confondre avec le calendrier, dans le bon-heur (dans le vivre

. \ . R . ir 3 lintroducti
bien, I'ex zén aristotélicien). Il y aurait donc Yo' # “ propos Hntroduction

de Raymond Queneau & Bouvard et Pécuchet de Gustave Flaubert deux gran ds
types de récits, les récits du « temps perdu » et ceux du « temps
présent ». Les récits du temps présents sont ceux qui sactualisent
au cceur de la machine immobile et qui produisent « sans arrét
leurs mythologies ». (Ulysse en cela nest pas un espion, il est un
joueur; il deviendra espion quand, cessant de jouer, il reviendra
incognito. En revanche il renvoie absolument le lecteur & une
position d’espion). Les récits du temps perdu sont ceux qui expéri-
mentent le vide de la machine (sa médialité). La féte "1 renveyonsaux

concepts développés dans le systeme d’analyse herméneutique comme forme structurelle

et collective de la corrupeibilie quelle soit possible ou impossible, n’est

pas ici le probléme : la situation du se fzire voir rend impossible la
présence. La machine mythologique est alors vidée parce qu’inac-
tuelle, il n’y a pas de mytho-genése et nous ne voyons alors que sa
médialité (le se faire voir de la machine, sa spectacularisation).
Seule la stylicité serait alors la forme de I'actualisation, comme

geste, de tous les récits.

22 octobre 2007



ESPIONNABILITE II

« Le fait mythologique est une période et un espace déterminés par
le fonctionnement de la machine mythologique, il rassemble un
certain nombre d’hommes : ceux qui racontent les mythologies,
ceux qui les écoutent, ceux qui s'identifie aux modéles comporte-
mentaux. Sont-ils & I'intérieur ou a I'extérieur de la machine ? ou

sont-ils eux-mémes la machine ? »

Furio Jesi, La festa.

Pour appréhender le concept d’espionnabilité (le concept de
spiabilita dei diversi théorisé par Furio Jesi) il faut revenir en arrié¢re
et se poser la question de lexistence de la féte, autrement dit le
degré de connaissance que nous avons de ce qu’on appelle le festif.
Si nous posons 'hypothése que la fZre existe, nous devons nous
poser la question de savoir ce qu’elle est, et tenter de connaitre son
mécanisme. Nous avions admis que la premicere fagon d’entendre
le concept de festif est de déplacer les zones que nous appelons
d’intensivité (le jouissance) de la sphere de la singularité 2 la celle
du collectif : produire I'existence d’une intensivité ressentie par
plusieurs. Si cette zone est possible (C'est I'enjeu de nos recherches)
elle oscille entre zone du mythe et zone absolue de I'expérience.
La zone du mythe signifie, en ce cas, que le festif est intégra-
lement dépendant des régimes généraux mythologiques (Iégendes,
simulacres, fantasmes, etc.). La zone de I'expérience, signifie ou
signifierait, qu'empiriquement il est possible de participer 2 une
féte (reste alors 'immense probléeme définitoire de la féte). Si cette
« intensivité » est donc possible, il faut la définir. Nous proposons
ici une premiére définition; le festif est rythme, mais un rythme
trés particulier, pas celui de la vie collective, pas celui de la vie

singuliére, pas celui de ce qu'on appelle musique, pas celui donc de

20

la prosodie, pas celui des langues, mais celui, étrangement, d’une
musique sans son : autrement dit cette intensivité, autrement dit
le ceeur de la machine anthropologique, un mouvement immobile.
A partir de cela se pose deux hypothéses : 1. ceci est invérifiable,
ca n'existe pas, cest donc un simulacre ou un fantasme (régimes
oxiques); 2. c’est possiblement vérifiable, ca existe, il y a donc,
doxiques); 2 ¢ y
graduellement, I'expérience de l'intensité. Etre « espion » signifie
trés exactement se mettre en mesure de vérifier I'un des deux
othéses. Etre « espion » Cest construire des mesures d’obser-
hypoth Et
vation, des mesures d’espionnabilité ici bien stir nous ne nous intéressons pas
3

aux mesure de 'observation anthropologique et sociologique; seules nous intéresse les

mesures connexes a |'expérience de I'intensivité

La féte est donc un dispositif et un événement médiatisé, puisque
c'est un événement construit et puisque la féte est toujours liée 2 la
médialité : Cest-a-dire & un « se faire voir » ou plus précisément a
un « se faire voir » en état festif. La précision a une valeur épistémo-
logique importante puisqu’elle sous-entend que cette disposition a
se faire voir est entiérement ou presque contenu dans I'érr festif.
Le festif comme état est donc la médiatisation de ce mouvement
immobile, de ce rythme qui absorbe le singulier dans les régimes
fonctionnels du collectif.

Nous avions vu que le festif comme médiatisation supposait
plusieurs situations paradoxales. Si le festif est médiatisé en tant que
festif, pour lui-méme en tant que geste et en tant qu'événement,
il médiatise donc non pas sa nature abstraite mais son état, Cest-
a-dire une situation supposée, présumée. Le festif est donc bien lié
a trois situations qui prennent acte en fonction de la présence plus
ou moins effective de ce pré-supposé : le festif comme commémo-
ration, le festif comme spectacle, le festif comme rythme.

D’autre part nous nous étions interroger sur la présence de ceux
ou celles qui ne sont pas intégralement dans une état festif, que nous
avons nommé « observateurs » : pour plus de précision il faudrait
exclure toute pensée qui émettrait I'hypothése d’une expérience

intégrale a la féte et poser, au contraire, qu'il s'agit ici encore d’'un

21



phénoméne graduel. A Ihypothése, existe-t-il un statut de «voyant
intégral» nous formulons une nouvelle hypothése oli tout participant
est tour & tour voyant et voyeur et que ¢ est seulement a cette condition
qu’il mesure son devenir festif comme un devenir médiatisé (exposé).
Que signifie alors I'exposition du festif ? en soi un point aveugle qui
ne garantie ni une actualité, ni la possibilité d’échapper a I'inac-
tualité. Cependant C’est dans la seule mesure de ce va-et-vient entre
voyant et voyeur d’une situation festive que peut s'opérer 'ouverture
essentielle de cette expérience : si nous maintenons un unique statut
de voyeur nous exposons en cela la féte dans sa plus grande brutalité
et entiereté; si nous garantissons un statut de voyeur, dans celui de
participant (voyant) alors nous n’exposons plus la féte, mais le désir

de son actualité, autrement dit le devenir festif ! faue bien str faire ici

la distinction trés stricte entre un devenir festif et une recherche sur le festif. Clest
seulement dans cette situation que peut étre récupérer le sens de ce
que nous déja appelé I'acrualité.

Ce qui signifie que lorsque nous disions qu’il y a un geste de
la festivité actuel face a un voir inactuel, c’est incorrect. Le geste
de la festivité est en tant que tel, dans sa brutalité, actuel mais il
tombe immédiatement dans une inactualité sans que rien ne puisse
le retenir. Le voir, ou la mesure de 'exposition du festif, est inactuel
sil est absorbé comme observation : en revanche il réintégre son
actualité des lors qu'il est exposition de son devenir et non de son
état, de son en tant que tel. LUétre-dans-le-festif est intrinséquement
li¢ & I'étre-dans-le-langage : il ne peut garantir son actualité (son
rythme) qu'a la condition de n'exposer ni son langage, ni son
expérience festive, mais d’exposer le devenir de son langage et de la
féte (ou plus précisément de son expérience de la festivité).

Lorigine et la fonctionnalité du récit (de la fiction) se trouve
donc ici : son origine comme espionnabilité d’une expérience
(voir ce qui a été vu), sa fonctionnalité comme espionnabilité des
dispositifs, fiction linéaire, discriminante et normative dans le cas
d’un observateur, fiction non-linéaire, combinatoire et poiétique

dans le cas du voir le devenir du festif.

22

Lensemble de ces dispositifs sont contenus et générés par ce
que nous appelons les régimes doxiques (ce que produit la doxa
comme régimes des appréhensions collectives et comme structures
de spectacularisation de ces régimes) ou ce quon peut appeler
encore la « machine mythologique », autrement dit la machine
fonctionnante, C’est-a-dire le mythe. Lensemble de ces dispositifs
sont constitués pour supporter notre propre inactualité, cest-a-dire
supporter notre état d’étre linguistique au coeur des régimes du
linguistique structuré.

Le concept d’espionnabilité suppose donc que nous puissions
avoir recours a des objets, des gestes, des ceuvres qui nous ouvrent
a notre statut d’espion et & notre devenir exposition. Notre statut
d’espion signifie ici étre ne mesure de pro-duire ces objets qui
ré-exposerait une intensité. Ecrivain espion emblématique, Marcel
Proust construit une ceuvre du «temps perdu» pour le «retrouver»
au cceur méme de I'espionnage : ¢a se situe exactement au milieu

. Marcel P LA
de 'ceuvre aux premiers mots de Sodome et Gomorrhe ™ *70%

la recherche du temps perdu, Gallimard, tome 111, p. 3, 1988 |

On sait que bien avant d’aller ce jour-la (le jour ot devait avoir
lieu la soirée de la princesse de Guermantes) rendre au duc et a la
duchesse la visite que je viens de raconter, j’avais épié leur retour et fait,
pendant le durée de mon guet, une découverte, concernant particu-
lierement M. de Charlus, mais si importante en elle-méme que jai
jusqu’ici, jusqu'au moment de pouvoir lui donner la place et I'étendue
voulues, différé de la rapporter.

Autre mesure de cette espionnabilité, celle quopére Robert
Musil au début de L’Homme sans qualité : il sagit ici d’espionner
la part infime de la manifestation et du manifesté d’ol, comme
indique le titre du premier chapitre « chose remarquable, rien

ne sensuit » Robert Musil, LHomme sans qualité, Seuil, tome 1, p. 11, 1956, trad.

Philippe Jacottet ,

On signalait une dépression au-dessus de 'Atlantique; elle se
déplacait d’ouest en et en direction d’un anticyclone situé au-dessus
de la Russie, et en manifestait encore aucune tendance & 'éviter par

23



le nord. Les isothermes et les isothéres remplissaient leurs obligations.
Le rapport de la température annuelle moyenne, celle du mois le plus
froid et du mois le plus chaud, et ses variations mensuelles apério-
diques, était normal. Le lever, le coucher du soleil et de la lune, les
phases de la lune, de Vénus et de 'anneau de Saturne, ainsi que nombre
d’autres phénomenes importants, étaient conformes aux prédictions
qu'en avaient faites les annuaires astronomiques. La tension de vapeur
dans lair avait atteint son maximum, et ’humidité relative était faible.
Autrement dit, si 'on ne craint pas de recourir & une formule démodée
mais parfaitement judicieuse : c’était une belle journée d’aolit 1913.

Autre mesure encore celle de écrivain Olivier Cadiot : apres
la constitution d’un personnage Robinson qui appréhende des
structures linguistiques toujours neuves, il fabrique un récit, le
dernier, Un nid pour quoi faire, ol tout, dans un régime de I'échec
et de l'impossibilité, se concentre sur une féte impossible et cruelle
comme démonstration de I'inactualité de toute mise en scéne. Mais
la langue qui s’y expose est la mesure non seulement des régimes de

la parodie mais aussi de son devenir festif Olivier Cadion, Un nid pour quoi

faire, p. PO.L, 2007 |

Et ¢a s'accélére, on retombe en enfance, une féte c’est comme ¢a, on
mime des groupes imaginaires en dansant, on fait des gestes de tribu,
on fait semblant de jouer aux Indiens, ou la version second degré, en
agitant le bassin, plissant les yeux, comme quelqu'un qui inventerait
le rock en direct.

Imaginer Lévi-Strauss en train de danser le jerk.

Je rajeunis a vue d’ceil, ouh-ouh, il reste un fond d’Izara verte s'il y
a trente ans, bouteille trés collante, ou du Fernet-Branca en flacons
individuels, faites la queue, merci.

Il y a aussi du sirop pour la toux.

Mets la neuf, non la neuf, jaime moins, Pauline, mets la douze, la

derniére, c’est doux, c’est un slow ? c’est une fin, en canon, tout doux,
Cest des petites paroles dans ['oreille, pour dire bonne nuit.

C’est tes seins la ?

Prenons encore deux exemples de ce que nous nommons

espionnabilité. D’abord chez Vincenzo Agnetti dans ce fragment

24

d’une ceuvre textuelle de 197 6 Vincenzo Agnetti coasualmente un percorso,

catalogue d’exposition, trad. E V. |

1) Premic¢rement le doute, puis la poésie, la synthese et donc la lutte
avec 'entourage mondain.

1a) Lentourage altere toujours 'entouré.

1b) Lespace de I'entourage est gravitation et appropriation, réversible.
1¢) Lentouré conditionne, réflexivement, 'entourage.

1d) Les objets qui constituent le support de I'entourage ne sont pas
seulement des objets, mais sont surtout les dimensions et les contra-
dictions que nous découvrons en eux. Ces découvertes incessantes
nous les objectivisons et c’est inévitable, du reste, comme moyen
de confrontation. Notre étre est donc en méme temps entouré et
entoureur. D’ol1 nos contradictions et nos dimensions.

Ici les moyens d’observation se font tres clairement par 'usage
des dispositifs conceptuels et logiques, le langage est un jeu implicite
de disposition et de support. De la méme maniére mais en jouant
sur la citation la piece Disclaimer de Pierre Huyghe met en scene
des « contenus » qui deviennent des avertissements : avertir que

. s . . . Pierre Huyghe,
d’autres objets ont été épiées et remis en « circulation » * "¢ FHYBIC

Celebration Park, Musée d’art moderne de la ville de Paris, 2006

Je ne possede pas le musée d’art moderne ni I'étoile noire.
I do not own free time.

I do not own 4°33”.
I do not own snow white.

Nous devons conclure en ajoutant a ces quelques exemples,
deux autres qui ne sont pas issus ni de la littérature des arts
plastiques mais de la philosophie, de I'appréhension générale des
formes structurelles de la pensée. Lespionnabilité signifie alors la
mise en forme d’une pensée qui intégre les dispositifs que nous
avons théorisés, autrement dit ce que nous appelons les régimes
doxiques. LUensemble de la pensée de Georges Molinié formalise

ces régimes dans Uappréhension générales des ceuvres en réception
Georges Molinié, Hermes mutilé, p. 83, Champion, 2005 |

25



La doxa autorise, balise et tout ensemble exprime les conditions
d’acceprabilité de toute opinion, & lintérieur du travail de valeurs
dans les praxis sociales de circonstances concrétes. Sa force ne vient
pas seulement de ce qulelle exprime 'humanité dans le prisme des
reconnaissances inter-subjectives ; elle tient, plus ataviquement, 2 sa
fragilité, a son instabilité,  sa superficialité. Son fond, c’est sa surface,
qui, tel un effet de peau, révele la palpitation stire de 'humain.

Terminons avec un extrait de Profanations de Giorgio Agamben
p- 112, Rivages, 2005 voir aussi le texte « Langue et histoire », in La puissance de la pensée,

p- 33, Rivages, 2006 ,

Les dispositifs médiatiques ont pour objectif précis de neutraliser le
potentiel profanateur du langage comme moyen pur et d’appréhender
la possibilité d’'un nouvel usage, d’une nouvelle expérience de la parole.
[...] De la méme maniere dans le systtme de la religion spectaculaire,
le moyen pur, suspendu et exhibé dans la sphére médiatique, expose
son propre vide et ne dit que son propre néant, comme si aucun autre
usage n’était possible, comme si aucune autre expérience de la parole
n'était plus possible.

5 novembre 2007

26

LES GUETTEURS

« Doux J--s ! fit ma meére, quest-ce que cest que toute cette histoire ?
Une CHAPONNADE en trop et une RATACONNICULADE
en moins fit Yorick; I'histoire sans queue, mais non sans téte, d’un
taureau flapi du bas, d’'une vache qui n’avait pas eu d’andouille
apres souper, et d’'une femme peut-étre trop vanné en sa grange
et une des meilleurs que jaie jamais entendues dans le

genre. »

Laurence Sterne Tristam Shandy.

Si nous maintenons la thése que les régimes collectifs ou
supra-singuliers offrent des événements dont [lintensité est
graduelle, jusqu'a la possible existence d’un régime de la festivité,
nous maintenons dés lors que le comportement singulier se
fait observateur de ces dispositifs. Plus précisément que nous
nous faisons espion ou guetteur et que ¢a constitue lessentiel
de notre activité dynamique et dialectique dans nos rapports au
collectif et dans notre appréhension des régimes doxiques. Mais
de quoi sommes-nous les guetteurs ? de quels objets ? et de quels
mécanismes ? La réponse la plus simple serait que nous guettons le
fonctionnement de la machine mythologique (les régimes doxiques)
et les objets qu’elle produit (les mythes). Mais c’est insuflisant, nous
devons préciser.

A partir des observations et des analyses que nous avons faites, nous
pouvons préciser le contenu de cette observation selon trois modalités :
espionnabilité du témoignage, c'est-a-dire notre rapport a lhistoire,
espionnabilité du mouvement, c’est-a-dire notre rapport au collectif
et espionnabilité¢ du mode festif, Cest-a-dire notre rapport a la langue
(plus précisément il sagit de notre rapport a Lombre de la langue tel

quon peut 'entendre dans le Convivio de Dante Alighieri).

27



Soit le schéma suivant :
comme matérialisme
témoignage comme messianisme
comme empathie (I'acédie)
comme image dialectique (I'éclair)
comme maintenant de la connaissabilité
comme fonctionnalité de la machine
comme rythme
mouvement comme époque
comme bathmologie
comme passage
comme i7 freri de la connaissabilité
comme condition d’étre parlant
mode festif comme exposition

comme visibilités

Notre premiére activité de guetteur est notre recherche de
tout ce qui compose, au sens propre la matiére de Ihistoire, Cest-
a-dire mémoire et connaissance. Cette appréhension est fortement
constituée du contenu des régimes doxiques; elle oscille donc
trés graduellement du témoignage, a l'annale, 4 la chronique,
a lactualité, au narrateur et a lhistorien. Cette appréhension,
Cest-a-dire 'ceuvre comme témoignage est un rapport de techni-
cisation, de savoir faire ou plus précisément de savoir fasciner et
savoir subjuguer. « Faire ceuvre d’historien ne signifie pas savoir
“comment les choses se sont réellement passées”. Cela signifie
semparer d’un souvenir, tel qu'il surgit & I'instant du danger. Il
sagit pour le matérialisme historique de retenir 'image du passé
qui s'offre inopinément au sujet historique a 'instant du danger. »
Walter Benjamin, Sur le concept d'histoire, vi

Guetter dans I'ceuvre (ou réaliser) la part de messianisme
signifie trés exactement guetter que « la tradition des opprimés
nous enseigne que '“état d’exception” dans lequel nous vivons

ibid, viio

est la regle » et en méme temps chercher dans la forme

28

témoignée ce qui fait que « le passé est marqué d’un indice secret,
qui le renvoie a la rédemption » . Autrement dit ce qui signifie,
d’une part la force toute puissance des actualités comme possible
espérance ou forme du pathos et d’autre part comme formulation
envisageable et matérielle du dépassement (katargénesthai) des
cadres de la collectivité.

Troisitme modalité de lespionnabilité, celle que nous
nommons empathie. Les registres de 'empathie sont divers mais
ils integrent tous une adhésion a la machine mythologique. Walter

ibid. analysé celle de I'acédie comme source de la

Benjamin
tristesse : « elle nait de la paresse du coeur, de l'acedia, qui désespére
de saisir la véritable image historique dans son surgissement
fugitif ». Lempathie est donc trés exactement ce mouvement
d’adhésion vers le centre de la machine mythologique, Cest-a-dire
les formulations du drame et du tragique, I'expressivité de tout ce
qui tend a se lier aux formes de la commémoration. En ce sens
I'empatie immobilise notre présent dans des formes symboliques
ou mythologiques du passé, autrement dit, et pour paraphraser
Walter Benjamin, les objets culturels deviennent des butins
triomphalement exhibés.

Nous sommes alors en mesure d’appréhender un autre type
d’empreintes formelles, celles quon nomme images dialectiques ou

L. ;] ibid. lire 3 1
que Walter Banjamin nomme un éelir -V ¢t relire & ce propos le texte

[~ 3, 1], Walter Benjamin, Paris Capital du xix° siécle, Cerf, 2006 il écrit

Limage vraie du passé passe en un éclair. On ne peut retenir
le passé que dans une image qui surgit et s'évanouit pour toujours
a l'instant méme ol elle soffre & la connaissance. « La vérité n’a pas
de jambes pour senfuir devant nous » — ce mot de Gottfried Keller
désigne, dans la conception historiciste de I'histoire, 'endroit exact
ol le matérialisme historique enfonce son coin. Car C’est une image
irrécupérable du passé qui risque de s'évanouir avec chaque présent qui
ne s’est pas reconnu visé par elle.

Voici donc l'enjeu de notre regard, soit nous ne sommes pas
capable d’appréhender ces images et dans ce cas nous sommes

absorbés dans I'ceuvre de I'historien (commémoration), soit nous

29



sommes capables de nous laissés fasciner par cet éclair (empathie),
soit nous sommes en mesure de chercher cette image dialectique,
Cest-a-dire I'endroit ot « 'Autrefois rencontre le Maintenant dans
un éclair pour former une constellation » 4 311,

Clest dans cette limite, dans cette mesure méme, que nous
pouvons commencer a parler du « maintenant » de la connaissa-
bilité, c’est-a-dire 'opération qui consiste  ne plus réellement faire
adhérer notre position de guetteur aux formes dites historiques.
Nous tentons maintenant une observation dans I'a-présent: le
guetteur « saisit la constellation que sa propre époque forme
avec une époque antérieure. Il fonde ainsi un concept de présent
comme “a-présent”, dans lequel se sont fichés des éclats du temps
messianique ». % APPENPICEA ] fa¢ maintenant Iexpliquer.

Le guetteur tente maintenant d’appréhender ce que nous avons
appeler un mouvement, cest-a-dire son rapport au collectif. 1I le
fait d’abord aussi simplement qu'en observant les fonctionnalités
du collectif, cest-a-dire la machine mythologique en fonction-
nement. Autrement dit il tente de mesurer I'importance de la
présence du mythe et les modifications quil réalise. Ensuite il tente
de mesurer la part de fantasme et de fascination dans 'apparition
de la machine (du mythe).

Nous nous mettons ensuite en position d’observateur des
structures du collectif, autrement dit observer les structures de ce
qui constitue I'existence du collectif et des ceuvres, ce que les grecs
anciens appelaient ruthmos. Observer la structure signifie observer
la structure formelle, la Gestalt de tous les objets qui sont en relation
avec soi mais a la condition de considérer que cette structure « est
donc un tout qui contient quelque chose de plus que la simple

somme de ses parties » Giorgio Agamben, Lhomme sans contenu, p. 127, Circé,

1996 Ce qui signifie qu'il est impossible de connaitre, en une seule
donnée, la structure et la quantité de relation nécessaire a 'appa-
rition de cette structure. Nous devons apprendre & séparer ces deux
types de connaissance pour les reformuler dialectiquement dans

le mouvement qui lie la connaissance de I'objet comme structure,

30

comme rythme, et la possible connaissance de son « lieu d’appa-
rition », de ses relations, comme structure cette fois arythmique
(aruthmos), cest-a-dire ce qui est  la fois inarticulé et surtout en
perpétuelle mutation.

Tres logiquement ce que le guetteur observe alors Cest le
mouvement de cette incessante mutation, c’est le mouvement
arythmique qui saute de trous en trous au point de laisser une forme
cependant appréhendable, celle de I'époque, ou celle que les grecs
appelaient I'époké : signifiant a la fois suspendre et tendre, ce terme
signifie exactement cette solution de continuité, ce mouvement
dialectique que nous conservons dans le terme francais époque.

Giorgio Agamben ibid. p. 132

en traduisant époké par rythme, nous
offre une magnifique analyse de notre guetteur : le guetteur est
celui qui tout en se tenant fermement (épékd) & son poste tend son
existence au rythme et aux mouvements de ce moment (époké).
Autrement dit le guetteur est celui qui A cet instant et A son
endroit souvre a la mesure d’une expérience communicable, d’une
aiésthésis.

Cette ouverture dans I'époque, dans I'a-présent comme rythme
(devrions-nous dire comme rythme dont la mesure est 'arythmie)
est exactement la mesure de la diversité infinie des phénoménes et
des structures mais aussi la mesure de la gradualité infinie des degrés
infinis de I'expérience comme appréhension de ces phénoménes
et de la communication de ces expériences. Voila ce que Roland
Barthes ¢ Lecture de Brillat-Savarin » in Le bruissement du langage, p. 304, Seuil, 1984
dit de «'une des catégories formelles les plus importantes de la

modernité » :

celle de I'échelonnement des phénomenes. 11 sagit d’une forme du temps,
beaucoup moins connu que le rythme, mais présente dans un nombre si
grand de productions humaines qu’il ne serait pas trop d’un néologisme
pourladésigner : appelons ce « décrochage », cette échelle du champagne,
une « bathmologie ». La bathmologie, ce serait le champs des discours
soumis & un jeu de degrés. Certains langages sont comme le champagne :
ils développent une signification postérieure a leur premiere écoute et
Cest dans ce recul du sens que nait la liceérature.

31



Clest trés exactement de ce rythme dont nous parlons, de la mesure
de ce « décrochage » comme expérience possible : la perception de
ce rythme est perpétuellement en jeu, incessamment remise en
question, systématiquement dans 'a-présent et nous en sommes les
guetteurs, les espions avides et rusés : c'est 'époque, le maintenant,
lactualité, ce que nous nommons le « principe de la mode ». 11 faut
cependant entendre trés précisément le principe de la mode non
comme un résultat en soi mais bien un principe, une technique
presque : Cest ce qui fait que nous sommes des guetteurs, c’est la
technique du guetteur, la rapidité de son observation, la virtuosité
de sa vision, la célérité de son apparition, la persévérance de sa
traque, la puissance de son éveil, la ténacité de son endroit, la
fascination de son ceil. Locuvre nait dans ce fond d’observation,
dans la persistance de ce mouvement qui ne se fige pas, qui ne
se stabilise pas, qui se maintient, si possible, dans cette méme
intensité.

Le guetteur dans les replis de la langue, dans les plis infinis des
structures linguistiques, est celui qui observe les rythmes — [ombre
des langues selon Dante Alighieri ou le bruissement de la langue selon
Roland Barthes ou le ceur asémantique des langues selon Furio Jesi
ou /#énigme selon Giorgio Agamben — observe la profusion de ce

que Roland Barthes nomme une explosion et une dissémination
« De I'ceuvre au texte » in Le bruissement du langage, p. 75, Seuil, 1984
Le Texte est pluriel. Cela ne veut pas dire seulement qu’il a
plusieurs sens, mais qu’il accomplit le pluriel méme du sens: un
pluriel irréductible (et non pas seulement acceptable). Le Texte n'est
pas coexistence de sens, mais passage, traversé; il ne peut donc relever
d’une interprétation, méme libérale, mais d’une explosion, d’une
dissémination. Le pluriel du Texte tient, en effet, non a 'ambiguité de
ses contenus, mais & ce que 'on pourrait appeler la pluralité stéréogra-
phique des signifiants qui le tissent (écymologiquement le texte est un
tissu) : le lecteur du Texte pourrait étre comparé a un sujet desceuvré
(qui aurait détendu en lui tout imaginaire).

Voici l'objet de la traque de l'observateur, cette pluralité, ce

mouvement de traversée, cette stéréophonie, ces structures

32

d’échos, ce déja lu, ce déja vu, ce déja entendu. Guetter et observer
ces structures c’est ouvrir notre connaissance de 'ceuvre a un in
fieri, autrement dit 4 un devenir de ce moment, de ce guetté, de
cet espionné, de ce vu. Ce devenir est le dernier objet que doit
rechercher le guetteur, I'ultime enjeu de sa traque : 'ouverture de
ces deux premicres traques (le témoignages et le mouvement) aux
modes festifs.

Pour maintenir 'objet de son observation le guetteur doit le
maintenir dans cet iz fieri sans que jamais il ne se fixe, sans que
jamais il ne se bloque, Cest-a-dire quil doit le maintenir dans
son étre parlant; c'est dans cette seule mesure que I'observé ne se
cristallise pas; il continu sa liquéfaction chez Emmanuel Hocquard,
sa constellation chez Walter Benjamin ou chez Federico Fellini,
son explosion chez Roland Barthes, son ex-position chez Giorgio
Agamben, son feuilletage chez Claude Simon, son désccuvrement
chez Olivier Cadiot ou Tino Seghal, etc.

Clest exactement ce que nous avions déja nommé dans le
refus de 'exposition des langues, leur préférant alors 'exposition
de leur devenir, de leur mouvement, I'exposition de leur rythme
aussi chaotique soit-il, aussi speed soit-il, aussi excité soit-il. Cest
aussi exactement ce que dit Giorgio Agamben dans une analyse
des rapports langue et histoire chez Walter Benjamin -###s@1ce de la

pensée, p. 38, Rivages, 2006

La tache du « philosophe », comme celle du traducteur, [nous
devrions dire aussi celle du guetteur...] est, en effet, la « description »
et le « pressentiment » de cette unique langue vraie qui tente de
« s'exposer » et de se « constituer » dans le devenir des langues. A la fin
de essai, cette langue pure est décrite A travers la figure décisive d’'une
« parole sans expression » qui s'est libérée du poids et de I'étrangeté
du sens.

Mieux encore, ce que cherche ici le guetteur, dans 'observation
du devenir des langues (donc de sa connaissance en devenir) c’est
le moment ou les langues, les expériences se communiquent sur
un rythme non célébratif, non cérémoniel, non rituel. Ce que le

guetteur cherche c’est non plus la visibilité, mais son pluriel, les

33



visibilités. Il n'est dés lors plus le voyeur de ceux qui voient, mais
ce voyant aux multiples visibilités, cet Argos, ce Panoptes en figure
de guetteur comme figuration et forme de notre seule et actuelle
activité : nous espionnons aussi criiment le monde dans une
alternance étonnante entre un désir et un devenir pornographe et
le devenir festif de nos structures linguistiques. Il s'agit ici d’'une
question de jubilation, de ce qui désceuvre & ce point, que nous ne
puissions pas étre plus actuel. Dans les paralipoménes aux théses
Sur le concepr d'histoire Walter Benjamin entrevoit ce monde de
« lactualité totale et intégrale » du guetteur lorsqu’il surprend

I'exposition des langues dans leur devenir festif :

Ou mieux, elle est cette langue méme, non pas comme langue
écrite, mais comme une langue célébrée sur un mode festif. Cette féte
est purifiée de toute cérémonie. Elle ne connait pas de chant de féte.
Son langage est I'idée de la prose méme, comprise par tous les hommes
comme l'est la langue des oiseaux par ceux qui sont né un dimanche.

19 novembre 2007

34

LA FETE VIDE

«— Allez, Arturo, tu peux te réveiller.

Autour de notre navire, la mer était toute entiére uniforme,

infinie comme un océan. On ne voyait plus mon ile. »
Elsa Morante Lisola di Arturo.

Ilsonten commun ce qui
ne communique pas Une
équerre Un feu de naufrageur
Des noyaux d’abricots

Lenlévement au sérail

Emmanuel Hocquard, Conditions de lumiére.

Le féte est un concept vide. Que signifie un concept vide ? Ca
ne signifie pas que ¢a n'existe pas; ¢a existe mais c’est vide. Ca ne
signifie pas que ¢a ne fonctionne pas; ¢a fonctionne mais a vide.
Ca ne signifie pas que c’est mort; cest vivant et vide. Ca signifie,
comme pour Arturo, la disparition de I'lle, ne plus la voir, ne plus
la guetter alors qu’elle continue d’exister, ¢a Cest vidé. Ca signifie
que la féte fait partie de ces signes qui existent et qui fonctionnent
trés fortement mais qui sont conceptuellement vides : exister veut
dire ici qui a une activité linguistique et symbolique, fonctionner
veut dire simplement qui est mythogénétique. Soit dit en passant
tout signe fonctionne, graduellement, sur un contenu et la relation
du contenu 2 la forme (2 sa forme) modifie plus ou moins la valeur
du signe (en fonction du contexte, de lhistoire, de la structure
discursive et énonciative, du style, etc.).

Mais il y a ici deux structures paradoxales. Premi¢rement le
contenu du terme « féte » est déterminé pas un ou plusieurs sens
comme marqueur qui empéche la signification attendue du festif

comme intensité. Cest un contenu dogmatique et doxique qui

35



stabilise le sens de « féte » dans des régimes de croyance et de mythe.
Le terme féte est donc bien « vidé » du sens le plus évident. Deuxié-
mement la « féte » fixe paradoxalement une forme (non-contex-
tuelle) qui cherche son origine dans lhistoire et la mémoire. Cest
en ce sens que nous parlerons d’inactualité de la féte. Ou d’'impos-
sibilité de la féte. La féte est en cela une forme dogmatique et
endoxique (le sens qui fait authenticité et qui institue le systeme de
glorification). La féte s’'incruste sans adapter sa forme (sa dimension
stylématique) & 'immémorial et au contexte.

La féte est donc un concept et une forme vide. Elle est essentiel-
lement vide et inadaptée : le coeur du festif est en fait un signifiant
vide et essentiellement creux puisqu’il ne répond pas au contenu
de l'intensité, de la pluralité. La féte est ontologiquement vide :
elle appelle & une visée ontologique qui n'est pas anthropologique
puisqu’elle fixe des valeurs d’origine et d’existence comme le rituel
et le commémoratif. La féte est ontiquement vide puisqu’elle ne
releve pas de la perception de I'étre-la et singulier et puisqu’elle
dispose dos-a-dos vision et perception. La féte est phénoménologi-
quement vide parce quelle ne se fonde pas sur le principe graduel
de lintensité. La féte est enfin stylématiquement vide, cest-a-dire
non-fondée sur le devenir des formes et des langages : sa forme est
creuse et C'est ce qui 'alimente.

La féte est donc, comme fonction, un modéle semblable &

voir Roland Barthes, « La mythologie aujourd’hui », 1971, in Le

la mythologie
bruissement du langage, p. 80 sq, Seuil 1984‘ La féte comme la mythologie est
une « représentation collective », un « reflet » (qui est a entendre ici
plus comme une utopie que comme une hétérotopie) mais un reflet
vide parce que reflet du vide de la machine mythologique : il en
devientalors lui-méme un de ses produits, un de ses mythes. Si la féte
est représentation elle donc intégralement liée aux régimes doxiques
et plus particulierement ici & I'endoxa, c’est-a-dire aux régimes de la
représentation qui semblent les plus pertinents, les plus puissants,
aux régimes de I'authenticité et aux régimes de la doxologie. Si on

suit 'analyse de Roland Barthes la féte, qui fonctionne comme

36

le mythe, est alors essentiellement discursive : elle produit du
discours, creux, sans fondement, avec les apparences de I'immé-
morial qui produit & son tour des formes vides qui s'incrustent et se
diffusent pour devenir alors du discours, des opinions. Ce discours,
ces procédures discursives sont alors connotés, comme discours
moraux et idéologiques et dénotés comme discours ontologiques.
Il faut donc appréhender la féte et le festif dans les régimes
linguistiques « d’'une théorie générale du langage, de I'écriture, du

signifiant » ibid. p. 84

, Cest-a-dire quitter le centre creux de la machine
mythologique et festive pour approcher et toucher la périphérie, les
bords, les confins du festif. Que signifie alors quitter le centre creux
pour les bords ? C’est, d’une part, tres clairement faire quitter au
festif les structures de ritualisation et de commémoration pour le
déplacer vers la notion d’intensité. Comment doit-on entendre le
terme d’intensité ? ce qui s'appréhende sans mesure directe. 11 faut
ici penser 2 la théorie de U'arythmie comme perception d’un rythme
sans outils de mesure, sans mesure de la cadence, il faut encore
penser que le terme intensus signifie celui qui est attentif et tendu
vers quelque chose. D’autre part cest penser le festif comme une
simple hétérotopie, c’est-a-dire un lieu concret, un espace réel et
non-universel. Il faut alors penser le festif comme le lieu de l'actua-
lisation, lintensité comme expérience, comme lieu concret de
Iexistence. On pourrait aussi penser le festif comme une hétérotopie
plus complexe, toujours dans la tentative de I'expérience d’un lieu
concret mais percu non plus comme réel mais virtuel, comme
fantasmata au sens ot Domenico da Piacenza pensait et théorisait le

mouvement chorégraphique voir Giorgio Agamben, Ninfe, p. 12, Turin, Bollati

Boringhieri, 2007 . Domenico appelait fantasma un arrét imprévu
entre deux mouvements pour saisir virtuellement dans la tension
interne la mesure et la mémoire de la série chorégraphie entiere ».
Enfin cCest déplacer le festif vers le parodique comme désobéissance

ludique et comme contre-chant.

3 décembre 2007

37



LLA RELATION SILENCIEUSE

«Toutes les ceuvres se lisent, sauf celles qui sont invisibles : la
lecture doit cependant aller au-dela du texte en quoi consiste
I'ceuvre. Si ¢a n'arrive pas, ¢a signifie que nous observons un
objet fini en lui-méme. »

Vincenzo Agnetti Transduction et sous-valeur

«Quand la vison est impossible, la tension tombe et le son
devient vibration non-contrastante et uniforme jusqu’a étre de
fait du silence. Ce nest pas le « silence de la vision », le silence
évoqué dans la lettre de Saint Augustin & Monique; Cest le
silence dans lequel coincide le son uniforme et constant, dans
un espace privé d’image. »

Furio Jesi, La féte.

Nous avons besoin ici de deux éléments particuliers pour traiter
de la relation et du concept de « relation silencieuse ». D’abord du

début des Ca tégorz'es & Aristo te, 11 [1a 16], traduction E Ildefonse et J. Lallot .

« Dans ce qui se dit, il y a ce qui se dit en combinaison [kata sunploken],

et ce qui se dit sans combinaison [aneu sunploken] — en combinaison,

par exemple (un) homme court, (un) homme vainc; sans combinaison,
par exemple, homme, beeuf, court, vainc. »

Nous avons aussi besoin de cette remarque de [écrivain
Emmanuel Hocquard qui disait, lors d’une conversation, que laseule
définition possible du vers est qu’il s'agit d’'une unité linguistique a
lintérieure de laquelle il est possible de faire demi-tour, ce que nous

. ., Fabi llos, Le poéti s
nommons une relation de perversitg Fabien Vallos. Le poétique est pervers

éditions Mix, p. 7, sq., 2007

La question de la relation sous-entend bien str qu’il s'agit d’'un
probléeme de grammaire (de lien et de rapport). Toutes les relations
seffectuent selon les trois typologies données ci-dessus, cest-a-dire
comme mesure des éléments et mesure des rapports entre deux

choses, deux phénomeénes et création d’'une structure (chaine,

38

assemblage, cadence, rythme, etc.) ou d’une contre-structure (ce
que nous nommons la relation de perversité).

Si nous revenons aux principes aristotéliciens, il sagit alors soit
d’une relation avec les outils de la relation ou de la liaison, soit il
sagit d’une relation sans ces outils de la relation : autrement dit une
relation avec les enchainements logiques et les outils linguistiques
de constructions ou bien une relation sans outils apparents que
nous nommons une relations silencieuse ou plus précisément une
grammaire de blocs, Cest-a-dire une grammaire par juxtaposition.

Les outils de liaisons ou de la relation (les normes) sont bien
stir Pagencement lexico-syntaxique, la logique formelle (dont les
marques sont les outils de liaison), les relations temporelles (les
formes discriminantes du langage et la concordance des temps
de la langue) et donc la narratologie (la logique du récit et du
montage), la relation de subordination (ordre et I'agencement des
syntagmes) et enfin la majeure partie des composants micro-struc-
turaux (essentiellement les figures de répétitions, les figures de
constructions et les tropes).

Dans le cas de la relation silencieuse ¢a signifie qu'il n'y a pas
de marqueurs visibles; les relations s'operent donc selon d’autres
modalités.

Il y a donc la possibilité¢ d’une absence de marquage des liens
lexico-syntaxiques : soit ils sont absolument absents et dans ce cas
il s'agit d’'une grammaire de bloc, soit ils sont modifiés et il sagit
alors de ce que nommerons une grammaire paralogique (U'élément
appréhendé est volontairement faux ou déformé)

Il est possible aussi que soient absents les éléments marqueurs
de la logique formelle : en ce cas le mouvement d’appréhension de
I'objet n’est plus induit par le mécanisme formel des outils de liaison
mais par la juxtaposition qui crée alors un autre modele structurel
(ce n'est pas autre chose que la démonstration d’Aristote).

Il est possible encore que les marqueurs temporels discriminants
soient absents. Ici encore, s'ils sont totalement absents, ¢a crée une

grammaire combinatoire dont la logique structurelle est essentiel-

39



lement fondée sur des procédures d’amplification et d’accroissement.
S’ils sont modifiés, il sagit alors de distorsions (plus ou moins fortes)
des modalités de perception et de représentation du temps (ici Cest
un calcul plus ou moins graduel des phénoménes, cest-a-dire tenter
d’adapter la grammaire 4 la phénoménalité de la perception).

Les marqueurs de la subordination peuvent étre absents : ici
aussi on développera alors une grammaire par juxtaposition.

Enfin, une absence des composants micro-structuraux est
possible. S’ils sont totalement absents alors on tente structu-
rellement de renvoyer lobjet linguistique vers une matérialité
intégrale de la langue ou vers 'exercice de la tautologie. S’ils ne
sont pas totalement absents, ils peuvent alors étre plus ou moins
absorbés par les figures et les structures macro-structurales, dont les
deux plus importante sont 'amplification et 'hypotypose.

En somme il y a, traditionnellement, une forte préoccupation a
organisation (les relations) syntagmatique et intra-syntagmatique
des langages. Or nous soutenons ici quil y a un ordre supra-syn-
tagmatique qui a été jusqu'a présent analysé d’un point de vue

structurel voir A ce propos, Georges Molini¢, Eléments de stylistique frangaise, p. 64 sq.

Puf 1991 1] faudrait maintenant analyser le principe de la relation en
fonction de la question du mouvement et du ryzhme. Ce que nous
nommons la relation silencieuse.

Que signifie ici le terme « rythme » ? Le rythme, le ruthmos
signifie, bien stir, la cadence mais surtout la forme et la structure nous

renvoyons 2 la lecture du texte de Giorgio Agamben « La structure originelle de I'ceuvre

dart » in Lhomme sans contenu, p. 125 sq. Circé 2003 1 ya donc forcément

quelque chose d’une arythmie (arruthmiston) quand on perd ce
rapport 2 la cadence et 2 la structure. Mais ce n'est pas suffisant.
Ce que nous nommons rythme, c’est le mouvement, la cadence
mesurée des éléments qui constituent une structure (le rythme
Clest trés exactement ce qui permet de briser le continuum par la
perception d’'un « quelque chose d’autre »). Le rythme c’est donc
la perception, ou plus précisément le mouvement de perception

d’un objet formé d’éléments solidaires et hétérogenes qui sont en

40

relation les uns avec les autres (Cest-a-dire un dispositif avec les
outils de la relation). Ce qui signifie que le rythme est précisément
la perception de la structure, et la mesure des éléments qui la
composent. Le rythme sappréhende donc avec I'ensemble des
dispositifs techniques; en revanche dés que les outils manquent,
dés qu'on aborde une grammaire de blocs, nous sommes alors
dans une phénoménalité arythmique : parce que la structure n'est
pas immédiatement identifiable et parce qu’il nous manque, pour
Ianalyse, les outils de liaison, les outils de la relation.

Quest-ce que 'arythmie ? Cest précisément 1. la perception et
I'adhésion & une cadence sans qu'on puisse déterminer 'ensemble
des éléments; 2. cest-a-dire, c'est une structure, « un tout qui
contient quelque chose de plus que la simple somme de ses parties »,
Glorgio Agamben, op. ¢it. p- 127, 3 ' et donc la perception d’une relation
silencieuse, invisible, arythmique et cependant présente; 4 Cest
enfin ce que nous nommons « l'intensité » au sens de ce quon
appréhende sans mesure directe. La relation silencieuse est une
zone d’intensité 4 laquelle nous sommes attentif.

Ca signifie qu’il y a en somme deux types de rythme : celui de la
structure et des relations entre ses éléments (structure formelle, outils
techniques) et un rythme (ou cadence arythmique, ou « musique sans
son » comme la nommait Furio Jesi, ou « bruissement de la langue »
pour Roland Barthes, etc.) fondé sur 'absence de battue, I'absence
des outils de la relation mais fondé sur la présence (lintensité) de
lobjet dans I'espace collectif et doxique. Cette relation est elle aussi
silencieuse parce que nous ne disposons pas d’outils techniques, précis,
pour appréhender ces relations. Ce serait une erreur fondamentale de
croire que nous pouvons prétendre 'étude de ce rythme avec nos
anciens modeles analytiques. La seule mani¢re de lappréhender
serait d’introduire le concept d’intensité (la pensée du festif) dans
les modeles d’analyse herméneutique. Clest-a-dire tenter la pensée

d’une herméneutique matérielle.

10 décembre 2007

41



LA MACHINE MYTHOLOGIQUE
OU LES REGIMES D’ INTENSITE

« Un modele est toujours semblable & une recette. »

« Le modele “machine mythologique” — je I'ai déja dit — est
une recette utile pour rendre les matériaux mythologiques
agréablement morts, baignés des couleurs de la vie et délicieu-
sement comestibles. »

Furio Jesi, Gastronomia mitologica.

Nous tentons toujours d’analyser le terme « féte » et le concept
de festivité. D’abord pour lintégrer 4 'intérieur de notre systéme
général d’analyse herméneutique, mais aussi parce que nous en avons
besoin pour commencer une analyse des régimes de I'intensité.

A ce jour nous avons longuement étudier le concept d’espion-
nabilité autour des formes de I'observateur et du guetteur. En
analysant les objets de 'observation il a fallut intégrer la dimension
silencieuse des dispositifs : la viduité de la machine (mythologique
et festive), le silence (ou l'arythmie) et le caeur asémantique des
objets (leur silence).

La féte est une machine vide, nous lavons prouyé YOI séminaire
"6, La féte est vide parce qulelle fonctionne comme la machine
mythologique : elle fonctionne comme reflet (représentation
collective), comme endoxa, comme discursivité et comme régimes
d'intensité. Qulest-ce que cette machine mythologique ? nous

renvoyons une fois encore a 'analyse de Furio Jesi La festa (1977)

Qu'est-ce que la machine mythologique ? Nous la définissons
comme une machine puisque c’est quelque chose qui fonctionne et,
aux vues des recherches empiriques, qui semble fonctionner automati-
quement. Quant a son type de fonctionnement et a la fonction qu’elle
exerce nous devons pour le moment nous limiter & deux ensembles de

42

données. D’un coté on peut observer que la machine mythologique est
ce qui, en fonctionnant, produit de la mythologie : des récits « relatifs
aux dieux, aux étres divins, aux héros & ceux qui sont descendus dans
I'Hades ». D’autre part, il résulte que la machine mythologique est
ce qui, en fonctionnant, calme partiellement la faim du mythe ens
quatenus ens. Avec sa présence fonctionnante, la machine met en
doute cette détermination ontologique du mythe en le placant dans
le pré-étre, et produit des mythologies qui ne sont méme pas entes
quatenus entes, mais plutdt entes en tant que produits de la machine.

Furio Jesi continue ainsi et approche une définition du fait

mythologique :

Le fait mythologique est une période et un espace déterminés par le
fonctionnement de la machine mythologique et par le rassemblement
d’un certain nombre d’hommes : ceux qui racontent les mythologies,
ceux qui les écoutent et ceux qui s'identifie aux modéles comporte-
mentaux. Sont-ils al'intérieur oua I'extérieur de la machine ? ou sont-ils
eux-mémes la machine ? s'utilisent-ils eux-mémes comme parties d’une
machine qui produit des mythologies ? ou sont-ils rassemblés comme
parties d’'une machine, d’'une norme d’organisation qui a besoin de
sa propre réalisation indépendamment de leur volonté ? Nous ne
pouvons affronter ces questions sans chercher, ce que nous proposons
ici de faire, lorigine du fait mythologique, d’un fait mythologique.
Ce qui apparait jusqu'a présent, ce qui est appréhendable ce n'est
pas l'essence de lorigine, mais le rapport entre le fait mythologique
et son origine : nous nous référons donc uniquement a ce genre de
recherches quand nous parlons ici de rechercher lorigine d’un fait
mythologique. Une telle recherche signifie étudier le fonctionnement
de la machine mythologique, percevoir le fait mythologique en acte,
in flagranti, puisque la machine avec sa présence fonctionnante est
un renvoi constant & la tension entre pré-existence et existence en
tant que produit de la machine, entre mythe et mythologie, et cette
tension éternellement irrésolue constitue I'actualité, la flagrance du
fait mythologique. La machine mythologique est auto-fondatrice :
elle pose son origine dans le hors de soi qui est son intention la plus
profonde, le cceur de son pré-étre, a I'instant méme ot elle se met en
acte.

43



Ici nous ne devons pas seulement considérer la féte comme
un produit de la machine mythologique (un mythe) mais bien
comme une machine. Une machine qui, d’une part, produit du
festif mythologique (U'endoxa, le discours et le rituel technicisé)
Cest-a-dire des événements relatifs aux hommes et & ceux qui
ont intégré un degré paradoxal de corruptibilité : une corrup-
tibilité commémorée. D’autre part c’est une machine qui, en
fonctionnant, met en doute, bien sr, la possibilité du mythe et de
la féte (le régime de I'inactualité), mais aussi, et en méme temps,
sa détermination ontologique et ontique en placant le festif dans
Pinactuel (Uobservation ou la non-participation, le cceur vide) :
cette structure paradoxale et fragile (plus précisément instable,
mais est-il nécessaire de préciser que Cest cette instabilité qui
nourrit la machine...) offre & la féte la possibilité d’étre autonome,
Cest-a-dire, dans son surgissement dialectique, d’étre actuelle,
sans origine, hors de la machine, en somme d’étre un acre (il faut
distinguer ici le fantasme de cette actualité qui est un produit de
la machine et la puissance débordante du mouvement qui projette
aux confins de la machine et du /ogos).

Cet événement ou cet acte particulier n'est donc pas la féte, c'est
impossible car on est alors automatiquement renvoyé a la mesure
(la relation a l'objet féte) mais bien le festif comme non-mesure
intégrale ou comme intensité (la relation au mouvement du
festif).

Le festif est donc bien le centre de activité des régimes collectifs;;
il est méme probablement exclusivement collectif, c’est-3-dire qu'il
integre du quelconque dans du pluriel, ou pour le dire autrement,
il nous fait coincider avec I'épaisseur du collectif dans notre devenir
quelconque. D’une part parce que le festif imite la machine
mythologique (ils se refletent 'un 'autre). Que refletent-ils ? I'inac-
tualité de leur pro-duire et 'actualité de leur fonctionnement. Le
festif et la machine mythologique sont incapables de remonter
au structures de l'actualité s’ils maintiennent 'exposition de leurs

dispositifs (la signification). D’autre part, parce que la puissance

44

de leur apparition (leur flagrance), cest-a-dire leur puissance
événementielle, est ce quon nomme l'actualité (la non-signifi-
cation) ou encore 'arythmie ou I'intensité : une actualité brutale,
une « faim » qui ne se satisfait pas, qui ne se rassasie pas (rassasiée
elle integre I'histoire, la pause, la mesure...) autrement dit les
régimes de l'intensité.

Lactualité est donc, non pas au centre (proche de la mesure)
mais sur les bords quand on pergoit avec éloignement, avec distance
la mesure rythmique des langages et quand on commence 4 adhérer

a leur mesure arythmique.

17 décembre 2007

45



¢ |.A MACHINE MYTHOLOGIQUE
OU LES REGIMES D’INTENSITE

« Un modele est toujours semblable & une raclette. »

« Le modele «machine mythologique» - je I'ai déja dit - est une ra-
clette futile pour rendre les matériaux mythologiques agréablement
morts, beignets des couleuvres de la vie et délicieusement carnivo-
res»

Furio Jesi, Gastronomia mito/ogim.

Nous tentons toujours d’analyser le terme « féte » et le concept
de festivité. Prenons par exemple une féte au sens de festin dans la-
quelle des gens fes-toient (dans le sens aristotélitien de la panique)
ainsi que nous l'avons déja relevé dans les régimes hontiques de
I'intensité.

A ce jour nous avons longuement étudier le concept d’es-
pionnabilité autour des formes de 'observateur et du guetteur. En
analysant les objets de 'observation il a fallut intégrer la dimension
proprement phénoménique de Iergeinestein, dispositif maximale-
ment mytho-génétique (ou son arythmie), ici envisagé comme le
coeur asémantique des objets (leur silence).

La féte est une machine vide, nous I'avons prouyé “oIr <mi-
maire 06 14 féte est vide car remplie de la substance du contenu
de la doxa : elle fonctionne comme les miroirs brisés permettant
la multiplicité de la signifiance, comme discursivité et comme ré-
gimes d’intensité. Qulest-ce que cette machine endoxique ? nous

renvoyons encore une fois 4 l'analyse de Furio Jesi Za feta (1977) :
Qulest-ce que la machine mythologique ? Nous la définissons comme

une machine pudique, quelque chose qui fonctionne et dans son cceur asé-

mantique tourne a vide, ne nous dit rien. Sa sexualité androgyne congoit

46

Iérectibilité non comme spectacle, mais comme phénoménologie pure.
Quant 4 son type de fonctionnement et 4 la fonction qu'elle exerce elle est
maximalement du c6té de 'intensité et de la geszilz. D’un coté on peut ob-
server que la mytho-genese, en fonctionnant, fixe le pouvoir de fascination
qu'elle engendre, et ce autant dans les régimes endoxiques qu’a la périphérie
des zones d’intensité. Houbahouba hop. D’autre part, des récits « relatifs aux
dieux, aux étres divins, aux bibliothécaires, aux scribes », sont constamment
produits, générés, par le ens quoitenus ens. En fonctionnant elle calme la de-
mande mythogénétique qui croit 2 mesure que la doxa se fait plus dure. Le
silence des sirénes en tant que entes quoitenus entes, est plutdt entes en tant

que produit de la machine.

Furio Jesi continue ainsi et approche une des finitions de la chose
mythologique :

Le fait mythologique est une période et un espace dé-terminés par le
fonctionnement de la machine en mode 7andom. Souvenons-nous du mythe
d’Hephraistos, posté en haut d’une montagne, observant le royaume du di-
vin, d’un ceil vif et précis, il choisit I'une des créatures a qui il choisit de faire
don du feu pour griller le met si durement acquis. On se souvient aussi de ce
jour olt ma grand mére vint me rendre visite enfouraillée d’armes blanches
et désirant engendrer la vengeance en tuant mon neveu traitre de la famille
Corleone. Pomme S. J’ai souvent couru nu, lorsque le vent, fouettant mon
corps ainsi dévétu, gardait en lui les couleurs de I'aube, une aurore boréale,
festive qui dormait depuis cent ans, et qu'un prince 6 combien merveilleux
vint lui apporter ce que Zeus lui-méme n’avait pu lui procurer. Alors Héra,
furieuse envoya neuf calamités sur Grachus et ses mille tétes de bétail. Une
telle recherche signifie étudier le fonctionnement de la machine mytholo-
gique, percevoir le fait mythologique en actes, in flagranti, puisque la ma-
chine avec sa présence fonctionnante nous renvoie directement au mythe
d’Ulysse et de ses mille tétes de bétail. Entre mythe et mythologie, et cette
tension éternellement irrésolue constitue I'actualité, la flagrance, du fait
mythologique. La machine mythologique est auto-fondatrice. Elle pose
son origine dans le hors de soi, qui est son intention la plus profonde, le

ceeur de son pré-étre, a 'instant méme ot elle se met en acte.

47



LA FETE ET L’ENNUI

Dans l'analyse que nous avons entamée du festif nous avions
proposé quatre theses centrales : la féte est un concept vide, la
féte est liée au concept d’espionnabilité, la féte comme mesure
fondamentale intégre tous les dispositifs et enfin la féte est un
modele du désceuvrement. Nous avons étudié les deux premieres
propositions. Il nous reste les deux derniéres.

Dans la thése, la féte est un concept vide, il y a 'idée qu’elle
fonctionne comme la machine mythologique, cest-a-dire qu'elle
est un modéle déterminant pour la question du jugement dans sa
double occurrence, singuliére et collective. Qu'est-ce que la féze ?
pourquoi participe-t-on 4 une féte ? qu'est-ce qu'une participation ?
quest-ce quun régime d’intensité? Il y a d’autres questions
encore. Lhypothése, pour le moment, serait que la féte, ou plus
précisément le festif, est une forme qui pallie au désceuvrement
et 2 ennui en spectacularisant soit un régime de I'intensité, soit
une idée du bonheur. Nous y reviendrons. Nous ne quittons pas
cet horizon. Cependant désceuvrement et ennui sont deux choses
trés différentes; le désceuvrement Cest ne rien « mettre en ceuvre »,
I'ennui cest souffrir de cet instant de désceuvrement. Mais alors
quest-ce que I'ennui ? Pour tenter de répondre a cette question,
nous devons faire une lecture du cours de 1929-1930 de Martin

Hei degger Les concepts fondamentaux de la méraphysique (Monde, finitude, solitude),

1° partie p. 97-254, Gallimard, 1992 [le numéro des pages est indiqué entre crochet]

Martin Heidegger développe, pour lanalyse du Dasein, le
concept de Stimmung, signifiant le ton, la tonalité, 'ambiance (on
le traduit quelques fois par passions). Depuis que nous analysons les

régimes du festifs, nous avons développé le concept d’intensité et de

48

rythme. Lintensité est 'expérience d’une densité dans I'expérience
complexe des mesures et des rempi de Iexistence singuliere et
collective. Le concept heideggérien de la tonalité est & entendre
comme un « diagnostique de la civilisation »[118], c’est-a-dire un
phénomeéne qui induit notre perception et modifie les objets. La
tonalité est ce constitue un rythme auquel nous adhérons plus ou
moins et que nous percevons différemment. Heidegger détermine
trois type fondamentaux d’ennui: étre ennuyé par..., sennuyer
a... et 'ennui profond.

Etre ennuyé par signifie trés exactement chercher A passer le
temps et fuir le temps [125]. On pense ici au palais dédié aux
divertissements construit par Borso d’Este & Ferrara: il palazzo
Schifanoia, Cest-a-dire, le palais qui schiva (fuit) la noia (ennui).
Lennui est l'expérience d’un temps long [127], il est donc
possiblement I'expérience de la nostalgie ou de 'acédie " "Vo¥ons
ici aux lectures de Giorgio Agamben, Stanze, Rivages, 1994 et a Walter Benjamin, Sur

‘histoire, in (Euwvres, Seuil, 2 Lo .
le concepr d'histoire, in (Euvres, Seui 000 Ty ute expérience de Pennui est

donc une relation au temps, c’est-a-dire la constitution d’un espace,
d’un rythme. La chose est alors ennuyeuse parce que cest la tonalité
qui 'environne qui est celle de 'ennui. Heidegger dit alors [138]
que l'objet est ce qui nous dispose. Que signifie disposer ? Cest ce qui
provoque une tonalité. Lennui est bien cette expérience « hybride »
[138] qui est 2 la fois extérieure et intérieure, autrement dit qui est
a la fois un sentiment éprouvé singuli¢rement et une expérience
collective. Nous sommes alors disposés & étre accordé & un ton [140]
qui conditionne le mode fondamental de I'étre-la.

Etre ennuyé par, signifie encore, pour Heidegger, devoir
attendre, plus exactement falloir attendre et étre impatient [147],
Cest-a-dire constitué cet espace, ce laps de temps (Weile) [150]
et des lors chercher une occupation pour ne pas tomber dans les
deux états fondamentaux de U'ennui [157] : étre laissé vide ou étre
absorbé. Brre laissé vide signifie exactement vide d’activité, d’agir,
de « mise en ceuvre », vide d’energeia; I'un et lautre signifient

qu'on nous laisse complétement en paix [159], Cest-a-dire qu'ici

49



rien ne nous taraude, rien ne nous occupe, rien ne nous appelle.
La puissance d’appel du langage est ici mise de c6té, laissée. En
revanche Heidegger rappelle que cette situation d’étre laissé vide
signifie trés exactement et simplement « se trouver étre la » [159],
ne pas répondre 2 la puissance d’appel et ne rien offrir. Etre ennuyé
Clest étre trainé en longueur dans I'étre-laissé-vide.

Deuxi¢me forme de 'ennui, s'ennuyer a... a qui ? Heidegger
répond 2 soi-méme [170]. Ici 4 la différence de la premiére forme
d’ennui, il 'y a pas la possibilité de passe temps [172]. Nous
maintenons cette forme d’existence, qui existe dans une temporalité
déterminée, dans une nonchalance [179-184], cest-a-dire se laisser

aller a ce qui se déroule 1a ou s'abandonner [184] :

«1Ily a, la-dedans, une singuliere nonchalance, et cela dans un double sens :
premiérement, dans le sens de se laisser aller a ce qui se déroule 1a; deuxiémement,
dans le sens de s'abandonner, a soi, c’est-a-dire le véritable soi-méme. Dans
cette nonchalance du fait de se laisser aller en sabandonnant A ce qui se déroule
13, un vide peut se former. Le fait d’étre ennuyé ou de s'ennuyé est déterminé
par ce fait qu'un vide se forme dans la participation, apparemment comblée, &
ce qui déroule la. »

Nous retrouvons ici la problématique de la participation et

du degré d’intensité de cette participation ¢ Furic Jest

au point d’y
adhérer totalement. La féte est singuli¢rement synthétisée dans ce
paragraphe. Il y aurait donc un vide qui expulserait le participant et
le raménerait sur les bords, les limites, de la machine (de I'existence
occupée) pour le laissé absorbé par son étre-laissé-vide. Il y aurait
aussi la possibilité de lire ici la possible expérience de ce qu’attend
le participant 2 la féte dans la féte, étre absorbé. Il existe alors un
véritable état d’absorption (de participation) alors que le reste n'est
pas autre chose, dans le rapport 2 la féte, que participer 2 la tonalité
du festif (2 lexpérience du festif) ou selon I'expression (francisée) de
Martin Heidegger, bringt Stimmung, mettre 'ambiance... ou enfin
sabandonner a cette tonalité du festif. Il sabandonne parce qu'il est
vide (Cest ici une preuve supplémentaire que la machine est vide),
il fonctionne a vide, absorbé et envolité par la tonalité du festif. Ce

serait Uexpérience de I'ennui qui conditionnerait I'existence ('idée

50

d’une tonalité) du festif. Le festif n'existe que parce que U'existence
de T’homme est livié & lennui. Clest au coeur de lexpérience
(possible ?) du festif que '’homme peut se livrer entierement  son
étre-laissé-vide d’occupation. Alors la féte est bien une machine
vide qui concentre seulement des instants d’ennui, qui concentre
des existences laissées vide de « passe temps » puisque la féte est
Iespace ol peut se réaliser ce fonctionnement pour rien, cette

absorption. Martin Heidegger précise encore [186] :

« Quest-ce qui a lien, ici, avec le temps ? D’avance, nous nous sommes déja
laissé le temps — nous avons du temps. Nous n'avons plus besoin de compter
avec lul Durant la Soirée, nous pOuVOnS en quelque sorte, sans nous retourner,
le dépenser et le perdre. Nous avons du temps au point que, durant le soirée,
méme ce durant ne nous vient pas a l'esprit. Nous ne faisons pas attention
au durer, c'est-a-dire & 'écoulement et au passage continuels du temps. En
conséquences, nous sommes ici aussi peu #ainés en longueur par le temps qu'a
I'inverse, le temps ne nous lie pas lui. Le temps nous abandonne entierement
a nous-mémes. Cela veut dire qu'il nous laisse nous échapper et qu'il laisse
enti¢rement participer a... »

Lexpérience du temps est ici celle de 'arrét, ce calme qui ne nous
lie pas au temps : le temps, selon I'expression populaire, szrréte, nous
y trainons ou il nous oppresse [187-188]. Il nous abandonne donc
entiérement a la participation, toute présence est alors entiérement
une actualisation [191]. Et dans cette participation intégrale, nous
perdons la mémoire et nous sommes coupés de notre « avoir été et
de notre avenir ». Clest ici le plus important et le plus complexe.
Dans la perspective de notre étude nous devons faire effort de
lire et relire ce texte de Heidegger. Ce qui est démontré ici, c’est
non seulement I'idée complexe de la dialektisches Bild, de I'image
dialectique, mais encore plus précisément de ce qui fonde cette
image dialectique, c’est-a-dire un mouvement dialectique produit
dans Pacte de son arrét (Stillstands) nous renvoyons a la lecture du fragment
[1N3] des Passages parisiens de Walter Benjamin, Cerf, 2004, ainsi quau livre Ninfe

de Giorgio Agamben, texte 6, Bolatti Boringheri, 2007 Toujours en relisant

Giorgio Agamben, nous devons voir ici I'image de la dialectique

[191] : Senchainer (nous rappelons ici le verbe grecque /uein) dans

ST



le temps présent, Cest y prendre part en étant présent, autrement
dit [192] verrouiller le passé et ligaturer 'avenir : lui oter le passage
de pas encore au ne plus, cest-a-dire la possibilité de s’écouler. Le
temps alors (dans la tonalité de 'ennui mais aussi dans celle du
festif) se dilate et C’est a la lettre la définition de I'actuel, de la
fulgurante actualité.

II reste la troisiéme forme, ennui profond. Cest le silence, la
réserve, le calme, I'inapparent, 'ample [205]. Cest 'envolitement
par 'horizon du temps. Létre est astreint a I'instant par le temps
qui lenvolte. Ici encore il y a un saisissant point dialectique sur
Pinstant : linstant qui envolite, en méme temps qu’il contient,
selon I'expression de Martin Heidegger [225], le coup d’ceil de la

résolution, c’est-a-dire la situation d’un agir. Lennui est donc :
« ... lenvoditement qu'exerce [horizon du temps; cet envoiitement fait séclipser
Vinstant corrélatif i ['étre-temporel, pour forcer le Dasein envoiité, dans une telle
éclipse, & entrer dans Uinstant comme possibilité véritable de son existence; et cette
existence, quant a elle, nest possible qu'au milieu de ['étant en entier, étant qui se

refuse précisément en entier dans I'horizon de 'envoditement.» [232]

13 janvier 2008

52

ECONOMIE ET FESTIVITE

« le discours qui résonne n'a aucun contenu : il est pure
volonté de discours. Le contenu de la voix du secret qui résonne,
n'est autre que le fait que le « secret parle ». Il est donc nécessaire
que les modes du discours soient vidés de tout contenu et qu’ils
le soient entierement afin de saisir en un point toute I'activité et

toutes les paroles prononcées. »

Furio Jesi, Elegie di Duino

Nous avions proposé comme these de départ que la féte, et que
le concept de festif, sont vides ; nous avons prouvé que la féte est
vide comme 'est la machine mythologique. En revanche, au coeur
de ce dispositif, nous avons démontré que le festif formalise un
fonctionnement que nous avons nommé « espionnabilité » et dont
Ienjeu est de guetter les zones d’intensité.

Il va falloir maintenant relever et analyser un puissance paradoxe
qui maintient les dispositifs dans une forme majeure d’instabilité.
D’une part ce que nous avons appelé « intensité » est, en somme,
Iensemble des régimes de I'expérience (et des régimes de Iagir,
ergein), dans le collectif, et des zones non mesurables par les outils
de lanalyse (structurelle, herméneutique de la signification).
Ces régimes englobent 'ensemble de nos rapports (affectifs et
intellectifs) et 'ensemble de notre systtme d’appréhension : cCest
ce quon appelle les dispositifs. Lintégralité des dispositifs est ainsi
lié 4 la féte et au festif, en ce sens qu’ils sont liés a 'appréhension
(et & la « mesure ») des régimes de l'intensité (il va de soi que cette
preuve n'est pas suffisante et que nous devrons ultérieurement
en apporter d’autres). D’autre part, du fait méme du vide de la
machine et de 'échelonnement (non-mesurabilité) de ces zones, les

dispositifs s ouvrent a I'inopérativité (i I'argos, dans la mesure bien



stir ol il s'agit ici encore d’un mouvement dialectique — katargein —,
Cest-a-dire maintenir comme un dispositif et ouvrir  I'inopérant) ;
autrement dit ils gisent dans le coeur vide des machines. Pour
tenter de répondre A I'ensemble de ces questionnements et au
systéme méme de cette forme dialectique (le dispositif au moment
méme ou il se fonde dans 'agir est absorbé dans le coeur vide de
la machine, appelé 4 son inopérativité) nous procéderons a une

lecture de I'ouvrage 7/ regno e la gloria de Giorgio Agamben NeriPorz:

Vicenza, 2007, 1 ous tenterons une lecture des régimes du festifs et des
régimes doxiques 2 partir de 'analyse, que fait Giorgio Agamben,
des formes du régne et de la gloire comme généalogie théologique
de I'économie et du gouvernement (chacune des références a ce

texte sera notée du numéro de la page de I'édition italienne).

Il faut d’abord croiser I'analyse du festif avec le systéme
des modeles herméneutiques. Ici encore il sagit des régimes de
I'intensité (ceux de la non-mesure et non de la dé-mesure) : tout
mouvement dialectique est en somme une puissance de la pensée
qui tend a formaliser ces régimes et leurs zones d’apparition.
Clest donc a la lettre un probléme d’économie : puisqu’il sagit
d’apparaitre sous la forme d’une identité appréhendable (saisissable)
autrement dit une oikos. 1l faut entendre ici le terme oikos (oixog,
qu’il faut appréhender non plus comme la maison mais comme un
organisme complexe dans lequel se mélent des rapports hétérogeénes)
d’abord comme quelque chose qui acquiert une valeur singuliere
(appréhension des dispositifs), ensuite comme quelque chose qui
acquiert une valeur d’échange, enfin comme la forme d’un espace
ol marquer cet échange (ce n'est en somme pas tres différent
du sens que l'on peut donner au dispositif : le lieu est alors un
paradigme «d’exploitation » et non un paradigme « épistémique »
(31)). Clest essentiellement une question liée au vopéc, la zone,
Pespace déterminé et au vopog, lautre expression de l'opinion
générale comme mesure du collectif. Cest donc une question

du lieu comme espace de circulation, de fixation, d’habitude

54

et de mesure : cest le lieu, 'habitat, ('olxog) ot 'on demeure
(olxi&ewv) la ot il s’agit de vivre dans, au sens de vivre dans un lieu
(oikém) et de administrer (oikovopikdg). Il faut, maintenant
se demander ce que signifie trés exactement mettre en place un
dispositif et maintenir ce dispositif, autrement dit exercer une
forme d’administration (10) pour en maintenir le fonctionnement.
A partir des premiéres propositions de Giorgio Agamben on peut
poser deux théses qui nous servirons a approfondir notre recherche :
1. toutes les machines (autrement dit les fonctionnements monistes
et entiers) mythologique, festive, doxique, gouvernementale sont
des machines vides (11); 2. I'ensemble des dispositifs est liés
a 'économie (Thomme est donc intégralement économique).
Quest-ce que ¢a signifie ? D’abord, comme nous I'avions montré,
que ces machines sont vides au sens ot elles ne sont « pleines »
que de leur propre fonctionnement. Ensuite que le rapport que
nous entretenons a ces machines est un rapport « économique
». Un rapport économique signifie trés précisément que notre
appréhension de la machine est l'appréhension de son mécanisme
ou de son fonctionnement comme lieu ol se disposent les objets,
comme « lieu de 'ordonnance de tout ce qui est présent » (la Gestel/
heideggérienne, autrement dit le dispositif ) et enfin comme le lieu
possible d’une trans-action. Giorgio Agamben tend 2 démontrer que
cette pensée économique est une pensée chrétienne. Considérons,
pour les besoins de notre enquéte, que ce qui nous importe cest de
comprendre que la pensée ou la théologie chrétienne n’est plus un
« récit sur les dieux », n’est plus en ce sens une mythologie (comme
I'a par ailleurs trés bien démontré Furio Jesi) mais une économie,
Cest-a-dire un récit des dispositifs, des espaces d’apparition, une
puissance de formalisation. Notre existence d’homme moderne
est absorbé dans ce mouvement particuli¢rement complexe o les
machines (mythologique essentiellement) ne fonctionnent plus
sur des objets (des signifiés) mais sur 'exposition de dispositifs
vides. Vide signifie, encore une fois, qu’ils sont livrés non plus a

une formule mythologique mais & une puissance infinie de leur



économie, c’est-a-dire de leur mode d’apparition. Pour étre plus
précis nous devons, ici encore analyser le sens du terme dispositif.
Il est a la fois économie comme lieu d’une trans-action mais aussi
la faculté de disposer (diathésis), de placer (disposer une oeuvre
d’art qui ici soppose au terme de l'invention, eurésis), le droit
de disposer (quelque chose et de quelque chose) et finalement la
maniére dont nous le ferons apparaitre. Nous devons maintenant
appréhender le lien qui nous unit au coeur vide de la machine et
la puissance intrinseque de ces machines qui, malgré leur vide, se
maintiennent dans leur fonctionnement. Ce qui nous lie 2 elles et
ce qui les maintient est en méme temps, ce que Giorgio Agamben
appelle la gloire, les régimes de la doxa ou les régimes doxiques et
plus précisément encore, la doxazein ou la glorification. Autrement
dit, ce qui nous lie a elles et ce qui les maintient n’est pas le contenu
des récits (muthos) mais la forme méme infiniment répétée, exposée,
montrée de leur fonctionnement. Les machines (mythologique,
festive, etc.) sont donc des mécanismes tautologiques qui se
maintiennent par la puissance de leur exposition et de leur présence.
Clest précisément ce que Agamben nomme la gloire, la répétition
infinie d’une présence jusqua la permanence. Il y a, ici, quatre
forme majeures de glorification : ’hymnologie ou la doxologique
théologique, la liturgie (dans son sens étymologique) et 'économie
comme forme méme du pouvoir, le spectacle comme matérialité
festive et enfin 'ensemble des régimes d’art comme témoignage
des zones d’intensité en méme temps qu’ils sont les paradigmes de
cette économie. Lart (la forme archaique du poé¢me) est en méme
temps ce qui fait la machine, est en méme temps ce qui montre
son vide dans 'expérience possible, festive, d’'une zone d’intensité.
Pour le dire autrement, art est un faire qui ne signifie pas créer
(eurésis) mais la forme méme d’une « restauration » de 'idée du
festif, de I'idée de la machine festive. Toute empirie d’art expose
le but ultime de la parole, le but ultime de I'usage de la langue
comme célébration. Certes célébration de son contenu mais surtout

célébration de sa puissance asémantique, son silence, cest-a-dire

56

celui qui est la mesure du vide des machines et celui qui est la
mesure de 'inconnaissabilité. Ce qui signifierait qu'on n'a rien a dire
(la louange, le texte, le spectacle) autre que la forme toute puissante
du maintient de leurs dispositifs. Il y aurait donc ici une radicale
désactivation des langages : ils sont alors rendus 4 leur inopérativité
et au maintient de leur forme. Rendus a leur inopérativité, signifie
ici rendu & 'exercice de sa présence (festive, autrement dit intense) ;
maintenus dans leur forme, signifie maintenu dans son dispositif et
ouvert a sa viduité. Le vide est donc en ce sens la figure des régimes
doxique, Cest-a-dire l'expérience d’'un contenu inconnaissable
au profit d’une intensité comme participation et maintient des
dispositifs : « Loikonomia du pouvoir pose solidement en son
centre sous la forme d’une féte ce qui apparait 4 ses yeux comme
insupportable forme de I'inopérativité de 'homme. [...] Cette
inopérativité est la substance politique de I'Occident, I'aliment
glorieux de tout pouvoir. Pour cela, les fétes et loisiveté affleurent
de facon incessante dans les réves et les utopies politiques de

I'Occident et font aussi vite naufrage. » (269)

28 janvier 2008



ECONOMIE ET FESTIVITE II

« La praxis humaine est fondamentalement sabbatique ; en rendant
inopératoires les fonctions spécifiques du vivant, elle les ouvre a la
possibilité. Contemplation et désceuvrement sont, en ce sens, les
opérateurs métaphysiques de I'anthropogenése, qui en libérant
I'homme vivant de son destin biologique et sociale, lui assignent cette
dimension inqualifiable que nous avons lhabitude d’appeler
politique. »

Giorgio Agamben, 1/ regno e la gloria

Il s’agit ici de préciser ce qui a été énoncé dans le séminaire
précédent et répondre formellement & ces deux questions : quelle est
la place de I'économie dans les modéles d’analyse herméneutique ?
et quelle est la nature de la tension dialectique entre économie et
féte ?

Léconomie vient au début de la seconde partie du systeme
d’analyse, C’est-a-dire au début des modeles d’analyse des régimes
du collectif, du nombre, du non-singulier. Qu’elle est I'exacte
signification de ce pluriel, de ce collectif ? 1. il sagit du pluriel

comme corpora Jizé du collectif ¥ Martin Heidegger, La logique comme question

en quéte de la pleine essence du langage, p. 83, Gallimard, 2008 5. il s’agit du pluriel
comme usage du collectif, autrement dit le factum pluralitatis qui
conditionne I'émergence d’un langage-grammaire (Cest-a-dire un
[ﬂngage—peuple-fmt) voir Giorgio Agamben, Moyen sans fin, p. 80, Rivages, 1998

3. enfin il sagit donc du pluriel comme faczum loquend;i (le langage)
le fait de parler comme pluralité et comme babélisation des régimes linguistique : voir

bien stir a ce propos Giorgio Agamben, 7bid

En somme cest le premier systtme économique (comme
habitat, comme oixknoig) qui détermine ce quest le collectif. Ce
que nous nommons régimes collectifs (ou doxiques ou méme les

régimes de l'intensité) cest le rapport dialectique qui existe entre la

58

premiére partie du modele d’analyse (1+2+3) et cette structure plus,
bien évidemment, le propre régime dialectique de cette structure
(corporalité, usage, factum loquendi) : 1. le langage est I'expérience
dialectique du pluriel comme expérience de la grammaire et de son
(de ses) interruption(s) (corruptibilité), autrement dit 'expérience
du factum des communautés (et donc des mesures stylématiques)
et de ouverture infinie des codes comme non-mesure (expérience
de l'arythmie et de 'échelonnement fondamental des langages); 2.
le langage est ainsi 'expérience des machines doxiques.

Quest-ce qu'une machine ? Qu’est-ce qu'une machine doxique ?
Cest trés précisément la représentation (fonction de symbolisation)
de ce rapport immatériel entre singularité et collectivité. La fonction
et le fonctionnement du collectif sont représentés par une machine
qui porte alors le qualificatif d’anthropologique, mythologique,
linguistique, etc. La machine maintient son fonctionnement
comme nous maintenons le nétre en elle. Nous sommes liés 4 sa
puissance puisque C’est a travers elles que nous pouvons mesurer
non seulement notre puissance intellective mais aussi notre
puissance corporelle. I faut appréhender la non-mesure de ces
deux puissances comme I'expérience de l'intensité. C’est donc une
structure économique puisquelle suppose le rapport dialectique
de ces trois mesures (corps-grammaire-langue). Lexpérience de ce
systétme n'est que dans la mesure ou il s'ézablit dans les régimes
collectifs. Ce rapport est un rapport économique : c’est un rapport
de confiance, voire de croyance : accorder foi  la représentation

d’un immesurable.

Le premier modéle de I'économie est donc la mesure de ce
que nous sommes dans I'expérience dialectique de '’émergence du
factum des communautés.

Le deuxi¢me modéle de 'économie est alors faire en sorte d’y

emeurer. On y demeure en en faisant un dispositit (comme somme
d Onyd faisantund tif

es dispositifs), en considérant que le lieu de I’établissement est
des d tif d q

un organisme complexe (comme somme d’éléments héwérogenes



voir Giorgio Agamben, 1/ regno ¢ la gloria, p. 31 Nerri Pozza, Vincenza, 2006) enfin

en en faisant notre (ou ma) demeure comme lieu de I'expérience
contractuelle (la structure, la valeur et la signature).

Le troisitme modéle de I'économie est I'adhésion aux deux
premiers. En somme adhésion au principe de viduité des machines
(hétoimasia tou thrénou) comme récursion, possible, du singulier
et adhésion au fonctionnement des machines, c’est-a-dire aux

systemes de médiatisation (doxazein).

Maintenir le fonctionnement des machines c’est maintenir
notre propre puissance (ou l'idée de notre propre puissance) au
coeur des régimes du collectif. C’est maintenir aussi la possibilité
d’une expérience de l'intensité, autrement dit des régimes du festifs,
d’une part comme commémoration du factum communautaire, du
factum linguistique, de Thistoire, de la mémoire, et d’autre part
comme participation aux objets ou plus exactement au « ceuvres »,
Cest-a-dire a Uopérativité, a la fabrication et a la puissance de la mise
en ceuvre. Cest alors ici que notre étre économique, au cceur de
ce dispositif dialectique, est fortement chahuté. Participer au festif
dit trois choses fondamentales. 1. qu’il ’agit d’une participation au
non-mesurable. 2. que la participation aux machines est sans fin
mais surtout que la participation aux machines implique de rien
faire d’autre que d’adhérer a leur viduité. Qu'est-ce que ¢a signifie ?
Ca confirme l'inactualité des dispositifs et du fonctionnement de
la machine, du fait de sa permanence comme répétabilité, pour
appréhender notre propre actualité (notre propre impermanence,
Cest-a-dire notre appartenance, au virtuel comme ouverture 2 la
mise en ceuvre). Clest qu'on appelle I'expérience brutale du présent

) . ot Furi T i3 di Dioniso i
comme cruauté du présent absolue Yoir Furio Jesi Inattualita di Dioniso in

Materiali mitologici, p. 127, Einaudi, Turin, 2001 )
ervats miologict, p- 127, Bnaudh d ou comme expérience de

Pennui profond voir séminaire du 15 janvier et Martin Heidegger, in Les conceprs

Jfondamentaux de la métaphysique, p. 203, sq., Gallimard, 2001 et qui pren dra la
forme (Pexpérience dialectique !) soit de la joie (expérience soit de

I'immanence, soit de la zoé aion dans la pensée chrétienne) soit du

60

bonheur (expérience de U'ex zén aristotélicien) soit enfin de ce que
nous nommons le festif (Cest-a-dire soit les régimes de la jouissances
chez Georges Molinié, soit ceux de la féte chez Furio Jesi, soit ceux
du pluriel chez Roland Barthes, soit ceux de la profanation chez
Giorgio Agamben, etc. ). Enfin, 3. il Sagit d’adhérer aux « ceuvres »
non pour ce quelles sont mais parce qu'elles sont en puissance
(virtuelles). Ca ouvre alors a deux choses : soit a la spéculation,
Cest-a-dire a la forme la plus spectaculaire de la marchandise (on
ne détermine pas sa valeur mais alors sa puissance d’échange et de
permanence) ; soit alors & I'inopérativité... ¢a semble paradoxale
et insoutenable et pourtant cest bien la limite de notre expérience
dialectique. Inopérativité parce que les ceuvres sont vides (sans valeur
et donc toujours actuelle (la forme inversée de la permanence)) et
on y adhére alors par participation, par jeu... et toute participation
n'existe que comme maintient d’une position, d’un lieu de guet,
d’observation, d’espionnage. Notre mesure dialectique est alors
paradigmatique de la figure ambigué du speculator : celui qui guette
et qui garde, autrement dit celui qui fabrique une contemplation
et qui conserve dans un devenir désceuvré. La mesure de notre
étre économique est alors notre devenir festif : c’est-a-dire notre

ouverture au désoeuvrement €n ce sens que nous déSOSU,VI'OIlS.

in speculis esse 11 février 2008

61



ECONOMIE ET FESTIVITE III
MESURE DU DESCEUVREMENT

« Je ferai de mon mieux »

Carla Bruni

Il y a dans les langues européennes une constellation de termes
qui disent, plus ou moins précisément ce que serait la non-activité.
Ils sont liés & une longue tradition philosophique et philologique et
une longue tradition populaire qui les marque toujours de 'ombre
péjorative de loisiveté et de la paresse. Ici il ne sagit bien stir pas
de ¢a; nous tenterons de penser une bizarrerie de la langue qui
a fait employer, rarement et précieusement, la verbe déseuvrer,
Cest-a-dire faire en sorte de ne pas faire ceuvre, de rendre non
actif. La langue francaise conserve 'adjectif désceuvré, mais comme
constatation d’un état et le substantif désceuvrement, comme état

résultant d’'un milieu.

Pour mener 2 bien cette étude, nous ferons une analyse précise
du point 8.25 du chapitre « Archeologia della gloria » de 'ouvrage
de Giorgio Agamben 1/ regno ¢ la gloria P+ *70276 Neri Pozza, Vineenza,
997 La question fondamentale est la suivante : pourquoi le pouvoir
a besoin du désceuvrement et de la gloire. Autrement dit pourquoi
vouloir inscrire aux cceurs des machines vides ce mécanisme
d’exposition et en méme temps 'exposition de son désceuvrement ?
Nous avons jusqu'a présent répondu, partiellement, aux mécanismes
de médiatisation — espionner, disposer les formules de I'observation

etles maintenir —; cependant, nous 'avons évoqué mais nous n'avons

pas encore appréhender les raisons de cet étonnant désceuvrement
placé au coeur des machines, de toutes les machines.

Nous devons répondre, ou tenter de répondre a cette question.
La premiere réponse est, justement parce que la machine est vide.
La machine est donc livrée & I'inopérativité de son contenu. Cest
uniquement son fonctionnement répéeé, célébré (doxazestai),
maintenu, qui lui permet d’accéder 4 sa puissance. Le désceuvrement,
ici comme inopérativité, nous laisse étre entierement occupés du
fonctionnement, du bruit de la machine, du spectacle.

Plus précisément, cCest en lien, une fois encore, avec le sens
du verbe grec katargein : « cette vie est marquée par une puissante
fonction de désceuvrement, qui anticipe de la sorte, dans le présent,
le sabbatisme du Regne : I'4ds mé, le « comme ne pas ». De méme que
le messie a achevé et laissé inopérante la loi (le verbe dont Paul se sert
pour exprimer la relation entre le messie et la loi — kazargein— signifie
lictéralement « rendre argos », désceuvré), I'hds mé maintent et, en
méme temps, désactive dans le temps présent toutes les conditions
juridiques et tous les comportements sociaux des membres de la
communauté messianique. » Autrement dit kartargein, Cest tendre
A absorber quelque chose au point d’en faire une mesure dialectique
et de le figer dans un dé-sccuvrement, un argos (a-ergein), une
impuissance 4 agir : le fonctionnement se maintient dans le systéme
dialectique et ouvre plus ou moins a un non-agir. C’est par ailleurs
ici la formule absolue pour comprendre I'ensemble des figures de
Pattente et du repos.

Plus profondément encore il y a un lien entre contemplation
(gloire) et désceuvrement dansle sens du terme francais acquiescement
et dans le vieux terme latin classique de I'acquiescentia. Acquiescer
cest tomber d’accord avec quelque chose ou quelqu'un au sens
d’avoir confiance, de pouvoir se reposer sur (le verbe ad-quiescere
renforce cette idée du repos quies, du désceuvrement). On retrouve
le méme terme dans la pensée grecque (et dans le texte de la
Septante) : anapaud, faire cesser, se reposer, 'anapausis, la cessation,

le repos (Cest aussi, bien str, la fin du vers), la katapausis, 1a cessation,

63



la destruction, le retournement. Chacun de ces termes disent,
A la lettre ce qulest « faire un pause », marquer un temps d’arrét
apres lactivité, ce que par ailleurs nous retrouvons dans la langue
francaise avec le terme repos qui a la lettre ne signifie pas marquer
une pause mais trés exactement marquer la pose, Cest-a-dire
I'instant ou 'ensemble des éléments sont dis-poser : un repos, c’est
lictéralement, quand tout est & sa place, je peux regarder (observer,
contempler) ce qui a été fait. Cest ici trés exactement que se trouve
le sens du dimanche et du devenir dimanche : accéder a ce repos.
Mais il y a trois formes du repos, le renversement, 'assoupissement,
la cessation. Giorgio Agamben dit « pour entendre pleinement le
sens de cette radicalisation du théme de la gloire et du désceuvrement
nous devons nous tourner vers la définition de l'acquiescentia
contenue dans la démonstration de la proposition 52 de livre quatre
(Ethique, Spinoza). “Lacquiescement en lui-méme” écrit Spinoza
“est une joie née du fait que '’homme se contemple lui-méme et
sa propre puissance d’action’». Mais, et Cest trés important de le
préciser, désceuvrement ne peut donc signifier ni inertie ni apraxie,
ni oisiveté mais cette fois une forme de l'agir qui n’'implique ni
souffrance, ni fatigue. Qu'en est-il de cette pensée dans les régimes
matériels et doxiques ? Nous pourrions ici étre en mesure d’ouvrir
la pensée aristotélicienne de 'ew zen & cette forme de la joie ou plus
précisément du bonheur : contempler sa propre puissance comme
forme d’une viabilité. Autrement dit reconnaitre — et ¢’était bien
1a la crainte d’Aristote — que nous sommes bien « naturellement »
lié au désceuvrement, a I'argos comme mesure de notre viabilité et
de notre vitalité, comme mesure de notre puissance d’observation,
comme notre ouverture au devenir sabbatique, comme notre
puissance d’actualisation c’est-a-dire notre puissant devenir épocal,
voire méme notre puissant ézant épocal. La praxis humaine est
alors enti¢rement sabbatique, enti¢rement ouverte & la mesure et
a expérience de la puissance (de la possibilité) : « contemplation
et désceuvrement sont, en ce sens, les opérateurs métaphysiques

de 'anthropogenese qui, en libérant '’homme vivant de son destin

64

biologique ou social, lui assigne cette inqualifiable dimension que
nous avons 'habitude de nommer politique ».

La mesure du politique c'est cette économie du vivant et du
désceuvrement, mais non comme fermeture a la spectaculaire
pensée du sommeil, comme forme de [lassoupissement —
Cest-a-dire la satisfaction qui conduit 4 la diminution de I'intérét
— mais au contraire & l'ouverture vers un désceuvrement actif.
Désceuvrer signifie que le « politique n'est ni une bios, ni une zo0é
mais la dimension de désceuvrement de la contemplation qui, en
désactivant les pratiques linguistiques et corporelles, matérielles et
immatérielles, souvre au vivant ». Nous sommes alors en mesure de
réintrodure du désceuvrement dans nos dispositifs. C’est I'enjeu de
ce que nous nommons le poétique, 'ceuvre liée au désceuvrement,
A sa puissance : le poétique est pervers en ce sens quayant fait
lui-méme la démonstration de son ouverture au désceuvrement, il
devient le modéle méme qui désceuvre les ceuvres de Thomme.

Clest ici alors que nous réintroduisons ce que nous attendions,
le festif, cette forme paradoxale (ce fut la premiére remarque du
séminaire...) entre célébration et participation. Quest-ce que la
féte ? la célébration de cette contemplation comme désceuvrement
parce que le féte est, en soi, la répétition, le recommencement du
dimanche. Cependant, « I'économie du pouvoir dispose solidement
en son centre sous forme de féte et de gloire ce qui apparait & ses yeux
comme l'insupportable désceuvrement de ’homme et de Dieu » (p.
268). Clest ici que s'expose le paradoxe ou 'ambivalence entre les
machines, entre la machine économique et la machine linguistique,
entre ouverture a la célébration et 'ouverture a la participation.
Lune transforme le devenir sabbatique en gloire comme féte célébrée
(comme mesure du pouvoir), tandis que I'autre assume ce devenir
sabbatique comme participation (comme mesure de la puissance).

La célébration est lié au temps mais sous la forme de ce que
Walter Benjamin (Concept sur ['histoire xv) et Furio Jesi (La festa,
5, p- 22) nommaient ['horloge, la puissance de I'horloge. La

participation, elle, en revanche, est liée au temps du calendrier parce

65



que les horloges ont été arrétées, déeruites, suspendues. Arréter les
horloges C’est se référer aux calendriers, cest-a-dire se référer aux

dates de la féte, a la possibilité du devenir dimanche.

19 février 2008

66

ARGOS ET DESGEUVREMENT

« Cest pourquoi le mystére que 'homme a institué dans le
moment ol il est devenu parlant ne peut étre résolu que d’un point de
vue politique — si 'on entend par politique la victoire sur les sirénes,
Iexposition résolutive du vide de la machine-je, 'initiation & 'absence
de mystére de Thomme »

Giorgio Agamben, Sur limpossibilité de dire Je

Nous avons tenté, jusqu'a présent, une analyse de la mesure
du désceuvrement ou du devenir dimanche a partir des régimes
de la festivité en y intégrant 'analyse de ce devenir sabbatique
dans les pensées juive et chrétienne et en y intégrant I'analyse des
régimes de I'économie développée par Giorgio Agamben. Nous
ferons, aujourd’hui une analyse de cette pensée du désceuvrement
(argos) et du repos ou dimanche (anapausis) i partir de I Ethique &
Nicoma que de Aristote °t 0uvrage est fondamental d’abord parce qu'il présente
une analyse de I'idée du bonheur, ensuite parce qu'il précede la Politique : il s'agit donc

pour Aristote d’analyser et surtout de définir la nature de l'activité de ’homme comme

mesure du mouvement et de la pensée

Qulelle est donc la fonction de 'homme ? quelle est donc la
mesure de I'ceuvre de '’homme ? autrement dit comment répondre
a cette interrogation du 29 ergon to anthripou (1097b 24) ? Aristote
reconnait que 'homme n’a pas de fonction, il n'est pas en soi
« destiné & », il est donc ouvert 4 la formule de U'argos (de 'a-ergein),
au sens propre et littérale du désceuvrement, cest-a-dire quil est
dispensé de toute ceuvre & accomplir (1097b 30). La question est
aussi brutale que la réponse attendue est difficile; '’homme doit
avoir une activité déterminée par une des trois modalités du vivant,

la vie nutritive ou de croissance (zoé), la vie sensitive (aisthanesthai)

67



et la vue pratique (pragmatiké zoé) (1098a 3), cest-a-dire lactivité
rationnelle et la puissance de la pensée (comme aptitude 2 et
puissance de). Pour Aristote la mesure de notre activité est en somme
dans notre activité intellective et dans sa puissance. Il lui faut donc
faire une longue analyse de 'ensemble des caractéres qui constituent
le propre de '’homme et son activité, sachant qu’au cceur de toute
activité (ergos) s'inscrit la possibilité de la cessation de cette activité
(argos) comme premier sens possible de ce désceuvrement. Clest
la forme du jeu et du loisir (1128a). Le jeu, la distraction, en ce
sens une forme du repos, d’une cessation de lactivité (anapausis) :
Cest une pause dans le temps qui en méme temps qu’elle fait cesser
Pactivité qui produit, ouvre le temps a lactivité qui appréhende
le temps, au sens propre qui « fait passer le temps », C'est-a-dire le
loisir (la diagogé) ou, toujours selon Aristote & I'activité qui permet
I'observation de cette mesure (skolé). Aristote referme trés vite ces
investigations en n'acceptant du loisir que cette forme sérieuse de la
skolé, autrement dit'étude : le loisir (anapausis) et le désceuvrement
(argos) ne sont possibles que dans la mesure ot ils deviennent
cette activité sérieuse de 'étude et ne deviennent pas en soi cette
ouverture au désceuvrement.

Le chapitre x est presque enti¢rement dédié a 'analyse du plaisir
(édoné) et du bonheur (eudaimonia). Aristote reprend sa critique
radical du jeu et tente de démontrer (1176b 15) que le bonheur
n'est pas dans le jeu (donc dans la forme du repos comme anapausis,
Cest-a-dire dans une forme que nous pourrions ici nommer un
devenir dimanche) : sa démonstration tient en cing points: 1.
le jeu n'est pas un modele, 2. «le délassement n'est pas une fin
car il n'a lieu que dans lactivité », 3. le jeu nest pas sérieux, 4. le
sérieux est plus juste, 5. il est lié aux vertus. Nous ne pourrons donc
avoir acces a cette forme de repos, de loisir ou de désceuvrement
parce qu’Aristote introduit ici un concept fondamental, le bonheur
est dans lexpérience de la sophia, autrement dit la puissance
du nous, habileté et la sagesse pragmatique (1177a 11), ce que

nous nommerons puissance théorétique. Aristote développera sa

68

démonstration en huit points : le bonheur est dans la sophia 1. parce
que Cest ce que nous avons de mieux (1177a 19), 2. parce que la
vie théorétique est continue, ce qu'on nommera la contemplation,
(11772 22), 3. parce quelle procure du plaisir (1177a 23), 4. parce
qu’elle est autosuffisante (1177a 27), 5. et autothélique (1177b 1),
6.le bonheur est alors en soi un loisir (une anapausis et une skolastiké
z0é, 1177b 4), 7. la vie théorétique est le devenir de 'homme (nous
poétikos 1177b 26), 8. et enfin parce que '’homme est définit par sa
puissance théorétique (1178a 1) : la vie contemplative est donc le
bonheur...

Il nous faut maintenant analyser, et tenter de déméler, quatre
problémes majeurs qui surgissent de ce texte et de cette analyse du
désceuvrement.

Le premier probléme auquel est confronté Aristote est que
la fonction de ’homme est indéfinissable. Il est donc livré non
seulement 2 la vie bouillonnante mais surtout en soi au désceuvrement
puisque rien ne peut donner la mesure de sa fonction; c’est non
seulement '’homme, mais surtout 'activité de 'homme qui est livrée
au désceuvrement. Cette problématique est fondamentale parce
quelle est d’'une part la possibilité de ne pas étre marqué par un
destin fonctionnel (ou toute puissance destinale), parce qu’elle est
d’autre part la mesure de ouverture de ’homme 2 la non-activité
comme loisir et enfin parce qulelle est, et c’est notre hypothése,
la mesure de sa puissance & désceuvrer. Ce qui permettrait de
poser plus radicalement encore la question de notre activité. Plus
précisément est-ce que nous sommes lié 3 une activité comme fin ?
ou & une activité comme pure forme ouverte, comme participation
au jeu? Aristote y répond en courcircuitant le processus par la
forme de la vie de pensée ou pragmatique (la pragmatikeé zoé). La
fonction de 'homme est donc de penser, de souvrir entierement a
la puissance de la pensée. Le refus du désceuvrement ici, permettra
une ouverture spectaculaire a la mesure active du désceuvrement.

Deuxi¢me probleme. Il y a une vie sensitive (aisthanesthai) ; elle

est intégralement lié au thymique (thumos), a Uappétit (épithumia)

69



au désir (oréxis) mais aussi au bonheur (exdaimonia), au plaisir
(édoné) et enfin  au repos (anapausis). Quest ce que ce repos ?
cest d’abord et simplement la cessation de l'activité, C’est ensuite
la perception du monde comme loisir (comme temps qui passe)
et enfin comme mesure de [activité. Mais ici aussi il y a encore
des problémes. Qu’est-ce que cette cessation ? c'est une cessation
comme rupture (katapausis), comme corruptibilité violente ou
simplement comme non reprise (anapausis). Que signifie un monde
de loisir ? soit c’est un monde ou nous sommes liés au temps qui
passe, 4 la diagogé comme faire, faire simplement durer, soit cest lié
A la skole, Cest-a-dire le loisir d’étude, c’est-a-dire I'activité sérieuse
qui n'est pas dirigée vers I'économie. Que signifie une mesure de
Pactivité ? ca signifie le loisir, cette fois comme économie, comme
monde ouvert a la démesure du spectaculaire et du divertissement
comme écrasement du temps historique, comme mesure enfin du
régime du travail et de leffort (1177a 1).

Troisitme probléme. Ou est donc la racine du bonheur ? En
sachant quil y a deux bonheurs, deux formes du bonheur, le
bonheur comme mesure politique (ex zen) et le bonheur comme
mesure singuliére (eudaimonia) : dans le premier cas il s'agit que ¢a
se passe bien avec les formes adjacentes du vivant, dans le second
cas il s'agit juste de sentir que je vais bien, cest-3-dire que je suis
bien disposé, au sens presque d’étre « en forme », d’étre en mesure
de saisir son genius, son daimon. Le bonheur serait donc dans la
rupture, dans le vivre et 'économie. Ce & quoi Aristote répond que
non, puisque le bonheur est lié 2 la puissance de la pensée, a la sophia,
Cest-a-dire littéralement la sagesse pratique, ou plus précisément
la mesure de notre vitalité et de notre agilité, comme mesure de
ce qui dure, de ce qui est livré a la contemplation, a la puissance
théorétique, cest-a-dire a I'observation (nous revenons ici a notre
concept de I'espionnabilité). Il y aurait une possibilité de définir la
nature de notre activité comme une forme de 'observation, voire
de la contemplation...

Quatri¢éme probléeme. Le plus important. Le sixi¢me argument

70

d’Aristote pour prouver que le bonheur est lié & la sophia, Cest
de dire que le bonheur est un loisir. Or au chapitre précédent il
condamne, sans appel, toute forme de loisir, d’anapausis. Comment
la vie théorétique peut-elle étre un loisir ? Ici il y a un tour de
force. D’abord parce que la vie théorétique est inconditionnelle
(autarkeia), Cest que 'homme ainsi est autosuflisant, au sens ou
I'homme est ouvert au temps (de I'histoire) il est donc ouvert a cette
mesure de Iécoulement et de I'échelonnement (diagogé). La vie
théorétique est un loisir en ce sens quelle ouvre a la contemplation
de ce temps comme étude, observation, skolé. La vie théorétique est
donc au sens propre une « vacance », au sens d’une inoccupation
des lieux (de I'économie), ou au sens d’'une occupation fugitive... a
la lettre elle est un sans emploi comme ouverture aux moyens sans
fin, elle est vide (comme un vacans regnum ou comme la formule de
I héroimasia tou throunou), elle est donc présentation en puissance
de la puissance ontique. Etre vacant cest ce qui est offert, Cest
ce qui alors mis a disposition. Il y a donc un lien trés puissant
entre argos et vacance. C'est donc ce qui rend sans ceuvre pour étre
ouvert 2 la puissance du dispositif et étre, en soi, a disposition ; étre
ouvert 2 la puissance du temps comme histoire mais aussi du temps
de la langue, Cest-3-dire celui de la participation. Etre désceuvré
et désceuvrer (ou bien la forme juive ou chrétienne du repos, ou
bien la forme aristotélicienne de la contemplation) c’est étre privé
(vidé) de tout ce qui inscrit ou destine pour s’ouvrir 4 la mesure de
la puissance de notre participation, de notre nous poétikos.

La thése d’Aristote est, dans sa forme juste: le devenir
« bonheur », comme eudaimonia mais aussi comme eu zen de
I'homme est bien dans le loisir (dans ce qui est permis, dans ce
qui est ouvert parce que vidé) comme participation continue
aux machines et toujours dans cette possibilité saisissante de la
vider et pour paraphraser Furio Jesi pour vider la machine-je. Le
désceuvrement est bien la mesure de '’homme mais non comme
skolé, non comme ergein, non comme pragmatiké zoé, mais comme

vitalité, comme participation, comme espionnabilit¢, comme

71



poétiké zoé, autrement dit, notre devenir pro-ducdf. Il y a ici
encore un tour de force & faire : c'est seulement dans la mesure
du désceuvrement, que nous appréhendons que notre activité, que

notre ergon est de désceuvrer.

17 mars 2008

72

FETE ET DESGEUVREMENT

«Au point de coincidence parfaite avec la gloire, le louange
est sans contenu, elle culmine dans I'amen qui ne dit rien, mais
seulement permet et conclu ce qui a déja été dit. Ce que les Elégies
pleurent et en méme temps célebrent (selon le principe que cest
seulement dans la sphere de la célébration qu'on peut se lamenter)
est proprement I'incurable absence de contenu de 'hymne et le fait
que la langue tourne 4 vide comme forme supréme de la glorification.
Lhymne est la radicale désactivation du langage signifiant, la parole
reste absolument désceuvrée et cependant comme telle elle forme la
liturgie. »

Giorgio Agamben, 1/ regno e la gloria, p. 260

Il sagit presque aujourd’hui d’un séminaire conclusif.
Lacheminement de nos recherches sur le festif, ou plus précisément
sur les régimes de la festivité. Clest un séminaire conclusif en
ce sens que nous établissons enfin, ici, la liaison entre féte et
désceuvrement.

Nous avons étudié ce qui constituait le sabbat et le dimanche
pour les pensées juives et chrétiennes, cest-a-dire les questions
du repos et de la contemplation, ce qui en somme structure le
calendrier et ce qui le fonde, d’abord dans la récurrence de la date
de célébration (les dates du calendrier qui rythment 'année), mais
surtout dans la récurrence de la structure hebdomadaire, autrement
dit ce mystérieux dimanche, cet hebdomados mysterion. Ce
calendrier est plus immédiat, plus évident en ce sens qu’il rythme
la semaine, qu’il rythme notre temporalité. Il est donc la mesure la
plus précise, la plus essentielle de la célébration comme mesure de
notre ouverture au désceuvrement (a Uanapausis), au repos.

Cette forme essentielle du calendrier donnerait la mesure de

notre devenir sabbatique ou de notre devenir dimanche. Giorgio

73



Agamben écrit 1l regno e la gloria, p. 268-268, Neri Pozza, Vincenza, 2007

« La vie humaine est désceuvré et sans but, mais cette argia
et cette absence de but rendent possible I'activité incomparable
de l'espéce humaine. Chomme, s'il se consacre a la production et
au travail, cest parce qu'il est, de fait, dans son essence, privé de
travail, parce qu'il est par excellence un animal sabbatique. [...] Ce
désceuvrement est la substance politique de I'Occident, I'aliment
glorieux de tout pouvoir. Clest pour cela que féte et oisiveté
viennent incessamment affleurer dans les réves et dans les utopies
politiques de I'Occident et quils font incessamment naufrage ».

Au sens propre notre devenir désceuvré, ou sabbatique est
un devenir festif ou un état festif puisqu’il est incessamment lié
au calendrier (2 la lettre & ce qui convoque, a ce qui invite). Le
calendrier est alors la forme la plus rituelle et archaique (populaire)
et paradoxalement la plus intelligente contre le régime de 'horloge.
Furio Jesi La féte et la machine mythologique, p. 57, éd. Mix. 2008 &crit : « La
féte pensée par Benjamin est celle des « civilisés » qui se servent de
calendriers — de leurs nouveaux calendriers — et non de montres.
Du point de vue de Benjamin, les Vanderbilt ou les Astor sont des
sauvages avec des réveils au cou et qui s'en servent pour connaitre
le temps (« What time is it ? » = « What is the time ? ») alors que les
« civilisés » sont ceux qui regardent le temps sur le calendrier. » Nous
devons ici encore avoir recours aux travaux de Walter Benjamin et

A cette saisissante proposition xv des Concepts sur ['histoire "™ """

11, p. 440, Gallimard, 2000 et Ecrits frangais, p. 440, Gallimard, 1991 |

« Les classes révolutionnaires, au moment de I'action, ont
conscience de faire éclater le continuum de 'histoire. La Grande
Révolution introduisit un nouveau calendrier. Le jour qui inaugure
un calendrier nouveau fonctionne comme un accélérateur
historique. Et Cest au fond le méme jour qui revient sans cesse sous
la forme des jours de féte, qui sont des jours de commémoration.
Les calendriers ne mesurent donc pas le temps comme le font les
horloges. Ils sont les monuments d’une conscience historique dont

tout trace semble avoir disparu en Europe depuis cent ans, et qui

74

transparait encore dans un épisode de la révolution de Juillet. Au
soir du premier jour de combat, on vit en plusieurs endroits de
Paris, au méme moment et sans concertation, des gens tirer sur les
horloges. Un témoin oculaire, qui devait peut-étre sa clairvoyance
au hasard de la rime, écrivit alors :

Qui le croirait ! On dit qu'irrités contre 'heure,

De nouveaux Josués au pied de chaque tour,

Tiraient sur les cadrans pour arréter le jour. »

Il s’agit ici de trois notions fondamentales : d’abord il s'agit du
rapport al'éclatement du continuum comme katapausis, c est-a-dire
renversement et retournement, ensuite il s’agit du rapport au temps,
du rapport & ce que Benjamin nomme un accélérateur, autrement
dit la mesure d’intensification du rapport de participation, et enfin
il s’agit du rapport au jour de féte comme conscience historique et
donc comme conscience de l'action.

La mesure de 'inopérativité est un rapport au temps de 'action
et au temps du moment festif. Le festif (le jour de féte) est alors la

conscience de l'action. Voici donc la formule que nous cherchions,

depuis le début de nos recherches, dans les pensées juive, chrétienne
ou aristotélicienne de l'argia, de  anapausis et de la sophia : 'homme
n'a pas en soi de fonction, d’activité essentielle (ergon) mais il est en
soi ouvert a la conscience de I'action (ce qui est une autre maniere
pour nous d’appréhender, certes de facon encore plus matérielle, la
sophia aristotélicienne ou pragmatiké zoé).

Nous sommes alors en mesure de comprendre le commentaire
Ms. 470 des paralipomeénes aux Concepts sur ['histoire de Walter
Benjamin Eerits frangais p. 453, op. cit. .

<Le monde messianique est le monde de l'actualité intégrale
et, de tous cotés, ouverte. Ce n'est queen elle qu'existe Ihistoire
universelle. Mais non pas en tant qu’histoire écrite, plutdtaccomplie
comme une féte. Cette féte est purifiée de toute solennité. Aucune
espéce de chant ne 'accompagne. Sa langue est une prose intégrale,
qui fait sauter les chaines de I'écriture, et est comprise de tous les

hommes (comme la langues des oiseaux par les enfants qui sont nés

75



un dimanche). — Lidée de la prose coincide avec I'idée messianique
de Thistoire universelle (les différentes sortes de proses artistiques
forment le spectre de I'universel historique (universalhistorische) —
dans Le narrateurs.

Le temps messianique signifie, ici, a la lettre, le temps qui libére,
le temps qui permet & 'homme d’étre intégralement immergé
— ne serait-ce quun instant — dans lactualité. C’est donc ce qui
libére du temps historique de la langue, puisque qu’il ne s’agit pas
d’une écriture mais d’une féte, c’est-a-dire celle de la parole rendue
a la parole, celle de langue exposée dans son devenir, celle de la
participation, celle du bavardage, celle peut-étre du barbare.

Quest-ce alors qu'une prose intégrale ? Cest une langue qui n'a
pas été privée de son désceuvrement, de sa mesure a désceuvrer, de
sa féte, de sa participation.

Loeuvre, si elle est une féte, n’a donc rien a dire, ou si peus; si
elle est du festif, elle est « laffirmation du nceud asémantique de la

parole » selon les morts de Furio Jesi ™ 1w tedesca, n12 1999, p- 120,

24 mars 2008

76

ANNEXE 1

Furio Jesi, La féte et la machine mythoogique
éditions Mix., 2008

2. Lespionnabilité des différents.

Nous avons observé une situation paradoxale. Persuadé de
limpossibilité actuelle d’une féte collective non cruelle, Proust
organise des fétes contemporaines a son contexte narratif, et pour s’y
immerger comme un espion — pour s'en emparer, pour l'incorporer
— il prend le r6le du protagoniste de la féte d’hier : de la féte du xvrmr
siecle qui, a la limite extréme de la crise, était pourtant encore quelque
chose qui ressemblait 4 la vraie féte. Ne croyant pas 2 la possibilité
de la féte actuelle, Proust croit cependant utile de s'identifier avec le
participant 4 une féte plus ou moins vraie; et de cette identification
il obtient un avantage, au point de convergence entre le temps
historique présent et 'actualité immobile anhistorique, qui est le lieu
de son existence opérante.

En accord avec la situation paradoxale de 'opération artistique,
le comportement de Proust est trés proche de celui d’'une grande
partie des ethnologues modernes devant les fétes des différents : il ne
se réjouit cependant pas de la perspective justifiante de '« art » et
prend donc continuellement le risque de tomber dans I'incohérence
et dans larbitraire superficiel. Face & ces fétes des différents ces
ethnologues assument le masque, I'inconnu et le travestissement :
de Pextérieur (vers les différents avec les lesquels ils sont en contact,
en travaillant « sur le terrain ») ce sont des simulacres d’identité
avec les « primitifs », tandis que de l'intérieur (vers le je et les autres
de la communauté « civile ») ils sont conscients d’'une humanité
commune, d’une solidarité méme dans la différence, et ignorants
du je qui devient le protagoniste d’un bal masqué a I'instant o1 on
accepte de devenir protagoniste d’une connaissance objective — qui
ne court pas le risque de trahir ce masque, puisque ce masque, cette
« connaissance objective » simpose souveraine et coercitive pour
qui Passume: « ... Nous ne devons pas craindre que quelqu'un
parle ou se comportement faussement avec le costume qu’il porte;
le costume lui-méme le rend impossible !... »*.

77



« Limportant n’est plus le jeu » : ici il ne sagit pas de compter
sur I'équivalence objective du masque de I'ethnologue déguisé en
« primitif » avec le masque du « primitif » qui endosse 'apparence
du bison ou de I'esprit de la forét — et il ne s'agit pas plus d’une vraie
confiance dans la possibilité pour I'ethnologue de s'accepter et de
se faire accepter comme celui qui doit « jouer » la féte. Limportant
n'est pas le jeu mais a I'inverse le « se déplacer sans étre vu, espionner,
étre reconnu en se cachant ». Limportant pour 'ethnologue est de
se déplacer sans étre vu au milieu des différents, de les espionner, de
devenir visible 4 leur yeux comme un « différent » qui feint d’étre
identique et qui peut étre accepté dans sa fonction. Il est donc
nécessaire pour un ethnologue qui travaille « sur le terrain » d’étre
invisible et visible. II doit pouvoir étre un observateur invisible,
un espion invisible de la diversité des différents et en méme temps
un homme que les différenss croient étre différent d’eux mais ayant
légitimement I'apparence de leur étre identique : un étranger qui
peut légitimement assumer son apparence intrinséque.

Le modéle de cette facies, assumée par le travail « sur le terrain »,
nest pas, dailleurs une pure conséquence des caractéristiques
objectives de la situation des différents avec lesquels I'ethnologue
entend avoir un rapport et spécialement au moment des fétes. Cest
plutdt le résultat de linteraction paradoxale entre deux différences :
celle caractéristique des «sauvages» et celle caractéristique de
Pethnologue « civil ». Etranger 4 la féte des différents lethnologue ne
peut pas faire autrement que de les appréhender avec l'opérativité
de la connaissance scientifique selon des modéles gnoséologiques
qui interagissent justement avec la diversité des différents. Cest un
espion, mais dans une sphére que lui-méme compose et ordonne
selon un modele gnoséologique déterminé a I'instant ot il y accede.
C’est donc un espion dans une sphére qu'il a lui-méme organisée :
une sphére déterminée, organisée mais seulement & partir du moment
ou il y pénétre comme espion. Dans cette sphere I'unique matériau
de l'organiser/espionner de I'ethnologue est la diversité des différents :
le fait que les différents peuvent objectivement étre espionnés. La
diversité et I'espionnabilité des différents sont deux choses identiques.
Il est bien str impossible d’épier autre chose que ce qui est différent. 11
n'est pas possible de pénétrer incognito dans la sphére de 'identique
sans étre reconnu : ce qui signifie quil n'est pas possible d’épier en
cachette son propre je et ce qui est identique a soi.

78

Mais il faut revenir aux traités sur les fétes du xvimre siecle
relevés par Jean Starobinski. Ici il est important non seulement
d’« espionner » et « de se déplacer sans étre vu » mais aussi « d’étre
reconnu en se cachant ». Lethnologue moderne qui se confronte
aux fetes des différents se trouve dans une situation identique,
méme si nous voulons reconnaitre en amont ou & proximité de
son rapport avec les «sauvages», son propre rapport avec ses
semblables. S’il y a a l'origine de la recherche ethnographique et
ethnologique, & un niveau plus ou moins conscient, la nécessité
d’affronter d’'un point de vue gnoséologique le je en lui-méme
et le rapport de ce je avec ses semblables, les enquétes autour des
fétes des « sauvages » sont satisfaisantes dans la mesure ou elles
permettent au je d’entrer en relation gnoséologique avec les auzres,
lesquels servent de doublures soit au je soit aux semblables qui
disent « je ». Les « sauvages » sont dans la fete, différents, et Cest ici
qu’ils atteignent la plus grande densité de leur propre différence.
Mais, parce que la féte est justement 'acmé de leur particularité
humaine, dans la féte ils possedent et exhibent aussi la plus grande
densité et concentration de leur humanité universelle. Ils sont en
fait, exceptionnellement « homme comme tous les autres » dans le
moment méme ol ils sont plus différents que jamais. Chumanité
dans sa plus grande concentration coincide paradoxalement avec
Pacmé de la différence. Il s'agit de sortir incognito au milieu des
différents dans la féte, comme a I'intérieur de son propre moi — et
d’étre un espion visible/invisible. Mais, comme nous I'avons vu,
chaque sortie incognito dans son propre moi est destinée a étre
démasquée par le moi. Cette katibasis particuliére permet d’éviter
un violent démasquage et de rester dans la situation d’un espion
incognito méme s’il est reconnu pendant qu’il se cache; ainsi il ne
cesse pas d’étre incognito puisque les « sauvages » dans la féte sont
aussi les doublures des égaux — non des égaux dans 'absolu mais
des égaux 4 Uethnologue moderne, lequel manquant d’expériences
collectives non cruelles, ne contrdle pas vraiment les égaux mais
seulement les ex-égaux devenus différents. Les différents (« sauvages »)
dans la féte ont permis & ’homme moderne d’épier, a travers eux,
leurs propres ex-égaux.

La féte épiée chez les « sauvages » sert donc a restaurer le rapport
direct avec les ex-égaux; chez les « sauvages » dans la féte, ’homme

\

moderne «civil » sest apprété A retrouver les mémes « civils »

79



devenus différents. Dans I'expérience collective de la féte non cruelle
des « sauvages », I'ethnologue a retrouvé la possibilité d’un rapport
avec l'expérience collective qui lui manquait dans la confrontation
avec ses propres semblables, ex-« égaux », non égaux. En méme
temps et selon un procédé inverse, dans la féte non cruelle des
« sauvages » il a trouvé une occasion de prendre quelques distances
quant & son propre je, d’épier son propre je, dans la mesure ol
I'identification de ce je avec les ex-égaux — par I'intermédiaire de
la doublure des « sauvages » — lui a permis de déclarer « je est un
autre » en se référant & une expérience concrete.

Cependant ce que nous avons dit de 'extranéité de I'ethnologue
dans la confrontation avec la féte des différents et des « sauvages »,
peut aussi permettre de renverser les propositions précédentes.
Depuis la sphére des différents, la féte ne serait une situation que
dans la rencontre avec 'ethnologue qui lui permet de profiter des
différents comme de doubler les ex-égaux et le je; ce serait aussi
la situation dans laquelle 'ethnologue immerge les différents pour
pouvoir se servir d’eux afin d’y retrouver aussi bien la solidarité avec
ses semblables que sa propre libération de la solidarité avec le je.
Ces deux interprétations sont-elles dialectiquement représentables
? quel sens peut-il y avoir A les représenter dialectiquement (et
trouver la limite de connaissance de la féte dans la tension entre les
deux modeles opposés, sinon dans leur improbable synthése) ?

Dans notre essai La féte et la machine mythologique nous avons
cherché & répondre A ces interrogations en les formulant par des
références spécifiques (et non arbitraires) a la problématique du
mythe* eten inscrivantles réponses qui découlaient mécaniquement
du fait de poser ce probleme dans ce cadre. Les réponses, par leurs
caractéristiques, ont l'avantage de montrer leurs interrelations
organiques pour composer le modele gnoséologique de la « machine
mythologique » dans lequel il est possible de retrouver le plus grand
nombre de dénominateurs communs entre les multiples disciples
des « sciences du mythe » ou « de la mythologie ».

11 reste alors & voir si, en ne limitant pas la formulation de nos
interrogations autour de la féte & 'ensemble des références propres
a la problématique du mythe, mais en les reproposant dans le cadre
général —anthropologique au sens large — des sciences humaines, s'il
yalapossibilité (ets’il est utile) de configurer la tension entre les deux
modeles opposés dans le modele de la « machine anthropologique »

8o

(et nous tenterons de voir si la « machine anthropologique » est une
des acceptions de la « machine mythologique », ou bien si les deux
sontlesacceptions d’une unique « machine gnoséologique » ou enfin
si les deux « machines » ne sont pas seulement et superficiellement
similaires).

81



ANNEXE 2
VINCENZO AGNETTI

AUX CRITIQUES DE POESIE, DE MUSIQUE (ET) D ART NATURELLEMENT

1) Premierement le doute, puis la poésie, la synthése et donc la lutte
avec I'entourage mondain.

1a) Lentourage altere toujours I'entouré.

1b) Lespace dans I'entourage est gravitation et appropriation, il est
réversible.

1¢) Lentouré conditionne, réflexivement, 'entourage.

1d) Les objets qui constituent le support de I'entourage ne sont
pas seulement des objets, mais ils sont surtout les dimensions et
les contradictions que nous découvrons en eux. Ces découvertes
incessantes, nous les objectivons et C'est inévitable, du reste, comme
moyen de confrontation. Notre étre est donc en méme temps
entouré et entoureur. D’oll nos contradictions et nos dimensions.
2) La dimension, c’est Uesprit qui se déplace.

2a) Nous sommes dans un état différentiel, conditionnés par un
delta : (AS) le delta de I'histoire.

S =R - E, ot R est 'événement contemporain, tandis que E est
Pexpérience historique.

S = le présent dans son envol, moins 'expérience.

En dautres termes : progres en acte moins historicisme égale
matérialisme historique.

Mais plus encore que des objets différentiels, nous demeurons
I« état intermédiaire » entre le tout et le rien; entre les autres objets
et le vide; entre la partie connue et la partie  connaitre.

Paradoxe.

Nous sommes nous-mémes des objets conscients qui formons des
histoires mais nous sommes moins provisoires que les objets de la
structure purement concréte.

(La méditation vient confirmer les méditatifs)

Objets + Objectivation + Histoire des objets + Histoire des
raconteurs d’objets = HAUT LES MAINS.

82

Equivalence.

Mati¢re + Histoire de la mati¢re + Métamorphose = INCIDENTS
COSMIQUES.

Mais pourquoi se rendre avec les MAINS EN LCAIR ?

Pourquoi renoncer a considérer les permutabilités exclusivement
accidentelles ?

2b) Ce que nous avons découvert, cest une partie du tout, l'autre
partie reste enti¢rement a découvrir.

En effet, elle est toujours 1a pour pousuivre le doute, la poésie et
la lutte.

2¢) Il vaut mieux que le probleme soit inventé plutét que
Iindifférence résolve le probleme en I'éliminant.

2d) Le temps est un conquérant d’espaces vides ou pleins. Donc le
rien est un hybride impensable.

2¢) Historiquement nous sommes désorientés devant le temps
qui déforme les objets et les concepts. Le temps est un fabriquant
d’optiques.

Loptique, heureusement, change aussi en nous. Il en va de méme
avec les deux types de désorientation : subjective et objective.

En résumé.

Par-dela tout accident, il y a toujours un choix esthétique qui
détermine les événements (de méme que le systtme endocrinien
est prédisposé au juste et au beau). Clest le cas de toutes les
manifestations artistiques, subjectives ou de masses; que ce soit
dans l'accepration, le refus, la pensée ou, précisément, les glandes.
2f) Lartiste est dissident.

2g) Tout travail commence en art et finit en duel.

3) Lart est la pensée qui se signale comme dépositaire d’un signal.
Le duel conditionne le rapport entre travail et pouvoir. Le précipité
du duel est 'exportation, la colonisation et la manipulation en
concret-commémoratif du travail culturel lorsque celui-ci entre en
collision avec des optiques subversives.

3a) Le précipité est la scorie qui sort du creuset.

3b) Toute ceuvre a ses « moments » d’action comme il en va de la
statique en ingénierie.

En considérant la culture comme un produit vrai et singulier,

83



ainsi que lest la critique dans ses rapports étroits au travail et
au sang, lautre travail, celui, légitimant, du critique, devient
absurde quand il superpose la littérature a I'ceuvre inconsistante.
Auquel cas, le duel accélere le précipité A la faveur du processus en
chaine de la justification : d’un coté I'exécutant, I'absent légitime
a travers l'intuition; de lautre le critique, absent légitime par
parallélisme. Ici, consommateur dévié et critique déviant sont une
seule et méme chose, pendant que le produit devient écran de leurs
projections. Mais dans ce cas, I'opérateur premier, l'artiste, subit
une déformation : le travail disparait. Le discours sur l'art devient
non-sens d’abord, puis non-non-sens.

Le non-sens, ce travail gratuit et inutile de lartiste.

Le non-non-sens, la récupération métonymique effectuée par
I'usager et le critique de maniere viscérale. (Passion immédiate
puisque admiration médiatisée par I'ccuvre).

Voici alors « la fin de l'art » présagée par impuissance et chantée comme
poétique de la fin.

La fin de l'art comme ambiguité et 'ccuvre d’art comme expression
polémique, superflue, déconcertante.

Il va de soi quau-deld du tangible une lecture est impossible,
'hypothétique se substitue au réel.

3¢) Economiquement, I'indéchiffrable est intangible. C’est erreur
et la contradiction qui déterminent les coordonnées de son
fonctionnement. Lindéchiffrable est en revanche, une limite qui, &
la limite, est inexprimable.

3d) Lartestla politique intérieure de chaque individu et conditionne
ses intéréts et ses choix d’expression. Lartiste est donc un double.
Lindéchiffrable tend 2 la mystification et revient & une politique
intérieure désordonnée.

3¢) Tous les objets ne sont pas des ceuvres d’art, mais en revanche
toutes les productions reléevent de la critique.

Le poids critique des choses est donc un ensemble de mesures qui
va de la pratique 2 la théorie.

On ne peut pas, par exemple, mesurer le rendement lumineux
d’une source de lumiére sans tenir compte du champ magnétique

qui 'entoure. On ne peut situer un événement dans le matérialisme

84

historique, sans tenir compte de toutes les conditions historiques
dont il découle ni des effets transitoires qu’il provoque. Peu & peu
la critique se substitue au travail et la crise du systéme s’accentue.
Le travailleur reste dubitatif devant ses propres productions. La
sociologie se transforme en impérialisme. Le travail qui n’est plus
interprété selon le référent traditionnel engendre un traumatisme
de masse : I'insatisfaction, la contestation.

La critique reste la seule alternative & une activité élaborée, mais elle
reste tout aussi incontrélable. Donc, de ce point de vue, au début,
la critique est inversement proportionnelle a 'ordre. Le travail,
nonobstant sa nouvelle acception, devient peu & peu expression
critique.

3f) Ne jamais désarmer au prétexte de l'intuition. Uintuition est
d’ailleurs une solution de facilité littéraire ; une obligation acceptée
par incapacité. En un certain sens, c’est 'équivalent du devoir dans
le cadre de la prestation contrainte.

3g) Lintuition est la réalité consciente qui se heurte a obscurité,
Cest un état de grice et non de mystére, c’est une indication et non
un tracé.

Sipourlesaveugles toutestinattendu, la surprise frappe pareillement
I'inspiré et I'esthéte dans le cas de l'intuition. Linspiré et le coupable
sont les mémes, ils ne savent jamais expliquer la mécanique du délit.
Et puisque la vérité est le patrimoine des coupables, I'inspiré a lui
aussi tout intérét & dissimuler son secret. Dire que l'inspiration a été
intuition (accidentelle), Cest avoir peur; Cest en nous lillusion de
la possibilité de voiler 'enchantement. La peur et la paresse, devant
les « mystéres » sont la cause de 'autodramma de la transcendance
et ont séparé le travail de la critique.

Et pourtant, ni I'avis d’'un critique ni celui d’un galeriste, d’un
collectionneur ou d’un éditeur ne m’a jamais paru déterminant.
Mon travail ne m’a jamais semblé terminé.

4) Ce ne sont pas les ceuvres qui attendent les habitants instables
du temps, mais le temps avec toute sa suite qui attend les ceuvres.
4a) Tout ce qui est pensable a déja éeé fait et pensé selon une
thématique appropriée; de la terre plate aux univers paralléles, de

la couleur a la perspective.

85



4b) Notre travail décrit une sinusoide intégrale.

Le flux et le reflux des événements portent et emportent les pensées
et les ceuvres oubliées, ruinées par 'usage. Dans le meilleur des cas,
« des ceuvres oubliées par cceur ».

40) A propos de l'usage. Lobjet est construit dans la mesure ot
saltere le rapport entre le concept et expérience. 1l en résulte donc
que les idées objectivement réalisées deviennent des témoignages
historiques exprimés en causes et effets.

Lidée se présente d’abord comme résultat de son produit, cest-a-dire
que Cest effet (I'idée) qui devient cause.

Puis, I'idée se présente comme politique des conséquences de
'usage (de l'effet) de son produit.

Se mettre du mauvais coté.

Il exige la mise-3-jour des thématiques qui sorientent
automatiquement selon ['évolution des partis, I'évolution
sociologique, économique, etc.

Leurs messages ont toujours un mode et un rythme d’expression,
un systéme combinatoire de tautologies, de contradictions et
d’oppositions.

4d) Tautologie. Manifester I'évidence. Par ex., ceci est un livre ou
bien un livre est un livre.

4e) Contradiction. Contredire I'évidence. Par ex., l'objet qui
sapproche séloigne.

4f) Opposition. Equivalences qui ne sont pas identiques. Par
ex., quil soit trés rapide ou trés lent de toute fagon l'objet est
immobile.

Exemple de clarification.

a) La sélection élimine la dimension humaine du fait que seul reste
Iexemple et que I'exemple reste seul.

b) La dimension humaine est universellement proportionnelle au
patrimoine humain.

La « tautologie » est statique : elle redit par amplification.

La « contradiction » est dynamique : elle attaque et attaque.

L« opposition » est reflet : les opposés se valent mais ne sont pas
identiques.

Si plusieurs tautologies forment un discours contradictoire, que 'on
p g |

86

peut lire indifféremment dans les deux sens, ¢a veut dire que nous
sommes en présence d'un communiqué qui a comme structure
'échange entre les trois concepts mentionnés ci-dessus.

En conclusion, lorsque ce type de lecture est possible, ¢a veut
surtout dire qu'un pouvoir constitué nous trompe en utilisant :

La « tautologie » comme paramétre convainquant.

La « contradiction » comme paramétre stimulant.

Les « opposés » comme hasards stupéfiants.

Par exemple : « Lart est la création de produits d’élite qui servent a
sensibiliser les masses ».

Dot :

a) Les productions artistiques dans leurs divers aspects sont signaux
signalés.

b) Création et éducation sont contradictoires.

¢) Elite et masse sont opposées.

On peut alors dire: « Lart est un produit de masse qui sert a
sensibiliser les élites ».

Mémorandum.

Maintenant que tout est fait nous ne faisons plus rien.
Maintenant que tout est fait nous pouvons alors recommencer.

Si le travail réalisé est & détruire alors nous devons commencer par
I'apprendre par cceur pour ensuite I'oublier. Si, inversement, nous
voulons le conserver par pur historicisme ou pure spéculation, alors
nous faisons comme avec la peau : propreté et parfum mais ne pas
regarder au microscope.

Je répete. Lobjet quon ne peut exposer est un objet quon ne
connait pas.

Donc ce « catalogue raisonné » ne traite pas des problématiques de
la logique et encore moins de celles des structures linguistiques. 1l
est avant tout un traité pratique qui documente et communique
laction avant et pendant le travail.

Images et paroles font partie d’une seule et méme pensée. Parfois ce
sont les images qui marquent la pause, la ponctuation, parfois c’est
Iécriture elle-méme.

aolit 1976

87



Annexe 3 Bibliographie sommaire

Art conceptuel, une entologie, éditions, Mix. 2008
Giorgio Agamben, Lhomme sans contenu, Circé, 1996
Moyens sans fin, Rivages, 1998
Profanations, Rivages, 2005
La puissance de la pensée, Rivages 2006
1] regno e la gloria, Neri Pozza,, Vincenza, 2007
Aristote, Les catégories, Seuil, 2002
Et/)z'que a Nicomaque, Vrin, 1990
Jacopo Baboni Schilingi, La musique hyper-systémique, éd. Mix. 2007
Roland Barthes, Le bruissement du langage, Seuil, 1984
Walter Benjamin, Euvres, Seuil, 2000
Ecrits frangais, Seuil, 2003
Paris capitale du XIX? siécle, Cerf, 2006
Olivier Cadiot, Un nid pour quoi faire, PO.L, 2007
Emmanuel Hocquard, Conditions de lumiére, P.O.L, 2007
Martin Heidegger, Les concepts fondamentaux de la méraphysique,
Gallimard, 1992
La logique comme question en quéte de la pleine essence du
langage, Gallimard, 2008
Furio Jesi, La féte et la machine mythologique, éditions Mix, 2008
Georges Molini¢, Eléments de stylistique frangaise, puf, 1991
Sémiostylistique - Leffet de ['art, puf, 1998
Hermeés mutilé, Champion, 2005
De la pornographie, éditions Mix., 2006
Robert Musil, Lhomme sans qualité, Seuil, 1956
Friedrich Daniel Ernst Schleiermacher, Herméneutique, Cerf, 1989
Spinoza, Ethique, Seuil, 1999
Laurence Sterne, Tristam Shandy, Tristram, 2004
Fabien Vallos, Le poétique est pervers, éditions Mix., 1996
Six modeéles d'analyse herméneutique (avec J. Baboni

Schilingi), éditions Mix., 2008

88

Intervenants année 2007 -2008

Jacopo Baboni Schilingi
compositeur et professeur de composition au
conservatoire de Montbéliard.

1° et 2 avril 2008

www.baboni-schilingi.com

Georges Molinié
président de Paris IV Sorbonne

professeur de sémiostylistique et d’anthropologie de l'art

A Paris IV Sorbonne

15 avril 2008

89



PARTE 2 | CONTRBUTIONS DES ETUDIANTS

91



