
171

Fabien VAllos 

Vues & données,
tournant métaphysique

Abstract. L’interprétation du concept de données suppose que nous soyons en mesure de 
proposer une interprétation du concept de « prises ». Il s’agira alors de penser, depuis les pratiques 
artistiques et visuelles, les modifications de la métaphysique et des processus artistiques. Nous 
proposerons une lecture qui permette à la fois d’interpréter le « tournant » de la pensée moderne 
et qu’une lecture de cette problématique se trouve dès les début de la métaphysique occidentale 
comme une mise en garde de nos modes de captation du réel et de la réalité et de nos modes de 
stockage de ce que nous considérons être, pour nous, nécessairement fond et fonds.

Fabien Vallos est docteur en philosophie du langage de l’Université Paris-Sorbonne. Il est 
philosophe, éditeur et commissaire d’exposition. Il est professeur à l’École nationale supérieure 
de la photographie à Arles et directeur du Laboratoire Fig. 





173

« La déconstruction, c’est la pulvérisation d’un socle spéculatif 
où la vie trouverait son assise, sa légitimation, sa paix. »

Reiner Schurmann, Le principe d’anarchie

		 L’interprétation du concept de données suppose que nous soyons en mesure 
de proposer une interprétation du concept de « prises ». Il faut prendre dans le 
monde pour pouvoir le transférer en don ou en données. C’est cette relation occultée 
qu’il nous intéresse d’analyser à partir de l’hypothèse que la philosophie est une 
pensée du soin en tant qu’elle indique la nécessité d’une position vigilante sur les 
manières avec lesquelles nous prélevons et nous transformons des éléments du 
monde en données. Il s’agira alors de penser, depuis les pratiques artistiques et 
visuelles, les modifications de la métaphysique et des processus artistiques. Nous 
proposerons alors une lecture qui permette à la fois d’interpréter le « tournant » de 
la pensée moderne, c'est-à-dire l'achèvement d'un mode particilier métaphysique 
d'interprétation du monde et du prélèvement dans ce monde, et d’indiquer 
qu’une lecture de cette problématique se trouve dès les début de la métaphysique 
occidentale comme une mise en garde de nos modes de captation du réel et de la 
réalité et de nos modes de stockage de ce que nous considérons être, pour nous, 
nécessairement fond et fonds.
		 Pour parvenir à cette proposition nous émettons treize hypothèses ou 
présupposés que nous formulons comme le fondement d'une théorie critique du 
concept de donnée, à la fois dans ses origines, mais surtout dans ses conséquences. 
 

		 Premier présupposé : prise et donnée 
		 Pour pouvoir penser le concept de donnée il est nécessaire de penser auparavant 
le concept de prise. C’est parce qu’il y a prélèvement qu’il peut y avoir transformation 
et donation. On ne peut donc penser la crise des données ou des data qu’à partir 



174

du moment où nous sommes en mesure de penser la crise du prélèvement 1. Nous 
nommons prélèvement tout processus qui consiste à capter quelque chose du 
monde (nous entendons le monde comme relation du réel et de la réalité) de sorte 
de maintenir l'état de vivabilité d'un d'être, mais de suspendre l'état particulier de 
ce qui est prélevé : en ce sens tout prélèvement suppose un arrachement comme 
rupture et transformation2. Nous présupposons que ce qui est profondément 
métaphysique est la manière avec laquelle nous incorporons la possibilité de cet 
arrachement et l'accumulation des données. 

		 Deuxième présupposé : essence de l’être 
		 Nous émettons l’hypothèse que la prise et la saisie pourraient être interprétées 
comme essence de l ’être, à savoir comme le lieu depuis lequel l’être peut être, ou plus 
précisément encore, comme l'espace depuis laquelle il a lieu3. Autrement dit l’être ne 
peut advenir à l’être-là sans prise sur le lieu de son existence. Autrement dit encore 
cela suppose que depuis son mode d’existence l’être ne peut faire autrement que de 
transformer incessamment le lieu même de l’être (ce qui a été énoncé au premier 
présupposé) : l’être-là dans son existence ne cesse de modifier la teneur du là4. Mais 
il y a alors deux problématiques (pour l'histoire de l'être) : 1. que se passe-t-il quand 
le lieu depuis lequel nous pouvons être est détérioré ?  2. que se passe-t-il quand ce 
lieu devient occulte parce que la somme de ce qui a été produit et transformé en 
données le rend impossible et impraticable ? Ces deux questions désignent les deux 
crises exemplaires de notre contemporain, à savoir la crise dite écologique (c'est-
à-dire la crise de l'interprétation de notre espace (oikos) dégradé, et la crise des 
données comme saturation technique des mode d'interprétation, de connaissance 
et de gouvernance. 

1. Voir à ce propos le texte de A. Masure, p. 134 à propos du concept de capta (prise) de sorte 
que toute data est une capta entendu par Yves Citton in Médiarchie, Seuil, 2017. 
2. Pour le dire autrement, arrachement et rupture signifient ici que la condition même de 
notre vivabilité suppose, à la fois la saisie mais aussi la suspension d'autres vivants. C'est 
précisément cela que nous incorporons et que nous justifions, d'une part pour faire tenir 
notre vivabilité et, d'autre part, parce qu'il nous faut accumuler les captations du monde 
(données). 
3. Nous pensons l'essence comme le lieu au sens de l'espace (féminine) ou encore au sens du 
français aître, ce qui est laissé disponible de sorte que quelque chose soit. 
4. Ici le là désigne le da allemand qui se retourve dans Dasein. Là signifie précisement 
l'espace comme aître. 



175

		 Troisième présupposé : khrè 
		 La prise. Comment l’interpréter si elle est donc essence de l’être ? Pour cela il 
faut se replonger longtemps auparavant, au vie siècle avant l’ère commune, dans 
la pensée de Parménide, depuis l’indication du cours de Heidegger en 1942 5 et 
particulièrement sur le fragment VI du poème6. Il est écrit khrè to legein te noien t’eon 
emmenai que l’on traduit habituellement par il faut penser et dire que l’être est. Mais 
d’où provient ce penser ? Il provient du sens que nous devons donner au verbe legein. 
Il ne signifie pas d’abord dire, produire un jugement, il signifie surtout collecter, 
prélever à partir d’un choix et à partir de l’épreuve du khrè à savoir de l'épreuve du 
besoin. Pour que l’être soit, il y a besoin de collecter puis de stocker ce qui a été 
collecté. Ce serait alors l’indication première de la pensée : avant d’affirmer qu’il 
faut dire et penser que l’être est, il faut dire et penser qu’il est, parce qu’il a besoin de 
collecter et de stocker. Si l’on suppose cette inversion, alors on suppose un premier 
tournant fondamental dans l’histoire de la pensée : ne plus s’intéresser à penser que 
l’être est, mais s’intéresser à penser qu’il a besoin de saisir. Ce n’est donc pas un 
problème d’être mais d’avoir (autrement dit de donation). Si l’on relit ici l’indication 
hölderlinienne (Turmgedicht) 7, s’il ne nous est pas donné une mesure ou une capacité 
de mesure, en revanche nous est donné un besoin de saisir. Ce qui est alors la tâche 
de la pensée est de comprendre comment saisir sans être en capacité de mesurer8. 

		 Quatrième présupposé : legein & logos 
		 Par conséquent logos (le substantif de legein) est donc le prélèvement. Il 
désigne ce besoin de prélever et de saisir. Nous le nommerons à présent traitement 
et non raison. Logos est une manière particulière de traiter le monde de sorte 
que nous prélevions pour tenir et soutenir les conditions du vivant. Le 
logocentrisme ne désigne pas seulement le triomphe d’une rationalité, mais bien 
au contraire le triomphe d’une manière de prélever. Le travail de la modernité a 

5. Martin Heidegger, Parménide, Gallimard, 2011. 
6. Parménide, Sur la nature de l'étant, (dir. B. Cassin), Seuil, 1998. Voir aussi, Jean Beaufret, 
Parménide. Le poème, Puf, 2009. 
7. C’est l’indication de Friedriech Hölderlin in Turmgedichte (« Dans un bleu riant… », 
p. 887, Œuvre poétique complète, La Différence, 2005) : « Plein de mérite l’homme habite 
cette terre en poète », écrit-il, c’est-à-dire en producteur. Pourquoi plein de mérite ? Parce 
que écrit-il « Existe-t-il sur terre une mesure ? Il n’y en a pas (Giebt es auf Erden ein Maaß? 
Es giebt keines) ». 
8. Voir à ce propos l'intervention de Olivier Assouly dans ce volume, p. 19 et note 5. 



176

consisté à déconstruire pas à pas ce logocentrisme et d’en montrer la puissance 
d’anéantissement. C’est précisément pour cela qu’il faudrait convoquer non pas 
un anthropocène, ni même exactement un chthlucène 9 mais bien un logocène comme 
l’ère précise où nous avons traité le monde comme un stock et une capitalisation de 
sorte que nous avons détruit l’ensemble des refuges (à savoir ce que nous nommons 
des abris pour le vivant  : la condition animale 10, la condition des travailleurs, la 
condition exillique 11, etc.) et l’ensemble de ce qui est nécessaire pour ce même 
vivant (à la fois en épuisant les stocks et en les contaminant). Nous avons donc 
supposé et choisi une manière particulière de traiter le monde : une saisie sans 
formule et sans mesure12. 

		 Cinquième présupposé : arkhè 
		 La donnée est une manière particulière par laquelle l’être stocke, conserve, 
et archive ce qui a été prélevé. En somme il s’agit d’une gestion complexe du 
prélèvement à partir de ce qui pourrait être nommé arkhè. L’arkhè est à la fois le 
principe d’ordonnancement 13 de ce qui a été collecté et le principe et la production 
des valeurs qui permettent l’ordre du classement. La donnée en cela réclame 
toujours plus d’espace pour se stocker et de puissance pour être appréhendée et 
maintenue. La donnée et la crise actuelle de la donnée sont précisément liées au 
troisième présupposé en tant que notre besoin de saisie est impensé comme mesure. 

		 Sixième présupposé : philosophie & soin 
		 Philosophie n’entretient pas vraiment une relation avec la sagesse 14 mais avec 

9. Donna J. Harraway, Staying With the Trouble: Making Kin in the Chthulucene, Duke 
University Press, 2016
10. Anna Tsing, « Feral Biologies », article in Anthropological Visions of Sustainable Futures, 
University College London, février 2015.
11. Alexis Nouss, Droit d'exil (pour une politisation de la question migratoire), éd. Mix., 2020. 
12. Si ce n'est celle du capitalisme qui consiste justement à reconnaître la non nécessité de 
la mesure. 
13. Giorgio Agamben, Qu'est-ce que le commandement ?, Rivages, 2013. Agamben définit le 
terme arkhè comme la relation continue entre commencement et commandement. Nous 
retrouvons cette relation dans les termes français ordre (disposition liée à un enchaînement) 
et ordre (disposition liée à une loi).  
14. Sophia doit être entendue comme une habileté, essentiellement technique à se servir 
d'éléments. Philosophie est donc le nom de ce qui s'intéresse à interpréter les relations entre 
ces habilités, c'est-à-dire entre ces manières de prendre soin des éléments. 



177

le soin. Cette intuition provient d’une lecture moderne de la philosophie et d’une 
lecture moderne de la melètè 15. D’une préoccupation à un soin. Mais de quoi la 
philosophie est-elle préoccupée ? Et quel soin doit-elle porter ? 

		 Septième présupposé : disposition & Bestand 
		 La philosophie historique s’est intéressée et s’est préoccupée de penser l’être 
depuis une question de la fondation. En quelque sorte depuis un intérêt pour 
l’originaire (la disposition et l'ordre des êtres) et non la question de nos usages ou 
de nos gestes (dont la question de la saisie). Or il semble que la philosophie aurait 
dû plutôt s’intéresser à la fondation non comme origine mais comme stock. C’est-à-
dire ce qui est (encore disponible). Il faut pour cela aller voir du côté de deux termes : 
le terme français fonds qui désigne ce qui est disponible ou indisponible comme 
stock et, d'autre part, le terme fond qui désigne la partie la plus profonde de quelque 
chose. En somme la pensée devrait être une interrogation sur les manières avec 
lesquelles nous interprétons le monde soit comme fond ou fonds. Or puisqu'il s'est 
agi d'orienter la philosophie vers l'interprétation du fond, l'interprétation de  fonds 
à quant à elle été délaissée ou donnée à être saisie par des processus de gestion et de 
logistique. Nous proposons alors de relire la pensée occidentale depuis la question 
du fonds et d'en comprendre le terme fondement à partir de cela. Tout une partie 
du travail de la pensée heidegérienne16 a été l'établissement d'une critique de ce 
fonds rendu comme disponibilité et qui justifie ainsi en retour la disponibilisation 
de l'être pour la technique et la capitalisme. Cependant il nous semble important 
d'insister sur une lecture de ce fonds, Bestand 17, depuis Heidegger.  Le terme 
allemand Bestand indique quelque chose d'une manière de faire tenir (be-stehen) qui 
doit pouvoir s'entendre comme un mode d'existence à partir du stock. En somme 
nous existons parce qu'il y a quelque chose en stock, c'est-à-dire rendu disponible, 
qui nous permet de vivre. Le problème est que nous avons été rendu techniquement 
et indéfiniment disponibles à saisir le monde lui-même techniquement rendu 
disponible à notre saisie. Or l'indication de Heidegger nous intéresse ici pour penser 

15. Voir à ce propos le dernier séminaire de Michel Foucault, Le courage de la vérité (1984), 
Seuil Gallimard, 2009.
16. Heidegger, la conférence Le dispositif et Le tournant (1949), in Questions III & IV, 
Gallimard, 1966. 
17. Philippe Arjakovsky, François Fédier et Hadrien France-Lanord (dir.), Le Dictionnaire 
Martin Heidegger : Vocabulaire polyphonique de sa pensée, Paris, Éditions du Cerf, 2013.



178

plus avant la problématique de la prise et de la donnée. L'histoire de l'Occident 
aurait été partagée en trois grandes épreuves métaphysiques : la première consiste 
à faire face à la chose et à ses manifestations (Herstand) ; la seconde consiste à faire 
face à l'objet, autrement dit aux représentations de ce qui s'est manifesté autant 
qu'à ses propres manifestations (Gegenstand). C'est précisément cela qui définit la 
première phase, majeure de la saisie (logos) et de son stockage (noos) en données. 
Enfin la troisième phase consiste à faire face à cette manière avec laquelle nous 
sommes rendus techniquement disponible à un monde lui-même rendu disponible 
à cela (Bestand). Or la disponibilisation du monde et des êtres ouvre l'histoire à une 
crise, celle des données et à une catastrophe, celle de la politique du vivant. 

		 Huitième présupposé : fond & fonds 
		 Il y a donc un problème avec le fond et le fonds, et entre le fond et le fonds18. 
Là est la préoccupation principale de la philosophie et sa tâche. Si la philosophie 
et une manière de penser cette habileté particulière à saisir et lier, il lui incombe 
pour le contemporain de tenter de comprendre pourquoi la relation fond et fonds 
a été occultée et pourquoi les dispositifs techniques nous ont été arrachés. La 
tâche précise de la philosophie devrait être la tekhnè, c'est-à-dire nos manières 
si particulières de s'y connaître de sorte que le vivant soit vivable, de sorte que 
nous puissions prendre soin de ce vivant. Or puisque la pensée s’est intéressée 
exclusivement au fond et qu’elle a laissé ainsi le fonds, à l’espace économique et 
technique, s’opère donc une crise si forte qu'elle réclame un soin. Cette crise altère 
l’espace depuis lequel l’être se rend disponible et altère donc la disponibilité de 
l’être. En somme elle rend l’être disponible à la gouvernance et à la technique mais 
ne l’ouvre pas à se rendre disponible pour interpréter la fondation, autrement dit la 
manière avec laquelle nous ouvrons et forçons le monde à la disponibilisation. 

		 Neuvième présupposé : vigilance 
		 La naissance de la philosophie, comme pensée du soin, advient dès lors qu’il 
faut penser cette crise de la disponibilité depuis la pensée de l’épreuve de ce qui se 
manifeste. Car cette crise nuit à l’existence et à l’expérience de ce qui se manifeste : 

18. Fond est à entendre comme ce qui est au plus profond, tandis que fonds est à entendre 
comme stock. Le pas de côté de la pensée consiste alors à interpréter la fondation à partir 
du fonds et non à partir du fond. 



179

nous ne sommes plus rendus disponibles ni à ce qui se manifete (la chose) ni 
à ce qui se représente (l'objet). Nous ne sommes disponibles qu'à la technique, 
ou plus exactement à une forme particulière de technique qui consiste à absorber 
nos disponibilités et donc notre fondation (pensée comme fonds). La naissance de 
la philosophie correspond à l’épreuve de cette vigilance. La fin de la philosophie 
correspond à la conscience de l’inefficience de cette vigilance19. Pour le dire 
autrement, la philosophie contenait depuis le départ l'indication d'une vigilance 
parce que la condition même du vivant ouvrait à un danger. 

		 Dixième présupposé : pharmakon 
		 Avec la philosophie s’ouvre une idée que la tâche de la pensée est une vigilance 
sur cette manière de prélever et de traiter. C’est précisément le rôle de l’enquête 
platonicienne sur nos manières de penser le monde. C’est précisément la double 
conclusion de Platon sur les dangers de la doxa et sur les dangers du pharmakon20. 

		 Onzième présupposé : occultation 
		 À partir du phamakon s’initie un processus d’occultation des conditions du 
vivant et d’occultation de l’interprétation de la prise (capta). Par conséquent, s'initie 
une processus d'occultation de la transformation de la prise en donnée (data). Ceci 
fonde alors une série de substitutions21 qui permettent d’occulter la consommation 

19. Nous posons la naissance de la philosophie à partir du moment où la pensée va chercher 
à interpréter ce qui est périlleux pour le vivant ; nous posons la fin de la philosophie à 
partir du moment où la pensée reconnaît l'inefficience des modes d'interprétation de la 
métaphysique. Fin de la philosphie ne signifie pas que cela est fini, mais seulement qu'un 
mode de pensée s'est achevé. 
20. Nous avons depuis longtemps travaillé sur ce concept. Pharmakon signifie quelque chose 
du dosage de ce qui est nécessaire pour que le traitement des choses et des objets du monde 
puisse avoir lieu. Or si le dosage n'est pas le bon, alors s'opère une crise pour les conditions 
de la vivabilité et pour ce que nous nommons une écologie du sensible.
21. Nous estimons qu'il y a sept processus de substitution : 1. substitution euchrestique qui 
consiste à penser le monde comme ressource abondante et non l’inverse. Nous substituons le 
monde en ce qu’il est par une réserve infinie ; 2. substitution eucharistique qui consiste à penser 
le monde comme un juste prélèvement sans réelle consommation ; 3. substitution morale 
qui consiste à remplacer la relation prise-donnée (capta-data) par des relations morales 
ineffectives et infondées ; 4. substitution métaphysique qui consiste à séparer radicalement 
les plans de prise et les plans de la donnée : d’abord en les pensant sur les plans différents 
(première métaphysique) et ensuite en pensant qu’ils sont gérés par une autre arkhè (le 
divin par exemple) ; 5. substitution symbolique : nous avons séparé prise et donnée (s.4) et 



180

et les modes de prélèvement. Cette phase d'occultation est ce que nous nommons 
la modernité technique et gestionnaire.

		 Douzième présupposé : le tournant
		 Heidegger nomme le tournant (die Kehre)22 cette manière avec laquelle nous 
devons accomplir une tâche qui consiste à cesser de tenter de penser l’essence de 
l’être et comprendre que nous n’avons pas suffisament encore penser l’essence de 
l’agir, c'est-à-dire le lieu depuis laquel nous pouvons encore, plus ou moins, agir. 

		 Treizième présupposé : la biomimèsis
		 Il convient alors pour nous de penser depuis la modification de ces douze 
paradigmes en quoi cela change les modes de représentations. Ce que nous 
nommons biomimèsis 23 serait une manière de s’intéresser à représenter non pas à ce 
qui relèverait de l’être comme existants ou existences mais nos propres conditions 
de vivabilité, d’habitabilité et abritabilité. Ce tournant intéresse à la fois la pensée 
mais aussi l'opérativité artistique. Ceci constituera la prochaine phase d'analyse du 
séminaire et de nos recherches. 

nous entrevoyons la donnée comme une sphère détachée du monde et symboliquement 
transformée en différents supports (depuis la technique) ; 6. substitution technique : nous 
apprêtons la donnée de sorte qu’elle soit eucharistique et consommable et 7. substitution 
économique : nous réclamons à l’être le paiement d’une valeur pour pouvoir advenir à cette 
consommation eucharistique. La donnée (déconnectée de la prise) est transformée en valeur.
22. Quatrième conférence prononcée à Brême en 1949 (après celles sur la choses (das Ding), 
les dipositifs (das Gestell) et le péril (die Gefhar). Heidegger, Questions III & IV, Gallimard 
1966, p. 307 sq. 
23. Mimèsis signifie processus de représentation et bios signifie les conditions de vie. Il ne 
s'agit pas d'une zoomimèsis (représentation du vivant) mais bien d'une représentation des 
conditions de cette vivabilité, et pour cela il est nécessaire d'interpréter la gestion de ces 
conditions que nous nommons dièténomie.


