
	 NOTES SUR LA MÉTAPHYSIQUE DE LA CONSOMMATION
	 (séminaire de recherche Esba Talm, Angers), 2017-2018

	 Le terme tribus signifie la division du peuple (au départ 3)
	 Le verbe latin tribuere signifie répartir et partager parmi ces divisions. 
	 Il a le sens très clair de répartir assigner, distribuer, partager. Puis vient enfin le verbe 
distribuere qui signifie la même chose (origine du terme français distribuer). Le substantif 
distributio est à la fois la division et la distribution. 
Dès lors deux commentaires : 
	 1. il faut être en mesure de penser que le terme distribution ne cesse de dire à la fois la 
distribution mais aussi la division. 
	 2. il faut être en mesure de penser que littéralement le terme dis-tribuere signifie « répartir 
de sorte qu’il ne puisse en rester un seul ». 
	 Pensons un instant la relation possible entre le latin tribus et le grec nomos. il s’agit d’une 
division. nomos vient du verbe grec nemein qui signifie diviser. Il y a deux nomos : 
	 a. nomós qui signifie la division de territoire, le pâturage 
	 b. nómos qui signifie ce qui attribué, donc l’usage
Dès lors ici aussi deux commentaires :
	 1. il faut être en mesure de comprendre que le premier terme signifie qu’il y a une 
relation entre la taille de la division et le vivant matériel : c’est pour cela, ici aussi qu’il y a 
une relation entre division et distribution 
	 2. en revanche le second terme induit ce que nous connaissons, cette fois une relation 
entre la distribution et l’usage. Conséquence, nous nous trouvons face à deux mouvements 
paradigmatiques de l’histoire de la pensée occidentale : 
	 soit le rapport division-distribution, soit le rapport distribution-usage. 
C’est la rupture entre les deux qui produit l’histoire catastrophique de la pensée occidentale 
c’est-à-dire quand division et usage sont séparées. dès lors advient un déplacement de 
la sphère interprétative et de la sphère d’expérimentation de la consommation. Ce qui 
présuppose une relation possible entre division et usage c’est la distribution.  Si cette relation 
n’est pas possible alors la consommation devient métaphysique. 
	 Il faut tenter d’explique cela.  
	 HYP 1 : il y a une relation théorique et matérielle entre division-distribution-usage. 
Cela suppose l’interprétation du concept de distribution. Cela porte chez les Grecs le terme 
de chrématistique. La chrématistique est ce qui s’occupe en somme de khrè (il est besoin) et 
de la transformation de khrèma en khrèmata c’est-à-dire la transformation d’un besoin en 
bien. Autrement dit le passage à l’usage. Il faut renvoyer au texte d’Aristote (Politique I).
	 HYP 2 : il y a une relation dite silencieuse et métaphysique entre distribution et usage 
parce que la question de la division a été occultée. L’occultation du principe et de l’origine 
de la division est en somme la métaphysique.  C’est notre thèse principale. 
	 Il faut donc à la fois en trouver la source et en montrer le système. 
	 - premièrement la source en est que pour que l’HYP1 tienne il faut absolument que la 
relation chrématistique soit pensée par la philosophie et la politique. C’est leur relation qui 
permet de penser la philosophie comme un soin et un interprétation du pharmakon. 
	 - deuxièmement la source en est que l’HYP2 tient au fait que dès lors que cette relation 
n’est plus tenue par la philosophie et la politique, elle est alors tenue par la relation politique 
et économie. C’est le drame de la première pensée philosophique et la teneur des débuts de 
la philosophie avant qu’elle ne devienne métaphysique.



	 - troisièmement la source est le concept d’économie qui est précisément fondé sur 
l’usage de la distribution (dans l’économie le point de départ est l’usage, depuis la sphère de 
consommation, depuis la sphère du privé) et non fondé sur la division distributive. 
	 - quatrièmement la source est l’occultation de la division distributive pour deux raisons : 
la métaphysique monothéiste qui présuppose une donation, puis la question de la peine et 
de la valeur. Dans l’un et l’autre cas cela présuppose que le principe de distribution est fondé 
soit sur la puissance de donation du divin, soit la puissance de l’être. Dans ce cas le principe 
de distribution est métaphysique et moral et il n’est plus alors ni matérielle ni politique. 

	 Dans le cadre du séminaire de recherche nous avons proposé une théorie du concept de 
consommation.
	 Les dictionnaires donnent deux définitions au terme consommation : premièrement il 
s’agit de « mener à son accomplissement », secondement il s’agit de « mener à la destruction ». 
Il s’avère que le terme provient d’une confusion dès la pensée latine entre deux termes l’un 
est le verbe consumere : accomplir, mener à terme, choisir, décider, acter, tandis que l’autre est 
le verbe consummare : faire la somme additionner. Il s’opère donc une confusion étonnante 
entre deux formes verbales de renforcement (ou pourrions-nous dire de synthèse) : d’une 
part entre le substantif summa la somme, la chose la plus haute, et d’autre part le verbe 
sumere qui indique prendre à soi, prendre avec soi, décider, choisir, s’approprier. Il faut 
alors mentionner le problème suivant : il s’agit de deux termes qui n’ont a priori rien à voir : 
l’un est substantif qui indique à la fois une position (hauteur) et un processus (parvenir 
à un totalité), à un exercice qui consiste à déterminer un tout. L’autre terme est un verbe 
qui indique quant à lui un mouvement d’attraction de la chose vers l’être, un mouvement 
qui consiste à littéralement pro-duire à partir de la chose, c’est-à-dire à partir du monde 
(entendu bien sûr comme relation dialectique et praxique entre le réel et la réalité). 
Cependant il faut alors préciser qu’il s’agit de deux manières de penser ce produire. Nous 
écrivons explicitement pro-duire en ce qu’il indique ce mouvement de mettre devant, placer 
devant, conduire devant, (ce qui est à la fois saisissable dans le terme latin pro-ducere et dans 
le terme grec poiein). Produire, quant à lui, est ce geste qui consiste à « faire s’approcher la 
chose de l’être ».
	 Or il y a trois modes d’approche (de production) de la chose vers l’être : 
	 premièrement, il s’agit d’accorder à la chose des qualités pour qu’elle acquiert une essence 
et donc une existence. Il s’agit en cela de faire s’approcher ainsi « la chose de l’être de la 
chose » ; ce que nous pouvons aussi nommer une effectuation en ce qu’il s’agit de repérer ce 
qui a été effectué. 
	 deuxièmement il s’agit d’accorder à la chose de devenir alors un objet (ob-jectus), un 
jeté-sur l’être. Il s’agit alors de faire s’approcher ainsi la chose de l’objet, ou plus exactement 
de transformer la chose en objet : c’est aussi ce que nous pouvons nommer une fonction 
d’objectivation. 
	 enfin troisièmement il s’agit d’accorder à la chose de devenir une propriété, c’est-à-
dire d’obtenir une existence par l’en propre. Il s’agit de faire s’approcher ainsi la chose de 
la propriété ; ce que nous pourrions encore nommer une valorisation en ce qu’il s’agit 
d’accorder à la chose une valeur. Or ce schéma est celui de la pensée occidentale depuis 
l’antiquité : prendre à soi la chose de sorte qu’elle deviennent à la fois, selon la proposition 
de Martin Heidegger (La fin de la philosophie et la tâche de la pensée, 1964) de l’effectué de 
l’objectivité et de la valeur. Ce schéma est aussi celui du concept originel de consommation :
consommer c’est faire advenir la chose à l’objet et à la propriété, puis enfin à la destruction. 
Que signifie destruction ? Le terme provient du verbe latin de-struere (qui est l’inverse des 
verbes con-struere et indostruere).



	 Destruction signifie donc stopper le processus de la pro-duction et de la production. 
Il faut alors comprendre ce que cela signifie. Que se passe-t-il alors dans le processus de 
consommation qui tend à faire entendre qu’il confond à la fois les concepts d’accomplir et 
de détruire (production et destruction) ? 
	 Premièrement si la chose advient à l’existence, alors est détruit sa possibilité de non-
existence, donc sa puissance. Elle acquiert ainsi une essence qui détruit sa teneur dynamique 
et hylétique.
	 Deuxièmement si la chose devient objet, alors est détruit pour « elle » sa chosité et donc 
est détruit une partie de sa puissance. 
	 Troisièmement si la chose parvient à la propriété, elle est privatus, c’est-à-dire que ses 
usages sont détruits : en somme c’est alors son objectivité qui est détruite dans la destruction 
de l’usage. 
	 Quatrièmement enfin, si la chose est consommation elle est alors détruite (et transformer). 
Elle réintègre cependant autrement la chosité.
	 Il nous faut maintenant comprendre l’ensemble des conséquences d’un tel processus. 
autrement dit ce que cela suppose pour la pensée occidentale et pour le travail de la 
métaphysique c’est-à-dire de l’achèvement de la métaphysique). On obtient alors une 
première relation : « chose-objet-propriété » qui est le sens premier de la consommation en 
ce qu’il s’agit de mener la chose à son accomplissement. On obtient une seconde relation : 
« production-destruction » en ce que ce mener-à suppose quatre types de destructions pour 
la chose (destruction de sa puissance, destruction de sa chosité, destruction de son objectivité 
et enfin destruction de son existence).
	 Or la pensée occidentale se trouve confrontée à une aporie devant ce double problème : 
comment sommes-nous en mesure de penser ce processus d’accomplissement et de 
destruction ? Et surtout comment sommes-nous en mesure de le penser en même temps 
(d’un point de vue logique), de le penser à partir du temps (d’un point de vue biologique) et 
de le penser à partir du vivant (d’un point de vue éthique) ? Devant cette aporie la pensée 
occidentale la pensée occidentale va alors dissocier les plans d’interprétation : d’abord les 
plans de la valeur du logos contre la zoè, (c’est-à-dire dissocier les plans de la pensée logique 
de ceux du vivant et de la vivabilité), puis ensuite les plans de valeur du physique et du 
métaphysique, (c’est-à-dire les plans d’interprétation du vivant en monde et ceux d’un 
vivant hors-monde). Cela induit alors de placer sur des plans différents la chose et l’être ou 
bien de placer sur des plans différents la chose consommée et la chose non-consommée. 
Comment cela fonctionnet-il ? Il faut d’abord s’intéresser aux valeurs des plans physiques 
et métaphysiques. Les pensées occidentales ont « inventé » des plans de différence entre 
ce que nous pourrions le monde allotrophique (la trophè, l’aliment est séparé de l’être au 
point que cela nécessite la saisie de sa différence, de sa production et de sa destruction) et 
le monde autotrophique (ici la trophè se produit d’elle-même dans l’intervention de l’être : 
c’est par exemple la figure de l’Éden dans la pensée chrétienne). L’être ne peut pas accéder au 
monde autotrophique, il est donc contraint (dans la version métaphysique) ou simplement 
habitant (dans la version nonmétaphysique) d’un monde où la chose consommée et détruite 
réclame alors soit une restauration soit une compensation. Qu’estce que cela signifie ? Cela 
signifie qu’il faut « restaurer » ce qui a été accomplit-détruit en tant que non pas même mais 
identique (par exemple si je consomme une pomme je dois restituer au monde la même 
chose, c’est-à-dire une autre pomme). Cela signifie aussi qu’il faut « compenser » ce qui a 
été accomplit-détruit avec autre chose, ce que nous pourrions nommer le don de la valeur, 
du temps ou de la monnaie (par exemple si je consomme une pomme je compense cela par 
un don d’autre chose, par du temps de travail ou par un échange d’argent). Cela signifie 
enfin qu’il faut « assumer » ce qui a été prélevé-détruit : cela signifie qu’il faut à la fois avoir 



conscience de ce qu’est la production et la consommation. Or puisque la pensée occidentale, 
en tant que métaphysique, a occulté cette phase, nous ne sommes pas en mesure de penser la 
consommation. Nous ne cessons de vouloir la penser comme une compensation, or il nous 
faut cesser de nous satisfaire de cette compensation pour saisir ce que signifie « assumer de 
penser ». C’est la tâche de la pensée.
	
	 Il faut enfin s’intéresser aux plans de valeurs différents, c’est-à-dire penser une ontologie 
et une archéologie du concept de consommation. Autrement dit comprendre fonctionnent 
les plans d’occultation de la pensée. Qu’est-ce que cela suppose ?
	 a. il faut alors déterminer pour les choses leur « somme » (summa) de qualités et en 
fonction de cela déterminer leur plan d’existence et leur capacité à être con-summare si la 
somme est bonne. Cela revient alors à déterminé des dispositifs pour saisir « ce qui a été » 
de chaque chose et leur déterminer une valeur.
	 b. il faut déterminer à partir des sommes de qualités, des plans d’existence et donc des 
plans de puissance et déterminer ainsi ce que l’on nomme la métaphysique et l’ontologie.
	 c. cela signifie alors que l’on crée des plans de contraintes fortes (ontologie de l’étant de 
l’être et ontologie de l’agir de l’être). Or si l’on veut admettre la possibilité de la consommation 
il faut advenir à la possibilité de la saisie. Plus les contraintes sont fortes, plus alors la 
puissance des « choses » est réduite. Cela signifie que plus les contraintes sont fortes plus 
alors est forte la relation entre l’effectué et la valeur : plus cette relation est forte et plus elle 
suppose que les « objets » sont maintenus dans ces relations par le carcan des qualités ou des 
propriétés et plus alors leurs modes d’existence sont réduits, plus alors leurs puissances sont 
réduites.
	 d. il faut alors mettre en place un nouveau plan : celui de la réduction des contraintes : 
c’est-à-dire la pensée dite libérale : libéral signifie ici strictement et simplement celui qui 
existe non pas sans contraintes mais avec le moins de contraintes.
	 e. si le plan des contraintes est réduit, nous avons plus de « chance » de faire advenir 
à soi les choses : de les mener vers soi, de les approprier. C’est donc ici un problème de 
contingence, au sens de ce qui peut advenir. Cela signifie que plus le plan des contraintes est 
faible et plus les choses ont l’opportunité d’advenir à nous encore en tant que chose et pas 
en tant qu’objet. Pour cela il faut à la fois renforcer la puissance de l’actantialité (maintenir 
le présent) et la puissance de la chosité.
	 f. en revanche la réduction des contraintes (dite « pensée libérale » ou ontologie plate) 
a un inconvénient majeur, non pas tant la réduction du plan de la morale (le code) mais la 
réduction de l’éthique (les conduites). Qu’est-ce que cela signifie ? S i l’on réduit les qualités, 
pour abaisser les contraintes et augmenter la puissance des êtres (donc augmenter le con-
sumere) alors il faut une très forte augmentation des « codes » et des lois (en cela profondément 
arbitraires) qui permettent l’action de sumere (prendre à soi, choisir, approprier), mais en 
revanche une très forte réduction des « conduites » qui permettent l’interprétation et la 
conscience du sumere, de l’appropriation. Ce hiatus est le fonctionnement du libéralisme 
économique et morale et le fonctionnement du capitalisme. Il y a donc ici une vraie crise, 
en l’état actuel des choses insolvable, à moins de faire l’effort de penser un tournant de la 
théorie et de la philosophie.
	 g. par conséquent il a fallu opérer un transfert : si le code (morale) n’est plus pensé à 
partir des qualités, il ne peut l’être qu’à partir de deux choses : la puissance et la contingence. 
Cela signifie que seul ceux qui sont suffisamment puissants peuvent con-sumere ou bien 
alors c’est simplement fortuit (en somme c’est au hasard de qui est devant soi). On est en 
mesure aisément de saisir le désastre pour les conditions mêmes de la vivabilité.
	 h. cela génère alors une nouvelle forme forte d’inégalité. La puissance et la contingence 



ne sont pas disposées à régler la question de l’inégalité. L’inégalité devient alors la puissance 
arbitraire du code (f.) et le fondement des nos communs, de nos gouvernances, de nos 
modes de consommation.
	 i. quant à la puissance cela suppose qu’il faut trouver le moyen de signifier, dans le 
commun, cette puissance : celui qui est puissant (celui qui peut sumere) est celui qui est 
digne (dignitas et decor) et est alors l’être de la loi.
	 j. digne est l’être pour qui les choses « conviennent » (decet). Est donc digne celui qui peut 
encore montrer cette qualité en tant qu’elle est dignitas. On montre cette qualité avec ce que 
les latins nomme un decor au double sens français de décoration. C’est alors ici que se situe 
à la fois la puissance insigne et la puissance de la collection.
	 k. l’être digne, s’il est celui pour qui les choses conviennent, est un être comme protégé 
de cette puissance, comme « oint » de cette puissance. C’est le sens du terme luxe.
	 l. dans le cas de la contingence il faut réduire à la fois les corrélations entre les choses et 
réduire le temps.
	 m. la pensée occidentale a choisi un intermédiaire entre l’ontologie et la pensée libérale, 
tout en s’employant à réduire le plan de la contingence. Qu’est-ce que cela devient ?
	 n. on maintient un haut degré d’ontologie pour les objets (valeur) et on abaisse l’ontologie 
pour l’être (réduction des contraintes) tout en maintenant l’épreuve de la puissance comme 
centrale. Cela s’appelle la première modernité : l’affirmation de la transcendance sujet : 
tandis que l’objet est chargé de qualités, l’être est chargé d’une seule qualité, celle d’être 
(transcendance) : il est donc un sujet en tant qu’il peut se « jeter » sur les objets pour les saisir, 
les choisir, les prendre à soi, les approprier. L’épreuve de la modernité est l’exercice de cette 
transcendance. En revanche l’épreuve critique de la modernité consistera à mettre en cause 
à la fois le concept de sujet, puis cela de transcendance, puis celui de rationalisme, puis enfin 
celui de puissance.
	 o. par conséquent l’être devrait être ouvert à une crise : celle de l’interprétation de 
la consommation. mais puisqu’elle a été « occultée » (relation silencieuse) sur des plans 
ontologiques différents ou métaphysiques, elle n’est pas accessible à l’être. Par conséquent la 
tâche consiste à briser cette relation silencieuse et penser la teneur de l’accomplir (poièsis), 
mais surtout la teneur de la destruction.
	 p. il faut reprendre une histoire de l’être à partir de la destruction.
	 q. et dès lors la relation de la consommation à l’historialité.


