
Résistance et viscosité 

« Je dirais que le concept, c’est un système de singularités  
prélevé sur un flux de pensée » 

Cours sur Leibniz, 15 avril 1980 

L’enjeu de cette présentation consiste à croiser une pensée de la « résistance » 
propre aux théories de Gilles Deleuze et une pensée de la « viscosité » propre aux 
théories littéraires de Emmanuel Hocquard. La résistance pourrait être un des 
modes possibles pour l’interprétation contemporaine du concept d’existence, 
tandis que la viscosité pourrait être un des modes pour l’interprétation 
contemporaine du concept d’œuvre. Nous tenterons de montrer à la fois ce que 
cela conditionne pour l’histoire de l’être et pour l’histoire de l’art. Résister consiste 
à retenir la puissance existentiale de telle sorte que nous puissions demeurer plus 
longtemps là où nous advenons et de telle sorte que nous puissions stopper la 
puissance coercitive de l’histoire. La viscosité quant à elle suppose que certains 
objets maintiendrait cette puissance tandis que d’autres se cristalliseraient. Nous 
tenterons d’indiquer ce qui possiblement advient entre les deux. 

 L’idée de cette communication consiste à proposer une interprétation croisée 
de deux « concepts » produits par un théoricien et par un poète. À savoir Gilles 
Deleuze et Emmanuel Hocquard.  
 Si l’on suit la pensée de Deleuze le concept est ce qui est produit pas la 
philosophie tandis que  « poème » et ce qui devrait être produit par la poésie. Le 
poème dit quelque chose d’une expérience particulière, celle de la suspension de la 
finalité, celle d’une résistance contre l’achèvement au profit d’une expérience que 
l’on nomme quelques fois œuvre ou encore « œuvre d’art ». Pour être encore plus 
précis il faudrait dire que si la philosophie produit du concept, l’œuvre quant à elle 
produirait du poématique. Et si l’on suit Walter Benjamin1, ce « Gedichtete » n’est 
pas autre chose que toute chose du vivant mais intensifié en tant que poétique. De 
même que nous pourrions dire que le concept, ce « Begriff » n’est pas autre chose 
que toute chose du vivant mais intensifié en tant que saisie2. Nous avons donc deux 
modes d’intensification, le poétique et la saisie. Nous nous intéresserons au 
poétique.  
 D’abord parce que Deleuze dit que cette expérience du poétique à quelque 
chose à voir avec la résistance. Elle est l’expérience de l’œuvre. Le terme (ou le 
concept) de résistance désigne quelques chose d’essentiel sur nos modes 
d’existence. On le sait aussi la question centrale de la pensée et de la philosophie 



est celle de l’existence saisie entre deux interrogations celle de l’ontologie qui 
consiste à penser l’existence à partir des étants, c’est-à-dire des formes particulières 
que nous avons donné à nos existences et celle de la  téléologie qui consiste à 
penser l’existence à partir de sa finalité. Il faut alors comprendre que le poétique 
est poétique en tant qu’il opère une résistance fondamentale sur ce qui a été et sur 
ce qui sera, parce qu’il s’agit justement d’intensifier la mesure du présent, de ce qui 
est.  
 Le terme « résister », du latin « resistere » dit précisément s’arrêter, faire face, 
tenir une position. Le verbe « sistere » dit se tenir, se maintenir, s’arrêter. Le terme 
résistance est donc en lui-même l’expérience de l’intensité d’une position. Or, on le 
sait la formation du terme existence dit l’inverse : le terme indique une manière de 
sortir de son maintien.  
 Il y a donc une contradiction fondamentale entre exister et résister. Et cette 
contradiction donne le sens de notre rapport à l’histoire et à la hantise. Or il n’y a 
pas d’autre possibilité pour l’existence que de résister. L’originalité du travail de 
Deleuze est d’avoir penser une ontologie de l’être dans le devenir. C’est-à-dire une 
ontologie de l’être, précisément dans cette contradiction entre exister et résister. 
L’ontologie de l’être, non pas son essence, mais son lieu, son aître3 est dans une 
certaine résistance au devenir. L’aître de l’être est un désir d’existence comme résistance.  
 Cela est l’expérience de la scission ou de la skhizè de l’être entre existence et 
résistance. Or l’ensemble des dispositifs (arkhè, gouvernances, valeurs, économie) 
ne cessent de nous maintenir à tout prix dans une fixation de l’essence de ce que 
nous sommes et de ce que nous serons dans une sorte de clôture du temps (qu’il 
soit tragique, messianique ou capitaliste) et qui nous prive de toute historialité, 
c’est-à-dire de toute expérience fondatrice de ce qui a lieu et qui ne cesse de nous 
faire ressentir non pas la puissance du devenir mais la puissance de ce que les 
Grecs nommaient une skhiza à savoir l’éclat de bois, le trait et que Benjamine 
nommait avec une justesse éblouissante, les « échardes du temps messianique »4. 
La résistance consiste à tenter de libérer ce qui a été enfermé dans cette relation 
fondatrice : autrement dit elle consiste à libérer ce que nous laissons honteusement 
enfermé dans l’essence et dans le respect des essences. Pour le dire encore 
autrement il s’agit de libérer l’être de l’essence pour le laisser advenir à l’aître. 
L’aître est la place laissée libre pour que quelque chose advienne. Et c’est 
seulement dans ce qui est laissé livre que nous éprouvons un devenir. La résistance 
doit être entendue (au sens deleuzien) à la fois comme la possibilité d’une 
libération et comme la possibilité d’une vigilance. On sait par ailleurs que le 
concept de liberté est vain. Que signifie donc ici « libérer » ? Il faut l’entendre 
originellement comme la possibilité de ne pas éprouver la crainte de la soumission. 



Dès lors quand Deleuze dit que l’art doit être pensée comme une libération d’une 
puissance de vie5, cela signifie que l’art doit être pensée comme une puissance 
particulière qui permet de sortir de la crainte de la soumission. Quant à la vigilance 
elle est l’exercice fondateur de la philosophie à la fois comme phroura et comme 
interprétation du pharmakon6. Si l’aître de l’être est le désir d’existence comme 
résistance, cela signifie donc qu’il s’agit d’un désir d’existence comme épreuve de 
la non-soumission et comme vigilance.  
En 2003, l’écrivain Emmanuel Hocquard (1940-2019) publiait un recueil de poèmes 
intitulée L’Ivention du verre7. Il écrivait en 4° de couverture le texte suivant :  

« Le récit tend à expliquer et cristalliser (le quatrième état de l'eau) une 
situation qui n'a pas encore été tirée au clair. Sous couvert d'organisation 
logique de la mémoire, ce jeu de facettes est une fiction car le sens n'y prend 
corps que dans l'enchaînement des énoncés, le phrasé grammatical, en 
gommant ombres et angles morts. En revanche, comme le verre qui est un 
liquide, le poème est amorphe. Il ruisselle en tous sens mais ne reflète rien. 
Quel est le sens de bleu ? Personne n'a besoin de s'interroger sur le concept 
de bleu pour comprendre ce que veut dire bleu. »  

Qu’est-ce que cela indique pour nous ? D’abord qu’il y a une différence entre deux 
épreuves de ce que nous nommons art, celle qui tend à expliquer et cristalliser, 
celle qui en revanche tend ni à la réflexion ni à la forme. L’idée de Hocquard est de 
considérer que le poème (autrement dit l’œuvre) est un objet amorphe, c’est-à-dire 
privé de forme mais pouvant toutes les supporter dans le temps de la réception et 
de la lecture (mais aucune ne peut s’y cristalliser) et un objet visqueux  

1. W. Benjamin, « Deux poèmes de F. Hölderlin » in Œuvres, vol. I, Gallimard, 2000 
2. Étymologie du termes greifen = saisir, com-prendre, concept de concipere = cum-
capio = prendre ou encore logos en grec = cueillir, saisir, etc. 
3. Le terme aître (étymologie atrium) désigne la place laissée livre. Il désigne 
l’espace (le Da du Dasein) depuis lequel quelque chose peut avoir lieu.  
4.  W. Benjamain « Thèses sur le concept d’histoire » in Œuvres, vol. I, Gallimard, 
2000 
5. G. Deleuze, Qu’est-ce que l’acte de création?, conférence donné à la Fémis, 1987 
6. Il s’agit de deux concepts centraux de la pensée platonicienne : la phroura est la 
vigilance, le pharmakon est l’expérience de la dose.  
7. E. Hocquard, L’Invention du verre, P.O.L, 2003 


