Résistance et viscosite

« Je dirais que le concept, ¢’est un systeme de singularités
prélevé sur un flux de pensée »

Cours sur Leibniz, 15 avril 1980

L'enjeu de celte présentation consiste a croiser une pensée de la « résistance »
propre aux théories de Gilles Deleuze et une pensée de la « viscosité » propre aux
théories littéraires de Emmanuel Hocquard. La résistance pourrait étre un des
modes possibles pour I'interprétation contemporaine du concept d’existence,
tandis que la viscosité pourrait étre un des modes pour U'interprétation
contemporaine du concept d’ceuvre. Nous tenterons de montrer a la fois ce que
cela conditionne pour I'histoire de I'étre et pour I'histoire de I'art. Résister consiste
a retenir la puissance existentiale de telle sorte que nous puissions demeurer plus
longtemps la ou nous advenons et de telle sorte que nous puissions stopper la
puissance coercitive de histoire. La viscosité quant a elle suppose que certains
objets maintiendrait cette puissance tandis que d’autres se cristalliseraient. Nous

tenterons d’indiquer ce qui possiblement advient entre les deux.

L'idée de cette communication consiste a proposer une interprétation croisée
de deux « concepts » produits par un théoricien et par un poete. A savoir Gilles
Deleuze et Emmanuel Hocquard.

Si 'on suit la pensée de Deleuze le concept est ce qui est produit pas la
philosophie tandis que « poeme » el ce qui devrait étre produit par la poésie. Le
poeme dit quelque chose d’une expérience particuliere, celle de la suspension de la
finalité, celle d’une résistance contre I'achevement au profit d’une expérience que
I'on nomme quelques fois ceuvre ou encore « ceuvre d’art ». Pour étre encore plus
précis il faudrait dire que si la philosophie produit du concept, 'ccuvre quant a elle
produirait du poématique. Et si 'on suit Walter Benjaminl1, ce « Gedichtete » n’est
pas aulre chose que toute chose du vivant mais intensifié en tant que poétique. De
méme (ue nous pourrions dire que le concept, ce « Begriff » n’est pas autre chose
que toute chose du vivant mais intensifié en tant que saisie2. Nous avons done deux
modes d’intensification, le poétique et la saisie. Nous nous intéresserons au
poétique.

D’abord parce que Deleuze dit que cette expérience du poétique a quelque
chose a voir avec la résistance. Elle est 'expérience de I'aeuvre. Le terme (ou le
concept) de résistance désigne quelques chose d’essentiel sur nos modes

d’existence. On le sait aussi la question centrale de la pensée et de la philosophie



est celle de Pexistence saisie entre deux interrogations celle de 'ontologie qui
consisle a penser I'existence a partir des étants, c’est-a-dire des formes particulieres
que nous avons donné a nos existences et celle de la téléologie qui consiste a
penser 'existence a partir de sa finalité. Il faut alors comprendre que le poétique
est poélique en tant qu’il opere une résistance fondamentale sur ce qui a été et sur
ce qui sera, parce qu’il s’agit justement d’intensifier la mesure du présent, de ce qui
est.

Le terme « résister », du latin « resistere » dit précisément s’arréter, faire face,
tenir une position. Le verbe « sistere » dit se lenir, se maintenir, s’arréter. Le lerme
résistance est done en lui-méme U'expérience de I'intensité d’une position. Or, on le
sait la formation du terme existence dit I'inverse : le terme indique une maniere de
sortir de son maintien.

Il y a donc une contradiction fondamentale entre exister et résister. Kt cette
contradiction donne le sens de notre rapport a 'histoire et a la hantise. Or il n’y a
pas d’autre possibilité pour I'existence que de résister. Loriginalité du travail de
Deleuze est d’avoir penser une ontologie de I'étre dans le devenir. Cest-a-dire une
ontologie de I'étre, précisément dans cette contradiction entre exister et résister.
L'ontologie de I'étre, non pas son essence, mais son lieu, son aitre3 est dans une
certaine résistance au devenir. L'aitre de létre est un désir d’existence comme résistance.

Cela est I'expérience de la scission ou de la sk/ize de I’étre entre existence et
résistance. Or 'ensemble des dispositifs (arkhe, gouvernances, valeurs, économie)
ne cessent de nous maintenir a tout prix dans une fixation de I'essence de ce que
nous sommes et de ce que nous serons dans une sorte de cloture du temps (qu’il
soit tragique, messianique ou capitaliste) et qui nous prive de toute historialité,
c’est-a-dire de toute expérience fondatrice de ce qui a lieu et qui ne cesse de nous
faire ressentir non pas la puissance du devenir mais la puissance de ce que les
Grees nommaient une sk/iza a savoir I’éclat de bois, le trait et que Benjamine
nommail avec une justesse éblouissante, les « échardes du temps messianique »4.
La résistance consiste a tenter de libérer ce qui a été enfermé dans cette relation
fondatrice : autrement dit elle consiste a libérer ce que nous laissons honteusement
enfermé dans I'essence et dans le respect des essences. Pour le dire encore
autrement il s’agit de libérer I’étre de I'essence pour le laisser advenir a I'aitre.
[aitre est la place laissée libre pour que quelque chose advienne. Et ¢’est
seulement dans ce qui est laissé livre que nous éprouvons un devenir. La résistance
doit étre entendue (au sens deleuzien) a la fois comme la possibilité d’une
libération et comme la possibilité d’une vigilance. On sait par ailleurs que le
concept de liberté est vain. Que signifie donc ici « libérer » ? 11 faut 'entendre

originellement comme la possibilité de ne pas éprouver la crainte de la soumission.



Des lors quand Deleuze dit que I'art doit étre pensée comme une libération d’une
puissance de vied, cela signifie que I'art doit étre pensée comme une puissance
particuliere qui permet de sortir de la crainte de la soumission. Quant a la vigilance
elle est 'exercice fondateur de la philosophie a la fois comme p/liroura et comme
interprétation du pharmakon6. Si I'aitre de I'étre est le désir d’existence comme
résistance, cela signifie done qu’il s’agit d’un désir d’existence comme épreuve de
la non-soumission et comme vigilance.
En 2003, I’écrivain Emmanuel Hocquard (1940-2019) publiait un recueil de poemes
intitulée L’/vention du verre7. 1l écrivait en 4° de couverture le texte suivant :
« Le récit tend a expliquer et cristalliser (le quatrieme état de I'eau) une
situation qui n'a pas encore éL¢é tirée au clair. Sous couvert d'organisation
logique de la mémoire, ce jeu de facetles est une fiction car le sens n'y prend
corps que dans I'enchainement des énoncés, le phrasé grammatical, en
gommant ombres et angles morts. in revanche, comme le verre qui est un
liquide, le poeme est amorphe. Il ruisselle en tous sens mais ne reflete rien.
Quel est le sens de bleu ? Personne n'a besoin de s'interroger sur le concept
de bleu pour comprendre ce que veut dire bleu. »
Qu’est-ce que cela indique pour nous ? D’abord qu’il y a une différence entre deux
épreuves de ce que nous nommons art, celle qui tend a expliquer et cristalliser,
celle qui en revanche tend ni a la réflexion ni a la forme. L'idée de Hocquard est de
considérer que le poeme (autrement dit I'ceuvre) est un objet amorphe, ¢’est-a-dire
privé de forme mais pouvant toutes les supporter dans le temps de la réception et

de la lecture (mais aucune ne peut s’y cristalliser) et un objet visqueux

1. W. Benjamin, « Deux poemes de F. Holderlin » in Fugres, vol. I, Gallimard, 2000
2. Etymologie du termes greifen = saisir, com-prendre, concept de concipere = cum-
capio = prendre ou encore logos en grec = cueillir, saisir, etc.

3. Le terme aitre (étymologie atrium) désigne la place laissée livre. 11 désigne
I'espace (le Da du Dasein) depuis lequel quelque chose peut avoir lieu.

4. W. Benjamain « Theses sur le concept d’histoire » in Fuyres, vol. I, Gallimard,
2000

5. G. Deleuze, Qu'est-ce que l'acte de création?, conférence donné a la Fémis, 1987

6. 11 s’agit de deux concepts centraux de la pensée platonicienne : la phroura est la

vigilance, le pharmakon est 'expérience de la dose.
7. K. Hocquard, L'[nvention du verre, P.O.1., 2003



