
	 Texte colloque Dégenrez-moi, Paris I
	
	 Favorinos d’Arles et l’intersexuation

	 Le philosophe latin d’origine celte et de langue grecque Favorinos est né à Arles vers 
80 ec et est mort vers 160 ec à Rome. Il appartient à la Nouvelle Académie et est l’un des 
représentants importants de la seconde sophistique. Il est présenté comme le grand maître du 
paradoxe. Un grand nombre de sources le présentent comme un philosophe « eunuque » ou 
« hermaphrodite »1. Il est même nommé « hermaphrodite d’Arles ». Aujourd’hui on peut le 
considérer comme une figure intersexe. 
	 Cependant aucune allusion n’est faite dans ses textes à ce qui relèverait d’une 
intersexuation. Ce qu’il faut comprendre est qu’il ne présente pas les attendus d’un philosophe 
pour le IIe siècle de notre ère. Mais il est devenu une figure à la fois « médiatique » et une 
figure essentielle de la scène intellectuelle de la première moitié du IIe siècle. Nous ne 
possédons de Favorinos que trois discours, Discours aux Corinthiens, Sur la fortune et L’Exil et 
environ cent soixante fragments2. 
	 Il faut alors imaginer que la presque totale disparition de son travail soit dû 
probablement à l’oubli et à des défauts de conservation, certainement à des positions fermes 
contre le christianisme et sans doute à sa figure intersexe. Comment interpréter à la lecture 
de son œuvre une pensée et de l’intersexuation ? Il est d’abord possible de comprendre que 
la problématique de l’intersexuation et de la différence sexuelle, n’est pas immédiatement 
primordiale pour l’antiquité. Ce qui est primordiale alors est le statut, sans qu’il soit nécessaire 
de remettre en cause l’individu. Autrement dit chez Favorinos le problème n’est pas son 
intersexualité, le problème est qu’il ne correspond pas à ce que doit représenter un philosophe. 
En somme ce qui importe pour l’antiquité est l’image de ce que nous voulons être (ici un 
philosophe) et la teneur de l’obéissance à l’ordre. Le monde contemporain à inversé les choses 
en prétendant que toute singularité devient la propre figure de l’ordre et donc le statut. La 
prétention contemporain consiste à faire de ce que je suis une autorité et donc un statut. 
	 D’un point de vue philosophique l’antiquité présuppose l’axiome que ce que nous 
sommes (notre caractère essentiel) détermine ce que vous faisons (notre caractère existentiel). 
Nous autres contemporains – plutôt d’ailleurs que modernes – présupposons que notre 
caractère existentiel ne prédétermine pas tant ce que nous faisons mais qu’il devient un 
caractère essentiel : en ce sens mon existence fait essence, tandis que les antiques restent 
attachés à l’idée inverse que l’essence détermine l’existence. Bien sûr d’un point de vue 
philosophique aucune des deux solutions n’est en mesure de tenir. La question centrale de la 
métaphysique contemporaine n’est pas d’abord ce que je suis mais où je suis. Si je pense où je 
suis alors je serai en mesure de penser ce que je suis. L’autre question de la métaphysique n’est 
pas d’abord ce que je suis mais comment j’habite ce depuis quoi je suis. 

	 Dès lors nous proposons une lecture amphibologique du texte sur l’Exil comme 
discours appliqué à une problématique que nous contemporains appelons le « genre ». 

1. Réf  Polemon ou Philostrate sur Favorinos. Les sources les plus sûres se trouvent dans les Nuits attiques d’Aulu 
Gelle, les Vies des sophistes de Philostrate, les extraits de Polémon résumés par Adamantius, les Moralia de Plu-
tarque, Lucien, des passages de l’Anthologie Palatine, Dion Cassius, la Souda et Nicéphore Grégoras.
2. Favorinos d’Arles, Œuvres, t. I & III, Eugenio Amato (comm.), Yvette Julien (trad), Les Belles Lettres, 2005 & 
2010. Favorinos d’Arles, L’Exil, Fabien Vallos (trad. & comm.), éditions Mix., 2019. 



Il serait alors possible de penser le texte du philosophe exilé comme une sorte de double 
réflexion sur la nature de l’être en tant qu’il se déploie dans un espace et dans des modes 
d’existence. C’est cela que nous voudrions montrer. Nous émettons quatre hypothèses pour 
tenter de comprendre en quoi cette réflexion pourrait aussi être une réflexion sur le genre 
et sur l’intersexuation : première hypothèse : Favorinos soutient que le concept de commun 
n’est pas liée à la naissance mais au lieu de vie et aux conditions de vie (diaita). Deuxième 
hypothèse :  il soutient un concept d’un « spectacle de la vie » (tou biou dramati), c’est-à-dire 
d’une représentation des conditions de la vivabilité. Troisième hypothèse : il soutient l’axiome 
« la lutte est l’action non la parole ». Quatrième hypothèse : il soutient la nécessité d’une 
philoxénie.

	 Hypothèse 1 : la vivabilité 
	 Favorinos construit la totalité de son discours sur l’idée que ce que nous sommes ne 
dépend pas des conditions de naissance mais des conditions d’existence (ce qu’indique le 
terme diaita en grec). Ce qu’il nomme « patrie » – et que nous pouvons nommer « commun », 
« heimat », « collectif  » ou encore « koinè » – n’est pas lié à la naissance mais exclusivement 
au lieu de vie. Ce qui détermine l’existence n’est donc pas l’essence, mais les conditions 
d’existence. En revanche il importe – ethniquement et politiquement – donc de garantir ces 
conditions. Le terme « diaita » est dérivé de zaô (vivre) et il indique l’ensemble des modes de 
vie et d’existence, l’ensemble des habitudes corporelles et des goûts. Il signifie donc aussi bien 
le genre de vie que la maison : c’est en ce sens que le genre de vie est déterminé par l’habité. 
Ce serait alors un premier mode d’interprétation qui nous demanderait de penser ce que 
nous nommons une diéténomie, c’est-à-dire une manière de penser collectivement nos modes 
d’existence : à partir du moment où nous ne le faisons pas nous ouvrons des crises

	 Hypothèse 2 : le spectacle de la vie 
Il y a donc les conditions de vie et la représentation de nos conditions de vie (tou biou dramati). 
Favorinos énonce un concept surprenant : rien ne dépend des acteurs tout dépend des poètes. 
Il ne s’agit donc pas de faire jouer et de représenter nos modes de vie (une des conditions 
dramatique du contemporain) mais bien au contraire de les déterminer. Au sens holderlinien 
d’un habiter en poète. C’est nous qui faisons le monde et qui devrions en déterminer les 
modalités. Les poètes sont donc à la lettre (poièsis) ceux qui écrivent la vie et les modalités 
d’existence. Il s’agit donc d’une lecture anti tragique de l’existence : nous n’avons pas de rôles 
attribués et nous n’avons pas à obéir aux ordres. Mais tout ceci a condition de ne pas refaire 
du drame en « jouant » les conditions d’existence. C’est-à-dire à conditions que le « poète » ne 
devienne pas acteur. 

	 Hypothèse 3 : lutte action et discours 
	 Favorinos indique une formule surprenante : celle d’un « ergon ou logon o agon » : la lutte 
est l’action non la parole ». Tout est donc une question d’acte et pas de discours. Pourquoi ? 
	 1. Parce qu’il s’agit de poièsis donc d’agir. Toute la pensée de Favorinos est fondée sur 
l’agir. C’est l’agir qui détermine les modes d’existence et non l’inverse. 
	 2. Parce qu’il s’agit d’agon et non de polèmon : parce qu’il s’agit un débat et non d’une 
guerre pour tenter d’appréhender les « métabolai » les changements. La pensée doit être 
en mesure d’accompagner de manière critique cet agon. Quelque soient les modalités de 
changement il s’agit un dispositif  agonistique (comme tension) pour garantir les diaita.   



	 Hypothèse 4. La philoxénie 
	 La détermination de l’être pour Favorinos est donc liée à ses conditions et non à son 
essence :  à son agir et non à son essence. Et à la lutte pour ses actes à conditions bien sûr 
que cela ne détériorent pas d’autres expérience de vie, d’autres agir, et que les luttes soient 
dialectiques. Sinon nous ne faisons qu’exposer un rôle (acteur) et non une expérience (quel que 
sot la condition d’une réclamation). Mais pour que cela ait lieu il est absolument nécessaire 
de fonder notre expérience et notre pensée sur la philoxénie. Comme acceptation de tout ce 
qui est différent : ceci est l’hospitalité. Qui consiste à engager notre existence avant d’engager 
ce que nous sommes. En somme accueillir avant de se présenter et de réclamer à l’autre ce 
qu’il ou elle est. La philoxénie favorinienne doit pouvoir être comprise comme un éloge de la 
différence (di-ferro comme impossibilité de l’unité).

	 Le premier philosophe intersexe défend donc les conditions d’existence plutôt que 
toute essence. Il défend encore la possibilité d’une espace commune où s’éprouve la singularité 
plutôt que toute épreuve de l’unité. Il défend alors l’idée centrale d’une philoxénie. Nous 
défendons l’idée d’une dièténomie comme appréhension des conditions d’existence. 


