«Qu’est-ce que la Méditerranée? Mille choses a la fois, non pas un
paysage, mais d’innombrables paysages, non pas une mer, mais une
succession de mers, non pas une civilisation, mais des civilisations
entassées les unes sur les autres. Voyager en Méditerranée, c’est trouver
le monde romain au Liban, la préhistoire en Sardaigne, les villes grecques
en Sicile, la présence arabe en Espagne, I'Islam turc en Yougoslavie. (...)

C’est tout a la fois, s’immerger dans I’archaisme des mondes insulaires
et s’étonner devant 'extréme jeunesse de tres vieilles villes ouvertes
a tous les vents de la culture et des profits qui depuis des siecles,
surveillent et mangent la mer.»

La Méditerranée, Fernand Braudel, 1949.




« La cucina é una bricconcella; spesso e volentieri fa disperare, ma da anche
piacere, perché quelle volte che riuscite o che avete superata una difficolta,
provate compiacimento e cantate vittoria. »

« La cuisine est une coquine; le plus souvent elle fait désespérer,
mais donne aussi du plaisir, car lorsque ’on réussit ou surmonte
une difficulté, on en éprouve de la joie et on chante victoire ».

Pellegrino Artusi La scienza in cucina e larte di mangiar bene, 1891

AVANT-PROPOS

mbarquons dans le foisonnement des gastronomies de Méditerranée :
cet ouvrage rassemble pres de 2400 recettes et prés de 1200 images
pour les illustrer. Toutes ces recettes et toutes ces images procedent
d’une pratique d’amateur au sens d’aimer faire quelque chose.
Or j’aime la Méditerranée et la cuisine depuis I’enfance. J’ai commencé
a compiler dés I’age de 17 ans des recettes et des notes de ce que je
mangeais, d’abord chez ma grand-mére, puis au cours de mes voyages.
Durant pres de trente ans, j’ai sillonné la Méditerranée pour godter, regarder
et surtout apprendre les gestes des savoir-faire gastronomiques. J’ai donc
constitué ce qu’on appelle une archive vivante et je n’ai cessé de les refaire
et de les analyser pour en comprendre les maniéres et les particularités.
J’ai, a partir de cela, tenté de comprendre ce qui fonde les gastronomies
de Méditerranée : c’est précisément, et malgré leur diversité, un commun
des modes opératoires et une disponibilité des ingrédients.

Chaque recette a été apprise, puis testée, dans ma petite cuisine.

Elles ont été rédigées en suivant le modéle des centaines de messages
envoyés a des amis qui me demandaient des recettes. Elles ont toutes
été photographiées chez moi, avec mon téléphone. Elles ont toutes été
partagées par des proches venus manger et par celles et ceux qui

les ont refaites chez eux.

Cet ouvrage est donc un inventaire au sens ou il fait la somme de ce qui

a été trouvé et découvert durant ces années. Bien s(r, il n’a pas vocation
a étre exhaustif. D’abord parce que c’est impossible et ensuite parce qu’il
sera complété par I'inventaire des savoir-faire des lectrices et des lecteurs.
Ce livre recense une somme de recettes existantes, appartenant a un
patrimoine gastronomique extraordinaire, avec la volonté de les garder
vivantes dans nos pratiques de cuisine et dans nos go(ts.




et inventaire rassemble plus de 2400 recettes
issues de ce que je nomme les gastronomies
de la Méditerranée. Mais qu’est-ce que cette
Méditerranée ?

Les Latins la nommaient mare nostrum (notre mer).
La Méditerranée tire son nom d’une formule latine
(employée par Isidore de Séville' au vi siécle) mare
mediterraneum, qui signifie la mer au milieu des terres,
c’est-a-dire, cette mer prise entre I'Europe, I'Afrique et
I’Asie. Il aura fallu attendre la publication d’un ouvrage
d’Elisée Reclus? pour que la Méditerranée apparaisse a
la fois comme une mer mais surtout comme des terres
émergées ou I’'nomme habite. La Méditerranée, comme
zone géographique, est donc un concept tres récent,
qui tend paradoxalement a penser des différences mais
aussi a postuler une unité mythique : celle d’une culture,
celle d’un espace, celle encore d’une gastronomie. Paul
Valéry écrivit :

Jamais, et nulle part, dans une aire aussi restreinte

et dans un intervalle de temps si bref, une telle

fermentation des esprits, une telle production de

richesse, n’a pu étre observée.

C’est pourquoi et par quoi s’est imposée a nous I'idée

de concevoir I’étude de la Méditerranée comme 1’étude

d’un dispositif, j’allais dire d'une machine a faire de la

civilisations.

(]
Valence ~

By

Il aura fallu attendre I'ouvrage de Fernand Braudel,
pour tenter de comprendre que la Méditerranée est une
géographie, mais plus encore qu’elle est un espace
complexe qui met en jeu des destins collectifs et des
événements politiques. Et, c’est seulement a partir de
cette diversité, de cette puissance a créer mais aussi

a détruire, que peut étre pensée la Méditerranée. Ce
livre propose une somme, non exhaustive, de recettes,
avec I'idée de constituer un inventaire des gastronomies
de cette Méditerranée aussi complexe que fantasmée,
et le constat qu'il n’existe pas une gastronomie
méditerranéenne unique, pas plus qu’il n’existe un seul
régime méditerranéen. Les 2400 recettes de cet ouvrage
témoignent des gastronomies des 23 pays cotiers,
regroupées autour de cing grandes zones : le Maghreb,
le Levant, la Turquie et la Grece, I'ltalie et la Provence et
enfin la Catalogne et I'Espagne.

LA «PART DU MILIEU »

Pour comprendre ces gastronomies, il faut se référer
a ce que Fernand Braudel nomme «la part du milieu»,
et saisir qu’elles ont en commun le partage de quatre
milieux spécifiques :

LES COTES ET LE LITTORAL ont une extréme
proximité avec la mer qui, pour la gastronomie, implique
une proximité avec les produits de la mer et les produits
du commerce maritime.

LES BASSES PLAINES FLUVIALES ont une proximité
avec les cultures de terres alluvionnaires particulierement
riches pour les vergers, les légumes, les céréales et le
riz. Ce second milieu permet également une grande
proximité avec les produits entre les commerces fluviaux
et maritimes (celles de I'Ebre, du Rhone, du Pd, du
Méandre, du Ceyhan, du Nil).

LES BASSES MONTAGNES supposent une relation avec
d’autres types de produits et d’autres zones climatiques
particulierement favorables a certains fruits dont I'olive,
la chataigne, etc. Ce milieu, tres favorable a I'élevage
des ovins et des caprins, a donc une présence trés forte
de la viande et surtout des produits laitiers.

LA GARRIGUE (terrains calcaires) et LE MAQUIS
(terrains siliceux) supposent une autre relation a la
fourniture et a I’aliment. Ce milieu plutét aride est
favorable a la production de charbon de bois, de
cueillettes (principalement les herbes), du miel et un
espace favorable a la chasse et a I'élevage.

QUATRE REGIMES ALIMENTAIRES

Ces quatre milieux constituent le fondement
géographique des gastronomies de Méditerranée et la
présence commune de quatre familles d’ingrédients :

LES HERBES ET LES PLANTES (sauvages et
potageres). Elles sont depuis la plus haute antiquité,
I'identité des bords de la Méditerranée tant pour les
gastronomies et que pour les pharmacopées. Les
herbes et les plantes déterminent des golts entierement
spécifiques a la Méditerranée. Cela détermine donc un
régime sapide et salutaire.

LES LEGUMES ET DES FRUITS. Les conditions
climatiques permettent de faire pousser presque en
toutes saisons un trés grand nombre de plantes et de
fruits : les primeurs pour le printemps, I'abondance

des fruits et des Iégumes, I'olive et I’huile d’olives, les
fruits secs et les [égumineuses. Cela détermine donc un
régime profondément végétal.

LES PRODUITS DE LA MER ET DE LA TERRE. lls
sont utilisés d’abord comme source de protéines mais
aussi comme agent de goUt (a cause de leur rareté et
de leur cherté). La présence de la péche permet une
consommation importante de poissons et la réalisation
de produits condimentaires (anchois, boutargue). La
présence du bétail permet la production de viande
(omniprésence de I'agneau et du mouton), présence des
salaisons, charcuteries et de la production de fromages
plus ou moins affinés (omniprésente du caillé frais). Cela
détermine donc un régime protéiné cohérent.

LES CEREALES. Le bassin méditerranéen a développé
une culture efficiente des céréales et par conséquent
une consommation élevée de produits comme les farines

et les semoules. La présence du pain et des pates est
systématique dans toutes les zones de Méditerranée :
ils sont a la fois une base de la nourriture et un support
pour les autres productions, les herbes, les végétaux,
les viandes et les fromages. Cela détermine donc un
régime alimentaire fondé sur les céréales.

HUIT POINTS COMMUNS

Ces quatre régimes alimentaires sont intimement liés
aux quatre milieux et déterminent alors huit structures
communes a ces gastronomies :

LA CULTURE : au sens ou la Méditerranée est le lieu
d’une extréme diversité des cultures (herbes, légumes &
fruits), et de fait d’une variabilité des recettes.

L’EXTRACTION : elle consiste a récupérer deux
éléments essentiels, I’huile d’olive & le miel.

L’ELEVAGE : présent partout en Méditerranée (chévres,
cochons, volailles, lapins, beeufs, vaches, bufflonnes,
moutons, etc.) avec un élément en commun, I'agneau
et le mouton. Son élevage a été (et est encore centrale)
pour le lait, la viande et la laine.

LA COAGULATION : il s’agit des dispositifs techniques
qui permettent la coagulation du lait (présure animale et
végétale) pour réaliser du «caillé» puis par affinage, du
fromage. L'un des dispositifs essentiel des gastronomies
de Méditerranée est de disposer de grands savoir-faire
pour les réaliser. Ce qui signifie que I'un des marqueurs
de ces cuisines est la production et 'usage de ce

que nous nommons des «recuites » qui vont différer

en fonction des salaisons et des affinages (brousse,
brocciu, ricotta, requeson, feta, peynir, etc.)

DES CEREALES : pour les faire devenir semoules

et boulgours. Ces deux ingrédients composent une
base de I'alimentation : ils sont le point de départ de
trois immenses ensembles de recettes, les pates, les
couscous et les pains.

LA PECHE : essentielle pour son apport en poissons
et fruits de mer, mais aussi pour la production de
condiments (anchois, pates d’anchois, colatura, mélet
et pissalat, boutargue, ceufs de poissons, encres, etc.)
et la consommation (et non la production) de poissons
séchés (morue, stochfisch).

LES CONDIMENTS, présents en trés grand nombre :
les frais (ail, oignon, herbes, piment, citron), les marins
(anchois, colatura, etc.), les pates de piment, les secs
(sel, épices, mélanges d’épices), les vinaigres, les
baumes (mélasse, vin cuit, jus, etc.) (voir tableau des
condiments p.000).

LE TRAVAIL D’AFFINAGE : les cuisines
méditerranéennes disposent d’un trés large et trés varié
(pour des raisons culturelles et cultuelles) nombre de
produits affinés que nous classons sous trois types, les
fromages, les charcuteries et les vins.

1. Isidore de Séville (ca. 560 - 636), in Etymologice, publiées au début
du VII® siecle.

2. Elisée Reclus (1830-1905), La nouvelle géographie universelle :
la terve et les hommes, 1876.

3. Paul Valery (1871-1945), Regards sur le monde actuel, 1931.

4. Fernand Braudel (1902-1985), La Méditerranée et le monde
méditerranéen a I'époque de Philippe I1, 1949.



UN TERRITOIRE FAIT DE DISPARITES

Apprendre la cuisine en Méditerranée, c’est comprendre
un commun fondé sur un partage de gestes, sur une
complexité infinie des go(ts. S'il est impossible de
penser une gastronomie de Méditerranée, il est en
revanche possible de comprendre qu’elles sont diverses
et toutes fondées sur des gestes, un échelonnement

du godit (selon la formule de Roland Barthes®) et sur
I’hospitalité.

Je me suis donc attaché au go(t en présentant

13 chapitres dont 11 sont consacrés a des ensembles
d’aliments (légumes, céréales, ceufs & laitages, pates,
riz, poissons, viandes, fruits, gateaux, glaces et enfin
les pains). Dans chaque chapitre, j’ai plus ou moins
mélangé les provenances, préférant que I'on s’intéresse
au go(t avant 'origine géographique. Cette maniére de
compiler présente un autre avantage, elle permet de
mettre cote a cote des recettes de différents pays pour
montrer I'immense inventivité dans la variabilité et la
combinatoire.

Cependant, sur un tel territoire, composé de communs si
différents, doit demeurer un grand nombre de disparités :

DES INFLUENCES DIVERSES CULTURELLES.

La gastronomie de Provence tire ses influences des
gastronomies italiennes et du nord du territoire, celle

de la Turquie orientale tire ses influences du Moyen-
Orient et de la Perse. Les gastronomies espagnoles
héritent des cuisines de Al-Andalus (711-1492), celles
de la Grece des gastronomies des Balkans et des
gastronomies turques, celles de I'ltalie septentrionale
tirent des influences de la France et de I'Europe centrale,
celles du sud sont une hybridation infinie de toutes les
cuisines, celles des pays du Levant tirent ses influences
de la Turquie et de la Perse, etc.

L’HISTOIRE. On sait que la Méditerranée est composite
et gu’elle tire sa complexité de grands espaces
politiques qui ont évolués durant plus de ving-cing
siécles :

Durant I'antiquité ("Egypte, les cités grecques,
I’empire romain et la multiplicité des peuples intégrés
dans cet empire), les régimes alimentaires se sont
construits sur des oppositions. Le monde grec
impose et préfére une cuisine sobre et maigre, parce
que cet espace politique de la démocratie antique
est trés moral et parce que les cités grecques sont
économiquement fragiles. En revanche, le monde
latin préfere, quant a lui, une gastronomie trés riche,
trés complexe, trés dispendieuse® parce que c’est
un espace plus économique et surtout parce que la
puissance de I’empire permet un approvisionnement
infini des denrées.

Au Moyen-age, la Méditerranée est partagée entre
le monde chrétien, le monde byzantin et le monde
arabo-musulman, puis apres a partir du XVI°¢ entre
les royaumes chrétiens et I’empire Ottoman et enfin
la structuration moderne que nous connaissons.
Ces espaces sont liés a des régimes particuliers,

a certaines interdictions alimentaires ou certains
mélanges, a des périodes de jeline ou au contraire a
des grandes périodes de fétes qui déterminent des
gastronomies particulieres et des recettes adaptées
a ces temporalités. La richesse infinie de ces

croisements, permet aujourd’hui encore une infinie
combinatoire des recettes : la présence systématique
des pates farcies partout en Méditerranée ; la
présence systématique du riz comme «pilaf» dans
toutes les zones de la Méditerranée (le «pilau »

en Provence, les «arroces » espagnols, les riz au
Maghreb, les «risotti» en Italie et les pilafs en Gréce,
Turquie, Liban, etc.) ; la présence des manieres de
faire la graine du couscous a la fois au Maghreb,

en Sicile, en Sardaigne et a Malte; la présence
systématique des feuilletages dans tous les pays
sous forme de pate feuilletée, brick, phyllo, etc. ;

la présence systématique des fruits a coques

(et essentiellement I’'amande) et de I'’eau de fleur
d’oranger dans la patisserie ...

LA DIVERSITE DES PRODUITS ET DES
CONDIMENTS. Chaque zone, chaque, pays, chaque
région a développé des condiments spécifiques qui
singularisent ces cuisines. L'usage du piment est quasi
systématique en Méditerranée, en revanche ses variétés
et son intensité différent.

DES USAGES ET DES TECHNIQUES DIFFERENTES :

On retrouve une série de techniques communes a

tous les pays méditerranéens. Il y a d’abord les pates
laminées (essentiellement en ltalie). Il s’agit de pates
aI'ceuf ou a I'eau, laminée (au laminoir ou au rouleau)
pour préparer les pates fraiches. On trouve aussi en
Méditerranée un grand nombre de recettes de pates
pour des préparations salées et sucrées. Elles se
réalisent a I’huile, au beurre doux, au saindoux, avec ou
sans vin, avec du jus d’orange, avec ou sans épices,
avec ou sans miel, avec du yaourt ou du caillé, etc. Si
elles sont épaisses, on en fait des biscuits, des gateaux
ou des tartes ; si elles sont d’une extréme finesse, on en
fait des pates phyllo, des yufka, a bricks ou a kadaif. On
trouve encore la pate feuilletée comme chef-d’ceuvre de
ces gastronomies. Un autre point commun est I'usage,
comme corps gras, de I'huile d’olive, consommée dans
tous les pays du bassin méditerranéen, puis du beurre
(exclusivement doux) utilisé en Turquie, en Italie du nord
et un peu dans le sud de la France, le smen (beurre
fermenté) au Maghreb et au Levant, le saindoux (en
Espagne, un peu en France et trés fortement dans le sud
de I'ltalie).

En ce qui concerne les cuissons, il y a d’abord les
cuissons courtes (dite cuissons al dente essentiellement
en ltalie) qui consiste a cuire les pates en gardant une
certaine fermeté (plus sapide, plus digeste) ou pour
préparer le riz (risotti), pour griller les viandes, les
poissons ou les légumes. Les cuissons longues sont le
témoignage d’une cuisine de pieéces moins nobles au
goUt prononcé afin de les rendre fondantes et confites.
Elles sont liées aussi a une complexité des recettes

de fétes (tourtes, pates farcies, patisseries, etc.). Les
ragodts usent de cette technique. On les trouve partout
en Méditerranée : daube en Provence, fricando en
Catalogne, guisado en Espagne, tajine au Maghreb,
glveg en Turquie, giouvetsi et stifado en Gréce et dans
les Balkans, stufato et ragu en Italie.

Les cuisines méditerranéennes utilisent une multitude
de dispositifs techniques qui conférent aux recettes des
golts spécifiques et inimitables que I'on identifie sous
trois types : les condiments, les confits et les produits

affinés. Parmi les condiments complexes, citons le
concentré de tomate, la pate d’anchois, les pates de
poivrons et de piments, les pates de fruits secs frits
(picada, majao, xato, etc.), les pesti (pates d’herbes et
de fruits a coques), la pulpe d’alil, les pates de fruits

a coques, la pulpe et le coulis de tomates, les pates

de graines (tahini), etc. Parmi les aliments confits,
citons les viandes, les fruits, la tomate, les piments, les
confitures, I'ail et I'oignon. On utilise pour confire des
aliments, le miel, le sucre, les huiles, le gras (beurre,
saindoux, graisse de viande), le sel. Quant aux produits
affinés, ils supposent des techniques trés complexes
qui permettent la conservation et la concentration des
gouts : citons les charcuteries (viandes et poissons), les
fromages et les vins.

Nous pouvons donc affirmer qu’il n’y a pas une seule
et unigue gastronomie et ou cuisine de Méditerranée.
Nous avons tenté de montrer leur trés grande diversité
et la multiplicité de leur provenance. La cuisine de
Méditerranée n’existe donc pas. En revanche il existe
un ensemble des gastronomies que I'on peut qualifier
de méditerranéennes. Cet ouvrage en somme est une
sorte d’inventaire des gastronomies de Méditerranée :
il est fondé sur une collecte moderne de recette et
leur transmission car rien n’est plus essentiel que de
transmettre des savoir-faire pour indiquer d’abord qu’il
sont absolument vivants et pour permettre de déjouer
celles et ceux qui n’en respecteraient pas le teneur ni la

richesse. Ces cuisines sont diverses et multiplient, elles
se sont largement influencées et elles ont en commun un
certain nombre d’éléments : le milieu, les ingrédients, un
partage de savoir-faire et I’hospitalité.

5. Roland Barthes «Sur Brillat Savarin» in Bruissement de la langue,
Seuil, 1984

6. Voir pour cela au moins trois textes exemplaires de cette richesse :
d’abord la lecture du poeme d’Archestrate de Gela (auteur né en
Grande Grece au IVe AEC, https://devenir-dimanche.org/archestrate-
de-gela/), ensuite la lecture d’une célebre compilation de recette
daté du IV® et attribuée a un certain Marcus Gavius Apicius et la
lecture extraordinaire de "ouvrage d’Athénée de Naucratis intitulé
Les Deipnosophistes (banquet des savants, I11° siecle).

1l faudrait encore ajouter — pour une vision moins dispendieuse —
les textes de Columelle (I° siecle, De Re rustica) et 'oeuvre poétique
de Martial (I° siecle et particulierement le livre XIII des Epigrammes

sur les xenia, https://devenir-dimanche.org/martial-epigrammes/)

Gravure de Philip Galle (apres Maarten van Heemskerck) intitulée

Le banquet de Labor et Diligentia, 1572.

Le texte indique «Le dur Labeur épuise.la faiblesse de Pestomac, 1l excite
PAppétit et le gotit avide d’épices; la Sobriété elle-méme, mere industrieuse
de la Santé, vit mieux en dépendant de Modération ».

Cette gravure de la fin du XVle siecle est la veprésentation parfaite
de cet héritage d’un préfévence de la modération dans ses appétits. Le gotit
dépend alors d’un rapport moral entre appétit et sobriété.




'HOSPITALITE

Au premier siécle est né a Arles, en Provence, un
philosophe celte de langue grecque nommé Favorinos'.
Dans son texte sur 'exil, il traite du changement
d’espace a l'intérieur de la Méditerranée et notre
capacité a habiter. Il soutient la thése que nous n’avons
pas d’origine déterminée par la famille mais par nos
manieres d’habiter. Il s’agit d’'un immense plaidoyer pour
I’hospitalité, au double sens du terme en francais : étre
hote signifie a la fois recevoir et étre recu, comme s'il
s’agissait au fond de la méme chose. Favorinos écrit :

Ainsi chez Homere, les Grecs sont présentés comme
ceux qui commencent par inviter les étrangers qu’ils
rencontrent a un banquet, et seulement apres le repas
leur demandent qui ils sont et d’ott ils viennent, de
sorte que si cela devait étre défavorable cela n’empéche
pas un bon accueil®

QU’EST-CE QUE HOSPITALITE ?

Une maniére de préparer ce que Favorinos appelle,
en citant Homere® une xenia trapeza, une «table
hospitaliére » de sorte que nous soyons bienveillants,
mais surtout, de sorte que nous éprouvions infiniment
ce qu’il nomme une philoxenia, un amour de I'autre.
Homeére écrit :

J'en atteste Jupiter, le plus puissant des dieux, ainsi que
cette table hospitaliere, et le foyer de l'irréprochable
Ulysse, ou j'ai trouvé un asile.*

Qu’est-ce alors que cette table hospitaliere ? Elle est

une table pour la xenia®, c’est-a-dire pour ce qui est
étranger une maniére d’accueillir I'autre, une maniére de
le recevoir sans question. Mais pour cela il faut savoir
accueillir et il faut savoir recevoir. L'une des inventions
systématiques (en Méditerranée ou ailleurs) est
d’accueillir celle ou celui qui arrive a une table pour un
partage, c’est-a-dire a un déploiement de dons (xenia)
sous forme de petits plats. On trouve des I’Antiquité ce
type de pratiques sous la forme de plateaux a offrandes
(nommeés xenia®), ou sous la forme d’une prolifération de
petits plats qui précédent le repas et que I’on nomme
gustatio ou promulsis @ Rome ou encore en Gréce
propoma (vin qui ouvre le repas avec des petits plats) ou
surtout les tragéma, petites friandises sucrées et salées
que I'on sert lors des banquets (feves, chataignes,
céréales grillées, gateaux, etc.). Tous ces petits plats
servent a accueillir, a nourrir et réconforter, a éponger les
effets du vin, a témoigner d’une générosité lors des fétes
et des banquets. La Méditerranée n’a cessé, partout, de
démultiplier ces petits plats jusqu’a en faire des modeéles
et des formes profondes de socialité. Il s’agit de la kémia
dans tous les pays du Maghreb’, des mezzés dans

tous les pays du Levant, en Turquie, en Grece et dans
les Balkans®, des antipasti en Italie, des hors-d’ceuvres
en France et des tapas en Espagne. Tous ces plats,

tous ces gestes sont inscrits dans une pratique de
I’hospitalité.

D'OU VIENT CFTTE CAPACITF
AACCURILLIR?

Une premiéere hypothéese technique permet de poser
I'idée que ces dispositifs d’accueils ont permis une
trés grand développement de la cuisine, invitant celles
et ceux qui la font a redoubler d’ingéniosité pour
démultiplier les goUts et surprendre les convives. Les
cuisines se sont transformées en gastronomie pour
répondre aux principes de I’hospitalité : I'accueil, la
diplomatie, les réceptions, les fétes, les célébrations,
etc., sans cesser d’inventer et de toujours mieux faire
pour recevoir.

La deuxieme hypothéese est que nous cuisinons toujours
pour l'autre. La cuisine est essentiellement un don de
I’hospitalité. Il faut réapprendre infiniment a cuisiner
pour les autres et a recevoir parce que c’est la condition
matérielle de notre commun. La cuisine est souvent
laborieuse, mais elle est un don matériel, conceptuel et
social. L’hospitalité, en dépassant la transaction et la
fonction marchande, réinstalle une proximité essentielle
entre les personnes. L’expérience de cette profusion

de petits plats et de saveurs est une expérience de
I'intensité : donner en exces et recevoir en exces. Il
nous faut pour cela réapprendre a étre héte, bien sir au
double sens du terme.

La troisiéme hypothése permet de comprendre que
I’aliment et la nourriture sont trés profondément des
régimes moraux. lls le sont parce qu’ils ne cessent

de produire des formes de contrdle, sur la faim, la
jouissance, la satiété, I'exces, la retenue. Et plus
encore, ils le sont, parce que penser I'aliment et sa
transformation en nourriture et en cuisine, c’est réfléchir
en permanence a nos conditions d’existence : ce que
nous produisons sur le monde pour nous nourrir, Nous
le produisons aussi sur nos corps. Ce qui reviendrait

a dire que ne pas s’intéresser a la cuisine, c’est ne

pas réellement s’intéresser a nos conditions de vie.

En m’intéressant aux gastronomies et aux cuisines,

en traversant depuis tant d’années les pays de la
Méditerranée, en observant les modes alimentaires et
en faisant un livre de cuisine, je ne peux que constater
deux choses : d’abord, nous ne savons pas assez nous
occuper des autres, au sens propre nous ne savons
pas assez nourrir les autres et ensuite nos rapports a
I’alimentation sont fantasmés. S’intéresser aux cuisines

et aux recettes, c’est s’intéresser aux modes d’existence

des autres et ne cesser d’expérimenter.

La quatriéme hypothese se fonde sur le fait que
I’histoire des gastronomies est complexe, mais celle des
«cuisines » est presque inexistante, faute de documents
et peut-étre aussi, faute d’intérét. Nous possédons

peu de traces de ce que nous nommons cuisine, nous
savons difficilement ce que nos ancétres mangeaient,

et nous avons encore moins de source sur la maniére
avec laquelle ils préparaient les repas. Nous avons des
traces d’une gastronomie complexe et riche mais trés
peu d’une gastronomie plus simple et plus vernaculaire.
Il faut d’abord comprendre que I’aliment entretient une
relation complexe avec la pensée et avec le savoir.

On peut affirmer que la Gréce antique est le point de
départ d’une discipline particuliére que I’'on nomme
«philosophie». On peut affirmer que la philosophie n’a
rien a voire avec un quelconque «amour de la sagesse »,

mais qu’il s’agit d’une «disposition au soin». Nous
traduisons le terme philia par une maniére bienveillante
et soignée d’accompagner. La philosophie devrait avoir
pour enjeu de s’intéresser aux maniéres avec lesquelles
nous nous accompagnons avec plus ou moins de

soin et plus ou moins d’intérét. Il est alors possible
d’émettre I'hypothese que le travail le plus singulier de
la philosophie aurait d étre celui d’une interprétation
du «goUt»°. Mais la philosophie ne s’est pas occupé de
cela. Friedrich Nietzsche écrivait™ :

A-t-on jamais songé a faire une maticre d’études des
différentes divisions de la journée, des conséquences
d’une fixation réguliere du travail, des fétes et des jours
de repos ? Connait-on les effets normaux des aliments ?
Y a-t-il une philosophie de la nutrition ?

Dés le départ'" la philosophie renvoie le traitement de
I’aliment a la sphére de la politique et de la morale,
préférant ne s’intéresser qu’au traitement des éléments.
Puis, petit a petit, les spheres de la morale et la politique
ont abandonné la gestion de I'aliment a I’exclusive
sphéere du commerce et de la marchandise. Cela
suppose deux conséquences dramatiques : la premiére
est 'abandon de la possibilité de penser I'aliment depuis
la sphére du soin et la seconde, une absence flagrante
d’une pensée de I'alimentation.

S’intéresser a I’aliment et aux maniéres de les combiner,
c’est trés profondément s’intéresser a celles et a ceux
qui nous entourent. Apprendre la cuisine, parcourir la
Méditerranée, c’est comprendre un commun qui est
fondé sur un partage de gestes, sur une complexité
infinie des gots et sur I'hospitalité. Une fois encore,

s’il est impossible de penser une gastronomie de
Méditerranée, il est en revanche possible de comprendre
que ces gastronomies, aussi diverses soient-elles, sont
toutes fondées sur des gestes, sur une préoccupation a
I’autre et a ses conditions d’existence, sur la possibilité
renouvelée d’un plaisir,
sur un échelonnement
infini du godt et sur
I’hospitalité.

1. Favorinos d’Arles, L’Exi], trad. Du grec ancien F. Vallos, éd. Mix.,
2019.

2. Ibid, p. 22.

3. Homere, Odyssée, XIV, 147-200 et XVII, 155-157.

4. Ibid, XVII, 155-157, propos de Théoclymene (devin).

5. Le terme grec xenia dit 'hospitalité et il est fondé sur le

terme xenos qui désigne ce qui est étranger et ce qui est hote. Je
précise qu'a 'entrée de chaque chapitre je mets en exergue deux
épigrammes du poete latin Martial (Marcus Valerius Martialis,
40-104) : ces courts poemes font partie d'un recueil qui ne nomme
Xenia, c’est-a-dire les cadeaux d’hospitalité (https://devenir-
dimanche.org/martial-epigrammes/)

6. Je renvoie pour cela a tres récente découverte (juin 2023) d’'une
fresque a Pompéi montant une xenia : il s’agit d’une table avec des
différences choses a manger.

7. Le terme kémia vient de la langue arabe et désigne une petite
quantité, une petite bouffée de fumée, de suc. 1l est fort probable
que le terme arabe dérive d’un terme grec kumeia qui signifie

le mélange de plusieurs sucs et qui donné en francais le terme
«chimie» et le terme «alchimie» (quant a lui directement emprunté
al’arabe. Lorigine de la kemia serait ce plaisir et cette capacité a
mélanger différentes choses.

8. Le terme «mezzé» vient du 'arabe et du perse et signifie
«saveur». Il ’agit ici aussi d’une histoire de combinatoire de
saveurs.

9. Voir a ce propos 'ouvrage de Olivier Assouly, Philosophie du gofit.
Manger, digérer et jouir, Pocket, 2019.

10. Friedrich Nietzsche, Le Gai savoir, §7, 1882

11. Précisément des le travail d’Aristote et son interprétation
de l'aliment.

Gravure de Jacob Matham (apres Pieter Aersten),
représentant une scene de marché aux légumes, 1603.






