
˟

˟

Commentaire 094 - Fabien VALLOS

			 Plasticité 

		 Nous avons défendu que la plasticité était une 
condition de l’être à partir de quatre modes : en tant que 
qualité propre de l’étant à se projeter dans un devenir-autre 
en permanence ; en tant que processus de substitution 
qui consiste à entendre que tout étant se substitue en 
permanence à un étant précédent ; en tant que manière de 
façonner et de se tenir et enfin en tant que modalité que 
l’être a à l’extention (c’est ce que nous nommons dans le 
concept de plasma). 

		 Pour comprendre tout cela il faut proposer 
l’interprétation de cinq concepts : 1. la violence 
subsomptive, 2. la plasma, 3. l’instabilité, 4. l’extension et 
enfin 5. le maintien. Ces cinq concepts participent à la 
proposition du sens de la plasticité. 
		 La violence subsomptive est liée à la manière avec 
laquelle nous nous accordons la possibilité de prélever1 
de multiples choses en monde de sorte que nous 
puissions garantir nos vivabilités (conditions d’existence). 
Mais pour cela il nous faut être en mesure de procéder à 

1. Nous ne cessons de prélever des éléments et des aliments sur le 
monde de sorte de maintenir nos conditions d’existence. Ce qui 
est à l’origine de ce prélèvement est la nécessité de transformer le 
monde en trophè c’est-à-dire en nutrition. 



˟

˟

491

une de-struction2 d’autres existences à qui nous imposons 
violemment une certaine plasticité qui consiste à les faire 
passer d’être à éléments ou encore d’êtres à fournitures ou 
aliments. Il a fallu alors affirmer et assurer cette violence 
comme nous étant propre afin de pouvoir continuer de 
prélever pour garantir nos propres conditions de vivabilité. 

		Nous avions alors dans les précédents séminaires 
proposé deux concepts pour faire comprendre et 
faire face à cette violence : celui de la mérimnie comme 
conscience historique des crises et celui de la sunéidésis 

comme conscience de l’état restant du monde.  
		 En revanche, pour comprendre cette violence 
subsomptive, il faut être en mesure de comprendre qu’elle 
est fondée à la fois sur la double problématique du logos 
comme nécessité et comme crise. Le logos est fondamentale 
en tant qu’il de rassembler pour nous ce qui est nécessaire à 
notre nutrition en tant qu’élément et aliment. Pour cela nous 
avions proposé une analyse d’une formule de Parménide3 
que nous entendons de la manière suivante « il est d’usage 
de prélever et de collecter pour l’étant soit ». Ce qui signifie 
qu’il sagit d’une condition sine qua non sans laquelle nous ne 
pouvons pas exister. Mais il faut dès lors considérer que ce 
même logos comme puissance a été institué en même temps 

2. Le terme destruction provient du latin de-struere qui signifie 
littéralement détruire, renverser. Le verbe struere signifie 
assembler, construire (cum-struere) jusqu’à produire une structure. 
Le préfixe de- signifie la séparation en proposont l’idée d’une 
impossibilité de l’unité. Détruire signifie donc littéralement, 

amener à l’impossibilité de l’unité en forçant la plasticité qui 
conduit à faire passer un être à un élément, un être à une provision 
ou un aliment. 
3. Χρὴ τὸ λέγειν τε νοεῖν τ’ ἐὸν ἔμμεναι· ἔστι γὰρ εἶναι
μηδὲν δ’ οὐκ ἔστιν… Khrè to legein te noien t’eon emmenai: esti gar einai 
mèden d’ouk estin… trad. de B. Cassin : « voici ce qui est besoin de 
dire et de penser être en étant, car être est plutôt que n’est pas ».



˟

˟

qu’a été institué une puissance de ce prélèvement. Puissance 
qui est fondée sur une qualité particulière – métaphysique 
– d’existence qui nous garantit la possibilité infinie de 
collecter infiniment ce que nous voulons. 
		 Cette puissance particulière nous permet de prélever 
mais aussi d’accumuler de ce qui a été prélevé et qui 
consititue alors une seconde forme de violence 
(affirmation du concept d’inégalité). Nous avions 
déterminé lors du précédent séminaire que cette 
violence accumulative trouvait son origine à la fois 
dans une question d’èthos, c’est-à-dire de désir de demeurer 
et de s’installer, mais aussi dans la nécessité de fonder 
des réserves pour garantir la continuité des conditions 
de vivabilité et enfin dans la question de choc et de la 
mémoire des chocs pour tenter de faire en sorte qu’ils 
ne puissent détériorer les conditions d’existence. Il faut 
évidement ajouter à cela que ce dispositif  accumulatif  
puisse se transformer en une seconde forme de violence, 
celle du capitalisme et de la fétichisation. 

		 À partir de cela il convient de comprendre que cette double 
violence (subsomptive et accumulative) produit sur l’être et sur 
les êtres une puissante plasticité. Autrement dit l’origine de la 
plasticité est donc un choc (une violence), celle de perdre tout 
stabilité et celle de devoir détruire pour exister, celle de devoir 
produire cette violence pour pouvoir exister et pour pouvoir 
garantir mes conditions d’existence. 
		 Ce qui signifie alors que la plasticité4 trouve son 

4. « Quelques remarques s’imposent. Premièrement, il apparaît 
que la plasticité est elle-même plastique, son mode d’être est 
identique à ses significations. Caractérisant la réception et la 
donation de forme, elle évolue elle-même et prend de nouvelles 
formes depuis le sol grec de l’art jusqu’au no man’s land de la 
matière plastique et du terrorisme. Deuxièmement, on remarque 



˟

˟

493

origine dans deux chocs, profonds, dans deux expériences 
de la violence, celle du thauma et celle du logos, c’est-à-dire 

que la plasticité de la plasticité la situe aux extrêmes, d’un côté la 
figure sensible qui est la prise de forme (la sculpture ou les objets 
en plastique), de l’autre côté l’anéantissement de toute forme 

(l’explosion, le plastic).
Troisième et dernière remarque. Cet entre-deux de la prise de 
forme et de l’explosion est inscrit dans l’histoire même du mot 
“plasticité”. En effet, ce mot n’apparaît dans la langue – ce qui 
explique l’ordre de mon exposition – qu’après le substantif  et 

l’adjectif  “plastique”. “Plasticité” entre dans la langue française en 
1785 ; même chose en allemand, Plaztizität apparaît “à l’époque de 
Goethe” (1749-1832).
Le mot “plasticité” est donc historiquement situé entre le modelage 
sculptural et la déflagration. C’est là le premier trait du symptôme 
conceptuel dont j’esquisse ici la généalogie. “Plastique” appelle pour la 
première fois le concept en se transformant, à un moment déterminé 
de l’histoire, en “plastic-ité”. Le “ité” dit toujours le “comme tel”, 
plasticité signifie bien le comme tel de ce qui est plastique, et la 
marque du comme tel est toujours marque conceptuelle. On peut dès 
lors considérer ce “ité” comme le premier moulage de l’ex-voto : c’est là 
que ça souffre, que ça demande concept. Or ce qui demande concept, 
ce qui fait, ainsi, vœu, c’est bien justement le double mouvement, 
contradictoire et pourtant absolument indissociable, de la prise de 
forme et de l’anéantissement de la forme.
Le deuxième temps de ma généalogie symptomatique concerne 
le destin philosophique de la plasticité. Le symptôme conceptuel 
trouve en quelque sorte sa cire spirituelle à un moment déterminé 

de l’histoire de la philosophie, qui correspond bien sûr à 
l’émergence du mot même de plasticité dans la langue, à 
savoir le début du XIXe siècle. J’ai trouvé dans la philosophie 
de Hegel la première tentative de conceptualisation de la 

plasticité. Avec Hegel, la plasticité s’approche pour la première fois 
de l’essentiel. Avec elle en effet s’inscrivent dans l’essentiel, c’est-à-
dire au cœur même de l’essence, des prédicats qui jusque là ne lui 
étaient précisément pas réservés : la donation et la prise de forme, 
la capacité à se transformer et se reformer, à fabriquer du substitut 
(matière plastique avant l’heure) et enfin à exploser. »
Catherine Malabou, La plasticité en souffrance, séminaire, 1998-1999



˟

˟

l’expérience d’une violence de la surmesure des événements 
du monde et la violence des processus subsomptifs du logos. 
Cette double violence produit un trauma (blessure) comme 
choc qui ouvre à une puissante plasticité. C’est parce que 
nous sommes confrontés à cette double crise, à ce double 
choc, la surmesure du monde et la saisie des éléments du 
monde, que nous sommes plastiques. 
		 De cette profonde instabilité nous obtenons une 
experience de la plasticité. Il est donc à la fois nécessaire 
de faire face au choc et de maintenir en permanence un 
grand état d’instabilité pour faire l’épreuve de la plasticité du 
monde et de la plasticité de l’être. Tout ce qui existe ne cesse 
comme existence de se substituer à d’autres formes d’existence 
et d’accéder ainsi à une puissante plasticité des substitutions. 

		 Il faut dès lors comprendre que le concept de plasma 
dans la langue grecque signifie plusieures choses dont 
les formes produites (de la sculpture à la pâtisserie) et 
les manières de se conduire ou se maintenir et enfin les 
manières de contrefaire et de composer. Ce qui signifie que 
le concept central du plasma est une puissance particulière 
qui consiste à donner une extention aux objets. La plasticité 
consiste à faire advenir depuis ce qui est retenu ou maintenu 
la possibilité d’une extensivité. L’extention est une manière 
de répandre et de diffuser quelque chose. C’est cela la 
plasticité. Il faut alors comprendre que le caractère 
plastique des objets et des êtres est déterminé par la 
teneur de l’aître. L’aître est la place laissée libre pour que 
puisse de déployer l’existence, pour les êtres puissent 
accéder à leur puisssance d’extensivité. Or la déconstruction 
et la détérioration des aîtres conduit à une réduction 
massive de la puissance d’extention et donc de la plasticité. 
La détérioration des aîtres, en réduisant la plasticité, 
entraine une profonde détérioration des êtres. 


