Commentaire 094 - Fabien VALLOS

Plasticité

Nous avons défendu que la plasticité était une
condition de I’étre a partir de quatre modes : en tant que
qualité propre de I’étant a se projeter dans un devenir-autre
en permanence ; en tant que processus de substitution
qui consiste a entendre que tout étant se substitue en
permanence a un étant précédent; en tant que maniere de
fagonner et de se tenir et enfin en tant que modalité que
I’étre a a Pextention (c’est ce que nous nommons dans le
concept de plasma).

Pour comprendre tout cela il faut proposer
I'interprétation de cing concepts : 1. la violence
subsomptive, 2. la plasma, 3. 'instabilité, 4. ’extension et
enfin 5. le maintien. Ces cinq concepts participent a la
proposition du sens de la plasticité.

La violence subsomptive est liée a la maniére avec
laquelle nous nous accordons la possibilité de prélever!
de multiples choses en monde de sorte que nous
puissions garantir nos vivabilités (conditions d’existence).
Mais pour cela il nous faut étre en mesure de procéder a

1. Nous ne cessons de prélever des éléments et des aliments sur le
monde de sorte de maintenir nos conditions d’existence. Ce qui
est a Porigine de ce prélevement est la nécessité de transformer le
monde en trophe c’est-a-dire en nutrition.



une de-struction* d’autres existences a qui nous imposons
violemment une certaine plasticité qui consiste a les faire
passer d’étre a éléments ou encore d’étres a fournitures ou
aliments. Il a fallu alors affirmer et assurer cette violence
comme nous ¢tant propre afin de pouvoir continuer de
prélever pour garantir nos propres conditions de vivabilité.

Nous avions alors dans les précédents séminaires

X propos¢ deux concepts pour faire comprendre et

faire face a cette violence : celui de la mérimnie comme

conscience historique des crises et celui de la sunéidésis
comme conscience de I’état restant du monde.

En revanche, pour comprendre cette violence
subsomptive, il faut étre en mesure de comprendre qu’elle
est fondée a la fois sur la double problématique du logos
comme nécessité et comme crise. Le logos est fondamentale
en tant qu’il de rassembler pour nous ce qui est nécessaire a
notre nutrition en tant qu’élément et aliment. Pour cela nous
avions proposé une analyse d’une formule de Parménide®
que nous entendons de la manicre suivante «il est d’usage
de prélever et de collecter pour Iétant soit». Ce qui signifie
qu’il sagit d’une condition sine qua non sans laquelle nous ne
pouvons pas exister. Mais il faut des lors considérer que ce
méme logos comme puissance a été institué en méme temps

2. Le terme destruction provient du latin de-struere qui signifie

littéralement détruire, renverser. Le verbe struere signifie
X assembler, construire (cum-struere) jusqu’a produire une structure.

Le préfixe de- signifie la séparation en proposont I'idée d’une
impossibilité de 'unité. Détruire signifie donc littéralement,

amener a 'impossibilité de I'unité en forcant la plasticité qui

conduit a faire passer un étre a un élément, un étre a une provision

ou un aliment.

3. X1 10 Méyewv T voelv T £0v Eppeval £0TL yaQ elvon

uNndev 8’ oV E0TWV... Khie to legein te noien teon emmenai: esti gar einai

méden d’ouk estin. .. trad. de B. Cassin : «voici ce qui est besoin de

dire et de penser étre en étant, car étre est plutot que n’est pas».

491



qu’a été institué une puissance de ce prélevement. Puissance
qui est fondée sur une qualité particuliere — métaphysique

— d’existence qui nous garantit la possibilité infinie de
collecter infiniment ce que nous voulons.

Cette puissance particuliére nous permet de prélever
mais aussi d’accumuler de ce qui a été prélevé et qui
consititue alors une seconde forme de violence
(affirmation du concept d’inégalité). Nous avions
déterminé lors du précédent séminaire que cette
violence accumulative trouvait son origine a la fois
dans une question d’éthos, c’est-a-dire de désir de demeurer
et de s’installer, mais aussi dans la nécessité de fonder
des réserves pour garantir la continuité des conditions
de vivabilité et enfin dans la question de choc et de la
mémoire des chocs pour tenter de faire en sorte qu’ils
ne puissent détériorer les conditions d’existence. Il faut
¢évidement ajouter a cela que ce dispositif accumulatif
puisse se transformer en une seconde forme de violence,
celle du capitalisme et de la fétichisation.

A partir de cela il convient de comprendre que cette double
violence (subsomptive et accumulative) produit sur I'étre et sur
les étres une puissante plasticité. Autrement dit I'origine de la
plasticité est donc un choc (une violence), celle de perdre tout
stabilité et celle de devoir détruire pour exister, celle de devoir
produire cette violence pour pouvoir exister et pour pouvoir
garantir mes conditions d’existence.

Cie qui signifie alors que la plasticité* trouve son

4. «Quelques remarques s'imposent. Premierement, il apparait
que la plasticité est elle-méme plastique, son mode d’étre est
identique a ses significations. Caractérisant la réception et la
donation de forme, elle évolue elle-méme et prend de nouvelles
formes depuis le sol grec de I'art jusqu’au no man’s land de la
matiere plastique et du terrorisme. Deuxi¢mement, on remarque



origine dans deux chocs, profonds, dans deux expériences
de la violence, celle du thauma et celle du logos, c’est-a-dire

que la plasticité de la plasticité la situe aux extrémes, d’un c6té la

figure sensible qui est la prise de forme (la sculpture ou les objets

en plastique), de 'autre coté ’'anéantissement de toute forme
(Pexplosion, le plastic).

% Troisieme et derniere remarque. Cet entre-deux de la prise de
forme et de I'explosion est inscrit dans ’histoire méme du mot
“plasticité”. En eflet, ce mot n’apparait dans la langue — ce qui
explique 'ordre de mon exposition — qu’apres le substantif et

Padjectif “plastique”. “Plasticité” entre dans la langue francaise en
1785; méme chose en allemand, Plaztizitit apparait “a I'époque de
Goethe” (1749-1832).
Le mot “plasticité” est donc historiquement situé entre le modelage
sculptural et la déflagration. C’est 1a le premier trait du symptome
conceptuel dont j’esquisse ici la généalogie. “Plastique” appelle pour la
premiere fois le concept en se transformant, a un moment déterminé
de histoire, en “plastic-ité¢”. Le “ité” dit toujours le “comme tel”,
plasticité signifie bien le comme tel de ce qui est plastique, et la
marque du comme tel est toujours marque conceptuelle. On peut des
lors considérer ce “ité” comme le premier moulage de Iex-volo : C’est la
que ¢a souflre, que ¢ca demande concept. Or ce qui demande concept,
ce qui fait, ainsi, veeu, c’est bien justement le double mouvement,
contradictoire et pourtant absolument indissociable, de la prise de
forme et de 'anéantissement de la forme.
Le deuxiéme temps de ma généalogie symptomatique concerne
le destin philosophique de la plasticité. Le symptome conceptuel
trouve en quelque sorte sa cire spirituelle 2 un moment déterminé
de T’histoire de la philosophie, qui correspond bien str a

X I’émergence du mot méme de plasticité dans la langue, a
savoir le début du XIX¢ siecle. J’ai trouvé dans la philosophie
de Hegel la premiére tentative de conceptualisation de la

plasticité. Avec Hegel, la plasticité s’approche pour la premiére fois
de P’essentiel. Avec elle en effet s’inscrivent dans I’essentiel, c’est-a-

dire au caeur méme de 'essence, des prédicats qui jusque 1a ne lui

¢étaient précisément pas réservés : la donation et la prise de forme,

la capacité a se transformer et se reformer, a fabriquer du substitut
(matiere plastique avant I’heure) et enfin a exploser. »

Catherine Malabou, La plasticité en souffrance, séminaire, 1998-1999

493



I'expérience d’une violence de la surmesure des événements
du monde et la violence des processus subsomptifs du logos.
Cette double violence produit un #rauma (blessure) comme
choc qui ouvre a une puissante plasticité. C’est parce que
nous sommes confrontés a cette double crise, a ce double
choc, la surmesure du monde et la saisie des éléments du
monde, que nous sommes plastiques.

De cette profonde instabilité nous obtenons une
experience de la plasticité. Il est donc a la fois nécessaire
de faire face au choc et de maintenir en permanence un
grand état d’instabilité pour faire I'épreuve de la plasticité du
monde et de la plasticité de I’étre. Tout ce qui existe ne cesse
comme existence de se substituer a d’autres formes d’existence
et d’accéder ainsi a une puissante plasticité des substitutions.

Il faut des lors comprendre que le concept de plasma
dans la langue grecque signifie plusieures choses dont
les formes produites (de la sculpture a la patisserie) et
les manicres de se conduire ou se maintenir et enfin les
maniéres de contrefaire et de composer. Ce qui signifie que
le concept central du plasma est une puissance particulicre
qui consiste a donner une exfention aux objets. La plasticité
consiste a faire advenir depuis ce qui est retenu ou maintenu
la possibilité d’une extensivité. I’extention est une manicre
de répandre et de diffuser quelque chose. Cest cela la
plasticité. Il faut alors comprendre que le caractere
plastique des objets et des étres est déterminé par la
teneur de aitre. Laitre est la place laissée libre pour que
puisse de déployer I'existence, pour les étres puissent
accéder a leur puisssance d’extensivité. Or la déconstruction
et la détérioration des aitres conduit a une réduction
massive de la puissance d’extention et donc de la plasticité.
La détérioration des aitres, en réduisant la plasticité,
entraine une profonde détérioration des étres.



