
Nicolas : tu retournes encore à Strasbourg ? Tu vas y faire quoi ?
Fabien : je t’en ai déjà parlé. 
Nicolas : oui mais j’ai oublié… 
Fabien : ah ! Merci… j’y vais pour faire un tout petit banquet dans le cadre du colloque 
Désactiver les protocoles au Musée d’art contemporain. 
Nicolas : là où il y a l’expo ?
Fabien : oui, l’expo Mode d’emploi. 
Nicolas : qui l’a curatée ?
Fabien : Anna Millers et Philippe Bettinelli. 
Nicolas : ah ! oui… Et tu leur donnes à manger des protocoles ?
Fabien : très drôle… 
Nicolas : non, sérieux tu fais quoi ? Tu leur donnes quoi à manger ? Ou plutôt comment ?
Fabien : pas la moindre idée ! Tout ce que je sais c’est que l’édition sera sous forme de 
dialogue, un peu comme le Sumposion de Platon.
Nicolas : tu recycles ton taf  avec les étudiants ?
Fabien : mais non ! le travail de re-traduction du Banquet m’a juste donné envie d’écrire 
sous la forme d’un dialogue avec plein de récits diégétiques et métadiégétiques…
Nicolas : ça va encore être très clair ! 
Fabien : possible… mais je m’en fous ! L’idée est d’incruster un propos théorique sur 
le concept de protocole dans un texte dialogique protocolaire pour accompagner un 
banquet protocolaire sur la désactivation des protocoles. 
Nicolas : ouais je vois… tu désactives en faisant croire à des usages… 
Fabien : c’est ça ! 
Nicolas : donc tu sais quoi dire mais tu sais pas quoi leur donner à manger ? Pas cool !
Fabien : oui… quoi dire et avec qui, ça j’y arrive, mais alors, je n’ai pas la moindre 
idée de ce que je fais à manger et surtout de la manière avec laquelle ils vont manger. 
Parce que le truc, c’est quand même d’éviter toute sorte de protocoles très chiants et de 
contraintes avec un arrière goût années 1960. Manger c’est compliquer… mais c’est un 
bon prétexte pour penser… comme le texte de Platon…
Nicolas : fais-les boire !
Fabien : c’est aussi l’idée… boire et manger. 
Nicolas : oui parce que ça mange rien dans le Banquet ? Ça se saoule ? 
Fabien : ben pas tant… ça mange au début, puis après ça boit peu (ça reste quand même 
un dialogue morale sur les méfaits de l’ivresse !) : seul Alcibiade arrive saoul. 
Nicolas : files-leur des crackers et des bouteilles de vin !
Fabien : j’y réfléchis. Je sais pas. Je tourne en rond.
Nicolas : mais vraiment… rends-les ivres !
Fabien : ben oui mais pourquoi ? Je n’ai aucune bonne raison pour cela… 
Nicolas : oui je comprends… et ça vient d’où cette idée de texte dialogique ?
Fabien : c’est venu en discutant en voiture avec Grégoire. 

CÔMASTES
un dialogue par Fabien Vallos 
dans le cadre du colloque Désactiver les protocoles. 

Personnages : Grégoire d’Ablon, Marc Buchy, Dieudonné Cartier, Jean-Baptiste Farkas, 			 
Barbara Formis & son fils Valerio, Nicolas Giraud, Matthieu Saladin & Fabien Vallos.



Nicolas : raconte. 
Fabien : il y a quelques semaines, nous revenions en voiture de Marseille. Grégoire 
m’avait offert une place à l’opéra pour aller écouter l’Orfeo de Monteverdi. Magnifique. 
D’ailleurs, il faudrait réfléchir à la dimension protocolaire de cet opéra : parce qu’il y a du 
protocole dans cette seconde pratique.
Nicolas : aller abrège, c’est pas le sujet ! 
Fabien : désolé, mais faudrait y penser. Donc on mange une glace en sortant de l’opéra, 
on boit un truc et hop en voiture. On largue Margaux à l’aéroport et une heure de 
voiture jusqu’à Arles avec dans les yeux un couchant incroyable. On papote et on parle de 
l’expo, de la pièce qu’il y présente. Et je lui dis que j’aimerai comprendre son processus 
d’activation. Le protocole consistait à sortir du musée pour consommer et payer des cafés 
suspendus dans un kiosque à proximité du musée.
Grégoire : oui c’est un protocole sur la consommation différée et aussi sur l’idée d’une 
activation hors du musée. 
Fabien : ce qui veut dire que le protocole est à la fois gardé par le musée et activé par le 
barista ?
Grégoire : c’est ça. Et ça rajoute du récit. 
Fabien : oui la diégèse pour le protocole c’est important. Un récit d’un récit d’un autre 
récit. 
Grégoire : comme la pièce de Robert Barry ! 
Fabien : celle d’Halifax ? 
Grégoire : oui !
Fabien : absolument ! Ce qui se passe à un endroit demeure à cet endroit. Pour le reste 
cela demande toujours une réactivation. Et c’est, je crois, toute la question du protocole : 
penser à le désactiver pour mieux l’activer une nouvelle fois dans un nouveau contexte. 
Sinon on risque la muséification.
Grégoire : tu l’as vu l’expo ? 
Fabien : oui. 
Grégoire : et alors ? 
Fabien : ben, justement je me suis posé plein de questions quant à la muséification. Dans 
l’exposition nous sommes face à des protocoles fortement activés par le musée. Donc du 
méta-protocole : le musée présente l’activation plutôt que le protocole. Et ça m’a rendu la 
tâche plus difficile. 
Grégoire : pourtant t’es habitué ? 
Fabien : à quoi ? 
Grégoire : ben tu as « rejoué » Art by Telephone. 
Fabien : oui mais justement le protocole de Jan van der Marck était l’activation de 
protocoles envoyés par téléphone. C’était le protocole. Ici il s’agit d’un musée qui montre 
une histoire du protocole. C’est pas pareil. Et d’ailleurs ce qui est présent d’Art by Telephone, 
n’est que le vinyle sous une cloche de plexi et qu’on ne peut pas écouter. Je crois qu’il 
faut écouter le contenu du vinyle. Le coup de génie historique était la délégation. Or si 
j’expose le vinyle je flingue la délégation. 
Grégoire : oui mais là l’enjeu est historique. 
Fabien : je sais, mais je me pose toujours la question de l’activation a posteriori et de ce que 
tu as nommé comme rejouer. Sinon on risque de tout désactiver. Parce que le génie de l’art 
protocolaire c’est la délégation. 
Grégoire : c’est-à-dire ? 
Fabien : à l’époque – si je m’en souviens bien – je soutenais que, par delà un problème 
d’autorité, elle est ce qui rend à la disponibilité. La délégation est alors la restauration de 
l’opérativité, la mise en abîme négative de l’économie de l’œuvre comme réalisation et 



consommation, la limite critique de l’original, la limite critique du concept de version 
et, enfin, l’expérience d’une crise de l’ordre et de l’autorité (de l’impératif  ) de l’œuvre. 
Déléguer signifie déplacer son pouvoir en vue d’accomplir. Déléguer signifie donc 
déplacer son autorité (la signature) et la remettre à quelqu’un d’autre. La délégation est 
un transfert d’autorité et le transfert d’une assignation à faire et à réaliser. Il s’agit donc 
de déléguer quand on ne peut soi-même accomplir. Elle présuppose une interprétation 
du concept de puissance et du concept de responsabilité. La délégation est alors un 
engagement contractant et contractualisant, puisque ni le délégant ni le délégué ne 
suspendent leur responsabilité. 
Grégoire : mais alors que signifie l’appropriation du concept de délégation dans les 
pratiques modernes et contemporaines de l’art ? 
Fabien : l’être qui résiste à la délégation est l’artiste et sa signature-événement. L’artiste 
assume ainsi, dans l’unicité auratique, l’impossibilité de la délégation et de l’aliénation. 
La modernité artistique a d’abord consisté à accepter cette signature et à l’interpréter. 
La première figure de la délégation est celle du sens : il est laissé à la lecture et au lecteur. 
C’est le lecteur ou la lectrice qui devra, autant que faire ce peu, combler ce qui manque 
ou ce qui reste. Ensuite il faut remettre en cause la puissance de l’artiste à faire, à produire. 
La délégation matérielle (du travail, de l’autorité, de l’opérativité, de la contractualisation) 
est ce qui rend à la disponibilité. Si nous sommes en mesure de penser la délégation par 
delà toute direction morale, il est alors évident que ce qui est disponible est réciproque, 
c’est-à-dire qu’elle a une valeur tant pour le délégant que pour le délégué. L’être qui 
délègue se dégage de opérativité, tandis que l’être qui accepte la délégation se charge 
d’une puissance supplémentaire. Dans l’un et l’autre cas l’être se rend alors disponible 
différemment à la puissance. Et tu vois, l’exposition Art by Telephone prend place dans cette 
histoire complexe de la délégation, en ce sens que l’histoire de l’art a toujours fait en sorte 
d’engager contractuellement l’artiste, c’est-à-dire celui qui produit, dans une délégation 
qui ne cesse de le priver d’une partie de la puissance. Or, une part de la modernité consiste 
à tenter l’expérience d’un désengagement de ce processus ; crise du sens (retrait substantiel 
du sens), crise du vers (le poème n’a pas de résolution ni chiffrée ni symbolique), crise de 
l’œuvre (elle n’est pas produite mais disposée à l’usage), crise de l’opérativité (l’énoncé 
suffit) et crise de la sincérité (ni valeur ni sincérité, ni dans l’œuvre ni dans le processus). 
L’exposition Art by Telephone de 1969 semble être l’indicateur le plus évident de cette 
crise de l’histoire de l’art : en prenant le prétexte du téléphone et de l’énoncé téléphoné, 
Jan van der Mark oblige l’artiste à rester non seulement en dehors du musée mais hors 
de portée de toute opérativité matérielle sur l’œuvre puisque d’autres opérateurs en 
concevront à la fois sa réalisation mais aussi sa réalité. Tandis que l’artiste délègue sa 
puissance de réalisation, il se maintient encore disponible à sa puissance théorique. Tandis 
que l’artiste est maintenu éloigné du musée il conserve sa puissance d’opérativité en tant 
qu’être. L’artiste est maintenu hors de toute sphère du travail. Ce geste est non seulement 
exemplaire, mais il est surtout historiquement et politiquement unique. Dès lors le nom de 
l’auteur est affiché en tant que dégagé de toute actorialité, de toute valeur d’opérativité : 
déléguer le geste, c’est-à-dire l’unicité, l’originalité, l’inéchangeabilité et l’universalité. 
Tout ce qui nous complique vraiment la vie ! Alors l’histoire contemporaine de l’art ose 
ce qui semblait être contenu dans l’histoire impensée de l’œuvre : l’artiste, par délégation, 
se trouve dégagé de faire de l’art pour saisir l’effectivité de la poièsis. L’exposition Art by 
Telephone est une des plus exemplaires expériences de délégation : dégager l’artiste de toute 
obligation de faire de l’art. Les conséquences de cette exposition sont donc innombrables. 
Elles sont politiques et idéologiques. D’abord parce que cela invite au désœuvrement, 
mais aussi parce que l’institution assume de montrer ce qui n’est donc pas historiquement 
l’œuvre, mais une version et de le valider. 



Grégoire : ça veut donc dire que l’énoncé ouvert à une réalisation possible n’achève 
pas la possibilité de l’œuvre dans un destin, mais bien au contraire ouvre à l’appel d’une 
adresse. 
Fabien : je suis bien d’accord ! C’est pour cela que nous avions, comme tu le dis, rejouer 
l’exposition avec Sébastien Pluot d’abord en l’actualisant de cinq manières différentes 
dans cinq endroits différents avec différentes étudiantes et étudiants, puis en l’actualisant 
cinq fois au même endroit. 
Grégoire : ce qui est donc important est que ça oblige à déconstruire autant le public 
que l’institution, mais aussi que ça oblige à penser l’adresse de tout protocole et le 
« versionnage » de ses activations. Et d’en accepter, j’imagine, la porosité. 
Fabien : chaque version livre alors une formulation, sans jamais atteindre ni l’unicité ni 
l’original. Chaque version est un fragment singulier et en même temps tendue dans l’idée 
de la puissance de l’énoncé. C’est cette dialectique et cette irrésolution qui en fait tout 
l’intérêt : l’œuvre ainsi ne cherche ni ne réclame jamais de résolution comme achèvement 
et comme accomplissement. Et l’œuvre résiste ici à toute consommation. Puisque l’œuvre 
est à la fois sans qualité et sans finalité elle est ouverte, infiniment à un déchiffrage non-
réussi mais éprouvé et ré-éprouvé. L’épreuve de l’œuvre est la traduction infinie, l’épreuve 
de l’œuvre est la philologie, l’épreuve de l’œuvre est la répétition de la différence. Et tout 
ça, grâce à la délégation. Voilà, en résumé, ce que j’avais soutenu quand nous avions refait 
cette exposition. 
Grégoire : et ce sera l’enjeu du colloque ?
Fabien : oui si j’ai tout bien compris. D’après ce que j’ai lu de la présentation de 
Matthieu, il s’agit de réfléchir à la question des protocoles à partir de l’activation et de la 
désactivation et des questions d’institutions et d’habitus. 
Grégoire : ce qui te pose problème ! 
Fabien : exact ! Je suis bien content que le colloque porte sur cela. 
Grégoire : et tu y interviens ? 
Fabien : d’une certaine manière oui… mais sous la forme d’un petit banquet. 
Grégoire : ah ! Parfait ! C’est géniale comme idée ! 
Fabien :  oui c’est une idée de Matthieu Saladin. 
Grégoire : et tu vas faire quoi ?
Fabien : je ne sais pas encore. Mais je pense à ton protocole et aux questions de recettes. 
Grégoire : ah ! Oui ! Ça c’était ta conférence ? 
Fabien : oui celle que j’ai donné en novembre. 
Grégoire : tu disais quoi ? 
Fabien : j’avais une sorte de résumé que j’avais inscrit en gras sur mon fichier. Donc je 
m’en souviens. J’avais écris qu’il s’agit de comprendre que nous avons un intérêt à lister les 
ingrédients et à lister les manières pour produire un « relevé » le plus précis possible pour 
pouvoir « adresser » à quelqu’une ou quelqu’un le partage d’une expérience sensible que 
l’on nomme le « goût » (que j’entends comme modalité de préférence). 
Grégoire : et ça tu en fais la définition du protocole autant que de la recette ? 
Fabien : oui. 
Grégoire : haha ! Vas-y dis m’en plus ? 
Fabien : ok. Je proposai comme hypothèse centrale qu’il s’agit d’une histoire de la 
transmission de l’épreuve du goût. J’ai proposé une définition pour les concepts de recette, 
de protocole et de goût. En gros, recipere en latin ça signifie « ramener à soi », « recevoir », 
« accueillir ». La recette est alors techniquement le support qui permet de recevoir les 
instructions nécessaires à la réalisation d’un processus (par exemple cuisiner). Mais le 
terme recette n’apparaît qu’au XIIIe d’abord au sens d’une « somme d’argent reçu », 
puis d’une somme d’ingrédients pour un remède et d’une somme d’ingrédients pour la 



réalisation d’un plat. Le terme apparaît en 1393, si je ne me trompe pas, dans le Ménagier 
de Paris. Le terme n’existe pas antérieurement : il est désigné par le terme latin præceptum 
qui indique l’instruction et la recommandation. En grec il est désigné par les termes tropos, 
c’est-à-dire manière de faire, ou pharmacopoiia, c’est-à-dire composition (dosage) en vue 
d’un remède. 
Le terme protocole provient du grec protokollon qui signifie collage de chartes et de textes. 
Il provient du substantif  kollèsis comme action de coller, d’unir et de kollèma qui signifie 
une page (coller les bandes de papyrus). Le protocollum signifie donc la page de garde, le 
frontispice, littéralement « la première page collée ». Le protocollum est la première surface 
d’indications en vue de la lecture. Protocole signifie soit le recueil de formules d’usages, 
le registre, le compte-rendu ou le formulaire, soit les instructions. Et tu vois ici on a deux 
niveaux de sens : les formules d’usages et les instructions (autrement dit sens rituel et sens 
technique). Ce qui est intéressant c’est que le protocole est lié à l’usage : il est l’ensemble 
des règles nécessaires en vue de réaliser cette expérience. Il s’agit d’une disposition de 
notation en vue de penser  la possibilité d’un « relevé » et d’une « adresse ». 
Et goût, eh bien, il provient du latin gustus dont l’origine indique quelque chose comme 
« essayer ». Le grec dit soit geusma (en lien avec la saveur), soit orexis (en lien avec le désir) 
soit tropos (au sens de manière) soit encore pathos (au sens d’affinité). Le goût est donc un 
processus de tests en vue de déterminer et d’interpréter nos modalités de préférence. Voilà 
un rapide résumé cher ami. 
Grégoire : parfait. Bon ben voilà, avec tout ça, faut penser un protocole pour le banquet ! 
Fabien : oui mais je n’y arrive pas. 
Grégoire : pourquoi ? 
Fabien : ben parce que je n’arrive à trouver ni de sens au choix des aliments ni aux choix 
des modalités sans que cela ne devienne idiot, symbolique ou autoritaire. Et tu te doutes 
bien que j’aimerai à tout prix éviter ces trois trucs. 
Grégoire : ils seront combien ? 
Fabien : une trentaine. 
Grégoire : facile ! 
Fabien : ouais si on veut ! Techniquement ça va, mais conceptuellement je sèche. 
Grégoire : tu veux qu’il se produire quoi ? 
Fabien : mais si je savais… 
Grégoire : ah oui… tu en es là… 
Fabien : eh bien oui ! 
Grégoire : il faudrait que je te montre, j’ai une collection de listes de courses que je 
ramasse dans la rue. Il y a des choses incroyables. Ça pourrait peut-être te faire penser à 
des choses. 
Fabien : oui la possibilité de choisir de manière aléatoire grâce à un protocole est une 
possibilité. Il faudrait qu’on en parle et que je vois tes listes. Ça peut être une idée, la liste. 
Mais ça ne règle pas encore la manière avec laquelle je sers le petit banquet. J’ai listé plein 
de trucs : à la française, ou au contraire comme au restaurant. Mais pourquoi ? Alors j’ai 
pensé au sac en kraft… au pique nique… à des aliments combinatoires… à des fiches… 
mais j’avoue tout m’ennuie… en plus je n’arrive pas à trouver la juste manière de leur 
donner à manger, en sachant que c’est une autre manière d’intervenir…
Grégoire : tu leur fais croire qu’ils vont manger et en fait tu ne fais que leur parler…
Fabien : ha ha ha ! Ils me taperont !
Grégoire : je rigole. Mais tu as pensé à une édition ? 
Fabien : j’y réfléchis. 
Grégoire : j’imagine que tu as regardé tous les artistes de l’expo ? Tu leur a parlé ? 
Fabien : il faut que j’en parle à Marc, à Jean-Baptiste, à Anna, à Matthieu, à Barbara… 



Voilà, en résumé ce qu’on s’est dit avec Grégoire… et d’ailleurs je t’ai ajouté à cette liste 
cher Nicolas. C’est pour cela qu’on en parle maintenant. Il y a des chances que tout ce 
qu’on se raconte finisse dans un texte ! 
Nicolas : cool ! D’ailleurs tu as des nouvelles de Jean-Baptiste ? 
Fabien : oui nous avons échangé il y a quelques jours.
Nicolas : et alors ? 
Fabien : c’était formidable comme toujours avec Jean-Baptiste. 
Nicolas : il dit quoi du protocole ? Tu lui as demandé ce qu’il voulait mangé ? 
Fabien : oui je leur demande systématiquement. Mais ça m’aide pas encore ! Quant 
au protocole, Jean-Baptiste me dit qu’il s’agit d’un « recueil de formules prescrites pour 
l’action ». Et qu’à partir de cela il peut déjouer, frustrer, imposer des questions… 
Nicolas : ha oui c’est bien… et comment il arrive à penser la rigueur prescriptive ? 
Fabien : ah ! Belle question. Je vais te lire sa réponse… laisse moi deux secondes… je 
recherche son message… Ah, le voilà ! Il écrit : 
Jean-Baptiste : « Le protocole en art s’altère facilement du fait d’être sujet à 
l’interprétation. Activer (s’approprier) un protocole revient souvent à corroder, oxyder 
l’idée qu’il proposait au départ. De mon point de vue, c’est une bonne chose (rien de 
pur, jamais). J’ajouterai que c’est le signe de la vie au travail : selon les contextes, un 
même patrimoine génétique (script) aboutit à des formes d’existences très variées et nous 
confronte en cela interminablement à ce qui n’existait pas encore. Cette fragilité (vie) doit 
être encouragée, pour ne pas dire célébrée (marquer d’un éclat exceptionnel). Les choses 
se compliquent toutefois lorsqu’une activation d’œuvre protocolaire naît sous l’éclairage 
de la critique institutionnelle (danger pour l’artiste ou d’autres usagers du travail de se voir 
dépossédés de l’objectif  qu’ils poursuivaient en activant) ».
Nicolas : parfait. J’aime beaucoup l’idée du « signe d’une vie au travail »…
Fabien : oui et de « formes d’existences ». C’est très juste. 
Nicolas : je suis d’accord… c’est très juste… mais on mange quoi ? J’ai faim. 
Fabien : une kémia. L’idée d’une relation entre les formes du labeur et celle de l’existence… 
Nicolas : c’est quoi déjà… attention, ton téléphone sonne… 
Fabien : c’est qui ? 
Nicolas : Matthieu ?
Fabien : ha… je prends… Allô. Bonjour cher Matthieu… comment vas tu ? … parfait… 
parfait si ça avance… non moi je suis à la bourre… oui je sais… mais… ah cool … … ça 
te dérange si je mets en haut-parleur ? … parfait. Comme ça je peux faire deux trucs en 
même temps. 
Matthieu : parfait. C’était pour te donner mes réponses à tes questions. 
Fabien : je t’écoute. J’ai un ami qui prends des notes en même temps. Vas-y pour la 
première réponse. 
Matthieu : … alors, le prot…[incompréhensible] est in… [incompréhensible]…
Fabien : attends on a rien compris… 
Matthieu : … [incompréhensible]
Fabien : allô ? Tu es là ? Tu m’entends ? On dirait que tu manges ?
Matthieu : … [incompréhensible] … la recette diffère-t-elle du protocole ou en 
constitue-t-elle la variation culinaire ? L’une et l’autre ont en commun une acception 
qui les rattache à un certain rapport administratif, celui des formules que l’on consigne. 
Dans la procédure de demande de financement préalable à l’organisation d’un colloque 
comme Désactiver les protocoles, « recette » renvoie en premier lieu à la colonne improbable 
d’un tableau Excel à remplir pour indiquer les apports qui permettront de couvrir 
chaque dépense. Mais la recette, au sens culinaire cette fois, relève quant à elle sans 
doute davantage de son envers comptable : elle ne saurait être qu’une dépense, au sens 



de Bataille, ou plus précisément un assemblage de dépenses : elle transcrit des gestes qui 
travaillent et agencent des matériaux, où s’opèrent des mouvements d’énergie. Concevoir 
une recette est un art de la composition et des processus qui s’y déploient. Il y a une 
vraie poésie dans l’écriture des recettes de cuisine, que l’on peut retrouver dans l’écriture 
de certains protocoles artistiques. Il existe toute une typologie de ces formes et de ces 
figures. Et celles-ci disent beaucoup du rapport à l’autre, à la lecture et à l’interprétation 
qui se joue dans une recette. Par exemple, l’usage d’une forme verbale comme l’infinitif  
(émincer, parer, laminer, etc.) invite à l’infinie reprise, éventuellement inaugurale, des 
gestes. D’autres formes confient la transmission de la recette à l’indétermination de ses 
mesures, à la manière de certaines partitions de musiques expérimentales, et requièrent 
ainsi chez l’interprète l’expérimentation des quantités et des rapports…
Fabien : formidable. Mais il me manque le début… 
Matthieu : … [incompréhensible]… en réponse à une autre de tes questions je te 
répondrai ceci : la fragilité d’un protocole réside dans sa puissance (et inversement), au 
sens où sa réalisation dépend des devenirs qui l’actualisent. C’est à la fois une fragilité et 
une richesse propre. C’est une richesse, car il s’ouvre ainsi, dans une certaine mesure, à la 
variété contextuelle et constamment renouvelée des interprétations qui s’en emparent. Ce 
sont les lecteurs qui font le poème, dirait Stanley Fish. Mais c’est également une fragilité, 
car les questions spécifiques qu’une œuvre protocolaire est susceptible de poser dans son 
activation ou son interprétation peuvent dès lors être rendues inaudibles, sinon s’avérer 
incomprises, pouvant donner lieu à des contresens patents. Cette fragilité du protocole 
est finalement celle de son caractère vivant. Mais de manière plus banale, la fragilité 
des œuvres protocolaires consiste dans l’accommodation plus ou moins heureuse dont 
elles peuvent faire l’objet, par exemple de la part des institutions qui les exposent et les 
réalisent, composant elles-mêmes avec tout un lot de contraintes qui dépassent l’œuvre en 
question, mais aussi que cette dernière aurait peut-être permis de questionner à travers une 
activation vigilante à l’égard desdites accommodations. C’est d’une certaine manière tout le 
paradoxe des protocoles d’artistes : ce sont des œuvres qui par leur présentation sous forme 
de descriptions, de propositions, voire d’instructions, impliquent une part dialogique pour 
leur réalisation, mais dont l’ouverture est aussi potentiellement une trahison.
Fabien : elle te semble importante cette trahison ?
Matthieu : oui toujours parce qu’elle permet d’actualiser les conditions de réception 
des œuvres. Tu sais, il faut revenir sur l’idée des œuvres à protocole où la réalisation n’est 
pas déterminante, sinon contradictoire, et où la lecture de l’énoncé est le lieu crucial de 
l’expérience. Une notion comme l’interprétation me semble plus riche en un sens, même si 
elle ne résout pas tout. Dans le champ des musiques expérimentales, la notion d’interprète 
a donné lieu à nombre de discussions, notamment sur son rôle et ses implications dans 
la création d’une œuvre. Dans un de ses textes, Cornelius Cardew indique par exemple 
qu’un ou une interprète prend la responsabilité d’une action. Selon lui, une annotation 
consiste plutôt en une invitation à se demander quelle dynamique serait pertinente dans 
le contexte spécifique de cette interprétation, impliquant ainsi une prise en charge et une 
responsabilité. C’est intéressant, et en même temps on sait bien que le rapport entre action 
et responsabilité est lui-même problématique. Comme l’a montré Agamben dans Karman, 
cette corrélation est issue d’une patiente construction socio-historique, qui sous-tend et de 
laquelle dérive une autre corrélation, celle entre action et culpabilité.
Fabien : oui c’est là où il avance cette thèse importante qui consiste à montrer le passage 
de l’être au devoir-être. Et donc l’introduction de la culpabilité qui modifie tous nos gestes.
Nicolas : renforcée encore par la contrainte des dispositifs et de la technique…
Matthieu : absolument. Ce sont des questions hyper importantes que nous devrions 
traitées lors du colloque… En revanche chers amis, je peux pas trop rester avec vous… et 



je vais devoir vous quitter… Fabien tout est prêt pour le symposium ?
Fabien : non rien… le texte s’écrit encore et surtout je n’ai aucune idée de ce que je vous 
fais à manger. 
Matthieu : ah oui ? 
Nicolas : qu’est-ce que vous voulez que Fabien vous fasse à manger ?
Matthieu : bonne question… quelque chose que l’on goûte à plusieurs… 
Fabien : je vais y réfléchir. Mais c’est encore tellement incertain.
Matthieu : d’ailleurs pense à répondre à Félicie pour les questions de facture et de frais. 
Fabien : oui j’essaie de m’en occuper…
Matthieu : et au fait Barbara t’a répondu ?
Fabien : oui j’ai reçu ses réponses hier ou avant-hier. 
Matthieu : alors ? 
Fabien : elle s’est bien joué de moi… elle a fait répondre son fils.
Matthieu : me dis rien. Bon aller… à très vite. On se voit à Strasbourg. 
Fabien : oui à très vite. Belle soirée à toi. 
Matthieu : oui. À Bientôt. Au revoir. 
Fabien  : au revoir. 
Nicolas : au revoir… c’est qui Barbara ? 
Fabien : Barbara Formis, elle est prof  à Paris I. Elle a écrit, entre autre, le livre Esthétique 
de la vie ordinaire. 
Nicolas : je vois pas…
Fabien : si, si, elle a permis de renouveler une interprétation des gestes hors du musée.
Nicolas : d’où son idée de faire répondre son fils… 
Fabien : c’est ça !
Nicolas : et il dit quoi cet enfant ?
Fabien : regarde… sur la table, il y a des feuilles avec des notes. Oui près de la corbeille à 
fruits. Il y a le court dialogue entre Barbara et son fils : lis-le s’il te plaît. 
Barbara : qu’est-ce qu’un protocole ? 
Valerio : c’est une chose qu’on fait tous les matins, tous les soirs et tous les midi. On se 
lave les dents, par exemple.
Barbara : et une recette ? 
Valerio : ce sont beaucoup d’ingrédients ensemble qui forment une chose unique, par 
exemple un gâteau…
Barbara : et une activation ? 
Valerio : c’est comme si on allumait un robot en appuyant sur le bouton ON et après le 
robot peut bouger.
Barbara : est-ce que tu crois qu’un protocole c’est fragile ? 
Valerio : oui parce que si on ne le fait pas, alors le jour d’après ça ne sera pas bien parce 
que cette chose il faut la faire tous les jours : par exemple si tu ne te laves pas les dents tous 
les jours tu auras soit des caries soit des dents jaunes.
Barbara : et comment tu t’en sers ? Et comment tu le désactives ?
Valerio : en le faisant deux fois dans la journée et comme ça je peux m’améliorer. Dans 
ta vie si tu n’as pas de protocoles tu vas avoir beaucoup de choses pas bien qui à la fin ne 
vont pas te plaire. Ça peut être bien si tu les utilises pour dormir et manger mais pour le 
reste comme se laver les dents ou les choses dans le genre alors ce n’est pas bien.
Nicolas : ah ah ah ! On est si loin de l’art. Et pourtant, c’est bien comme toujours une 
question de rigueur prescriptive et morale !
Fabien : eh oui le protocole ça sert aussi à faire tenir le devoir être. 
Nicolas : bon aller j’ai faim ! Vraiment… Faut avouer qu’ils t’ont bien eu… aucun des 
deux n’a vraiment répondu à ce qu’est protocole. Grand art de l’esquive ! 



Fabien : j’avoue… 
Nicolas : la réponse de Matthieu est contenue dans sa manière de répondre. C’est assez 
classe ! Mais je reviens à ce que tu me racontais avec Grégoire. Vous avez abouti à quoi ?
Fabien : on s’est revu et on en a reparlé.  
Nicolas : et alors ? Il en dit quoi ?  
Fabien : en gros il me dit qu’un protocole « c’est un ensemble de règles définies qui donne 
la manière dont des actions doivent être effectuées dans un cadre prédéterminé ».
Nicolas : c’est bien du Grégoire ça ! 
Fabien : d’autant que c’est pas fini… tout cela en vu d’activer me dit-il « un état 
poétique » comme moyen sans fin. 
Nicolas : et donc ? 
Fabien : regarde sur l’autre feuille de notes, il y a celle avec Grégoire.  
Nicolas : … c’est ce que t’a dit Grégoire ? 
Fabien : oui. Lis là où j’ai mis une grosse astérisque rouge.  
Nicolas : alors Grégoire a dit… 
Grégoire : « un protocole est fragile car il ne se fonde pas sur une matérialité. Il est 
donc dépendant de l’interprétation que l’on en fait et de l’évolution du monde. Sa 
variabilité potentielle dans le temps est une donnée difficilement anticipable. En somme 
son existence est dépendante de son activation et que cette dernière doit être faite en 
conscience : sa conservation ou sa persistance dépend donc des acteurs et activateurs qui 
voudront bien continuer de l’activer. La fragilité d’un protocole est similaire à la fragilité 
d’une modalité d’être. » 
Fabien : j’aime beaucoup cette relation entre protocole et modalité d’existence. Ça 
permet de repenser les questions d’œuvre. 
Nicolas : attends c’est pas fini… il dit encore : 
Grégoire : « la désactivation des habitus c’est le début de la poésie ou peut être la poésie 
même. C’est il me semble une des conditions de l’opérativité d’une œuvre ». 
Nicolas : c’est pas mal ! 
Fabien : ha oui ! Ça j’adore ! C’est très beau. Tu sais c’est un peu l’idée de Benjamin : le 
poèmatique est en somme le vivant… aller stop… mets la table on mange… je suis prêt. 
Nicolas : je mets quoi ? 
Fabien : des petites assiettes et une fourchette à entremet. Ça suffira… aide moi à mettre 
les petits plats…
Nicolas : mais y’en a plein… 
Fabien : eh oui c’est une kémia… 
Nicolas : non mais c’est quoi tout ça ? 
Fabien : une kémia très élargie avec des olives, des noix, des amandes, du torchi, de la 
harissa, des pains, du labné, du tatziki, du taboulé, une chakchouka, des poissons fumés, 
des œufs au piment d’Urfa, des anchois, une poutargue, du thon beldi, une compote de 
rhubarbe, des fraises, du munster, des charcuteries, des artichauts, une salade d’oranges, 
un houmous, des salades, un tarama, une salade russe, des bretzels, une salsa tonnata, 
une pâte de coing, des confitures, des brioches, du miel, des fruits confits, un pain d’épice, 
du bœuf  cru, des asperges, des betteraves, des ricotta, du khchef, des navettes, des 
kougelhopfs… l’idée c’est de picorer… aller à table… tout y est, les boissons, le salé, le 
sucré… et je ne bouge plus…
Nicolas : on commence par quoi ? 
Fabien : on s’en fout, comme tu veux…
Nicolas : une grande désactivation des protocoles ! 
Fabien : c’est ça !
Nicolas : je ne me souviens plus bien, mais tu as déjà fait des projets avec Jean-Baptiste ? 



Fabien : oui bien sûr, plusieurs… dont un livre Modes d’emploi et passages à l’acte. 
Nicolas : prémonitoire ! 
Fabien : tu m’étonnes !
Nicolas : et tu n’avais pas fait un truc avec lui à l’Onde ?
Fabien : ah si ! Nous avions activé l’un de ses protocoles, à la fois le plus fascinant et le 
plus emmerdant ! 
Nicolas : pourquoi ?
Fabien : il s’agissait de Inertie (protocole n°33). « déterminer ce qui ne devra ni croître 
ni diminuer. S’acharner à le maintenir au point mort ». Autant te dire qu’appliquer à 
une exposition c’était infernal. Dans la publication que nous avions réalisé en 2011, Le 
Beau Maintien, je lui demandais de me parler de l’activation de ce protocole. Il m’avait 
répondu : 
Jean-Baptiste : les figures de la trivialité et de la banalité m’intéressent, parce qu’à 
mon sens, l’art est d’autant plus opérant qu’il s’ingénie − ou se limite, ainsi la notion que 
je pourrais avancer ici est sans doute celle d’« austérité », mais je songe bien sûr à une 
austérité ardente, impétueuse − à produire des actes qui ne se différencient en rien d’actes 
ordinaires. Ainsi propulsée (certains diraient « rabaissée ») à l’état de « réalité comme 
une autre » (triviale, banale), la pratique de l’art trouve les moyens de s’introduire dans 
les rouages de la société pour accéder à des enjeux plus cruciaux que ceux qui lui sont 
généralement impartis. Il en va d’une espèce d’idéal, mis la tête à l’envers, je le reconnais, 
d’envisager la pratique artistique de façon à ce qu’elle soit taillée au format de notre 
réalité quotidienne. Dans la perspective de l’art, je ressens les figures du banal et de la 
trivialité comme étant propices aux passages à l’acte. Elles incarnent une espèce d’accès, 
un accès direct à ce qui entoure et nous concerne.
Fabien : et qu’est-ce qui nous concerne à ce point qui nous fasse bouger nos pratiques ?
Jean-Baptiste : dans cette logique, pratiquer l’art revient à « saisir au vol les possibilités 
qu’offre un instant », à débusquer et utiliser « les fêlures de conjonctures supposées 
achevées, complètes », à pratiquer « tout un spectre de tactiques, des plus imperceptibles 
aux plus violentes, collectives ou individuelles, multiformes et sans cesse répétées ». C’est un 
peu complexe à expliquer en peu de lignes… Dans un texte notoire, Georges Duthuit, qui 
tente de lézarder le Musée imaginaire un peu trop lyrique d’André Malraux,  en fondant une 
opposition (« l’art » versus « un art de vivre ») qui reste encore à l’heure actuelle très difficile 
à surmonter. Voici comment Duthuit envisage une pratique alternative de l’art (tournant le 
dos au « projet » de Malraux) : « Ce ne serait sans doute pas la faillite de l’art [...] mais cela 
signifierait certainement sa remise en place, très au second rang de nos préoccupations, et 
l’absorption de l’esthétique en quelque chose de plus vaste et d’autrement dynamique et 
poignant qui serait un art de vivre » (Georges Duthuit, Le Musée inimaginable, Paris, 1956). Il 
faut attendre 1962 pour que George Brecht publie son formidable Water-Yam.
Fabien : et qu’en est-il du concept d’inertie ? 
Jean-Baptiste : le service fait partie d’une suite de modes d’emploi au travers desquels 
je tente de m’opposer de façon concrète au caractère prétendument transformateur de 
l’art. En effet, pourquoi et en vertu de quel héritage (celui du modernisme, bien sûr !) 
présumons-nous que le geste artistique annonce de grands changements ? Qu’en serait-il 
de la théorie, chez le philosophe Francesco Masci, du geste artistique comme Katéchon, «  la 
puissance qui retient » ? Concrètement, je reconnais que le service est difficile à activer, « il 
faut s’échiner pour maintenir au point mort », tu vois, quel paradoxe ! Rien n’est difficile 
comme la « pause ». On m’a dit plusieurs fois qu’Inertie renvoyait à la mort. Or, je vois le 
service au moment de sa mise en pratique comme un véritable point de départ, à savoir, 
comment « l’arrêt » va-t-il prodigieusement réordonnancer une situation, une activité, 
jusque dans ses moindres détails ? Matériellement, je dois te fournir un exemple : dans 



une administration soumise à un dur régime de travail, sur deux bureaux, pendant un 
mois, tout ce qui y est disposé conserve sa place, au millimètre près – et ceci va jusqu’à 
l’agencement des feutres et des stylos dans des tiroirs ou des contenants, à la reproduction 
de l’espace compris entre une paire de ciseaux, un taille-crayon et une gomme. D’autre 
part, à l’issue d’un inventaire scrupuleux, il est décrété au même endroit que tout ce qui 
est utilisé en guise de fourniture est promptement « rechargé » (respect maniaque des 
quantités et des « volumes », l’objectif  étant de « raidir une image » observée en amont 
de la mise en pratique). Ce n’est qu’un exemple, sans la prétention de résoudre l’idée 
contenue dans Inertie. Et c’est précisément ce que j’aime, cette multiplicité des approches 
qui nous parle de la vie, justement.
Nicolas : et vous avez fait quoi ? Et surtout vous avez tenu ?
Fabien : nous avions convenu, que tout spectateur ou spectatrice était accueillie par la 
formule suivante : « Rappelez-vous que tout ce que vous allez voir est présenté au point 
mort ».
Nicolas : ah oui… ça c’est fort…
Fabien : oui j’avoue c’était très fort…
Nicolas : … c’est hyper bon ça ! J’adore. 
Fabien : ouais… c’est gras mais c’est bon. 
Nicolas : je me demandais… ce protocole avait été donné dans l’expo pour laquelle tu 
avais fait un banquet avec quatre-vingt plats ? 
Fabien : oui c’est ça. C’était le premier de la sorte, en 2011. Et puis il y a eu celui du 
Confort Moderne en 2024.  
Nicolas : et alors ?
Fabien :  quoi ? 
Nicolas : eh bien ? C’était quoi le protocole ? Comment cela fonctionnait ?
Fabien : ah ! Pardon. L’idée était de remplir la table d’une multitude de plats (80 pour 
être précis), divisé en plusieurs services, mais faisant en sorte que personne ne puisse 
manger de tout. Et sans service. Tout au centre de la table. Cela permettait de renverser 
tous les habitus alimentaires, tous les codes, toutes les modalités du commun. C’est très 
beau, puis tout est détruit… et c’est encore plus beau après !
Nicolas : et il ne reste rien ? 
Fabien : non que les déchets. Et si on se débrouille bien, avec les épluchures, les coques, 
les fanes, etc., c’est aussi rempli au début qu’à la fin. Donnant ici une impression d’inertie. 
De fête perpétuelle. 
Nicolas : ok, c’est cool. Et tout ce qu’on se raconte finira dans un texte ?
Fabien : un dialogue. Oui ! 
Nicolas : et tu m’as dit que tu avais commencé ?
Fabien : oui. 
Nicolas : ça donne quoi ? 
Fabien : un texte diégétique, qui raconte un dîner entre toi et moi pendant lequel 
j’enchâsse les différents propos sur les protocoles récoltés ces dernières semaines… regarde 
sur la table, il y a un dossier avec le premier jet du texte. Un fragment de dialogue entre 
Marc et moi. 
Nicolas : comment va-t-il ? 
Fabien : il va bien. Nous avons bien discuté autour de tout cela. Je le retrouverai 
d’ailleurs à Strasbourg avant de partir à Bâle. On fera le colloque ensemble. 
Nicolas : je peux lire le texte ?
Fabien : oui bien sûr. Il doit y avoir encore de vilaines tournures… mais c’est une 
ébauche…
Nicolas : t’inquiète. Je fais la lecture… 



Fabien : mon cher Marc, comment vas-tu ? 
Marc : très bien. Il était temps qu’on se parle. Il faut régler plein de choses : les dates 
et heures du colloque et l’hébergement. Et si je viens tu crois que je pourrai venir au 
banquet ? 
Fabien : je vais demander à Matthieu. D’ailleurs, les dates, c’est le mercredi 21 et le jeudi 
22 au Musée d’Art moderne et contemporain de Strasbourg. 
Marc : et le banquet ?
Fabien : le 22. 
Marc : et où ?
Fabien : je ne sais plus. Ça a changé… je ne m’en souviens plus. Mais tu ne pourras pas 
le manquer !
Marc : et si tu connais les heures et le programme du colloque merci de me les 
communiquer afin que je m’organise au mieux. Je pense venir en voiture depuis Metz, ce 
qui nous permettrait de faire Strasbourg Bâle ensemble.
Fabien : ce qui serait parfait. Bien, au-delà de ces problématiques pratiques, j’ai besoin 
que tu m’en dises plus sur ton rapport au protocole… 
Marc : je pourrais avoir bêtement envie de te répondre qu’il s’agit de rapports que nous 
entretenons aux « instructions ». Mais il faudrait peut-être que je fasse une différence entre 
les concepts de protocole et de recette. Il faut que je trouve une autre façon de répondre 
à tes questions pour formuler la différence entre ces termes. Je crois que c’est la même 
différence que l’on peut faire entre « un projet » et « un plan » ou, mieux encore, entre 
« agir » et « faire ». L’un peut passer par plusieurs voies, utiliser des possibles inattendus 
avec des résultats toujours partiellement incertains, surprenants ou ré-envisageables. 
L’autre est plus direct, plus déterminé et didactique, tandis que son aboutissement est clair 
et plus aisément évaluable (réussi/raté). En d’autres termes, le protocole est ouvert vers 
l’infini, tandis que la recette est fermée sur sa voie et sa finalité. Et puis tu sais tout cela 
dépend d’un immense ensemble de paramètres et conditions (personnes, lieux, actions, 
durées…) qui sont réunies et coordonnées pour que quelque chose puisse avoir lieu. Et ce 
n’est jamais simple. 
Fabien : justement, que fait-on de cette difficulté ?
Marc : mais ce n’est pas une difficulté parce qu’un protocole n’est pas fragile, bien au 
contraire, il est fort parce qu’il est ouvert, sans mauvaise réponse manifeste ! Sa fragilité est 
peut-être plutôt liée à ses formes de conservations, moins habituelles et pouvant de la sorte 
échapper aux normes en vigueur.
Fabien : mais il suffit pour cela de refuser toute forme de conservation. 
Marc : oui et d’en faire autre chose : un apprentissage, un livre, un usage, une 
conversation !
Fabien : absolument. 
Marc : moi, cela me permet de faire des propositions artistiques sortant du traditionnel 
couple image-objet et cela me permet de m’orienter vers des formes plus expérimentales. 
Cela me permet également de ne pas être responsable de tout, de laisser une marge 
d’indécision ou de ré-interprétation. Je préfère « tirer les ficelles » de façons plus ou moins 
claires qu’être sur le devant de la scène.
Fabien : ça te ressemble bien ! Et cela te permet de dépasser le cadre de l’adresse de 
l’œuvre comme objet ?
Marc : oui il faut tenter ce dépassement comme tu dis et il faut tenter de désactiver 
un certain nombre d’habitudes, de modalités et de rituels. C’est difficile à mettre en 
application parce que c’est lié à des questions d’inerties de ce que nous sommes. Je crois 
qu’une bonne part de mon travail tourne autour de la question du « devenir autre » 
(apprendre une langue en voie de disparition, apprendre une recette de glace au chocolat, 



apprendre à jouer au go…). Et donc cette question des habitus (dans le sens « du rôle que 
l’on joue ») est importante.
Fabien : j’apprécie particulièrement ta réponse, cher Marc, parce qu’elle lie tes propos à 
une pièce qui a été fondatrice pour moi : c’est une œuvre de 2009 de Ben Kinmont qui 
s’intitule On Becoming Something Else. Nous avions alors, donné un dîner où tous les rôles 
étaient inversés pour rendre hommage à des artistes qui avaient cessé d’être artistes. Nous 
n’avions cessé de penser ce que tu nommes un « devenir autre ». 
Marc : oui je crois que c’est la chose la plus importante de l’art. 
Fabien : je suis d’accord. L’art n’est pas uniquement une modalité de contemplation, 
mais c’est surtout une manière d’advenir à la disponibilité. 
Marc : oui et pour cela il faut accepter de devenir autre…
Nicolas : ouais… c’est pas mal. Mais tu n’as pas l’impression qu’il y a comme une 
certaine contradiction entre Jean-Baptiste et Marc. L’un tend à rendre inerte, tandis que 
l’autre tend à faire devenir autre ! L’un soutient une fragilité du protocole, l’autre soutient 
que ça le rend plus manifeste. Et pourtant, on a l’impression que leurs réponses sont 
presque parfaitement complémentaires. Et même nécessaires dans leur complémentarité. 
J’ai encore du mal à le définir, mais tu vois ce que je veux dire ? 
Fabien : oui je crois. Comme si l’un et l’autre éprouvaient les concepts deleuziens de 
résistance et de devenir. Tu vois ? Exister et résister, c’est deux manières de se tenir : l’un vers 
le devenir, l’autre vers la retenue. Mais les deux conditions sont essentielles. 
Nicolas : c’est intéressant… il y a d’autre chose à lire ? Ou c’est fini ?
Fabien : c’est fini. 
Nicolas : d’ailleurs, lui aussi te pose la question de ce que tu vas faire à manger. 
Fabien : je sais… 
Nicolas : mais tu ne sais pas ! C’est quand même dans trois semaines… Il s’agirait de 
s’activer et de bosser… 
Fabien : je le fais… je rassemble… je réfléchis… j’écris… 
Nicolas : … mais tu n’avances pas, parce qu’au fond tu sais très bien que l’enjeu n’est pas 
dans l’aliment, ni même dans l’alimentaire… 
Fabien : haha ! On ne peut rien ne cacher ! 
Nicolas : je te connais ! Tu vas certainement, remplir la table comme tu as déjà fait là, 
maintenir les convives dans un espace de partage, déplacer les enjeux de travail et de 
service, donner l’impression que tout est suspendu, les laisser faire ce qu’ils veulent, les 
laisser combiner tout ce qu’ils veulent dans leurs assiettes, parce que ce n’est qu’à cette 
instant que l’on devient un peu plus heureux… enfin heureux, je ne sais pas si c’est le 
bon mot… mais disons que ça produit un truc comme de l’intensité sans les contraintes 
habituelles des « habitus » ! C’est ça hein ? qui va se passer ? Parce qu’au fond, les seuls 
enjeux sont une théorisation des protocoles, mais que ça puisse se faire, j’imagine, ailleurs 
que dans une salle d’amphi, ailleurs que dans un musée… comment il s’appelait le 
banquet à l’école ? 
Fabien : Taulejado. 
Nicolas : ce qui voulait dire ?
Fabien : en provençal ça dit aussi bien la table pour l’étude que pour le banquet. 
Nicolas : voilà c’est ça. Trouver l’espace où il n’y a plus de séparation entre l’alimentaire 
et l’élémentaire. 
Fabien : le principe des banquets est là. 
Nicolas : je ne sais pas si ça fonctionne, mais ça crée des moments uniques. Et d’ailleurs, 
c’est quoi pour toi les protocoles qui président à ce travail de banquet ? 
Fabien : il y en a quatre : le premier revient à faire des événements qui ont une forme, 
mais qui ne sont ni des objets ni encore moins des valeurs. Le deuxième consiste en ce 



que le banquet soit un don pour les convives et une dépense pour les commanditaires. Le 
processus artistique est alors contenu dans l’épreuve d’une dépense complète : tout est 
transformé en aliment, tout est consommé, rien n’est objectivé, rien n’est conservé. Le 
troisième protocole consiste à suspendre tout service. Le quatrième protocole consiste à 
énoncer que chaque banquet est accompagné d’un texte, mais qu’il n’y a ni commentaires 
ni discours ni archive ni documentation. Ce qui se « conserve » n’a lieu que dans les 
mémoires et les récits. 
Nicolas : et à Strasbourg, le texte sera ce dialogue ? 
Fabien : oui avec plein de diégèses … attends… 
Nicolas : … que se passe-t-il ?
Fabien : rien… un message de Dieudonné qui répond à mes questions sur le protocole… 
il écrit : 
Dieudonné : « Une partition est ce que l’on s’impose à soi même. Il s’agit donc de le 
penser comme une règle du jeu (incluse dans le processus artistique). Et il s’agit aussi 
d’enjeux pour celle ou celui qui éprouve l’expo de sorte que cela modifie son accès et son 
interprétation. Alors que la recette est plus simple : il s’agit d’une liste d’éléments et de 
tâches à réaliser pour aboutir à un objet. Dans tous les cas il faut que ça existe dans le 
présent et que ça existe comme adresse. Avec l’ensemble des contraintes et des tâches. Ce 
qui le rend fragile c’est qu’on peut facilement le biaiser. Pour moi il s’agit d’une matière 
première qui me permet de générer de la forme. Mais ce qui m’intéresse par dessus 
tout c’est que cela permette de dépasser le premier plan de saisie de l’œuvre pour en 
questionner le hors-champs. » 
Nicolas : ce qui est étonnant, c’est que chez lui – si je comprends bien – le protocole est 
interne au processus de création. Il n’est pas à activer par les autres. Ils font partie de son 
espace de contraintes. 
Fabien : c’est pour cela que je lui avais demandé. 
Nicolas : c’est intéressant toute ces différences… bon… j’en peux plus, j’ai beaucoup 
trop mangé… 
Fabien : pareil !
Nicolas : aller… il nous reste la vaisselle… ça nous aidera.

Texte édité à 45 ex. numérotés
& donnés lors du banquet éponyme le 21 mai 2025				                 / 45
dans le cadre du colloque Désactiver les protocoles.
Temps de lecture estimée : 45 minutes. 
Un grand merci à celles et ceux qui y apparaissent, 
un immense merci à Franck Apertet, Clélia Barbut & Matthieu Saladin, 
dans le cadre du projet de recherche Awaiting Scores. 


